#### कल्याण

# 🚓 ईश्वराङ्ग 😂

(परिश्रिष्टाङ्कसहित)

ओं नमः परमार्थिकरूपाय परमात्मने । स्वेच्छावभासितासत्यभेदाभिचाय शम्भवे औ



तमिश्वराणां परमं महेश्वरं तं देवतानां परमं च दैवतम् । पति पतीनां परमं परस्तात् विदाम देवं भुवनेशमीडणम् ॥



सम्पादक

हनुमानप्रसाद पोदार

स० सम्पादक

गौरीशङ्कर द्विवेदी साहित्यरन

हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे।। जयित शिवा-शिव जानिक-राम। जय रघुनन्दन राघेश्याम।। रघुपति राघव राजा राम। पतितपावन सीताराम।। जय जय दुर्गा जयमा तारा। जयगणेश जय शुभ आगारा।।

> [ प्रथम संस्करण--१८२४० ] [ दृसरा संस्करण--२४०० ] मार्गशीर्ष संबद् १९८९

Approved by the Directors of Public Instructions United Provinces, Bihar and Orissa, Bombay Presidency and Central Provinces.

कोई सज्जन विज्ञापन भेजनेका कष्ट न उठावें । कल्याण बाहरका विज्ञापन नहीं छापना ।

बार्षिक मुख्य
भारतमें ४३)
विदेशमें ६॥०)
(१० शिक्षिंग)

जय पावक रिव चन्द्र जयित जय। सत् चित् आनेँद भूमा जय जय।।
विदेशमें ६॥०)
जय विराट जय जगत्पते। गौरीपित जय रमापते।।
विदेशमें ।०)

# COCHE LA

इ वाद्धाः व्यक्ति ।



भास्य

· 7.7

77 . 1177 :

# मेमी माहकों भौर पाठक-पाठिकाओंसे निवेदन

(१) 'ईश्वरांक' का १८२५॰ प्रतियोंका पहला संस्करण प्रायः तीन ही महीनेमें समाप्त हो गया। इससे आपलोगोंके ईश्वर-प्रेम, आस्तिकता और कल्याणके प्रति प्रेमका प्रत्यक्ष परिचय मिलता है। नये-नये ग्राहकोंकी माँग देखकर केवल प्रचारकी दृष्टिसे खर्चका खयाल प्रायः छोड़कर २५०० प्रतियोंका यह दूसरा संस्करण फिर छापा गया है। माँगें आ रही हैं। अबकी बार इन अंकोंके निकल जानेपर तीसरा संस्करण छपनेकी सहजमें कोई सम्भावना नहीं है इसलिये जिन सज्जनोंको ग्राहक बनना हो उन्हें बहुत जल्दी ४%) मनिआईरसे भेजकर ग्राहक बन जाना चाहिये।

थह स्मरण रखना चाहिये कि धर्मार्थ बाँटने, इनाम देने, उपहार देने और संग्रहमें रखनेके लिये यह बहुत ही उत्तम और उपकारी वस्तु है। भारतवर्षके प्रायः सभी भाषाओं के पत्रों और बड़े-बड़े महानुभावोंने मुक्त-कण्ठसे ईश्वरांकके संग्रह करनेकी राय दी है। ४ ﴿ ) देकर ग्राहक हो जानेपर अगले दस महीनों के अंक भी मिल जाते हैं, यह विशेष सुभीता है। अतएव इन २५०० प्रातियों के बहुत जल्दी विक जानेकी सम्भावना है।

- (२) जिन सज्जनोंने मान-सम्मान, नामप्रकाशन या आर्थिक लाभकी कुछ भी आशा न रखकर निःखार्थ भावसे कल्याणके ग्राहक बनाये हैं और बना रहे हैं उनके हमलोग बड़े ही कृतज्ञ हैं। भगवान्के कार्यमें सहायता करनेवाले सज्जन श्रीभगवान्के बड़े ही कृपापात्र होते हैं। हमारा निवेदन है कि वे कृपापूर्वक कल्याणके प्रचारार्थ ग्राहक बढ़ानेमें कुछ परिश्रम और करें, जिससे ईश्वरांकका यह दूसरा संस्करण बहुत जल्दी प्रेमी पाठकोंके हाथोंमें चला जाय।
- (३) यह सारण रहे कि कल्याणमें विज्ञापन आदिकी कोई आमदनी नहीं है, यह सिर्फ प्राहक-संख्यापर ही निर्भर करता है। कल्याणके निकलनेके समयसे

# कल्याणकी तीसरे वर्षकी फाइल

४०० से ऊपर जेल और कविताएँ, सुन्दर ७२ चित्र और ११२८ पृष्ठ, इसमें प्रसिद्ध भक्तांक भी सामिछ है, मूल्य अजिन्दका बाक-महस्तुल-सहित केवछ ४≊)

यह फाइस कितनी उपादेय है, लेसकॉंके नाम देखनेसे ही इस बातका पता छग सकता है-

#### तीसरे वर्षके कुछ लेखक

महारमा श्रोगान्वीखी, श्रोअरिवन्द घोष, काकाकालेलकर, धाचार्य आनन्द्रशंकर बाप्भाई धुव हिन्दू-युनिषसिंटी कारी, श्रीजयदयाकत्री गोयन्द्रका, श्रीभूपेन्द्रनाथ सान्याख, दीनवन्धु श्री सी० एफ० एरब्स्ज महोद्य, श्रीचकवर्ती राजगोपालाचारी, हरिभक्त श्रीयाद्वजी महाराज-वग्वई, जगद्गुरु श्रीअनन्ताचार्यनी महाराज प्रतिवादी भयद्वर मठ वश्वई, सेठ श्रीकन्द्रीयाकाळजी पोहार, बाबा राघवदासजी, स्वामीजी श्रीमोलेबाबाजी, चौधरी श्रीरधुनन्द्रसम्भाद-सिंहजी, श्रीअनिवधरणराय पाण्डीखेरी, भिच्च श्रीगौरीशंकरजी, रा० व० धवधवासी काका श्रीसीतारामजी बी० ए०, श्रीअवध्युत्तमुनिजी महाराज, व्याक्यानवाचस्पति श्रीदीनदयालुजी शर्मा, वाणीभूपण पं० श्रीनन्दिक्शोरजी ग्रुक्ट, श्रीहरि-भाजनी डपाध्याय सम्पादक 'स्यागभूमि', श्रीज्याकाप्रसादजी कानोडिया, श्रीरामदासजी गौड एम० ए०, श्रीनक्षिनी-कान्य ग्रुस पाण्डीचेरी, आदि।

्ड्सके सिवा अनेक कवियोंकी सुन्दर रचनाएँ भी हैं। स्थान कम दोनेके कारण चित्रोंके श्रष्ठग-भछग नाम नहीं किसे गये। बढ़ा सुन्दर संग्रह, बिक जानेपर फिर छपना कठिन है।

# कल्याणकी चौथे वर्षकी फाइल

पौने चार सौ लेख, डेढ़ सौ कविताएँ भौर १८१ सुन्दर चित्रोंसे सुसजित, एष्ट १३८६। इसमें सुप्रसिद्ध गीतांक भी शामिक है। मूल्य डाकन्ययसिंहत ४≲) ( अजिन्द )

'कस्याण' और उसके समय-समयपर निकलनेवाले विशेषांकांसे पुस्तकप्रेमी अनेक सज्जन परिचित ही होंगे। इसपर देश-विदेशमें जितनी सम्मतियाँ जिली गयी हैं उनमें ने जो हमारे पास संगृहीत हैं, उन सबके। खु: धूनेसे एक बहुत बहा पोथा बन सकता है। यह इतना लोकप्रिय हुमा कि काश्मीरसे महास और केटासे शिवमागरमककी तो बात ही क्या, विदेशोंके भी कई प्राइक हो गये। प्राइक-संख्या लगमग १५००० हो गयी। युक्तप्रान्त, विहार और उदीसा, सी० पी० के सरकारी शिक्षाविमागोंने अपनी स्कूल और कालेजके उपयोगके किये खीकृति दी है।

इसमें केवल इन्दी-मापाके विद्वानोंने ही नहीं वरन् बंगजा, उदिया, गुजराती, मराठी, कारमीरी, पंजाबी, हर्त्, संस्कृत, मदासी, अङ्गरेजी, अमेरिकन, जरमनी आदि भनेक विद्वानोंके जेख हैं। सुकवियोंकी सुन्दर रचनाएँ हैं। भावपूर्व मनोहर चित्र हैं। और क्या-क्या है सो देखनेसे ही जाना जा सकता है। केवल गीतांक २॥€)

# कल्याणकी पुरानी फाइलें और विशेषांक

| १ भगवद्मामांक पृष्ठ ११० रङ्ग-विरङ्गे ४१ चित्र ॥⊯) सजिल्द्                        | •11•                 | 16)          |
|----------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------------|
| २ गीतांक पृष्ठ ५००से अधिक रङ्ग विरङ्गे १७० चित्र मूल्य २॥≾) सजिहत्               | ***                  | <b>(I</b>    |
| ३ रामायणांक पृष्ठ ४१२ तिरंगे-एकरंगे १६७ चित्र मूक्य २॥ॐ) सिंकरद                  | •••                  | ₹1)          |
| ४ कृष्णाङ्क पृष्ठ ४२३ रंग-विरंगे १०७ चित्र, सृक्य २॥३) सजिल्द                    | ***                  | <b>\$</b> () |
| ५ सातर्वे वर्षका विशेषांक 'श्रीईश्वराङ्क' सपरिशिष्टाङ्क पृष्ठ ६१८ के लगभग, चित्र | १०० के छगभग मृक्य १) | 34-)         |

व्यवस्थापक-**कल्याण-कार्यालय, गोरखपुर** 

#### क्ष श्रीइरिः छ

# ४८६८८ अन्ने अन्ते भू विषय-सूची ४८६८८ अन्ने अन्ने

| <b>१</b> ष्ठ-सं                                           | स्या | पृष्ठ-संख्या                                      |
|-----------------------------------------------------------|------|---------------------------------------------------|
| १-एक प्रार्थना                                            | 4    | १२-परमातमा भौर जीवातमा (श्रीक्षानस्दर्शंकर        |
| २-ईश-स्तवन ( आषार्य पं ० श्रीमहावीरप्रसादजी               |      | वाप्साई ध्रुव, एस∙ ए०, शो-बाइस-                   |
| हिषेदी)                                                   | •    | चैन्सकर हिन्दू विश्वविद्यालय, काशी) ५७            |
| ३-ईश्वरविषयक उपदेश [ एक जिज्ञासुके साथ                    |      | <b>१३-धार्मिक रहस्यवादकी श्रेणियाँ</b> (प्रो०     |
| श्रीउदियाबाबाजीका ईश्वरविषयक सम्माषया]                    | રૂ   | श्रीराधाकमत मुकर्जी एम० ए०, पी एच०                |
| ४तर्व-रहस्य-मीर्मासा (श्रीगोवर्धनपीठाधीश्वर               | 1    | <b>दी॰, कसनऊ-विश्वविद्यालय</b> ) ''' ५९           |
| श्रीजगद्गुरुश्री ११०८ श्रीशंकराचार्यं श्रीभारसी-          |      | १४-एकेश्वरवाद भौर शिव-विष्णु (पं० श्रीभवानी-      |
| कृष्ण तीर्थं स्वामी नी महारात)                            | 8    | र्शकरकी महाशाज ) ६५                               |
| ५-ईश्वर-सिद्धि ( श्रीकाञ्ची-प्रतिवादि-भयंकर-              |      | ११-ईश्वर-निरूपण (परिस्तवर श्रीबासकृष्णजी शर्मा) व |
| मटाधीश्वर जगद्गुरु श्रीभगवद्गामानुब-                      |      | १६-प्राचीन धर्म भौर आधुनिक मन ( साधु श्री         |
| सम्प्रदायाचार्य भी ११०८ श्रीग्रनन्ताचार्य                 |      | टी॰ एक॰ वास्त्रानीजी ) ''' '' ७३                  |
| स्वामीजी महाराज)                                          | 11   | १७-ईश्वर-प्रसंग (पं० श्रीविजुरोसर भट्टाचार्य      |
| ६-ईश्वर-तस्व ( श्रीमन्माध्वसम्प्रदागाचार्यं               |      | एस• ए०, प्रिंसिपक विश्वभारती, शान्ति-             |
| दार्शनिक-सार्वभौम, लाहित्य-दर्शनाचाचार्य,                 |      | निकेतन) ··· ··· ७७                                |
| तर्करक, न्यायरक गोस्वामी श्रीदामोदरजी                     |      | १८-भागवत-सिद्धान्त (भ्रीकृष्णप्रेमजी भिस्तारी) ८  |
| गास्त्री)                                                 | 34   | १६-ईश्वर क्यों और कीन ? (डा॰ श्रीभगवानदासजी       |
| ७-ईश्वरमें विश्वास (पं० श्रीगोपीनाथजी                     |      | प्रमः प्रः, द्वीः छिट्, काशी) ९०                  |
| क <b>बिराज एम० ए०,</b> ब्रिम्सिपल गवर्ने मेर्ग्ट-संस्कृत- |      | २०-ईश्वराराधन ही पुरुषार्थ है (स्वामीजी           |
| कारुष, काशी) ""                                           | 30   | श्रीभोलेबाबाजी) ''' ६३                            |
| ८-जगत्में सबसे उत्तम भीर खबरय बामनेयोग्य                  |      | २१-ईथर-चर्चा ('शिव') १०३                          |
| कीत है ? ईश्वर (मद्यासना पं० श्रीसदन-                     |      | २२-ईश्वरके श्वसित्वमें प्रमाण (प्री॰ श्रीफिरोज    |
| मोइमजी मारूषीय )                                          | ३२   | कावसकी दावर एम० ए०, एल-एल० वी०) १९२               |
| ६-ईश्वर-महिमा (श्रीजयदयास्त्रज्ञी गोयन्दका)               | 8.5  | २३-ईश्वर भ्रुव सत्य है ( म॰ श्रीवाजकरामजी         |
| (१) ईश्वर करूपना नहीं श्रुव सस्य है।                      |      | विनायकती) " १२१                                   |
| (२) ईश्वरके दश्व-विधानमें भी दया है।                      |      | २४-ईश्वर और महेश्वर (श्रोयुत हीरेण्डनाथ दत्त      |
| (३) ईश्वर-प्रेम ही विश्वप्रेम है।                         |      | एम॰ ए॰, बी॰ एक॰, वेदान्तरत ) " १२३                |
| ।०-ईश्वर धौर उसकी प्राप्ति (श्रीधामन्द्रसाक्रपत्नी        |      | २५~पार्थिबवादकी भयानकता (चीधरी श्रीरघुनन्दन-      |
| [साहेबनी महाराज] दयाकवारा) "                              | 48   | -                                                 |
| 11-ईश्वर (सहामहोनाप्याय डा० श्रीगंगानायजी                 |      | प्रसादसिंहजी) १२७                                 |
| क्षा एम० ए०, डी० बिट्, बाइस-चैन्सकर                       |      | २६-श्रीभगवान् और डमकी श्राप्तिके उपाय (पं॰        |
| इकाहाबाद-दुनिवसिंटी )                                     | ५६   | श्रीभूपेन्द्रनाथ सान्याक) ··· '' १३१              |
| †                                                         |      |                                                   |

#### पृष्ठ**ः**संस्**ता**

| २७-श्रीभगवद्-रहस्य ( रायबहादुर राजः श्रीदुर्जन-                                                                          | ४५-प्रस् <b>छन्न</b> नःस्तिकताका विस्सार (चतुर्देदी <b>पं०</b>            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| सिंहजी, जावसी) · · १४१                                                                                                   | भीद्रारकाप्रसादजी शर्मा ) " २३०                                           |
| २८-ईशर तर्क-सिद्ध हैं (आचार्यभक्त पं० श्रीविष्णु<br>वामन वापट शास्त्री) १७१                                              | ४६-ई-धर-प्रार्थनांने सब आवश्यकताण् पूर्ण हो                               |
| वामन बोपट शास्त्री) · · गु५९                                                                                             | सकती हैं (डा० श्रीदुर्गाशंकरजी नागर,                                      |
| २६-क्या ईश्वर तर्केंसे सिद्ध हो सकता ईं ? (श्रीयुत                                                                       | सम्पादक 'कल्पवृक्ष') ''' २४४                                              |
| बकटाचलमतिजी एम० ए०) ५७६                                                                                                  | ४७-आत्माक सम्बन्धमे प्राप्य आर पश्चित्य                                   |
| ३०-धनदास (पं० श्रीरामनरेशजी त्रिपाठी) १६९                                                                                | सिद्धारत (श्रामती जॉन डिलेयर,हर्म, इंगलेण्ड) २४६                          |
| ३१ जिन खोज्या तिन पाइया (भक्तवर श्रीयात्वजी                                                                              | ४८-ईश्वर ध्रुव सत्य हैं (साहित्याचार्य पं०                                |
| महाराज) १६४                                                                                                              | श्रारवृत्रर मिट्टूललजी शास्त्री, कान्यतीर्थ,                              |
| ३२-ईश्वरकी धव सत्ता (पं० श्रीगण्शदत्तजी शास्त्री,                                                                        | वेदात्ततीर्थ, प्रमृष्णु, पुमृष् औष् पुरूष् ) २५३                          |
| विद्यानिधि ) १६६                                                                                                         | ४६-ई बराचु पूर्ति (संस्थायी श्रीज्ञानानस्टर्जी <b>उर्फ</b>                |
| ३२-ईश्वरकी धुव सत्ता (पं॰ श्रीगर्णशदत्तजी शास्त्री,<br>विद्यानिधि) ''' ९६९<br>३३-ईश्वर-शरणागीत स्रोर प्रार्थना (श्रीराम- | श्रीजवंग यंग ) २५६                                                        |
| दयाल मजूमदार एम० ए०, सम्पादक                                                                                             | ५०-भगवन्नाम (म्बामी श्रीरामदासजी) " २६०                                   |
| 'उत्सव') ··· १७२                                                                                                         | ५६-ईधर जया है ? (श्रंत्र्यभेंस्ट पी० होरविम, प्रो०                        |
| दयाल मजूमदार एम० ए०, सम्पादक<br>'उत्सव') १७२<br>३४-ईश्वरका अस्तित्व ('सन्य') १८३                                         | इस्टरकालेज, न्युथाकी) '' २६६                                              |
| ३५- ईश्वरवाद और समाज-धर्म (पं० श्रीसदा-                                                                                  | ५२ नास्तिकगाद और श्रास्तिकवाद् (श्रीयुत पी०पन०                            |
| विषयी शास्त्री भिडे, संस्थापक 'गीनाधर्ममण्डन'                                                                            | अंकरनामायस् एयर बीव एव, बीव एक, महास्र) २६२                               |
| पूना) १८३                                                                                                                | भर्-नाम-महिमा (ब्रो० श्राजंबरगाव, वी०, दांडेकर) २६७                       |
| ३६-ईश्वरप्रेम विना शान्ति असम्भव है ( म्बामीजी                                                                           | ७४-ईश्वरकी सत्ता ( दश्डिस्टामी श्री <b>सहजानन्दर्जी</b><br>सरस्वती )      |
| श्रीचिदास्मानन्दर्भी) ''' १४३                                                                                            | भरस्यपः )<br>५७२ प्रमुका निवास (प्रो० श्रीजयेन्द्रश <b>व भगवानसारू</b>    |
| ३७ वर्तमानकाल और र्श्यर-सारग् ( ह० भ० श्री-                                                                              | हरकाल एसव एव ) स्मव                                                       |
| विनायकनारायण जोशी, नाना महाराज साम्पर) १६७                                                                               | ्रकारः २६० ५० )<br>७६-व्रह्मको अखगडसत्ता (स्वामीजी श्रीदावानन्द्जी) २≍२   |
| ३=-जगदीखर वेदान्तसे ही प्रतिपास है (पं॰                                                                                  | ७७- मिश्रदेशीय सनतः सैकेश्यिस (फाइन बो॰                                   |
| श्रीश्रीपराचारीजी शासी, वेदान्तवार्थ, वे०                                                                                | एळविन महोद्य) २ भन                                                        |
| क्षि०, वै० मृ०, वि० र०) 🐪 💛 २०६                                                                                          | ्रम् देशके नामकी सहिमा (पं० श्रोजराजाध-                                   |
| ३६-आधुनिक अनीश्वरवाट ( पं० श्रीलश्मग                                                                                     | ंधः इंश्वरकं नामकी सहिमा (पं० श्रीजगन्नाथ-<br>प्रसादजी चतुर्वेदी) · ः रहर |
| नारायसर्जा गर्दे ) २०२                                                                                                   | अर-श्रीमहत्रभाचार्य और हंश्वर (पं० श्रीपुरुष समजी                         |
| ४०-ईश्वर कहाँ हैं कैमा है और कैसे मिल सकता                                                                               | शर्मा चतुर्वेदी, साहित्याचार्य) 💛 २६३                                     |
| हैं ? (श्रीतिगश्यस्यायजी कामन) 💛 २५६                                                                                     | ६०-वर्वस्था (श्रीबालकृष्णनी स्वदुवा, बी० ए०) २६६                          |
| ४१-आम्तिकवाद अनिवार्य (म० श्रांनारायण म्वार्मा-                                                                          | ६१-कल्याणका सार्ग (जनधर्मभूषण सहाधारी                                     |
| जी महाराज) २२९                                                                                                           | र्थाशीनलप्रसान्त्री) १६६                                                  |
| ४२ईधर मानव-जातिक उद्धारक हैं (श्रीयुक्त                                                                                  | ६२-प्रकृतिमे परमेश्वर (रेवरंण्ड श्रीश्वर्थर ई० मेस्सी) ३०१                |
| सद्गनन्द्रजी सम्पादक 'संसेज') 💛 २२३                                                                                      | ६३ ईथा नहीं तो कुछ नहीं ( साधु आ।टॉलस्टॉय,                                |
| ४३-ईश्वर-प्रार्थनासे जाम (वडिन श्रीकमलावनी                                                                               | अनु०-श्रीकाशीनाथ नारायणजी त्रिवेदी ) 🐃 ३०३                                |
| जी पार्ण्डेय) २२६                                                                                                        | ६४-दर्शनों में ईश्वर (स्वामीजी श्रीद्यानन्द्जी) *** ३०४                   |
| ४४—ईश्वर और <b>उ</b> सका नाम (इरिमक्तिपराथसा                                                                             | ६५-वेद और ईश्वर (पं० अं)पाद वामोज्र                                       |
| श्रीरामचन्द्र कृष्ण कामत ) *** २२६                                                                                       | सातवलंकर, सञ्चालक 'स्वाध्यायमरबच्च') … ३१४                                |

| ६६—दैनिक संहिताओं में ईश्वर या पुरुष (श्रीमक्कब-                       | <b>=५-ज़रयोश्ती-धर्ममें ईश्वरवाद</b> (प्रिमिपल श्री एच०                |
|------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| देवजी शास्त्री, एम० ए०, डि० किल, ऑक्सन) ३२०                            | के० एम० नारापुरवाला बी० ए०. पी-एच०                                     |
| ६७-चेदान्तके भिन्न-भिन्न मिद्धान्तीके अनुसार ईश्वर-                    | डी०, बार-एट-ला ) ३ ८३                                                  |
| का स्वरूप (श्रीयुत श्रीधर मज्मदार एम० ए०) ३२२                          | ८६-बो <b>द-धर्ममें ईश्वर ( काब्यतीर्थ प्रो</b> ० श्रीलौट्ट-            |
| ६८-वेदमें ईश्वर ( प्रो० एं० श्रीकंत्रेशचन्द्र चहो-                     | सिंहजी गौतम, एम० ए०, एल० टी०, एम०                                      |
| पाध्यास, प्रयाग-विश्वविद्यालय) " ३२४                                   | आर० ए० एम० ) २९३                                                       |
| ६९-पुराणोंमें ईश्वर (श्री बी० आए० रामचन्द                              | ८७-श्रीम्बासिनारायणसम्प्रदायमे परमेश्वर                                |
| दीक्षितार एम० ए०, मदास ) 💮 २२६                                         | (दार्शनिकपञ्चानन पड्दर्शनाचार्य,स्याय वैशेरिक                          |
| ७० पुराण और ईसर (पं॰ श्रीकृष्णदत्तजी                                   | शास्त्री पं ० श्रीकृष्णावञ्चनाचार्य स्वामिनारायण) ३ १५                 |
| भारहाल, शास्त्री, आचार्य, बी० ए०) ३२८                                  | ==-प्रकृतिवादको त्रुटियाँ (प्रोफेसर श्रीमीखनलालजी                      |
| ७१-वेशोंमं ईथर (श्रीवामुदेवशरणजी अग्रवाल                               | भावेय एम० ए०, डी० स्टिट् । 🥶 ३९७                                       |
| एस० ए०, एल-एल० बी०) ३६०                                                | ८१-विज्ञान और ईश्वरका अमिन्व(श्रीगणेशजी एम०                            |
| ७२-हैतवादमें ईसर ( प्राचार्य श्रीअनन्तलाल्जी                           | ए०, बी० एस-मी० ) 💛 💛 ४००                                               |
| गोम्बक्सी) *** ३३४                                                     | ६०-विञान और ईश्वर (श्रीवासुदेवशर्गजी एस०                               |
| ०३-नैयायिकोंके ईश्वर ( पण्डितवर श्रीपञ्चाननजी                          | ६०-विञान और ईश्वर (श्रीवासुदेवशरणजी एम०<br>ए०)                         |
| ७३—नैयाधिकोंके ईश्वर ( पण्डितवर श्रीपञ्जाननजी<br>नर्करस्त ) ३३४        | ६९−विज्ञानशास्त्रके ईश्वर ( पं० श्रीशास्त्राप्रसादजी                   |
| ७४ श्रीमदगवर्तानाके ईश्वर (४६ एस० एन०                                  | सिक्ष 'श्रीपनिषद'काव्यापनिषायाकरणवेदान्त-                              |
| नाडपर्याकर एम० ए०, युना ) 💛 ३४६                                        | मीमांसानर्कपुराणहीर्थ ) 😬 ४०६                                          |
| ७५-उपनिषर् और ईश्वर (श्रीमहानन्त्रजी सिक्स्ना-                         | ६२-ईश्वर-दर्शन ( शृद्धादेनभृषण् दे० प० क्षा-                           |
| लंब र, आयुर्वेदमार्नग्ड) · · ३६६                                       | रमानाथर्जा शास्त्रा ) 😬 🤭 ४१३                                          |
| <u>१६ -मांक्यमे ईश्वरवाद्(छॉ० श्रीयताम्द्रकुमार मज्म-</u>              | ९३-पामानाका अस्तिय(आवार्य श्रोतिकीस्द्रताथ<br>ठाकुर)                   |
| दार एम ० ए०,पी-एच० ही०,बार-एट-ला) ३ ५०                                 | <b>धा≩र</b> ) ५३३                                                      |
| ७७-योगदर्शनमें ईश्वर ( प० श्रीलक्सीधरजी                                | ×४- <b>ईश्वर सब भृतींके मु</b> ट्ट (श्रीयनस्तराय                       |
| ७७-योगदर्शनमें ईश्वर (प० श्रीलक्सीधरजी<br>याजपेयी) ३१४                 | ४४-ईश्वर सब भृतीके सुत्व (श्रीधनन्तराध<br>कोन्दटकर बी० <b>५</b> ०) ४४६ |
| ७५-हिन्दू-धर्ममे ईश्वर (सर सर्वापली राधाकृष्णन,                        | ६५-शक्ति और शिव (पं० श्रीगौरीसंकरजी<br>द्विवंश, माहित्यरात )           |
| केटी०, डी-लिट्. वाइम-चान्मलर, भान्त्र-                                 | द्विवर्दा, माहित्यरात )                                                |
| केटी०, डी-लिट्, वाइम-चान्मलर, धान्त्र-<br>विश्वविद्यालयः)              | १६-ईश्वरके नाम पत्र ( मुंगी श्रीकन्त्रेवालालजी                         |
| ७१-बीद-धर्म श्रीर ईश्वरवाद (भिज्ञश्रीसोपन शाकु                         | म्मद ए०, एल-एल- बी०, एडबोकेट) ४                                        |
| जापान) [स॰ और प्रे॰ सनीशचन्द्र गुद्द] 😬 ३६४                            | रु७-ईश्वर (प० श्राहन्मानजी अस्ति) । ४०००                               |
| ८०-ईमाई-धर्ममें ईश्वर (श्रीयुक्त एड्विन ग्रीन्स,                       | <b>६ म-र्ट्श्यरका साजास्त्राम् और नाम</b> ारिका                        |
| ८०-ईमाई-धर्ममें ईश्वर (श्रीयुक्त एड्विन झीन्स,<br>इंग्रक्षण्ड) ··· २६८ | ( स्वामीजी श्रीषुकरसानन्दर्भा सहाराप ) 🧪 ४२८                           |
| <b>८१-बोद्ध-धर्ममें ईश्वर-भाव ( श्रीगंगाचा</b> मलालजी                  | ६६ ईश्वरीय सत्ता (श्रीपावाडो महागःत) 💛 ४३९                             |
| खन्ना, मन्त्री भारतीय बीजुलंघ) · · ३ ३३                                | १०० - ईश्वर निग्कार और साकार दोनों 🖰 स्वामी                            |
| मर-इम्लाम-धर्ममें ईश्वर (वैयद कालिमअली                                 | श्रीहरिनामदासजी उदासीत 🔪 🥶 ४३२                                         |
| विशारद,साहित्यालंकार) २७४                                              | १७१–मेरा ईश्वर (पं० श्रीदेवशर्मा 'अभय' विलालंकार,                      |
| ८३-निख-धर्म और ईश्वरवाद ( श्रीज्ञानी कारू-                             | आसार्य गृहकुल-विश्वविद्या तथ, कांगडी ) 😶 😕३                            |
| सिंहजी बी० ए०, अनु०-श्रीगुगंदिसाजी स्वला)३७६                           | ९०२ ईश्वर अनस्त हैं (पं॰ श्रीमगाश्रसादची सहता<br>एम० ए०) · · · · · ४३४ |
| मध-धियों संपीमें ईश्वर (श्रीमनी भी फिया वाडिया) ३०म                    | प्म॰ प्॰ ) ४३४                                                         |

**१ड**-संख्या

पृष्ठ-संख्या

| १०३-ईश्वर-सिद्धि (राववहादुर श्रीचिन्तामणि                    | १२५-दार्शनिक विचारोंका केन्द्र ईश्वर ( म॰                                         |
|--------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| विनायक वैरा,एम०ए०,एत-एत्त०क्षी०) · १३६                       | श्रीरघुवर।चार्यजी वेदान्तकेसरी, न्याय-                                            |
| १०४-स्वराज्य (स्वामीजी श्रीप्रज्ञानपादजी सहाराज) ४३ =        | मोमामोपाध्याय, सर्कवेदानततीर्थ,                                                   |
| १०५-ईश्वर-स्वरूप (स्वामीजी श्रीसर्वदानन्दजी                  | वेदान्त-शिरोमणि, दर्शननिधि ) " ५०५                                                |
| महाराज ) ४४०                                                 | १२६-ईश्वरकी सत्ता, स्वरूप, स्थान, प्राप्तिके                                      |
| १०६-ईश्वर प्रत्यन्न हैं (स्वामीजी श्रीसोमतीर्थजी             | उपाय और फल (पं० श्रीबावृरामजी शुक्क                                               |
| महाराज) ४४२                                                  | पद्यार्थवाचस्पति ) ःः " ५०६                                                       |
| १०७-भगवान् मेरे बगीचेमें (श्रीयुत मोर्टन                     | ६२७-र्जाव और ईम्बर <b>(डा० एच० डब्ल्यू०</b>                                       |
| अलेकज़ंगहर सम्पादक हामानिटी, अमेरिका) ४४३                    | र्बा॰ मोरेनो एम॰ ए॰,पी-एच॰ डी॰,                                                   |
| १०८-कमेंफल ईखराधीन (पं० श्रीनरदेवजी                          | डी० त्तिर्, एम० ए <b>७० सी०</b> )                                                 |
|                                                              | १२८-ईश्वर एक है ( श्रीमती आर० एस०                                                 |
| शाकी वेदतीर्थ) ४४४                                           | सुरुवाल चर्मी अक्रमल बी० ए०. एक ० टी०) ४११                                        |
| १०६-ईश्वर-समर्पण (रूसी ऋषि श्रीनिकोळस<br>रॉयरिक) ··· •·· ४४७ | १२९-ईश्वर-प्राप्तिके उपाय ··· '' ५१२                                              |
|                                                              | १३०-ईश्वर नहीं है, ऐसी बात न कहो (भिष्ठुर्श्रा-                                   |
| १९०-मान्तरिक ज्योति (धर्मपर्ना स्व० जेम्म पुलन) ४५९          | गौरीशंकरजी महाराज ) 💛 ५१३                                                         |
| १९१-ईश्वर-मीमांसा(श्रीज्वालात्रमादजीकानोड़िया) ४४२           | १३१ – प्रमा (श्री 'मोहन' जी) '' ५१३                                               |
| ११२-ईश्वर अतक्यं है (श्रीनृसिंहदासजी वर्मा) ४५६              | <b>१३२-अनीश्वरवादसे जगतका संहार ( राजा</b>                                        |
| <b>११३-ईश्वरकी</b> महिमा (श्रीभगवानदासजी हालना) ४६२          | बहादुर श्रीश्रीलक्षीनारायण हरिचन्द्र                                              |
| १९४-दशावतार (एक प्रेमी महाशय) " ४६३                          | जगदेव एम० आर॰ ए० एस॰ पुरातस्व-                                                    |
| १९१ – लोगईश्वरको वर्यो भुले जारहे हैं ? (कु०                 | विशारद, विद्या-वाचापति, टेक्सली ) ११४                                             |
| श्रीनिवासदासजी पोहार) " ४६६                                  | १३३-ईश्वरके अम्तित्वका समर्थन ( स्वामीओ                                           |
| ११६-ईश्वरके श्रदल विश्वासी भक्त (प्रे०— पं० श्री-            | श्रीतपोवनजी महाराज ) ५५%                                                          |
| नन्दक्षित्रोक्जी शुक्क वार्णीभृषण ) " ४६३                    | १३४-भगवान (इनुमानप्रसाद पोटार) " ५१७                                              |
| ११७-ईसर और परमेश्वरका स्वरूप (आचार्य                         | १३५-क्षमा-याचन, (सम्पादक) ५१६                                                     |
| श्रीवालकृष्णजी गोस्वामी) 💛 ४७१                               | ^ ^                                                                               |
| ११८- <b>ईश्वरके श्र</b> न्तिखकी सिद्धि (पं०श्रीसदन-          | परिशिष्टाङ्क                                                                      |
| मोहनजी शास्त्री, प्रिंसिपल मारवाडी-                          | १३६-प्रार्थना (श्रं वियोगी हरिजी) " ५२२                                           |
| संस्कृत-कालेज, काशी ) ४७४                                    | ३३७ प्रजनावर्त्ता ५२६                                                             |
| ११६-सब ईश्वर ही है (बाबा श्रीमाधवानन्द्रजी) ४८०              | १३५-उत्तरावस्री ५२४                                                               |
| १२०-भक्तकी परस्व ''' ''' ४८०                                 | (१) स्वासी श्रीउडियाम्बामीजी महाराज ४२५                                           |
| १२१-ईश्वर-भक्ति (पं॰ श्रीगयात्रसादजी शास्त्री                | (२) स्वामी श्रीअच्युतमुनिजी महाराज ५२६                                            |
| 'श्रीहरि') '' '' '' धना                                      | (३) स्वामीर्श्वानिर्मतामन्द्रजी महाराज " ४३०                                      |
| १२२-भक्तके सगवान् (भट श्रीमधुरानाथजी                         | (४) स्वामी श्रीहरियाबाजी महाराज                                                   |
| शास्त्री, साहित्याचार्य) ४८४                                 |                                                                                   |
| ?२३-ईश्वर-प्रेमकी विभिन्न अवस्थाएँ (पं० श्रीव्रसु-           | (१) वसचारी श्रीरामशरणदासजी ··· ५३७<br>(६) स्वामीश्रीविज्ञासपुरीशी महाराज'' ५३१    |
| द्तन्नी ब्रह्मचारी ) " ४६३                                   | ( ७ ) स्वामा आयवसासपुराजा महाराजा ५३५<br>( ७ ) स्वामी श्रीअनन्नाश्रमकी महाराज ५३५ |
| १२४-पुकार (श्रीमती यशोदादेवी धर्मपन्नी                       | (प) स्वासी श्रीचित्रानम्हली सहाराज पर्ध                                           |
| मं <b>० वन्हें याला जाजी पृड</b> वीकेट) ''' १००              |                                                                                   |
| य च चन्त्रमाध्यामाच्या दुवसास्य ) १००                        | (९) एक भावुक <b>महानु</b> भाव                                                     |

|          | पृष्ठ-संस्था                                       | पृष्ठ संख्या                                                               |
|----------|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| (10)     | सुस्तको चोईबाजे महास्मा 💮 १३७                      | (४१) इ० म० एं० खचमण रामचन्द्र                                              |
| (11)     | स्वामी परमहंसजी, राजधाट 💛 ५३८                      | पाङ्गारकर बी० ए०, सम्पादक 'सुमुन्तु' ६०२                                   |
| (13)     | स्वामी श्रीअतुलानन्दजी महाराज 😬 🛧 ३ म              | (४२) पं० श्रीमदनमोहनजी शास्त्री, प्रिं०                                    |
| (13)     | स्वामी श्रीज्ञचमणसिंह बी " ४३९                     | मारवादी-संस्कृत-कालेज, काशी … ६०६                                          |
| (18)     | श्रीज्याकासिंहजी " ५३ ह                            | (४३) स्वामी श्रीसस्यानन्दजी तीर्थ 😬 ६९०                                    |
| (84)     | स्वामी श्रीभोलेवावाजी १४२                          | (४४) श्रीमहम्मव हाफिज सय्यद एम ए०,                                         |
|          | पण्डितप्रवर् श्रीपञ्चाननजी तर्करतः 😬 ५४४           | स्तन्दन ६५९                                                                |
| (99)     | रमण महर्षि *४६६                                    | (४१) श्रीहनुमानप्रसादजी पोद्वार *** ६१२                                    |
|          | श्रीजयद्यासभी गोयन्द्रका 💛 ५४७                     | १३ <b>९-चित्र-परिचय ''' ६</b> १५                                           |
| (38)     | श्रीपरमहंस बाबा श्रीअवधविद्वारी-                   | (४१) श्रीहनुमानप्रसादजी पोद्वार ··· ६१२<br>1३९-चित्र-परिचय ··· ६१५<br>पद्य |
|          | दासजी महाराज, त्रिवेणीबाँच 😬 ५५६                   | १-अकल्पनीयकी कल्पना (पं० श्रीअयोध्या-                                      |
|          | श्रीभानन्दस्वरूपजी 'साहबजी महाराज'४५२              | सिंहजी उपाध्याय 'इरिम्मीच' प्रो० हिन्तृ-                                   |
| (53)     | श्रीक्योतिजी " ११३                                 | युनिवर्सिटी) १४                                                            |
| (२२)     | गङ्गातीर-निवासी सन्त 💛 १५८                         | २ जतसाओ निज प्यार (पं॰ श्रीरमाशक्करती                                      |
| ( ? ? )  | म्बामीजी श्रीकृष्णानन्दजी 'कैलासाश्रम'५६६          | मिश्र 'श्रीपति') ६७                                                        |
| (58)     | म्वामीजी श्रीकेशवानन्दजी अवधृत 🐪 ५७२               | ३—गीत (श्रीसत्याचरगुकी 'सत्य' एम० ए०.                                      |
|          | म्वार्मा जी श्रीकरुयाणदेवजी 💮 😬 ५७४                | ३—गीत (श्रीसत्याचरगाकी 'सत्य' एम० ए०,<br>विशारद ) ७२                       |
| (२६)     | स्व।मी श्रीनिर्वाणप्रकःशजी 💎 😬 ५७५                 | ४-प्रमुके प्रति (श्रीमैथिलीशरणकी गुप्त) ७८                                 |
| (20)     | म्वामी श्रीश्रह्मकेतुजी उदासीन 😬 ५७६               | १-प्रार्थना (श्रीनवीनसिंहजी चौहान 'कंज') '' १२०                            |
| (२=)     | रायबहादुर जाला श्रीसीतारामजी                       | ६ - ईडवरके प्रति (साहित्यस्त श्रीइयामनारायणजी                              |
|          | बी० ए० १७७                                         | पाण्डेय 'ड्याम' ) १२०                                                      |
| (35)     | महामहोपाध्याय पं० श्रीप्रमथनाथजी                   | ७-कौन ? (प्रेसयोगी मान') १३०                                               |
|          | महामहोपाध्याय पं० श्रीप्रमथनाथजी<br>तर्कभूषण " ५=२ | म-बह <b>(श्रीरमा</b> कान्तजी त्रिपाठी 'प्रकाश') · '' १४०                   |
| (05)     | सर छल्लूभाई साँवजदास " १८२                         | ६-मेरे मालिक! (श्रीसन्यवतजी शर्मा 'सुजन'                                   |
| ( \$ 9 ) | स्वामी श्राम्य नेदानन्दनी, अध्यक्ष श्रीराम-        | यो० ए०) " १⊏०                                                              |
|          | कृष्ण-वेदान्तभाश्रम " ४८३                          | १०-ईइवर सर्वव्यापक हैं ( एं० श्रीभगवनीप्रमादजी                             |
| (३३)     | श्रीद्यानस्द्यनसम्जी 🐃 😁 स्वर                      | त्रिपाठी एम० ए०, एक-एल० बी०) 💛 १८२                                         |
| (35)     | रावबहादुर श्रीचिन्तामणि विनायक                     | ११-ईइवर कीन हैं? (पं० श्रीरामनारायसादत्तर्जा                               |
|          | बैद्य एम० ए०, पुता-गुळ० बी० 😬 पन्ह                 | पार्याखेय व्या० शास्त्री 'राम') ···                                        |
| (१४)     | ढा० तारापद चौधरी एम० ए०, पी-                       | १२-ईइवरकी महत्ता (माहित्यशासी पं०                                          |
|          | पुच० डी० १८७                                       | श्रीजगन्नारायणदेवजी शर्मा 'विविषुरकर'                                      |
|          | श्रीयादवजी महाराज, बरवई १९०                        | बिशारद) २११                                                                |
|          | पण्डितवर श्रीमायारामजी वेदान्ततीर्थ १६९            | १३-ईइवर-स्तम्बन (श्रीकृष्णलालर्जा विद्याग्ट 'हंम') २३०                     |
|          | स्वासी श्रीशियानन्दजी " १६१                        | १४-कीन कहला है ईश्वर नहीं है? ( श्रीदयाशङ्करजी<br>'मगन') ··· २४७           |
| (36)     | श्री-श्रोभीमयन्द्र चटर्जीबी० ए०,बी०                |                                                                            |
|          | एल ₁, बी० एस-सी०, एस० क्षाइ० इ०                    | १५-हे अनन्त ! (श्रीभवन्तविहारीजी माधुर) २५२                                |
|          | ह्व, एमव आह्व ह्व १९७                              | १६-ईश्वरका स्वरूप (श्रीजगदीशर्जा मा विमलः) २४८                             |
| (34)     | श्रीनिजिनीमोह्न सान्याव एम०ए० ६०३                  | ३७ कीला-लावर्य (पुरोहित श्रीप्रतापनारायणजी                                 |
| (80)     | श्रीप्रज्ञानपादजी ६०४                              | 'कविरक्न') २६८                                                             |

| पृष्ठ-संत्या                                             | <b>१ष</b> -संस्या                                        |
|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| १८-नृसिंहरूप ( श्रीदेवीप्रसादजी गुप्त 'कुस्माकर'         | २०-ईश्वरमें विश्वास (श्रीश्राहिसम मार्हन्) " ४१६         |
| क्षी० ए.ज. एक एक ० की 🖒 उपह                              | २ १ - द्वंश्वर-श्रद्धा (स्वामी श्रीविवेकानन्दर्जा) " ४६२ |
| १९ जीवन-वेषित्रम (पं० भीप्रेमनारायण्जी                   | २२-स० श्रीचरहती और बा० जहाँगीर (प्रेयक-                  |
| त्रिपाठी 'घेम' ) ४३०                                     | श्रीसन्तप्रसादजी, साधुवेल। ) ११८                         |
| २०-हरि-नाम (पं० श्रीवलदेवप्रसादजी मिश्र एम०              | २३ - प्रार्थना (सं० श्रीरामनर्ग्निहजी हरलालका) *** १२२   |
| पु <b>ं पुरू पुरू</b> ० की ः)                            | २४-अब्यक्त (गोलोकवासी पं० श्रीसत्य-                      |
| २ १-माक्षारकार(पं ० श्रीमोहनकाजजी द्विवेदी बी०ए०) अध्य   | •                                                        |
| २२-स्वीकृत (श्री 'बच्चन') " १२०                          | २१-वापजी (कबीरहासजी) "                                   |
| संगृहीत लेख और कविताएँ                                   | २६-ईश्वर-भिन्तः (गो० श्रीतुलसीतायजी) ६०                  |
| ारहार। रास्त आर नगनरााषु<br>१-प्रार्थना                  | २७-श्यामको सुमिरो (स्वामी हरिदामजी) " २४३                |
| २ वेदिक प्रार्थना ••• न                                  | २८ धरास भ्रमीचर (यारी साहेब) २७४                         |
| ३-महिमा और स्तुनि " मो                                   | २६ पार बनारों (नरसी मेहनाजी) 💛 २७६                       |
| ४-हिन्द्भोंकी प्रार्थना म                                | ३०-लाज ग्या (सद्भाजी कमाई) " २८१                         |
| र-बीद्धोंकी प्रार्थना है                                 | ३१-प्रमु-विश्वास (सुन्द्रदासजी) ः २६१                    |
| ६-जैनियोंकी प्रार्थना                                    | ३२-विनती ( दरियासाहिब मारवादवाखे ) 💛 २६७                 |
| ७-सिक्खोंकी प्रार्थना *** इव                             | ३३-सन संग्वानसे (जगर्जावनसाहेव) 💛 ३०२                    |
| म-पारसियोंकी प्रार्थना " इव                              | ३४-ईश्चर-विर्वास (पल्ट्रसाहिष) ३०३                       |
| ६-ईसाइयोंकी प्रार्थना ग                                  | ३५-स्वका ग्राभिक (गुल्लेशाह) " ३१६                       |
| १०-म्सलमानोंकी प्रार्थना रा                              | ३६ गोभलको भनो (सूरदासनी) 💛 ३२३                           |
| ११-ईहवरागधन ( ग्राचार्य श्रीविजयकृत्साजी                 | ३७भगवत्-प्रेम (द्याबाई) "३४२                             |
| गोस्वामी ) ः ः ः ः                                       | ३८-साइयो (सीराबाई) ः ः३६९                                |
| १२-उत्तम रहम्य (श्रीअरविन्द् ) ११                        | ३९-कालका औन जीनेगा '( गुलावस्पाहवजी )''' ३६४             |
| १३ ईइनर-प्रार्थना (महात्मा गान्बीजी) ४२                  | ४०-त्रिभुवन-कर्ना ( दृष्टनदासर्जा ) ''           ''' ३७२ |
| १७-हमारी प्रार्थना (विश्वकविश्वीस्वीन्द्रनाथ टाकुर) 💍 ४३ | ४१-प्रेम-प्याता (बुल्जासाहेब) ३७१                        |
| ११-श्रीदरिनाससंकानन (प्रभु जगद्वन्यु ) १६                | ४२-मे दास हैं (चरन्दासजी) '' 💛 🤭 ३६५                     |
| १६-परमेश्वर (स्वामी श्रीद्यानन्त्रजी) ५६                 | ४३ भजन करो (सहजाबाई) 🐃 🥶 ३६४                             |
| १७-ईश्वर-प्रेम (स्वामी रामतीर्थ) ७६                      | ४४-राम ( रेंद्रासर्जी ) ३.६५                             |
| १म-ईश्वर (श्रीरामकृष्ण परमहंस ) " २०५                    | ४४साहेबकी याद (ग <b>र्शवदास</b> जी) ४५०                  |
| १६-जीवारमाकी परमात्माके क्रिये पुकार                     | ४६ सिग्जनहार साई (दाद्दयालकी) 💛 ४२७                      |
| (श्रीयुक्त जे० टी० सण्डरलेण्ड डी० डी०) २४०               | ४७—कत्याग-प्रार्थना ःः स्रक्                             |



# ( • ) चित्र-सूची

|                                |         | पृष्ठ-मंख्या   |                                   |           | पृष्ट-स् "यः      |
|--------------------------------|---------|----------------|-----------------------------------|-----------|-------------------|
| बहु                            | रंगे    |                | ३४-महर्षि शागिडल्य                |           | ९इ                |
| १~भगवस्तराधन                   |         | उपरका मुखपृष्ठ | ३४-राजा जनक और शुकटे              | व मुनि    | १२०               |
| २-भगवान् श्रीकृष्णारूपर्ने     |         | مرة            | ३६-भगवान् श्रीवलरामरूप            | ार्मे     | 38=               |
| ३-भगवान् मस्यरूपमें            | •••     | … ૨૪           | ३० महर्षि वाहर्माकि               | • • •     | २०८               |
| ४-भगवान् कूर्मरूपमें           | •••     | ٠٠٠ ٧,٤        | ३८- भक्त-रक्षा                    | •••       | 580               |
| ५-भगवान् वराहरूपर्मे           | •••     | ८०             | ३६-श्रीशङ्कराचार्य                | • • • •   | ·                 |
| ६-भगवान् श्रीनृतिंहरूपमें      |         | 308            | ४० - सादर्श हिन्दू-नारी           | 1.        | ٠٠٠ خىت           |
| ७-भगवान वामनरूपर्मे            | • • •   | 35⊏            | ४६-श्रीनामदेवजी                   | ***       | ,,,               |
| ८-भगवान् परशुरामरूपर्मे        |         | ·· 943         | ४२–श्र <sup>1</sup> रामानुजाचार्य | ***       | ••• ३०५           |
| ६–भगवान् श्रीरामरू <b>पमें</b> |         | ''' ૧૭૬        | ४३-श्रांवसभाचार्य                 | ***       | ~ ३०५             |
| १० नम्य्नन्य्न                 | ***     | <b>२</b> ००    | ४४-श्रीमध्वाचार्य                 | ***       | . 308             |
| ११-भगवान बुद्धरूपमें           | ***     | २२४            | ४५-श्रीनिस्वाकीचार्य              | •••       | ჭაყ               |
| १२-भगवान् कल्किरूपर्मे         | •••     | २४⊏            | ४६-चैतन्य सहाप्रभु                | •••       | ₃३६               |
| १३-ध्रीविष्ण् भगवान्           |         | २७३            | ४७-स्वामी नित्यानन्द              |           | ••• ३३३           |
| १४-श्रीभगवान शंकर              | •••     | २६६            | ४८-छद्वेताचार्य                   | • • •     | 33:               |
| १५-भगवान् शक्तिरूपमें          | •••     | 330            | ४९-भक्त हरिदास                    | •••       | *** ইইং           |
| १६-भगवान् गरापितरूपमें         | • • •   | эяя            | ५०-स्वामी श्रीरामानस्त्रजी        | •••       | ई द द             |
| ६७-भगवान् सूर्यस्प <b>में</b>  |         | ∵ ३६⊏          | ११ श्रीकवीर साहेब                 | ***       | "" <b>ફે</b> ફ્રે |
| १८ भगवान ब्रह्मास्पर्मे        |         | ३१२            | ५२-गोस्वामी श्रीतुलसीदा           | सजी       | ફ્રાફ્            |
| १६-भगवान श्रशिरूपर्मे          | • • • • | … ક્યક્        | <b>४३</b> श्रीपयहार्राजी और पृथ   | र्वाराज   | *** ३६६           |
| २०-भगवान् दत्तात्रेयरूपमें     |         | 880            | <b>१४-श्रीज्ञानेश्वर</b>          | •••       | 3.5%              |
| २१-गायत्री देवी                | •••     | ४६४            | <b>१५−श्री</b> एकनाथ              | •••       | ••• ३६९           |
| २२-ऋषि-आश्रम                   | •••     | <b>8</b> 88    | <b>५६-श्रीतुकाराम</b>             | • •       | ··· \$ € ?        |
| २३-मोरा                        | •••     | ५२१            | २७-समर्थ श्रीरामदासजी             | •••       | . 364             |
| २४-विश्वामी सक्त अव            | •••     | ₹8€            | ५८ -गुरु नानकजी                   | •••       | 800               |
| २१जगत्-चतुष्टय                 | •••     | ••• ५५६        | ५९ श्रीश्रीचन्द्रजी               | •••       | Aoc               |
| २६-प्रेमी भक्त स्रदास          |         | 4£8            | ६०-श्रीगुरु गोविन्द्सिंहजी        |           | S.e e             |
|                                | _       |                | ६१-वनखरडीजी                       | •••       | 800               |
| <del>(</del> t)                | द       |                | ६२-म्बामी रामतीर्थजी              | •••       | 8 <b>0</b> 1      |
| २७-महर्षि वेद्दयास             | •••     | ц              | ६३-स्वामी सहजानन्द्जी             | (स्वामिना | रायसा ) ४०१       |
| २८-महर्षि पतअस्टि              | • • •   | ··· =          | ६४-म्बासी संगत्तनाथजी             | • •       | Bol               |
| २६-महर्षि कपिल                 | •••     | 80             | ६५-म्बामी सियारामजी               |           | 802               |
| ३०- महर्षि जैमिनि              | •••     | 80             | ६६ श्रीरामकृष्ण परमहंस            | •••       | ४३३               |
| ३१-महर्षि कवाद                 | •••     | ··· •\$        | ६७-श्रीश्रीप्रभु जगहन्धु          | •••       | 83:               |
| ३२-महर्षि गौतम                 | •••     | ··· • <b>ર</b> | ६८-स्वामी श्रीविवेकानन्द          | ••        | ··· 83;           |
| ३३-देवर्षि नारद                |         | ₹६             | ६६-श्रीविजयकृष्ण गोम्बार्स        | ٠٠٠ ﴿     | 83:               |

# ( = )

|                                              |             | <b>१</b> इ-संस्था |                                |     | <b>पृष्ठ</b> -सं <b>रूपा</b> |
|----------------------------------------------|-------------|-------------------|--------------------------------|-----|------------------------------|
| ७०-स्वामी विशुद्धानन्द                       | •••         | 8 <i>\$</i> \$    | ८२ <del>-सुक</del> रास         | ••• | ··· 404                      |
| ७१-स्थामी भास्करानन्द                        | •••         | 83 <b>5</b>       | ८३- <sup>9</sup> सर्भ <b>न</b> | *** | ••• ५०५                      |
| ७२-तेल्ङ्ग स्वामी                            |             | 83 <b>3</b>       | ८४ - टॉलम्टॉय                  | ••• | 404                          |
| ७३-सिद्धारूढ़ स्वामी                         | •••         | 835               | ८५-जेम्स एलन                   | ••• | ५०५                          |
| ७४-याज्ञवरूक्य-मैन्नेयी                      | •••         | ··· <b>४</b> ५६   | =६-भक्त-कम्पळता                | *** | ··· 430                      |
| ७१-श्रेथार्थी नचिकेता और य                   | <b>मराव</b> | … ४५६             | ८७-सेंट फ्रांसिम               | ••• | 400                          |
| <ul> <li>६-ईश्वरचन्द्र विद्यासागर</li> </ul> | •••         | 844               | ८८ मेंट ऌई                     | ••• | ··· そのエ                      |
| ७७-हे रेन्द्रनाथ ठाकुर                       | ***         | 886               | मह संट कैथेरिन                 | ••• | +08                          |
| ७८-स्वामी द्यानन्द                           | •••         | 899               | ६०-सेंट एतिजाबेध               |     | 408                          |
| ७१-केशवचन्द्र सेन                            | •••         | 866               | १५-संट गेयों                   | ••• | ५७६                          |
| =o-महास्मा <b>ई</b> सा                       | • • •       | 408               | ६२ सेंट ट्रांसा                | ′   | ··· ५७६                      |
| ८१-महात्मा ज्रथोरत्र                         | •••         | vo8               | ६३ गज-उद्धार                   | *** | ຊາວ                          |





पूर्णमदः पूर्णमितं पूर्णात्पूर्णमुदस्यते ।
 पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥



स्त्री-ग्रुद्ग-विड-द्विज-नृपा ह्यथमास्ततोऽन्ये याताः समानपदवीं परमस्य पुंसः । कल्याणयानमिश्रह्य बलेन यस्याश्रेतः कथं शरणमेषि न भक्तिमेनाम्॥

वर्ष ७ } गोरखपुर, श्रावण १९८९ अगस्त १९३२ { मंख्या १ पूर्ण संख्या ७३

ॐ विश्वानि देव सवितर् ह दुरितानि परासुव वु भद्रं तन्न आसुव

# वैदिक प्रार्थना

अ वाश्वे मनसि प्रतिष्ठिता मनो मे वाचि प्रतिष्ठितमाविरावीर्म एधि वेदस्य म आणीस्थः, श्रुतं मे मा प्रहामीरनेनाधीतेनाहोरात्रात्मन्दधाम्यृतं वदिष्यामि । सत्यं वदिष्यामि । तन्मामवतु । तद्वक्तारमवतु । अवतु माम् । अवतु वक्तारमवतु वक्तारम् ॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥ (ऋषेदं य शान्तिपाट)

ॐ पूर्णमदः पूर्णिमदं पूर्णात्पूर्णमुद्रच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमवाव-शिष्यते ॥ ॐ श्रान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥ (श्रक्त यन्त्रवेद्ध्य मान्तिपाट)

ॐ सह नाववतु ॥ सह नौ भुनक्तु ॥ सह वीर्यं करवावह ॥ तजस्य नाव-धीतमस्तु, मा विद्विपावहे ॥ ॐ ज्ञान्तिः ज्ञान्तिः शान्तिः ॥ (कृष्ण यज्ञवेंद्येय शान्तिपाट)

ॐ आप्यायन्तु ममाङ्गानि वाक प्राणश्रक्षः श्रोत्रमधो वलिमिन्द्रियाणि च सर्वाणि सर्व ब्रह्मोपनिपदं माहं ब्रह्म निराक्तर्यां मा मा ब्रह्म निराक्तराय-मस्त्वनिराक्तरणं में अस्तु । तदात्मिन निरते य उपनिपत्सु धर्माम्ते मिय सन्तु ते मिय सन्तु ॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥ (सामवेदीय शान्तिः शान्तिः ॥

<u>흦흦흦흦흦흦흦흦흦흦흦흦흦흦</u>훘흦훘옾줐뀵줐뀵줐뀵뀵뀵뀵뀵뀵뀵뀵뀵뀵뀵뀵뀵뀵뀵뀵

ॐ भद्रं कर्णभिः शृणुयाम देवा भद्रं पञ्चेमाक्षभिर्यज्ञत्राः ॥ स्थिरेरङ्केम्तुष्टु-वांसस्तन्भिर्व्यशेम देवहितं यदायुः ॥ स्वस्ति न इन्द्रो द्रद्धश्रवाः ॥ स्वस्ति नः एपा विश्ववेदाः ॥ स्वस्ति नम्ताक्ष्येः अरिष्टनेमिः ॥ स्वस्ति ना दृहम्पतिर्द्धातु ॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥

ॐ मधुवाता ऋतायत, मधु क्षरन्ति मिन्धवः। मार्ध्वानेः मन्त्वापर्धाः।
मधुनक्तमुतोषशो ॥ मधुमत् पार्थिवं रजः। मधु द्यौरम्तु नः पिना मधुमान नो
वनस्पतिः मधुमानऽस्तु सूर्यः। माध्वीर्गावो भवन्तु नः॥ (ऋग्वेद १।९। १८)

ॐ यो देवोऽयो योऽप्सु यो विश्वं सुवनमाविवेश । य ओषधीषु यो वनस्पतिषु तस्मै देवाय नमो नमः ॥ (अ०२ । १७)

# महिमा और स्तुति

ॐसहस्रशीर्पा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात्। (पुँ०म्•१) पुरुष एवेद ६ सर्व यदुभूतं यश्च भाव्यम्। उतामृतत्वस्येशानो यदन्नेनातिरोहति ॥ (पु• स्०२) एतायानस्य महिमाऽनो ज्यायांश्च पुरुषः। पाद्राप्टम्य विश्वा भूतानि त्रिपादम्यासृतं दिवि॥ (पु० सु० ३) एको देवः सर्वभृतेष् गृद्धः सर्वव्यापी सर्वभृतान्तरात्मा। **म**र्बभुताधिवासः कर्माध्यक्षः साक्षी चैताः केवलो निग्र णश्च ॥ (भागात ६। ११) एका सशी निष्कियालां बहुना-मेकं बीजं बहुधा यः करोति। तमात्मस्थं येऽनुपर्श्यान्त धीरा-स्तेषां स्वं शार्वतं नेतरेषाम् ॥ र्धना० ६ । १२ । निहयो नित्यानां चेतनश्चेतनाना-मेको बहुनां यो चिद्धाति कामान्। सांख्ययोगाधिगम्यं तत्कारणं क्षात्वा देवं मुच्यतं सर्वपारोः॥ (ब्यता०६।१३) अग्निर्यथैको भुधनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो बभव।

यश्च किञ्चित् जगत्सर्वं दृश्यते श्रृयतेऽपि वा । अन्तर्बक्षिच तत्सर्वं व्याप्य नारायणः स्थितः ॥ (नारायणोपनिषद्)

सर्वभूतान्तरात्मा

रूपं रूपं प्रतिरूपो बहिश्च॥

(काठ० २ ! ५ ! ९ )

एकस्तथा

सर्वाननशिरोधीयः मर्वभृतगुहाशयः। सर्वव्यापी स भगवान् तस्मात्सर्वगतः शिवः॥ (धेताव्याः ११)

स्योद्भवन्ति भृतानि स्येण पालितानि तु। भ्य स्ये लयं प्राप्नुवन्ति यः स्यः सोऽहमेव च॥ (स्यापनिषद्)

यस्याः परतरं नास्ति सैपा दुर्गा प्रकीर्तिता। प्रपद्ये शरणं देवीं दुंदुर्गे दृरितं हर॥ (देव्युपनिषर्)

आविर्भूतं च सुष्ट्यादी प्रकृतेः पुरुपात्परम् । एवं ध्यायति यो नित्यं सर्यागी योगिनां वरः ॥ (गणक्युर्णनषद्)

राम एव परं ब्रह्म राम एव परं तपः। राम एव परं तत्त्वं श्रीरामो ब्रह्म तारकम्॥ (राम • र० उ०)

निष्कलाय विमोहाय शुद्धायाशुद्धवैरिणे। अद्वितीयाय महते श्रीकृष्णाय नमी नमः॥ (गो० पू० ता०)

अहं हरे तब पार्ट्कमूळ-दासाजुदासे भवितासिभूयः । मनः सरेतासुपतेर्गुणांस्ते

गृणीत वाक् कर्म करोतु कायः॥

अज्ञानपक्षा इव मातरं खगाः स्तन्यं यथा बतस्तरगः क्षुधार्ताः ।

प्रियं प्रियंब व्युपितं विषण्णा

मनोऽरिवन्दाश्च दिदृश्चते त्वाम् ॥

(श्रीमझाल ६ । ११ । २४, २६)

त्वं त्रयाणां हि लोकानामादिकर्ता स्वयंप्रभुः। सिद्धानामपिसाध्यानामाश्रयश्चासि पूर्वजः॥ दृश्यसे सर्वभूतेषु गोषु च ब्राह्मणेषु च। दिश्च सर्वासु गगने पर्वतेषु नदीषु च॥ (बा० रा० सुद्ध० ११७। २०। २२) त्यमादिदेषः पुरुषः पुराणस्त्वमस्य विश्वस्य परं निधानम्।
वेत्तासि वेद्यं च परं च धाम
त्वया ततं विश्वमनन्तरूप ॥
वायुर्यमोऽग्निर्वरुणः शशाङ्कः
प्रजापतिस्त्वं प्रपितामहश्च।
नमो नमस्तेऽस्तु सहस्रकृत्यः
पुनश्च भूयोऽपि नमो नमस्ते॥
(शीमद्रगनदीता ११।३८,३९)

वेदानुद्धरते जगिष्ठवहते भूगोलमुद्धिभ्रते देत्यान् दारयते बलि छलयते क्षत्रक्षयं कुर्वते । पौलस्त्यं जयते हलं कलयते कारण्यमातन्यते म्लेच्छान् मूर्छयते दशाकृतिकृते कृष्णाय तुभ्यं नमः ॥ यं ब्रह्मावरुणेन्द्ररुद्धमरुतः स्तुन्वन्ति दिव्यैः स्तवेन् वेदैः साङ्गपदकमोपनिपदैर्गायन्ति यं सामगाः । ध्यानावस्थिततद्वतेन मनसा पश्यन्ति यं योगिनो यस्यान्तं न विदुः सुरासुरगणा देवाय तस्मे नमः ॥

यं शैवाः समुपासते शिव इति ब्रह्मेति वेदान्तिनो बौद्धा बुद्ध इति प्रमाणपट्यः कर्नेति नैयायिकाः। अर्हन्नित्यथ जैनशासनरताः कर्मेति मोमांसकाः सोऽयंनो विद्धातुषाञ्चितफलं त्रैलोवयनाथो हरिः॥

जाउँ कहाँ तजि चरन तुम्हारे ।
काको नाम पतितपावन जग, केहि अति दीन पियारे ॥
कीने देव बराइ बिरदहित, हिठ हिठ अधम उधारे ।
खग,मृग,व्याध,पषान,विटप जड़,जबन कवन सुरतारे॥
देव, दनुज, मुनि,नाग,मनुज सब मायाविवस बिचारे।
तिनके हाथ दास तुलसी प्रमु, कहा अपनपा हारे॥

प्रमु मारं अवगुन चित न धरे। समदरसी हं नाम तिहारें। चाहे तो पार करें। ॥ इक निर्धा इक नार कहावत मैलोहि नीर भरें। जब दोनों मिल एक बरन भये सुरसरि नाम परें। ॥ इक लोहा प्रजाम राखत इक घर बधिक परें। ॥ पारस गुन अवगुन नहिं चित्रवे कंचन करत खरें। ॥ यह माया अमजाल कहाँवे सुरदास मिगरें। अवकी बार माहि पार उतारें। नहिं प्रन जात टरें। ॥

# हिन्दुओंकी प्रार्थना

ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वं यो वे वेदांश्च प्रहिणोति तस्मै। तं देवमात्मबुद्धिप्रकाशं मुमुक्षुर्वे शरणमहं प्रपद्ये ॥ १ ॥ नमस्ते सते ते जगतकारणाय नमस्ते चिते सर्वछोकाश्रयाय। नमोऽद्वीततत्त्वाय मुक्तिप्रदाय नमो ब्रह्मणे व्यापिने शाश्वनाय ॥ २॥ त्वमेकं शरण्यं त्वमेकं वरेण्यं त्वमेकं जगत्पालकं स्वप्रकाशम्। जगत्कर्त् पातृप्रहतृ त्यमेकं त्वमेकं परं निश्चलं निर्विकल्पम् ॥ ३॥ भयानां भयं भीषणं भीषणानां गतिः प्राणिनां पावनं पावनानाम् । महोच्चेः पदानां नियन्तृ त्वमेकं

परेषां परं रक्षणं रक्षणानाम् ॥ ४ ॥

जो सबसे पूर्व ब्रह्माको रचते हैं तथा उनके लिये वेदीं-को प्रकाशित करते हैं, में मुमुश्च होकर प्रात्मबुद्धिसे प्रकाशमान उन परम देवताके शरणापन्न होता हूँ ॥ १ ॥

हे जगन्त्रे कारण स्तम्बरूप परमान्मा, नुझे नमस्कार हो । हे सर्व लोकोंके ग्राश्रय, चिन्म्बरूप, नुझे नमस्कार हो । हे मुक्ति प्रदान करनेवाले ग्रद्रेनतस्व, नुझे नमस्कार हो । शाक्षन ग्रोर सर्वव्यापी बहा, नुझे नमस्कार हो ॥ २ ॥

तुम्हों एक शरणमें जाने योग्य श्रयोत् आश्रयम्थान हो, तुम्हीं एक पूजा करनेयांग्य हो। तुम्हीं एक जगत्के पालक और अपने प्रकाशसे प्रकाशित हो। तुम्हीं एक जगत्के कत्ती, पालक श्रोर संहारक हो। तुम्हीं एक निश्चल और निर्विकल्प हो॥३॥

तुम भयोंको भय देनेवाले हो, भयंकरमें भयंकर हो, प्राणियोंकी गति हो और पावनोंको पावन करनेवाले हो। श्रान्यन्त उच्च पदेंकि तुम्हीं नियन्त्रण करनेवाले हो, तुम परसे पर हो,रक्षण करनेवालोंका भी रक्षण करनेवाले हो॥॥॥ षयं त्यां स्मरामो षयं त्यां भजामो षयं त्यां जगत्साक्षिद्धपं नमामः । सदैकं निधानं निरालम्बमीशं भयाम्भोधिपोतं शरण्यं वजामः॥५॥ हम तुम्हारा स्मरण करते हैं, हम तुमको भजते हैं, हम तुम्हें जगत्के साक्षीरूपमें नमस्कार करते हैं। एक-मात्र सत्स्वरूप निराख्म्य तथा इस भवसागरकी तरणिरूप ईश्वरके हम शरणमें जाते हैं॥४॥

# बौद्धोंकी प्रार्थना

नमो तस्स भगवती अरहतो सम्मासम्बुद्धस्स।
नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बुद्धस्स।
नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बुद्धस्स।
बुद्धं सरणं गच्छामि। धम्मं सरणं गच्छामि।
संघं सरणं गच्छामि।
दुतियम्पि युद्धं सरणं गच्छामि।
दुतियम्पि धम्मं सरणं गच्छामि।
दुतियम्पि संघं सरणं गच्छामि।
ततीयम्पि धम्मं सरणं गच्छामि।
सतीयम्पि धम्मं सरणं गच्छामि।
सतीयम्पि धम्मं सरणं गच्छामि।
सतीयम्पि धम्मं सरणं गच्छामि।
सामादियामि।
अदिश्वादाना वेरमणी सिक्वापदम् समादियामि।
कामसेसु मिच्छाचारा वेरमणी

सिक्वापदम् समादियामि । मुसाबादा वेरमणी सिक्वापदम् समादियामि । सुरा-मेरय-मज्ञा-पमा-दट्ठाना

वेरमणी सिक्खापदम् समादियामि।

'पूर्ण प्रज्ञ, अर्हन्, भगवान् (बुद्ध) को नमस्कार हो। पूर्ण प्रज्ञ, अर्हन्, भगवान् (बुद्ध) को नमस्कार हो। पूर्ण प्रज्ञ, अर्हन्, भगवान् (बुद्ध) को नमस्कार हो। में बुद्धके शरणमें जाता हूँ, धर्मके शरणापन्न होता हूँ, संवके शरणामें जाता हूँ। द्वितीय बार में बुद्धके शरणापन्न होता हूँ, धर्मके शरणमें जाता हूँ। द्वितीय बार में बुद्धके शरणापन्न होता हूँ, धर्मके शरणमें जाता हूँ, धर्मके शरणमें जाता हूँ, संघके शरणमें जाता हूँ, जो सुमे न दी गयी हो। कामनाओं में मिथ्यावरण न करनेकी में प्रतिज्ञा करता हूँ। असल्य वचनसे बचनेकी में प्रतिज्ञा करता हूँ। में सुरा-मद्यादि मादक वन्तुआंसे बचनेकी प्रतिज्ञा करता हूँ। में सुरा-मद्यादि मादक वन्तुआंसे बचनेकी प्रतिज्ञा करता हूँ।

# 

अरिहंत नमी भगवन्त नमी
परमेश्वर जिनराज नमी।
प्रथम जिनेश्वर प्रेमे पेखन
सिद्धं सघला काज नमी॥
प्रभु पारंगत परम महोदय
अविनाशी अकलंक नमी।
अजर-अमर अद्भुत अतिशय निधि
प्रयचन जलिध मयंक नमी॥

सिद्ध बुद्ध तूँ जगजन सज्जन
नयनानन्दन देव नमो।
सकल सुरासुर नरबर नायक
सारे अहो निश सेव नमो॥
तूँ तीर्थंकर सुस्तकर साहिब
तूँ निःकारण बन्धु नमो।
शरणागत भविने हितवत्सल
तुँही कुपारस सिन्धु नमो॥

केवल बानावर्शे दर्शित लोकालोक स्वमाय नमो। नाशित सकलकलंक कलुपगण दुस्ति उपद्रव भाव नमो॥ अगविन्तामणि जगगुरु जगहित कारक जगजन नाथ नमो।

घोर अपार भयोद्धि तारण तूँ शिखपुरणो साथ नमो॥
अशरण शरण निराग निरंजन
निरुपाधिक जगदीश नमो।
बोध दीतुं अनुपम दानेसर
झानविमल सूरीश नमो॥

# सिक्खोंकी प्रार्थना

एक सी सतनाम कर्तापुरुष निर्भेष निर्वेर सकाल मुरत अजूनी सीमं गुरुप्रसाद जप। आदि सच जुगादि सच है भी सच नानक होसी भी सच ॥ बाह गुरू॥

## पारसियोंकी प्रार्थना

CONTRACTOR

बानीम मनो बानीम वची बानीम पयओधनेम अवश्रीनो जरथुश्त्रहे। फा अमेचा स्पेन्ता गाथाओ गेयुरबाइन। नेमो वे गाथाओ अवओनीश।

अह्या यासा नेमङ्हा उस्तान—ज़स्तो रफेधहाा महनर्येयुरा मज़्दाओ पउरबीम स्पेतहाा अया बिस्पेंग प्रयोशना ।

बङ्हेउश सत्म मनङ्हो या पनेवीशा गेयूश्चा उबनिम। या पयओथनाम हाइतिम यज्ञमस्ते।

अहुनचर्तिम गाथाम अपोनिम अपहे रतुम बज़महरे । अहुनचर्तियाओ गाथियाओ हन्दाना यज़महरे । येंगहे हाताम आअत्येस्ने प्रतिवेंगहो मज़्दाओ । अहुरो बर्था अपत ह्वा याओंगहाम वा।

तास चा ताओसचा यज्ञारहै।

ग्रास्चा युआर्मेतीश जाय चा।

पुरवातमा जरथुरत्रके कर्म घन्य थे, वचन घन्य थे और विचार घन्य थे। पवित्र (स्वर्गीय) आत्माओंने धर्म-ग्रन्थांका प्रकाश किया। हे दिन्य धर्म-ग्रन्थ! तुम्हारा हम स्तवन करते हैं।

हे महत्र ! तुम्हारी अर्चना करते हुए हम तुम्हारी कृपा-प्राप्तिकी अभिलापा करते हैं और तुम्हारी छोर हाथ बढ़ाये तुम्हारे दानशील आत्माके प्रसादके लिये प्रार्थना करते हैं। हम अत्यन्त नम्नतापूर्वक विनती करते हैं कि सबके प्रति हमारे कर्म सत्यभावनामे सम्पादित हों और तुम्हारी उदारचित्तताके समझनेके लिये हम तुमसे करबद्ध प्रार्थना करते हैं जिससे हम गौकी आत्माके प्रति श्रद्धा दिखला सकें।

हम पवित्र अहुनावद्-गाथाको श्रद्धापूर्वक सारण करते हैं जो परम पावन है । अहुनावद्-गाथाकी प्रार्थनाका हम श्रद्धापूर्वक स्मरण करने हैं ।

यपओधनेम नामक हा की हम उपासना करते हैं। पित्रताके अधिष्ठात देवता दिख्य अहुनावद-गाथाकी हम उपासना करते हैं। अहुनावद-गाथाकी प्रार्थनाकी हम अर्थना करते हैं। अहुनावद-गाथाकी प्रार्थनाकी हम अर्थना करते हैं। हम उन नर-नारियांका स्तवन करते हैं जिन्हें अहुरमाव (ई धर) ने पित्रताके हारा उपासनामें श्रेष्ठ माना है। पित्रता सर्वोत्तम वस्तु है। आनन्द उसको होता है ओ पित्रताके उद्देश्यमे ही पित्रद रहता है।

## ईसाइयोंकी प्रार्थना

Almighty God! unto whom all hearts be open, all desires known, and from whom no secrets are hid; cleanse the thoughts of our hearts by the inspiration of Thy Holy Spirit, that we may perfectly love Thee, and worthily magnify Thy Holy Name. Through Christ our Lord. Amen.

O Lord Christ! we Thy faithful soldiers dedicate this new-born day to Thee, praying that it may shine in Thy service as a pure pearl in the chaplet of our life, O Thou Great King of Love, to whom be praise and adoration for evermore. Amen.

Teach us, () Lord! to see Thy life in all men and in all the peoples of Thine earth, and guide our Nation through its leaders to preserve Thy peace, that the menace of war be far from our days. Through Christ our Lord. Amen.

To the most Holy and Adorable Trinity, Father, Son and Holy Spirit, Three Persons in one God; to Christ our Lord, the only Wise Counseller, the Prince of Peace; to the Seven Mighty Spirits before the Throne; and to the glorious Assembly of just men made perfect, the Watchers, the Saints, the Holy Ones, be praise unceasing from every living creature; and honour, might and glory, henceforth and for evermore. Amen.

The peace of God, which passeth all understanding, keep your hearts and minds in the knowledge and love of God, and of His Son Christ our Lord; and the blessing of God, Almighty, the Father, the Son, and the Holy Ghost, be amongst you, and remain with you always. Amen.

सर्वशक्तिमान् प्रभु जो सचके हृदयको देखते हैं, सबकी श्रीभलाषाओं को जामते हैं और जिनसे कोई भी भेर छिपा नहीं है, धयने दिग्य शारमाकी प्रेरवासे हमारे हृदयके विचारोंको हुन करें, जिससे हम प्रभुसे पूर्वतः प्रेम करें तथा प्रभुके प्रविश्व मासकी महिमा यथार्थतः वहार्षे । श्राने प्रभु योशूमसीहके द्वारा । शासीन ।

हे प्रभु यीशू ! इस तुम्हारे भक्त-संनिक इस नवजात विवसको तुम्हें समर्पित करते हैं और प्रार्थना करते हैं कि यह इसारे जीवनरूपी भाजामें शुद्ध मुक्ताके समान तुम्हारी संवामें प्रकाशित होवे । हे प्रेमके श्राधिराजा, तुम्हारा सावन और उपासना सदा-सर्वदा होती रहे । श्रामीन ।

हे प्रभु ! हमें शिक्षा दो कि सब मनुष्योमें तथा तुम्हारी पृथ्वीके समस्त देशोंमें तुम्हारे जीवनको देखें; तथा हमारे राष्ट्रको इसके नेताओंके द्वारा श्रपनी शाम्तिको कायम रखनेके लिये सञ्चालित करो जिससे युद्धकी भीषणता हमसे तृर रहे। हमारे प्रभु यीद्यूमसीहके हारा। आसीन।

पवित्रतम और प्जय Trinite का— पिता, पुत्र और पित्रत्र आत्माका जो एक ही ईश्वरके तीन रूप हैं, शान्तिके राजकुमार, ज्ञानी, उपदेष्टा प्रभु योश्का, प्रभुके सिंहासनके समीप सात शक्तिमान् श्रात्माओंका, रक्षकों, सन्तों श्रीर महारमाओंका सदा-सर्वदा प्रत्येक प्राव्यकि द्वारा स्तवन हो तथा श्रद्यावधि और सदा-सर्वदा उसकी शक्ति और ऐश्वर्यकी श्रम्यर्थना हो। श्रामीन ।

ईश्वरीय शान्ति जो अधिन्त्य है, तुम्हारे हृद्य शौर मनको ईश्वर तथा उसके पुत्र हमारे प्रभु यीशूके प्रेम और ज्ञानमें रत रक्खे। तथा सर्वशक्तिमान् परमिता ईश्वर, पुत्र (यीशू) तथा दिम्य श्वारमाओंका श्वारीबीद (प्रसाद) तुमपर हो तथा सदा तुम्हारे साथ रहे। आमीन।

# मुसलमानोंकी प्रार्थना

बिस्सिल्लाहिर्रहमानिर्रहीम ।
भल्डम्बेलिल्लाहे रब्बिल आस्मीन ।
आर्हमानिर्रहीम । मालिके यौमिद्रीन् ।
इच्याका ना' बदो व इच्याका नस्त' ईन् ।
इद्देनस् सिरातल्लमुस्तकीम । सिरातल्लजीना
अन् सम्त' अलैहिम गैरिल मगुरूषे' अलैहिम
बल्डजालीन् । आमीन् ।

दयालु, करुणामय प्रमुके नामपर अखिल विश्वके प्रभु, भगवान्की अभ्यर्थना हो । वह दयालु, करुणामय, धर्म-दिवसका अधिपति है। वही ज्ञानसय है, वही शिक्तमन् है। उस सत्यर्थमें हमारा तू नार्ग-विवर्धक वन, जो पथ मुक्तमें स्मण करनेवालोंका है; उनका कहीं है जो तही नहीं मानते तथा अधर्माचरचा करते हैं।

# एक प्रार्थना

ळीळामय ! तुम्हारी ळीळाका रहस्य कौन जान सकता है ? कब तुम किस कीड़ामें रत रहते हो, और उससे संसारमें कैसे-कैसे अचिन्त्य परिवर्तन हो जाते हैं, इस बातको कोई भी नहीं जान सकता। आज जगतमें जो कुछ हो रहा है, इसका क्या परिणाम होगा और इस खेळका कब दूसरा दृश्य आवेगा, कोई नहीं कह सकता । कितना परिवर्तन हो गया ? विद्वान् कहलानेवाले लोग तुम्हें स्वीकार करनेमें भी सक्चाने लगे हैं। कुछ उबशिक्षित लोग तो तुम्हारा नाम ही मिटानेको कमर कसे हुए हैं। इधर अविश्वासी पुजारी प्रायः तुम्हारे नामपर लोगोंको ठगनेमें लगे हैं । मन्दिर, मठ, मस्जिट, आश्रम, गिर्जा, विहार, तीर्थ किसीमें भी आज वह पहले-सा सुगल विश्वास नहीं दिग्वायी देता; कथा बाँचनेवाले दसरोंको सिद्धान्त बतलाते हैं, पर खयं शंकाशील हैं; उपदेशक, आचार्य, सम्पादक, कवि और वक्ता लोगोंको ईश्वर, धर्म, कर्म, देशसेवा आदि जिन कार्योंके लिये बड़े-बड़े सुन्दर और जोशीले शब्दोंमें उत्साहित करते हैं, खयं उन्हीं कार्योंमें सचे हृदयसे कुछ भी करना नहीं चाहते, बल्कि अन्दर-ही-अन्दर विपरीत आचरण करते हैं । तुलमी-सूर, ज्ञानदेव-एकनाथ, कर्वार-पल्ट, मीरा-सहजो प्रभृति महान आत्माओंकी कविताओं और भावनाओंसे बढ़कर कविता और भावनाका स्वरूप सामने स्वरूप जाता है. परन्त उनका-सा हृदय आज कहीं हुँदें भी नहीं मिलता: फिर भी कहा जाता है कि हमारी उन्नित हो रही है, क्रमशः हम विकासको प्राप्त हो रहे है; यह उन्नित या विकास देवी है या आसरी. आत्माका है या अनात्माका, इस बातका निर्णय तो कौन करे, प्रन्तु इतना अवस्य कहा जा सकता है कि, यह सब तुम्हारी लीला है, तुम्हारे अभिनयका एक मीन है।

खेलो, खूब खेलो, खिलाड़ी ! सबको अपने साथ खेलाते रहो, यहाँ तो तुम्हारा काम है। आप ही 'सब कुल' बनकर, आप ही सदा 'सब कुल' को लेकर 'सब कुल' में खेलते हो और अलग रहकर देखते भी रहते हो; तुम्हारे खेलमें क्यों विराम हो, नये-नये पर्दे पड़ते रहे, सीन बदलते रहे, तुम्हारा लीला-प्रवाह सदा अविच्छित गतिसे चलता रहे; इसमें हम क्यों आपित्त करें ? तुम जबतक चाहो, हमें अपने संकल्पसे अलग कल्पितकर हमसे खेलते रहो, पर हमारी इतनी आँखें जम्हर खोल दो कि तुम्हारे इस संकल्पके आधारपर दिके हुए अपने भिन्न अस्तित्वके सिवा रोप सब खेलोंमें, खिलोनोंमें, सबमें सब समय केवल तुम्हारी ही छिब दीख पड़े, तुम और हम दो ही रह जायँ, तुम हमे जानो और हम तुम्हें , तुम हमें देखों और हम तुम्हें !

बस, यहां एक प्रार्थना है !

# ईशस्तवन

(केवक---अवार्व पं अभिष्वाबीरप्रसादवी दिनेदी)

बागर्ति देव तव शक्तिरनन्तरूपा व्याष्ठा चराचरमये भुवनत्रयेऽस्मिन् । तारापथे भुवि नरे च नरेखरे च तोयेऽनके मकति मृदयपि साऽऽविरास्ते॥

भगवन् ! आपकी शक्ति और सक्ताकी इवक्ता नहीं । वह भनन्त है और इस कराचर त्रिशुवनमें घनेक रूपवाकी बनकर व्यास है। वह है कहाँ नहीं ! आग और पानीमें, पृथ्वी और आकाशमें, नर और नरेबरमें, यहाँतक कि मरुद् (हवा) और सुक्तिकातकर्में भी वह अपना काम कर रही है।

> पदवामि तां भुवननायक मृतवात्रे दृष्टं हि नैकमिष बस्तु तथा विद्वानम् । एतन्भुदुर्मुद्वरद्वं मनसा विधिन्त्य पारं न यामि परमेश्वर ते महिन्तः॥

सुवनेश्वर ! मैं तो उसे भूतमाश्रमें विद्यमान देख रहा हूँ। ऐसी एक भी तो वस्तु नहीं जिसमें धापकी शक्ति वा सत्ता न पायी जाती हो। परमेश ! इन्हीं सब बातोंका विचार मन-ही-मन करके मैं हैरान हो रहा हूँ। भापकी महिमा या महत्ताका ओर-छोर नहीं। मैं पामर भक्ता उसके पार कैसे जा सकता हूँ ? यह तो मेरे लिये सर्वधा असम्भव है।

> तोकैकदीमकमणी जुमणी त्वदीयं स त्वं चकाद्वि सतु यत्तिमिरापद्वारि । तत्त्वैव कोऽपि मुबनाविपते सदेशो रश्यारबःश्रकगणेषु विराजतेऽसम्॥

समस्य बोबीके किये देवीण्यमान वीपकका काम वेने-बाले असवान् आस्कर किस दीसिके द्वारा त्रिवीकीका अञ्चलार दूर करते हैं वह उनकी निवकी चीज नहीं। वह तो उन्हें आपहीने दी है, आपहीकी इस्तासे वह उन्हें प्राप्त हुई है। परन्तु इससे कोई वह न समने कि वह एकमान उन्होंके हिस्सेमें पन्नी है। नहीं, आपनी वही वीसि, वही शक्ति, नहीं सत्ता, अकश्च आपसे, गविजीमें पदे हुए रजःकवीं-सक्ती जी व्यास है। ओह, आपकी-सत्ता और कविज्ञाता इसकी व्यास है। न ब्रह्मणः स्वपरमेदमतिस्तव स्वात् सर्वातमनः समदशः स्वसुस्तानुमृतेः । संसेवतां सुरत्तरोरिव ते प्रसादः सेवानुस्वमृदयो न विषय्मेवोऽत्र॥

यह अपना है, यह पराचा है—इसप्रकारकी भेद-दुद्धि तो आपको छू ही नहीं गयी, उसका तो आपमें कवलेश भी नहीं। कारक यह कि आप तो परनक्क, अतप्व समीकी आस्मा है, सभीमें आप स्वापक हैं। इसीसे तस्ववेसा आप-को समदर्शी और स्वयं सुसानुभवकर्ता कहते हैं। रागादि रोवॉके सम्पर्कसे आप सर्वधा अछूते हैं। तथापि आपकी सर्वस्थापकता और समदर्शितामें एक विशेषता है। वह बह कि को आपकी सेवा करता है, जो अनम्यभावसे आपकी शारण बाता है—उसीको आप, उसकी सेवाके अनुरूप कस्य-कृषके सहश फर्ड देते हैं। इसे सेवानुरूप ही धापका प्रसाद प्राप्त होता है। इसमें कदापि विपर्यंग नहीं होता।

> गुक्तं रिपी सुद्धवि वा समदर्शनस्य दोनोद्धतेऽपि यदि ते द्वदमं दयार्द्रम् । तत्साम्प्रतं गतिविद्वीनमनात्मनीनं दीनं जनं प्रति कृतः करुणावलेषः॥

मगवन् ! आप समदर्शी हैं और समदर्शिबांका क्या कर्तव्य होता है, यह तो आपको बतानेकी बात नहीं। उनके सम्मुख बाहे शत्रु आ आप, बाहे मित्र । आरमसमर्पणमर वह कर दे। फिर बाहे बसने जितना मीपण अपराध किया हो, बाहे उसमें बड़े-से-बड़े दोव ही क्यों न हों। समदर्शियोंका हृदय तो, ऐसी दशामें, ऐसोंपर भी त्यार्व ही हो जाता है। आपका हृदय भी ऐसा ही है। तो फिर आप ही बताहये— क्या कारण है जो अब भी आप मुझ हीब, गतिबिहीन और पुक्यहीन पामरपर कृषा नहीं करते ! मेरे विषयमें बापको अपनी करणाकी याद क्यों वहीं बाती !

बम्बुद्रमे।ऽयमशनेरभृतांश्विम्बार् स्वप्निवसी दिनमवेशिनिरपरोदः । बुष्णारशस्य करणाम्बुनिवेरससाद् अकारशस्यक्रश्चिष्णवेशीरणं स्तु ॥ आपके पास करणाकी कमी तो है नहीं। छोटे-दो-छोटे या घड़े-दो-घड़ेकी तो बात हो नहीं, उसका तो अधाह सागर ही आपके विशाल हुदयमें छहरा रहा है। इस दशामें स्वामिन् ! यदि आप मुक्ते उसका एक कण या एक बूँवतक पानेका पात्र या अधिकारी न समझकर मुझ नि:शरण और निराभय जनका तिरस्कार करेंगे तो में यही समकूँगा कि पीयूयवर्षी चन्द्रविम्बसे बज्जपात हो गया—उससे विक्की गिर गयी अथवा भुवन-भास्करने संसारको अन्यकारसे आच्छादित कर दिया।

> स्वामिन् निसर्गमिलनः कुटिलक्षलेऽह-मेतादगेव च रिपुर्मम मृत्युपाशः । श्रूपळ्ळवस्तव तथाविष पव तस्य शान्त्यै विषे हि विषमे विषमेव पथ्यम् ॥

स्वामिन्! बानक बहुत ही अच्छा बना है। देखिये, जैसा कि मैं स्वभावहीसे मिलन, कृटिल और चब्रल हूँ वैसा ही मेरा शत्रु काल भी नितान्त मिलन, कृटिल और चब्रल हूँ वैसा ही मेरा शत्रु काल भी नितान्त मिलन, कृटिल और चब्रल है। सम्सोपके लिये जगह इतनी ही है कि आपकी भौंह भी मिलन (काली) कृटिल (टेड़ी) और चब्रल (चलाबमान) है। अत्यव्व आप अपने भू-निचेपसे समगुणवाले कृतान्तके कोपकी शान्ति सहज्ञ ही कर सकते हैं। क्योंकि विष चाहे जितना भी विषम क्यों न हो, उसका विकार उसीके सहश विषहीसे शान्त हो सकता है। उसके लिये आयुर्वेदमें इसी अच्चूक औपअका निर्वेश है।

श्लीणः श्वतासिकक्कः प्रविकीनघामा त्वामाश्रिते।ऽस्मि सवितारमिवामृतांशुः । नास्त्येव बीवनकका मम काश्विदन्या पादार्पणेन कृष्वे मदि न प्रसादम्॥

मेरी दक्षा इस समय समावास्याके चन्द्रमाके सदश हो रही है। उस तिथिको अपनी सारी कळाओं के नाशके कारण चन्द्र अस्पन्त ही चीण हो जाता है और उसका सारा तेज न माजूस कहाँ चजा जाता है। तन अपने पुनरुकी बनका और कोई उपाय न वेजकर यह सूर्यका आध्य छेता है। और सूर्य करणाका वशवर्ती होकर उस शरणार्थीको अपनी रश्मियों से फिर जिळा देता है। मगवन्! मेरी वृशा भी, आवक्षक उसी चन्द्रमाके सदश है। जन्म, जरा, मरणकी चिन्तासे में भी चीण हो रहा हूँ। मुक्में भी सिक्य, साहित्य आदिसे सम्बन्ध रचनेवाडी कोई कड़ा शेष नहीं । तेजस्कताने तो मेरा साथ सर्वधा हीं छोड़ विधा है। अतएव आपको परमकारुणिक दिनकर समझकर ही चन्द्रमाके समान में आपका आध्यय चाहता हूँ। पदि आप अपने पादार्पणके द्वारा मुझपर कृपा न करेंगे तो फिर मेरा निस्तार नहीं—तो फिर मेरी जीवन-कका गयी ही समझिये।

पश्चद्रपुरः प्रतिदिशश्च विमुद्दय पद्रयन् कूरं कतान्तहतकं फणिपाशपाणिम् । भूमौ पतामि कपणं प्रकपामि पाद-पीठे कुठामि मगबन् कठिनोऽसि कस्मात्॥

आगो-पीछे, उपर-नीचे, इधर-उधर, जहाँ कहीं देखता हूँ, हाथमें नागपाश किये हुए क्रूरारमा काछ सर्वत्र ही मुक्ते दिखायी दे रहा है। भगवन्! अब मैं क्या करूँ कि कहाँ जाऊँ ? किसको पुकारूँ ? मैं आपके पैरों पदता हूँ; मैं पृथ्वीपर छोटकर दयहबद प्रणाम करता हूँ। मैं दीनता दिखाता हूँ; मैं विनती करता हूँ। मुक्ते बचा छीजिये। अरे, क्यों इतने कठोर—क्यों इतने निर्दय हो गये ?

> किं कार्यमेभिरानिशं ुनरुकशुकै-रुद्देगकारिभिरुकम्बफ्कैः प्रलापैः। पवं विदश्रपि मुहुर्मुखां विरोमि पश्यामिन त्वदितरं हि परंशरण्यमः॥

मैंने बहुत कुछ कहा; मैंने बहुत सिर पटका। पर अवतक घापने मेरी एक भी न सुनी। अतएव बार-बार उन्हीं बातांको वोहराने— उन्हींकी पुनरुक्ति करनेसे क्या छाभ ? वह सब व्यर्थ होगा। इस तरहके इन निष्पळ प्रछापोंसे तो मेरा इदय और भी उद्विप्त हो उठता है। यह सब मैं जानता हूँ और अच्छी तरह जानता हूँ। परन्तु फिर भी मैं करुयाजनक रुदन न करूँ—फिर भी मैंन रोजें-थोजें—तो करूँ क्या ? आपके सिवा मुक्ते कहीं अन्यन्न शारण मिछनेकी आशा तो नहीं। मेरे शरवय तो एकमान्न आप ही हैं।

अन्यद्रवीमि किमहं जगदेकबन्वो बन्धुर्न कोऽपि ममदेव सुतोऽपि नास्ति । तत्ते पदान्जविमुसस्य महाधमस्य हस्ते तवेव करुणाम्बुनिधे गतिमें॥

जगरेकवन्यो ! मैं और अधिक वार्ते बनाना नहीं चाहता; और अधिक कहने-सुननेकी शक्ति भी सुक्रमें नहीं। मेरा कोई सहायक भी तो नहीं। आपसे क्रिया नहीं, मैं तो बन्धु-वान्धवोंसे भी रहित हूँ; संसारमें सुत-दारा आदि आसीय भी मेरा कोई नहीं। अतप्द, करुणा-सागर! आपके पाद-पदासे सर्वधा विभुक्त मुक्क निःसहाय भीर सहामधमकी गति केवल आपके हाथ है। सुन्ने तो बस, एक आपका ही भरोसा है। चाहे पार लगा दीजिये, चाहे संस्तिके गहरे गर्तमें पड़ा ही रहने दीजिये। 'यदिस्लसि सरकुर' [सङ्कलित ]

# ईश्वरविषयक उपदेश

[ एक जिज्ञासुके साथ श्रीउविधानाजीका ईश्वरनिषयक सन्मापण]

श्रिहासु–ईश्वरकी सत्तामें क्या प्रमाण है ? खामीजी–पहले तुम यह बतलाओ ,तुम भाये कहाँसे हो ? जिज्ञासु–हाथरससे ।

खामी बी-क्या तुम हाधरसमें · · · · · को जानते हो ? जिज्ञासु-नहीं।

स्वामीजी-क्या तुम कलकत्तेके · · · · · को जानते हो ? जिज्ञासु-नहीं।

खामीजी-क्या तुमने कछकत्ता देखा है ? जिज्ञास्-नहीं।

स्तामीजी-इससे सिद्ध होता है तुम सबको नहीं जानते और न तुमने सब वस्तुएँ ही देखी हैं।

जिज्ञामु-जी। स्वामीजी-तो तुम अल्पज्ञ हुए। जिज्ञामु-जी।

स्तामी ती-इसी प्रकार सब जीव अल्पज्ञ हैं, किन्तु वे निरम्तर अधिकाधिक जानने-सर्वज्ञ बननेका प्रयक्ष करते हैं। ऐसे ही कोई भी जीव संसारके सब पदार्थीको नहीं बना सकता क्योंकि जीवकी शक्ति अल्प है: फिर भी वह इस प्रयक्तमें अवस्य रहता है कि वह अधिक-से-अधिक वस्तुओंकी रचना कर सके। वह अल्पशक्ति हो कर भी सर्व-शक्तिमान् बननेकी चेष्टा करता है। जीवकी यह प्रवृत्ति स्वामाविक है और जबतक वह सर्वशक्तिमान् या सर्वज्ञ नहीं बन जाता तबतक उसकी दौद-भूप शान्त भी नहीं होती। इससे सिद्ध होता है कि कोई सर्वज्ञ और सर्वज्ञक्ति-मान् भी है। अल्पज्ञता ही सर्वज्ञताका अनुमापक छिङ्ग है। अस्पज्ञ है, इसिकेये कोई सर्वज्ञ भी होना चाहिये। जगत् है, इसलिये इसका रचियता भी होना चाहिये। नियम्य है, इसकिये कोई नियामक भी होना चाहिये। इसप्रकार बो कोई सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान् जगदका रचनेवाला और उसका नियासक है वही ईश्वर कष्टकाता है।

### ईश्वराराधन

ईश्वर सरयस्त्ररूप, ज्ञानस्त्ररूप और अनन्तरस्ररूप हैं, बे आनम्द, शक्ति और अञ्चलत्वके मूछ हैं। वे कल्याणसय, एक, अद्वितीय, पवित्र, निरञ्जन, निराकार, स्वतन्त्र, अनुपम, सर्वशक्तिमान्, सर्वज्यापी हैं। "वेही सृष्टिकर्ता और प्रति-पालक हैं। इस सृष्टिके पहले कुछ नहीं था, वह ईश्वर ही शे: उस समय न दिन था, न रात । पृथ्वी, आकाश, अन्तरिन्न, जल, वायु, पर्वत, नदी, बृच, लता आदि कुछ भी नहीं थे। ईश्वरने श्रपनी इच्छासे इन सबका सुखन किया । ईश्वर ही मूछ सत्य हैं । ईश्वरमेंसे ही सब पदार्थी-की सृष्टि हुई है। प्रत्येक पदार्थमें प्राणरूपसे परमेश्वर ही ओत-प्रोत हैं। वे सर्वज्ञ, सर्वसाची और प्रस्वेक घटनाके निरीचक हैं। उनसे छिपाकर कुछ भी नहीं रक्खा जा सकता । वे अन्तर्यामी, असीम, अनस्त तथा मन-वाणीके अगोचर हैं, स्वयंज्योति और स्वयम्भू हैं। वे स्वयं यदि मनुष्यके हृदयमें प्रकट न हों तो मनुष्य उनके दर्शन करनेमें असमर्थ हैं । वे आनन्द,शान्ति और अमृतके निर्भर हैं। संगळदाता,पवित्र और सचेत जाप्रत्भावसे सर्वत्र ज्यापक हैं। इसप्रकार ईश्वरके स्वरूपका विचार करके उनकी पूजा करनेको आराधना कहते हैं। समस्त विश्वमें उनकी महिमा-के दर्शमकर अक्तिपूर्वक उन्हें प्रणाम करना आराधना है।

ईश्वरके चिन्तनका नाम ही ध्यान है। परमेश्वर हमारे हृदयमें विराजमान हैं, इसप्रकार सत्तत चिन्तन करनेसे अन्तःकरणमें प्रभुका प्रकाश होता है और प्रभुकी दिव्य ज्योतिक दर्शन होते हैं।……

प्रभुका प्रकाश मिलते ही उनका सवन करनेकी स्वयमेव इच्छा होती है। उनका गुण-कीर्तन और उसकी महिमाका गान ही सवन है। इस सवनकी भी समाप्ति नहीं है। सवन करते-करते जब मन आनन्द-सागरमें हुबने खगता है तब उनके चरण-कमकोंमें आत्मसमर्पण किये बिना रहा ही नहीं बाता।

—शाचार्य श्रीविजयक्कण गोस्मामी

# तत्त्व-रहस्य-मीमांसा

( श्रीगोवर्षतपीठासीश्वर श्रीजगद्गुक श्री ११०८ श्रीशङ्कराचार्य श्रीजारतीकृष्ण तीर्वे स्वामीजी महाराज )

हौत्राग्निहोत्राग्निहिबम्यहोतृ-

होमादिसर्वाङ्गतिमासमानम् । यद्वश्चतद्वोधनिसर्विग्रीभ्यां

नमे। नमः श्रीगुरुपादुकास्याम् ॥



स्वयद भूमदर कमें ऐसा एक भी मनुष्य न होगा किसने अत्यन्त मूर्ख वा अत्यन्त विचार शून्य होते हुए भी यह जिज्ञासा कभी भी न की हो कि हमारा स्वरूप क्या है और हमारा कद्म क्या है अर्थात् हम कहाँसे आये हुए हैं, कहाँ जानेवाले हैं और वहाँ पहुँचनेके लिये हमें किन साधनोंसे

काम खेना चाहिये इत्यादि । इस जिज्ञासासे प्रेरित होकर को विचार करनेवाले हैं वे ही विद्वान् या विचारवान् हैं और को महीं करते हैं वे ही मूर्च वा विचारग्रून्य गिने जाते हैं । परन्तु इस विषयमें तो शङ्का हो नहीं सकती कि मनुष्य-मात्रके भनमें उक्त जिज्ञासा कभी-न-कभी अवस्य ही उत्पन्न हुआ करती है ।

इस बिज्ञासाका अरमन्त महत्व है; क्योंकि जबतक मनुष्य पता नहीं छगाता कि इम कहाँसे आये हैं, अब क्या हैं भीर कहाँ जानेवाले हैं, तबसक उसका अपने भ्येय या छक्यमें पहुँचानेवाले साधन या साधनोंकी ओर प्यान ही नहीं छग सकता। किर साधनोंकी प्राप्ति और उनके द्वारा अपने छक्यमें पहुँचनेकी आशा उसे कैसे हो सकती है ? अतः इस महत्वशाली विषयके विग्दर्शनार्थ इस खेलारें प्रयक्त किया जाता है।

इस विचारमें पहली आवश्यकता इस बातकी है कि
प्रकृत बाकांचाकी पूर्तिके लिये किस प्रमाणके आधारपर
हमें बापने सिद्धान्यका निश्चय करना है। केवल खौकिक या
बाह्य इडिसे देखनेवालोंका तो आग्रहपूर्वक कहना है कि हम
प्रस्यच-प्रमाणको ही मानते हैं और किसीको नहीं। परन्सु
यह तो अपसिद्धान्य है और इसके निराकरचके छिये
अधिक प्रयक्षका आवश्यकता भी नहीं है; च्योंकि इसी
बन्मके ऐहिकमें भी केवल इनिज्ञयाचिर विचयोंका भी
अब केवल प्रस्यच-प्रमाखसे निश्चय नहीं होता, तच इस

जन्मसे पिछले तथा अगसे बन्मों और परिस्थितियोंके साथ सम्बन्ध रखनेवाले अध्यन्त अतीन्द्रिय विषयोंका प्रस्थक-प्रमाणसे इस कैसे निस्थ कर सकते हैं!

तूसरा प्रमाण है अनुमान । इससे जगत्के कुछ काम
तो हो जाते हैं, परन्तु सब काम नहीं हो सकते । शब्दरूपी प्रमाणके आधारपर ही लौकिक व्यवहार भी प्रायशः
निर्मर हुआ करते हैं । उदाहरणार्थ अनुमानसे हमें इतना
ही सिद्ध हो सकता है कि हमारी भी कोई जन्मदान्
अवस्य होगी, परन्तु शब्द-प्रमाणको छोड़कर किसी प्रकारके
अनुमानके बरूसे यह सिद्ध नहीं हो सकता कि अमुक
स्त्री ही हमारी माता है । फिर पारलैकिक अत्यव अयम्त
अतीन्द्रिय विषयोंका अनुमानसे क्या निश्चय हो सकता है ?
इसीलिये हमारे शासकारोंने बताया है कि आत्मतत्त्वका
ज्ञान आस वचनक्यी शब्द-प्रमाणमे ही प्राप्त हो सकता है ।

'नावेदबिन्मनृते तं नृष्टन्तं' 'मातृमान् पितृमान् आचार्यवान् पुरुषो वेद' 'तं त्वीपनिषदं पुष्ठषं पुष्छामिः

इत्यादि श्रुतियों —
'शास्त्रयोगित्वात्' इत्यादि वेदान्त-सृत्रों —
'तिद्विद्वि प्रणिपातेन परिप्रक्षेन सेवया।
उपदेश्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तरवदर्शिनः॥'

इत्यादि भगवद्गीता-वचनों और अम्यान्य प्रमासांसि यह सिद्धान्त सिद्ध होता है कि शब्द-प्रमाससे ही यद्यार्य ज्ञान प्राप्त होता है।

इसका तारपर्य यह नहीं है कि शब्द-प्रमायपर अन्ध-अन्दा करनी चाहिये। युक्ति, विचार, अनुमान आदिका इसमें कोई काम नहीं हैं इस्यादि। तारपर्य इतना ही है कि साचास्काररूपी अनुभववाले गुरुसे ही सिन्धान्यका अवस्य करना चाहिये। इसीखिये अृतिने कहा है कि 'भोतब्यो मन्तव्यो विविज्यासितव्यः,' स्वृतिने 'यसकें-यानुसम्भत्ते' कहा और मगवान् श्रीकृत्याने भी 'परिभरनेय' इस सब्दसे विचारपर कोर विया है और——

> 'बच्छ्रेयः स्यातिश्चितं कृद्धि तन्मे शिष्मकोऽइं शाधि मां त्वां प्रपक्षम् ॥१

—कहनेका के वर्षात् आहा माँगनेवाबे किया और शरकागत अर्जुनको भी आहा म देकर जनेक प्रकारोंसे समस्य-समस्याकर सब शंकाओंका समाधान करके, अन्त-में 'कियोरेक्स गतसन्देहः करिये वचनं तव' अर्जुनसे यह उत्तर पंकर इसी तत्त्वको अपने उउज्वल भावरवसे भी सिद्ध किया है कि आस-यचनके हारा अवया किये हुए सिद्धान्य-को, मनन (अर्थात् तदनुकूल युक्तिशोंके विचार) से अपनी बुद्धिमें और निविध्यासन (अर्थात् सतत धारा-प्रवाहरूपी अनुसम्धान) से अपने हदयके भीतर अटल-रूपसे वैठाना चाहिये।

इस कार्यप्रकालीके अनुसार अब इमें पहले-पहरू श्रवण करना है अर्थात् श्रुत्यादिरूपी शब्द-प्रमाणसे पता छगाना है कि परमात्मा, जीवात्मा और जगतके सम्बन्धमें शास्त्रोंका क्या सिद्धान्त है, उसके बाद उसी सिद्धान्तका सनन अर्थात् युक्तियोंसे स्थापन और पोषण करना है।

वैदिक सिद्धान्तके विशेष क्रिस्तारके साथ प्रतिपादनकी आवश्यकता नहीं है, क्योंकि अपने-अपने सास्प्रदायिक राग-ह्रोपें (Prepossessions and prejudices) और स्वाभाविक पचपातों (Natural or unconscious partialities) को प्रयक्षपूर्वक अपने हृद्यसे सर्वधा हटाकर केवल सरयके जिज्ञासु (Seeker after truth) की हैसियतसे शास्त्रोंका अध्ययन करनेवासे प्रत्येक मनुष्यकों सर्वधा स्पष्ट होगा कि वेदादि प्रन्थोंमें बहाँ-बहाँ वरसारमा, जीवारमा और जगत्के पारस्परिक सम्बन्धका विवेचनापूर्वक इएलेस आता है, वहाँ-वहाँ इन तीनोंका एकस्व ही बताया जाता है—भेद नहीं, बल्कि भेदका साज्ञात् निषेध भी स्वव पाया जाता है।

इस सिद्धान्तके समर्थनके िल्ये वैदिक मन्त्र आदि इकारों प्रमाणोंका विवरचा किया जा सकता है; परन्तु यहाँ कविषय सास-सास प्रमाखोंको ही उद्धत करके सिद्धान्त बताया आता है; क्योंकि इन प्रमाखोंका अर्थ इतना स्पष्ट है कि सच्चे विज्ञासुके इदवमें इव प्रमाखोंके अध्ययनके बाद अर्थुतके विषयमें शंका रह ही नहीं सकती।

> एको देवः सर्वभूतेषु गृहः सर्वभ्यापी सर्वभूतान्तरप्रमा ।' 'मेह नावास्ति किथन ।' 'मुत्तोः स मुत्युमफ्रांद्री य इह नानेष प्रस्पति ।'

'द्वितीयाद्वै भवं भवति ।'

'डदरमन्तरं कुक्ते, अध तस्य मयं भनति तदात्मानं स्वयं अकुरुत ।'

'स यक्षाचं पुरुषे यक्षासावादित्ये स एकः ।'
'सर्वाणि मृतानि आस्मैवामृद्धिजानतः ।'
'तत्र को मोहः कः शोकः एकत्वमनुपश्यतः ।'
'वस्मिन् एकस्मिन् विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं मवति ।'
'पेतदात्म्यमिद<sup>™</sup> सर्व ।'
'ईशाबास्यमिद<sup>™</sup> सर्व ।'
'सं भारमा तत्त्वमसि श्रेतकेतो ।'

इत्यादि (उपनिषदों मिछनेवाले) स्पष्ट प्रमाणांका केवल उच्छेल करना ही पर्याप्त है और उपनिषदोंके सिद्धान्तके विवरणार्थ एक ही मारहूक्य-उपनिषद्को लेकर विचार करना भी पर्याप्त होगा, जिसके सम्बन्धमें मुक्तिकोपनिषद्में सब उपनिषदोंका वर्णन करते हुए भगवान् श्रीरामचनद्रजीने श्रीहन्मान्जीसे कहा —

'माण्ड्रक्यमेकमेवालं मुमुध्रणां विमुक्तये ।'

अर्थात् मुमुच्चओंकी मुक्तिके लिये केवल मार्वहृक्य ही पर्याप्त है। इस मार्ग्हृक्य-उपनिषद्ने तो आरम्भमें ही केवल अद्वैत-सिद्धान्सकी प्रतिज्ञा की है कि----

'ओमित्येतदक्षरिमदं सर्वं तस्योपव्यास्थानम् )' 'भूतं भवति भविष्यदिति सर्वमोकार एव यखान्यत्त्रिकारातीतं तदम्योकार एव ।'

'सर्व होतद्बद्धा अयमातमा ब्रह्म'

अर्थात् भूत, वर्तमान और भविष्यत् कालके सब पदार्थं और त्रिकालासीत पदार्थं भी ऑकार ही हैं, यह सब जगत् और यह जीव ब्रह्म ही हैं। इस्यादि, और आगे बढ़ते हुए मार्ग्ड्स्य-उपनिषद्ने जायत्, स्वम, सुपुप्ति इन तीन अवस्थाओं के व्यष्टिरूपी जीवेंका समष्टिरूपी जीवेंक साथ और व्यवस्थातीत निर्गुण परमारमाके साथ भी अकार, उकार, मकार और ऑकारके रूपकके द्वारा एकता बताकर परमारमा, जीवारमा और जगत्की वस्तुतः एकताको सस्यन्त स्पष्ट किया है। मार्ग्ड्स्य-उपनिषद्के आधारपर (जो अच्चरेंकि हिसाबसे केवल बारह मन्त्रवाली और सबसे स्रोटी उपनिषद् है, परन्तु अर्थके हिसाबसे मुक्तिको-विन्यक्के अनुसार एवं अगवान् बीरामकन्त्रव्यके कहनेके अनुसार सब स्वयंविवर्गकी शिरोमणि है), बहाँतक कहा

वा सकता है कि मारहूक्य-उपनिषद्को मार्ने और अहँत-सिक्षान्तको न मार्ने, ये दोनों बार्ते साथ-साथ नहीं हो सकतीं।

इसके अतिरिक्त और एक प्रकारसे भी अहैत-सिद्धान्त सिद्ध किया जा सकता है जो उपनिषदोंके बताये हुए सृष्टि-कमको माननेवालोंके छिये सर्वथा निर्विवाद है। उदाहरणार्थ, तैतिरीयोपनिषद्ने अगल्की सृष्टिका वर्णन करते हुए—

'सब त्यचामवत्

अर्थात् जगत्की सृष्टिसे पृष्ट् को परमारमरूपी एक ही वस्तु थी, उसीने आरमा और अनारमारूपी सब पदार्थोंका रूप धारण किया है। इत्यादि कहनेके अतिरिक्त जगत्की सृष्टिका संकल्प करनेवाले ईश्वरके संकल्पका इन स्पष्ट शब्दोंमें वर्णन किया है कि—

'बह स्यां प्रजाययेतिः

अर्थात् में बहुत बन्ँगा, जन्म ल्ँगा, इसमें ईश्वरका संकल्प यही था कि 'बहु स्थाम' ('बहु कुर्या' नहीं) अर्थात् बहुत बन्ँगा (बनाऊँगा नहीं) और 'प्रवायेय' ('प्रवायेय' कहीं) अर्थात् पैदा हूँगा (पैदा करूँगा नहीं) जब ईश्वरने ऐसा संकल्प करके जगदकी सृष्टि की हैं और हम सब ईश्वरको सर्वज्ञ, सर्वशक्ति और सत्य-संकल्प मानते हैं सब हम सबको विवाद होकर या तो स्वीकार करना होगा कि ईश्वरने ही सब जीवों और सारे जगदका रूप धारण किया है, नहीं तो यह मानना होगा कि ईश्वरने स्था बहुत पदार्थरूपसे जम्म छेनेका संकल्प तो किया था; परन्तु ऐसा न करके उसने अपनेसे भिष्ठ पदार्थों की सृष्टि ही की है, इसिछिये ईश्वर सर्वज्ञ और सत्य-संकल्प नहीं माना जा सकता।

जो उपनिषदोंको नहीं मानते हैं और कहते हैं कि पूर्वसंहिता ही प्रमाण है उनके लिये तो पुरुषस्कका, जो पूर्वसंहिताके अन्तर्गत है—

'त्रजापतिश्चरति गर्मे अन्तः अजायमाने। बहुचा विजायते।'

— इत्यादि एक ही मन्त्र अहैत-सिद्धान्तके समर्थनके छिये पर्याप्त है, क्योंकि इसमें स्पष्ट बताया है कि को अज अर्थात् जन्मरहित परमारमा है वही अनेक रूपांसे जन्म केता है, इत्यादि । इस प्रसंगमें यह भी कहना अनुचित

न होगा कि इस मन्त्रका आर्यसमाजके संस्थापक स्वामी द्यानम्य सरस्वतीने भी अपने भाष्यमें यही अर्थ बताबा है जो इसने अपर दिया है।

इसी प्रकारसे श्रीमञ्जावद्गीतासे भी अनेक प्रमाण उत्पत किये जा सकते हैं जिनसे अद्वेत-सिझान्त अवस्य निकलेगा। परन्तु उनमेंसे हम यहाँ केवल तीन ही खोकों-को उत्पत करते हैं—

> 'ब्रह्मार्पणं ब्रह्म हिबिब्रामी ब्रह्मणा हुतम् । ब्रह्मव तेन गत्तव्यं ब्रह्मकर्मसमाधिना॥' 'हदं रारीपं कीन्तेय क्षेत्रमित्यभिषीयते। पतद्यो वेत्ति तं प्राहुः क्षेत्रक्त इति तद्विदः॥' 'क्षेत्रक्षेत्रक्षयोक्षीनं यत्तक्कानं मतं मम॥'

अर्थात् इवन-क्रिया भी ब्रह्म है, इविष्य भी ब्रह्म है, अग्नि भी ब्रह्म है, इवनकर्त्ता भी ब्रह्म है, कर्मकी एकाप्रता भी ब्रह्म है और प्राप्तच्य भी ब्रह्म है।

श्रारोरका नाम क्षेत्र है, शरीरकी ममता करनेवाला (कि यह मेरा शरीर है) 'क्षेत्रज्ञ' है।

सब क्षेत्रों में क्षेत्रज्ञ में ही हूँ; और मेरी सम्मनिमें क्षेत्र-खेत्रजॉका ज्ञान ही ज्ञान है।

इस सम्बन्धमें यह बतलाना अप्रासंगिक न होगा कि आर्यसमाजके प्रसिद्ध बन्धकर्ता और नेता श्रीहरिप्रसाद वैदिक मुनिने भी अपनी 'स्वाध्यायसंहिता' में गीताके उपर्युदाहत स्रोकोंका और इस लेखके आरम्भमें उद्धत किये हुए अनेक वैदिक मन्त्रोंका भी यही अर्घ लिखा है जो इमने लिया है।

आरम-तत्त्व-ज्ञानके यथार्थ ज्ञानको छिपाकर इन पदार्थोके भेदकी प्रतीति करानेवाछी भगवष्छक्तिरूपी भाषाके सम्बन्धमें भगवान् भाष्यकार शङ्करके बताये हुए भाषाबादका जो अनेक सम्प्रदार्थोकी भोरसे विरोध किया जाता है उसके विषयमें विस्तारमें न उतरते हुए इस इतना ही छिखना पर्याप्त सममते हैं कि मायाबाद शङ्कर-का निर्माण किया हुआ कोई नया सिद्धान्त नहीं है, बल्कि उपनिषदोंमें तथा श्रीमज्ञगवद्गीतामें पाया जाता है और श्रीमज्ञागवतमें तो आरम्भसे छेकर अन्तत्क गिमती करनेपर इकारों स्थान ऐसे मिखांगे जिनमें मायाबादका अत्यन्त स्पष्ट ठक्लेस है। उदाहरणार्थ उपनिषद्, गीता और श्रीमद्भा-गवतके इंड प्रमाण---

> 'मायान्तु प्रकृतिं विद्यान्मायिनं तु महेश्वरम् ।' (वेताश्वतरोपनिषद्)

> 'नाहं प्रकाशः सर्वस्य योगमायासमावृतः ।'
> 'अज्ञानेनावृतं ज्ञानं तेन मुद्धान्ति जन्तवः ।'
> 'दैवी द्वेषा गुणमयी मम माया दुरत्यया ।
> मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति ते ॥'

'मायां ततान जनमोहिनीम् ।'
'रञ्ज्वामहेर्मोगभवामवै। यथा ।'
'मन्यमान इदं सुष्टमहमानमिह सजते।'
(श्रीमद्भागबत)

'यदिदं मनसा वाचा चक्कुर्स्या श्रवणादिभिः। नश्चरं गृद्धमाणं च विद्धि मामामनोमयम्॥ (श्रीमञ्जा० ११। ७। ७)

अर्थात् जिस (जगत्) का मन, वाणी, चच्च, श्रोध्र आदि (इन्द्रियों) से ब्रहण किया जाता है, उसे नश्वर और मनसे ही कल्पित मायामय जान।

इत्यादि इज़ारों प्रभाणोंसे भगवान् शङ्करका केवल अद्भैत-सिद्धान्त ही नहीं, बल्कि विवर्णवाद भी अवरशः स्थापित होता है।

अपने धर्मशाबोंके इन प्रमाणोंके विचारके बाद अव अन्यान्य मज़हवाँके प्रमाणोंका भी संखेपसे, समन्वयके छिये, विचार किया जाता है। ईसाह्योंके बाहविकमें पैग़म्बर ईसाके स्वयं बताये हुए 'Ye are Gods' (अर्थात तुम सब ईश्वर हो) 'The Kingdom of God is within you' (ईश्वरकी सारी दुनिया तेरे भीतर है।) इत्यादि प्रसंगोंसे और बिशेष करके उनके सास प्रेम-पात्र शिष्य St John के Gospel, Epistle अगेर Revelation इन तीनों ज़बर्वस अन्योंसे स्पष्ट होता है कि ईसाने पैलेस्टाइन देशमें हमारे अहैत-सिद्धान्तका ही प्रचार करनेका प्रयक्ष किया था; परम्तु वहाँके तुराग्रही हैतवादियोंने इसी कारणसे रह्ण होकर उनको वहाँकी तात्काकिक रोमन गावनंसेक्टकी भाकासे सूफीपर चड़वा दिवा था। तो भी बक्त अन्योंका अध्ययन करनेवाके सब निष्पचपात जिज्ञासुओं को अवस्य मानना होगा कि आजककके पाक्षात्य खगएके प्रभु, गुरु और रचक (Lord,
Master and Saviour) ईसाका तो सिद्धान्त अहँतसिद्धान्त ही है। इस सिद्धान्तको समझने किये को
अनिधकारी हैं वे ऐसे प्रन्थोंको 'हमारी समझमें नहीं आता'
(Too mystical for us) कहकर एक ओर छोवते हुए
सेयट मेथ्यू (St. Matthew), सेयट स्यूक (St. Luke),
सेयट मार्क (St Mark) आदिके प्रन्थोंका ही जिनमें
आध्यास्मिक और ज्ञानकायदकी बातें आती ही नहीं,
अध्ययन किया करते हैं।

मुसल्मानोंमें भी ज्ञानकायहका ही विचार करनेवाले स्फियोंका मत तो अद्वेत ही है।

इसी प्रकारसे द्वैतप्रेमी चित्तवृत्तिमें रहनेवाछोंके छिये सब मज़हबोंमें पृथक् स्थान पाया जाता है और जो उत्तमाधिकारी हैं उनके छिये अद्वैतका स्थान भी पृथक मिछता है।

इन बातोंके विस्तारमें उत्तरनेकी आवश्यकता नहीं है। केवल इतना ही कहना आवश्यक तथा पर्याप्त है कि पुराने प्रीसके तत्त्ववेत्ता प्लेटो (Plato) से छेकर अर्वाचीन तत्त्ववेत्ताओं में म्वेडनवर्ग (Swedenborg), वह सवर्थ (Wordsworth), ब्राउनिंग (Brownig), कार्छोइस (Canlvel),पमरसन(Emerson),विशप वर्के (Bishop Berkeley), रेगङ (Hegel) फिस्ते (Fichte). इम्मेनुयल कांट (Immanual Kant), राल्फ बाल्डो ट्राइन (Ralph Waldo Trine), थामस हिल फीन (Thomas Hill Green), बिकियम बाकर प्रकिन्सन (William walker Atkinson), इता ह्वीकर विककाक्स (Ella Wheeler Wilcox), भो॰ पॉल डायसन ( Professor Paul Deussen), आदि बड़े-बड़े तत्त्ववादियातकने REALISM ( सृष्टि-रष्टिवाद या हैत ) को अपसिदान्त बताकर IDEALISM (दृष्टि-सृष्टिवाद या अद्वैत) को ही माना है।

इस प्रसंगमें विशेषरूपसे सारण रखनेयोग्य विषय यह है कि आजकक पाश्रास्य जगतमें हिन्दुस्तानके किये को कुछ मान और प्रतिष्ठा है वह सब-की-सब मगवान् शंकरके MONISM (अद्वेत) सिद्धान्तके आधारपर ही है और किसी कारणसे नहीं। वास्तवमें तो पाश्रास्य जगत मारतीय तस्वज्ञान (Indian Philosophy) कब्दसे शंकर-सिद्धान्तको ही बानता है। इस धर्शुत अनुभवकी पर्याक्तिकास प्रस्के विचार-सीक मनुष्यके मनमें इस प्रकार उठना स्वाभाविक है कि वेद आदि सनातन-धर्मक्रम्योंको न मानते हुए स्वतन्त्र विचार करनेवाको इतने बढ़े-बढ़े पाक्षात्य सम्बद्धाक्तियोंने मी को भन्तमें इसारे वेदान्तके अहैत-सिद्धान्तको ही माना दै इसका कार्य क्या है है इस प्रकार तो एक ही उत्तर हो सकता है और बद्द बद्द है कि यही सिद्धान्त युक्तियुक्त भी है और इसीकिने स्वतन्त्र विचारकोंको भी विवार होकर इसी सिद्धान्तको मानना पड़ा । अब इस युक्तियुक्तताको लेकर इमें संचेपसे यह विचार करना है कि धट्टैत-सिद्धान्त-का किन-किच युक्तियोंसे समर्थन और पोषय होता है अर्थात् अब श्रवस्त्रके बाद मननका आरम्भ करना है।

प्रत्येक मनुष्यके हृदयमें होनेवाले जिस प्रक्षका हस खेलके आरममें हमने उत्त्येल किया है कि हम कहाँसे आये हैं अब क्या हैं और कहाँ जानेवाले हैं हरयादि, उसी प्रश्नको खेकर युक्तिसे विचार करनेपर अद्वेत-सिद्धाम्सकी युक्तियुक्तता स्पष्ट हो जायगी।

अपने आत्माके सारूपभूत रुद्धका विचार करनेसे पहुंचे इमें छच्याके छच्याको भलीभौति समझकर आगे बढ़का चाडिये। स्वरूपभूत रुच्च तो वड्डी रूच्च है जो अपने क्रह्मके साथ स्वभावसे ही क्रचब्ह्मसे खगा हुआ है, किसी तात्काष्ठिक और बाह्य कारवसे आया हुआ रूपय नहीं है: क्योंकि बाइरके तास्कालिक कारणसे आये हुए सब छच्चा थोड़े समयके बाद अपने आप चले आते हैं और उनके स्थानपर वे ही स्वामाविक रूपचा मा जाते है जिनको उक्त आगम्तक लचकाँने तत्कारूके किये दवा दिया था । उदाइरणार्थ अग्नि, सूर्य, गन्धकवासी भूमि आदि कारगोंसे बल्में आयी हुई उच्चता घट-घटकर छूट जाती है, सर्वदाके किये उद्दर नहीं सकती। अतएव आरान्तुक क्षत्रबाँको पानेवाका प्रत्येक मनुष्य तुरन्त पृक्षता है कि इस ( गर्मी आदि ) का न्या कारण है ? इस प्रश्नसे ही स्वष्ट है कि उक्त मधीं आदि गुष जक आदि पदार्थके किवे स्वामाविक गई है।

इस तत्को व्यागमें रखते हुए विचार करनेपर अपने आप स्पष्ट होता है कि दुःख आत्माका छव्छ नहीं है, क्योंकि जब कोई रोता है तब देखनेवाले सभी तुरस्त पूछते हैं कि क्यों रोते हो ! इस 'क्यों' प्रशसे ही स्पष्ट है कि रोना तात्काकिक बाक कारवारेकी है—सामाविक

नहीं है अर्थात आस्मा आमन्त्रसङ्ग है। एक और प्रकारसे भी आत्माका आनग्दस्वरूप स्वष्ट किया जा सकता है कि इस जिस पदार्थके बिना रह नहीं सकते और जिसकी खोजमें सर्वता रहते हैं वडी हमारा स्वरूप है। उदाहरसार्थ, इस स्याधिको इसक्रिये नहीं पसन्द करते और आरोग्यको ही चाहते हैं, न्योंकि आरोग्य ही इमारे किये स्वाभाविक है--रोग नहीं। इसी प्रकारसे इस इसिकिये दुःश्व नहीं चाइते और सर्वदा आनन्द ही चाइते हैं, क्योंकि दुःख हमारा स्वरूप नहीं--आनम्द ही इमारा स्वरूप है। इसी स्वापक नियमसे सारे वेदान्तका मनन किया जा सकता है। आनम्दके साधनके सम्बन्धमें इज़ारों मतभेद हो सकते हैं: परन्तु अपने छक्ष्य ध्येय या साध्य आनन्दके सम्बन्धर्मे तो कोई मतमेद कभी भी नहीं होता । इसिक्टिये आत्मा आनन्यस्वरूप है । और हम सभी तनिक भी दुःस न चाइते हुए केवल शुद्ध आनन्दको ही चाहते हैं, इसिंख्ये आत्मा दु:ख-लेशसे भी रहित, शुद्धः, अखगढः, अपहिच्छित्रः, आनन्दस्बरूप है ।

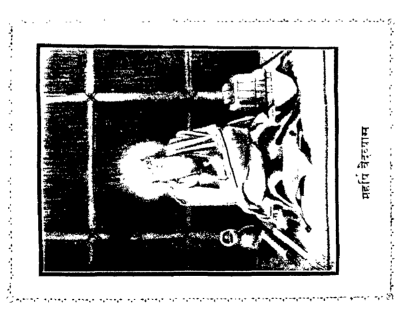
आनन्दके विभागोंका विचार करनेपर अन्तर्गत भंगरूपसे जिन पदार्थोंकी सोजमें इम सर्वदा रहते हैं वे भी इमारे स्वरूपभूत रूक्षणके अन्तर्गत हैं, इनका संखेपसे विचार करना है।

पहली बात यह है कि इस मरना नहीं चाहते, ज़िन्दा रहना चाहते हैं। इसका कारचा यही हो सकता है कि शाश्वत-अस्तित्व ही इमारा स्वरूप है—सृत्यु नहीं। इसलिये आरमा अमर हैं।

इसका निश्रय संस्कृत-भाषाके शब्दोंके बमस्कारसे भी किया जा सकता है। संस्कृतमें 'जन्म' शब्दका अर्थ 'प्रादुर्भाव' हैं अर्थात जो वस्तु पीखे थी वह सामने आयी; 'उत्पत्ति' शब्दका अर्थ अपर आना है अर्थात को वस्तु भीचे दबी या छिपी हुई थी वह उपर आ गयी; 'सृष्टि' शब्दका अर्थ वाहर छोवना है अर्थात जिस वस्तुको भीतर छिपाकर रक्सा था उसे वाहर निकाला। इन तीन शब्दोंके अतिरिक्त संस्कृत-भाषामें और कोई शब्द है नहीं, जिससे कि यह अमारमक भाव उत्पन्न हो सकता हो कि जो वस्तु पहले नहीं थी उसका नया अस्तित्व हुआ।

इसी प्रकारसे संस्कृतमें 'नाम' शब्दका अर्थ 'अदर्जन' है अर्थात जो वस्तु सामने भी वह क्रिय गयी। इससे स्वष्ट है कि जिस वस्तुका अस्तित्व है उसका स्थायान्यर,





किल्याण

रूपान्तर और नामान्तर हो सकता है—अक्षाय कमी नहीं होता । इसी राजको भगकान् श्रीकृष्यने—

'नासतो विद्यते माबो नामावो विद्यते सतः।'

'इस आधे क्षीक्ले हक्ट किया है; और पाकास्य विज्ञान-रातिकारिंगे भी 'Indestructibility of matter,' 'Conservation of energy' आदि पारिभाषिक सम्दर्श-से सर्वया करिकार किया है । इसक्रिये आरक्षा अनादि और अवन्त है अर्थात् जिकासावाज्य अस्तिस्कासा है विसका वेदान्तकी परिभावामें 'सत्' सञ्दर्श प्यवहार होता है।

आतन्त्के अन्तर्गत दूसरी बात यह है कि हम पदार्थी-को जाननेकी इच्छा करते ही रहते हैं और न जाननेपर दुवी होते हैं, अतः उपर्युक्त म्यासि (अर्थात् नियम ) के अनुसार यह भी सिद्ध है कि आत्मा ज्ञानस्वरूप है—-अज्ञानस्वरूप नहीं। अतप्य भगवानूने कहा—

> 'अञ्चाननावृतं ज्ञानं तेन मुद्धान्ति जन्तवः ॥' 'तेवामादित्यवञ्ज्ञानं प्रकाशयति तत्परम् ॥'

अर्थात् जैसे सूर्यको मेघ छिपा लेते हैं और उनके निकल जानेपर वह दृष्टिगोचर होता है, इसी प्रकारसे आत्मारूपी ज्ञान-सूर्य अज्ञानकृषी मेथसे छिपा रहता है और उसके निकक जानेपर अनुभवगोचर होता है इत्यादि । इसीक्षिये इमारे शास्त्रोंका सिद्धान्त है कि जैसे अप्रकट अधिको चर्चससे प्रकट किया जाता है, अप्रकट बिजकीको उचित साधनोंसे प्रकट किया जाता है और शिल्पकार वह पत्थरसे उसके भीतर छिपी हुई अभीष्ट मूर्तिको बाइरके आवरणोंको काटकर प्रकट करता है, इसी प्रकारसे इसारे भीतर भी छिपे हुए ज्ञानको शिक्षणरूपी साधनसे प्रकट किया जाता है। बाहरसे ज्ञान कभी भी भीतर डाका नहीं जाता, भीतरसे ही बाहर निकाका जाता है। यदि ज्ञान बाहरसे भीतर हाखा जाय तो पूर्वोक्त नियमके अनुसार पड़ी परिणाम हो सकता है कि गरम किये हुए जलकी भागन्तुक गरमीकी भौति वह आगन्तुक ज्ञान भी घटते-घटते छट जायगा-- ठइर नहीं सकता। इसीखिये अंग्रेजीमें शिश्वणका माम 'Education' है जिसका यौरिक अर्थ 'Drawing out' (बाहर लींचना) है। बदि ज्ञानको बाहरसे भीतर डाखें, तो उसका नाम Education नहीं होकर Injection होता । इन्ह ही समय पहलेकी बात है कि फाम्समें एक क्वकी बहुत बीमार होकर पुनः श्वास्प्यक्षाम करते ही अपनी
मानुमाना फ्रोडको मूककर दूस-पन्द्रह नथी भाषाओं में प्कदम बोलने खगी थी और यूरोपके बढ़े-बढ़े Scientists,
Philosophers and Psychologists (विज्ञानवेत्ता,
तत्त्ववेत्ता तथा मनीविज्ञानवेत्ता जनों) ने उस प्रसंगकी पूरी
परीचा करके विवश होकर यही स्वीकार किया था कि भीतर
छिपे हुए ज्ञानके अनेक विभागों के द्वार उस बीमारीमें
अपने आप खुद्ध गये होंगे और मानुभाषावाला द्वार बन्द हो
गया होगा। अर्थात् प्रत्यच-प्रमाणसे भी सिद्ध हो गया कि
आत्मा अस्वव्ह ज्ञानस्वरूप है जिसका नाम वेदान्तकी
परिभाषामें 'बिन्' है।

आनन्द-सामग्रीके अन्तर्गत तीसरा ग्रंश यह है कि केवछ इम मनुष्य हो नहीं किन्तु अत्यन्त छोटे कृमि-कीट भी स्वतन्त्रतामें रहना चाहते हैं—बन्धनमें नहीं। इस विश्वस्थापी अनुभवसे उपर्युक्त स्थातिके अनुसार स्पष्ट हैं कि आदमाका स्वरूपभूत सचण मुक्तता है—बन्धन नहीं।

इससे आगे चौथा अंत यह भी है कि हम सब अपने क्षिये स्वतम्त्रता चाहते हुए साथ-साथ यह भी चाहा करते हैं कि हमारी बातको सभी मानें। इसका अर्थ तो यही हो सकता है कि हम ईश्वरके अख्तित्वको जानें या न जानें, ईश्वरमें जो ईश्वरस्व है उस जन्नणको हम अपनेमें बाहते हैं अर्थात् हम असक्षमें ईश्वर-स्वरूप हैं।

अतः सत्, बित्, आनन्द, मुक्ता और ईश्वरता— इन पाँच खड़गोंको जब इम अपने खरूपभूत खड़गरूपसे उपर्युक्त मननके द्वारा समक सकते हैं तब इमारे मनमें यह तो सिद्ध है कि परमात्माके जितने खड़ग हैं वे सभी इसारे खड़ग हैं अर्थाद परमात्मा, जीवात्मा और जगत्की वास्तविक एकता स्पष्ट हो गयी।

और भी एक प्रकारसे यह सिद्धान्त स्पष्ट हो सकता है कि जब परमारमा सर्वव्यापी है तब उसको अवश्य ही सर्वरूपी भी होना ही चाहिये। यह तो प्रत्यच अनुमद-सिद्ध है कि जिस स्टित्तकासे घट बनता है वही उसमें जोत-प्रोत होती है (बनानेवाला कुम्हार घटमें जोत-प्रोत नहीं होता), इसी प्रकारसे सन्तु और बच्च तथा स्वयं और भूवच आदिकी वातें हैं। अतः परमास्मा भी तभी सर्वज्यादम्यापी हो सकता है जब उसीसे जात बना हो—उसके बनाये जानेसे नहीं। अर्थात् ईवर

कात्का उपादान-कारण या समवाय-कारख होनेसे सर्व-भ्यापी है---निमित्त-कारख होनेसे नहीं। इसी तत्त्वको---

'बाबारममणं नामधेयं बिगारो मृत्तिकेलेव सत्यम्' इस भृतिने तथा---

'तदनन्यत्वं आरम्मणादिशन्देम्यः'

इस वेदाम्तसूत्रने और--

'सुवर्णां जायभानस्य सुवर्णत्वं विनिश्चितम् । महाणो जायभानस्य महात्वं च विनिश्चितम् ॥'

भगवान् शंकराचार्यके इस श्लोकने स्पष्ट कर दिया है। इन युक्तियोंसे मनन करनेपर अद्वैत-सिद्धान्तके विषयमें शंका नहीं रह सकती।

परम्तु इसमें एक शंका हो सकती है कि अद्वैत परिणामवावके अनुसार क्यों न हो ? इस प्रश्नका पहला उत्तर यह है कि गुरू यहुर्वेदकी ईशावास्मादि उपनिषदींमें—

> पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुद्दस्यते । पूर्णस्य पूर्णमाराय पूर्णमेवावशिष्यते ॥

—इस शान्ति-सन्त्रसे सिद्ध है कि अनन्त जीवों और जगत्के बननेके बाद भी परमारमा पूर्व ही रहता है, परन्तु प्रत्यक अनुभवकी बात है कि मृत्तिका, जकदी, तन्तु, सुवर्या आदिसे घट, कुरसी, वक्ष, भूषया आदिके बनाये जानेके बाद जिस मृत्तिका आदि पदार्थोंसे घट आदि बने हैं वह मूजक्ष्यसे फिर नहीं रहते। यहाँ सो असंख्य पूर्व पदार्थोंके निक्काने और मूज-पदार्थके पूर्व ही रहनेकी बात है, जो विवर्त्तवाद या विम्ब-प्रतिविम्बवादमें ही समंजस है।

दूसरा उत्तर यह है कि यदि परियामवाद सत्य होता अर्थात् यदि परमारमा ही यथायमें उस-उस रूपमें आता अतः अगत् सत्य होता तो नाम-रूपातमक जगत्के ज्ञानका नाम हमारे शाखोंके अन्दर अज्ञान, मोह, अम इत्यादि शब्दोंसे वर्णित नहीं किया जाता और अज्ञानके निवारणके खिये कर्म, उपासना, योगाम्यास, अवण, मनन आदि साधनोंकी कोई आवश्यकता हो नहीं होती। उपर्यु क सब विचारोंसे निभय होता है कि हम नित्य-शुद्ध-जुद्ध-जुक्स सिवानन्द्यनस्वरूपी परमात्मस्वरूप हैं, उसी स्वरूपसे आवे हुद हैं और हमें उसीमें पहुँच जाना है क्योंकि उससे

इस जितनी दूर अपने मनले चछे जाते हैं उतने ही दुवी हुआ करते हैं। अतः भव उसमें पहुँचनेके साधनका ही विचार करना है।

भगवद्गीतामें नरक्षी अर्धुं न और नारायणक्षी अिक्ष्यका रथी और सारयीका जो सम्बन्ध था उससे हम अस्यन्त सुखभतासे पता खगा सकते हैं कि दुः कमें पढ़े दुए नरको अपने शान्तिमय और धानन्तमय नाराययस्वरूपमें पहुँ चनेके क्षिये नारायणको ही अपने शरीरादिक्षी रचका सारयी बनाकर, उसके हाथमें खगाम छोड़कर अर्धुनकी भाँति—

'शिष्यक्तेऽइं शाचि मांत्वां प्रपनम्'

--- कहकर (अर्थात् भगवान्का ही आज्ञापाक्षक शरकागत होकर ) अद्वैत-सिद्धान्तको न भूखते हुए---

> 'सर्वभूतेषु यः पश्चेत् भगवद्भावसारमनः । भूतानि भगवत्यातमन्येष भागवतोत्तमः ॥' (भीमञ्जा० ११ । २ । ४५ )

'बासुदेबः सर्वीमीति स महात्मा सुदुर्तमः' (गीता)

'सोहं माबेन पूजयेत्ः

'सकतमिदमहं च वासुदेवः परम पुमान् परमेश्वरस्स एकः ।'

--इत्यादि नियमोंके अनुसार उपासना करनी चाहिये। नर-नारायग्रके इस सम्बन्धका परिगाम वही होगा, जिसका गीताके अन्तिम रखोकमें संजयने वर्णन किया है---

> यत्र योगेश्वरः कृष्णो यत्र पार्थो धनुर्धरः। तत्र श्रीर्विजयो मूर्तिर्भुवा नीतिर्मतिर्मस।।

अर्थात् जहाँ योगेश्वर झीकृत्या सारथी हों और धनुर्धारी (भगवान्की भाजाके अनुसार अपने कर्तन्यको पासनेवासा) नर रथी हो वहाँ सब प्रकारकी सम्पत्ति, सुक्त, शाम्ति और आराम है।

उद्धारार्थं मुमुक्षोररिचनत पुग ब्रह्मसूत्राणि यानि इष्णद्वैपायनेन श्रुतिपरमतिना श्रीतशीवाधवका । इत्ता माम्यं तदीयं निक्षितनु घनुतं गूढतत्त्वोपदेद्य निर्देतानन्ददायी जगति निजयते शंकरो देशिकेन्द्रः ॥

ओं शास्तिः शास्तिः शास्तिः

# ईश्वर-सिद्धि

( श्रीकाश्री-प्रतिबादिभयकरमठाधीश्वर जगद्गुरु श्रीमगवद्रामानुब-सम्प्रदायाचार्य श्री ११०८ श्रीश्रनन्ताचार्य स्वार्माजी महाराज )

प्रस्पच प्रमाखमात्र माननेवाछे बाईस्परमसानुवाबी ईखरको नहीं मानते, क्योंकि ईखर प्रश्यच नहीं है।

बुद्धमतानुसारी छोग अनुमानको भी प्रमाण मानते हुए वेद्दातिरिक्त चिक्क-विज्ञानस्कम्धरूपी आत्माको मानते हैं और सर्वज्ञ-विज्ञान-सन्तानकप ईक्टरको भी मानते हैं। वे ईश्वरको अनुमानसे ही सिद्ध करते हैं।

जैनमतानुवायी वेहातिरिक्त स्थिर आत्माको मानते हुए, स्थिर अर्हन् नामक ईश्वरको मानते हैं।

माध्यमिकमतावरूमी सर्वग्रून्यवादका पुरस्कार करते हुए ग्रून्यको ही ईश्वर कहते हैं।

उपर्युक्त ये चारों बेदको प्रमाण नहीं मानते, अतएव नास्तिक कहकाते हैं। बेदको प्रमाण माननेवाले आस्तिक कहे जाते हैं।

आस्तिकोंमें पातञ्जलमतानुषायी अनुमानसे ईश्वरको सिद्ध करते हैं।

'तत्र निरतिशयं सर्वेष्ठवीजम् (१-१९)

इस पातअल्स्त्रमें ईश्वर-साधकानुमान स्चित हुआ है। उनका यह कहना है कि संसारमें ज्ञान एकमे दूसरेका अधिक और उससे तीसरेका अधिक होता है, याँ उत्तरोत्तर अधिकाधिक ज्ञानवान् पुरुष देखनेमें आते हैं। ज्ञानकी अधिकता ज्ञान-विषय पदार्थीकी अधिकताके कारवा होती है, जो जितना ही अधिक पदार्थीका जाननेवाला होता है बह उतना ही अधिक ज्ञानवान कहलाता है। इस ज्ञामाधिक्यकी अन्तिम सीमा भी होनी ही चाहिये. क्योंकि तारतम्यवान् पदार्थीको अन्तिम सीमा होती है, जैसे कि परिमाखकी । परिमाख तारतस्यवान पदार्थ है, यथा --राईसे मूँग बढ़ा, मूँगसे चना बढ़ा, चनेसे आँवका बढ़ा, आँवलेसे नीमू बढ़ा, उससे बेख बढ़ा, क्रमशः यह बढ़ाई बढ़ते-बढ़ते मकान, पहाड़ी, पहाड़, आकाश आदितक पहुँच जाती है और उसकी अन्तिम सीमा विभु परिमाख माना गया है। इसी प्रकार ज्ञान-महत्त्वकी अन्तिम सीमा सर्वपदार्थविषयक ज्ञान मानना होगा। तब सर्वविषयक-ज्ञानवान् अर्थात् एक सर्वज्ञ प्रत्य अवश्य डोना चाडिये। बस, वही ईश्वर है। इसी प्रकार ऐश्वर्षके विषयमें भी मानना चाहिये, ऐश्वर्य भी तारतस्थवान बहार्य है. उसकी

भी भन्तिम सीमा होनी चाहिये। सर्वेश्वर्य हो वह सीमा है, तब सर्वेश्वर्यसम्बद्ध एक पुरुषकी सत्ता माननी पढ़ेगी, बस, बही सर्वेश्वर है।

वैशेषिकमतावलम्बी भी अनुमानसे ईश्वरका साधन करते हैं। उनका अनुमान इसप्रकार है। इसलोग देखते हैं कि घट आदि कार्य-पदार्थों के कर्ता होते हैं, कर्ताके बिना कार्य घट आदि पदार्थ नहीं बनते, तब पृथिवी, शंकुर आदि जिन कार्य-पदार्थों के कर्ता प्रत्यक्रमें दिखायी नहीं देते, उनके कर्ता अवस्य होने चाहिये, क्योंकि वे भी कार्य हैं। वे कार्य इस कारणसे हैं कि सावयब हैं। जिनके अवयव होते हैं वे सब कार्य होते हैं। इसप्रकार जब पृथिवी, शंकुर आदि कार्य-पदार्थों का कर्ता मानना पढ़े और इम जीवों में इतना सामर्थ्य नहीं प्रतीत होता कि उन महान् पदार्थों को इम बना सकें, तब इम जीवोंसे अतिरिक्त एक कर्ता अवस्य होना चाहिये, बही संवेंबर है।

नैयायिक भी ईश्वरको अनुमानसे ही सिद्ध करते हैं। किन्तु वैशेषिकोंके अनुमानसे नैयायिकोंका अनुमान भिन्न प्रकारका है।

ईश्वरः कारणं पुरुषकर्माफल्यदर्शनात् (न्याय०४।१।१९)

यह न्यायस्त्र है। पुरुष-जीव प्रयक्ष करता है, किन्तु नियमसे प्रयक्षका फल उसको नहीं मिलता। इससे यह सिद्ध होता है कि जीवके कर्मका फल पराधीन है। जिसके अधीन जीव-इस कर्म-फल है, वही ईखर है। सभी अखेतन-पर्वार्थ किसी खेतनसे अधिवित होकर ही किसी न्यापारको करते हैं। जीवका धर्माधर्मस्य अखेतन-कर्म जिस खेतनसे अधिवित होकर कर्म-फल-दानमें प्रकृत होता है, वह चेतन सर्वज्ञ परमेश्वर है।

सांस्थमतावस्त्रवि वैशेषिकाषुक अनुमानीका दूषण करते हुए स्वतन्त्र जीवातिरिक्त ईसरको न मानकर कहते हैं कि रागादिरहित मणिमादि सिव्धिमान् अनित्य ज्ञान-वान् सिद्धपुरुष ही वेद-शास्त्रमें ईसरके नामसे स्पबद्धत है। इसके अतिरिक्त ईसर नामक पुरुष कोई नहीं है। सांस्य-दर्शनमें — 'ईश्वरासिद्धेः । मुक्तबद्धयोरन्यतरामावान तसिद्धिः । उमयथाप्यसत्करत्वम् । मुकात्मनः प्रशंसा, उपासासिद्धस्य वा ।'

इन चार सुन्नोंमें यही बात कही गयी है।

वेदप्रामाण्यवादी वेदाम्ती लोगोंका कहना है कि ईश्वर अनुमानसे सिद्ध नहीं हो सकता, ईबर-सिद्धिमें केवल शास ही प्रमाण है। वैशेषिकोंने ईश्वर-साधनमें जो अनुमान बताया है, उससे सर्वज्ञ, सत्यसंकरूप, सर्वशक्ति, परम-दयाल्ल, सर्वकस्थाणपूर्ण ईम्बरकी सिद्धि नहीं हो सकती। घटको रष्टान्त मानकर मही, महीधर, सागर, वृष, चंकुर आदि सावयव कार्योंके कर्त्ताका साधन किया जाता है, यह ठीक है। किन्तु इससे जीवभिन्न ईश्वरकी सिद्धि नहीं हो सकती, क्योंकि यह आवश्यक नहीं है कि मही आदिका जो कर्त्ता सिद्ध हो वह जीविभिन्न भी हो। यह सच है कि इसकोगोंमेंसे कोई इनके कर्त्ता नहीं हैं। इसीसे यह मान लेनेकी आवश्यकता नहीं है कि किसी भी जीवने इनकी रचना नहीं की। अनुष्यों में एक-से-एक बढ़कर ज्ञान-राकिशाली पुरुष देखनेमें आते हैं, मनुष्योंसे देवताओंकी शक्ति अधिक मानी जाती है, योगी, तपस्त्री आदिकी विचित्र अलौकिक शक्तियाँ सब लोग मानते हैं. ऐसे अलौकिक शक्तिशाली किसी जीवने ही इन मही, झंकुर आदि पदार्थीकी रचना की, ऐसा मान लेनेमें क्या आपित्त है ? सिवा इसके इन सब चीजोंको एक ही व्यक्तिने बनाया, इसमें ही क्या प्रमाण है ? इस देखते हैं कि छोटी कृटियाको एक ही मनुष्य बना लेता है, बहे-बहे राजमहर्लोको अनेक मनुष्य मिलकर बनाते हैं. तब ऐसा भी तो हो सकता है कि मही-महीधर आदि बढ़ी-बढ़ी चीजें एक व्यक्तिकी बनायी हुई न होकर अनेक पुरुषोंकी बनाबी हुई हीं। ऐसी हास्त्रमें उक्त अनुमानले सकल-पदार्ध-निर्माण-वम एक ईश्वरकी सिद्धि कैसे हो सकती है ? और अनुवानसे जो ईश्वर सिद्ध होगा, वह बटके कर्त्ता इटान्तमृत क्रमहारके समान अहपज्ञ, घहपशक्ति कर्मपरक्श दुली ही सिद्ध होगा । मही-महीधर आदिके कर्त्तामें दशन्तभूत घटके कर्त्ता कुम्हारसे कुछ अधिक ज्ञानशक्ति भले ही कार्यानुसार सिद्ध हो, किन्तु जिसप्रकारका ईश्वर शाक्सिद्ध है, वैसा अनुमानसे सिद्ध नहीं हो सकता।

'अनुमानं कातसम्बन्धयेरिककाने नानगस्य कानम्।'

सामान्यसया चनुमानका यह करून है, अर्थात् जिन दो पदार्थीमें परस्पर-नियस सम्बन्ध पहले ज्ञान हो उनमेंसे एकके ज्ञानसे दूसरेका को ज्ञान होता है वह अंजुमान है। अग्नि और भूम इनमें परस्परका सम्बन्ध जिनको मालूम है, उनको उन दोमेंसे एक भूमके ज्ञानसे क्राफ्रका ज्ञान होता है, वही अनुमान कहलाता है। प्रकृतमें मही-महीधर आदि पदार्थोंके कार्यत्वके साथ ईवर-कर्णकरवका कोई भी सम्बन्ध पूर्वमें ज्ञात नहीं है, तब उस कार्यत्वके ज्ञानसे ईवर-कर्णकरवका ज्ञान कैसे हो सकता है ? यही कारण है कि वेद-प्रामाययवादी वेदान्सी ईवरको केवल शाक्सने लिख मानते हैं। सामान्यत्वा वेदका लक्षण भी वैदिक लोग यही बतलाते हैं कि—

प्रत्यक्षेणानुमित्या वा यस्तूपायो न बुद्धयते । यत्तं विदन्ति बेदेन तस्माद्धेदस्य वेदता॥

अर्थात् प्रत्यक वा अनुमानसे जो उपाय जाना नहीं जाता, उसको जिससे जानते हो वही वेद हैं। यहाँ उपाय शब्द होनेपर भी उससे वस्तुमात्रको छेना चाहिये। वेद ऐसे ही तस्वींका बोधन करनेवाला है जो अन्य प्रमाणींसे नहीं जाने जाते।

जो ज्ञान इन्द्रियोंसे उत्पक्ष होता है, उसको प्रत्यक्ष कहते हैं, जिन दो पदार्थोंका परस्पर-नियत सम्बन्ध पहलेसे ज्ञात हो, उनमेंसे एकके ज्ञानसे दूसरेका जो ज्ञान उत्पक्ष होता है, उसको अनुमित्ति या अनुमान कहते हैं। जैसे ये दोनों प्रमाण हैं, वैसे ही शब्दोंके भवणसे जो ज्ञान उत्पक्ष होता है, वह भी प्रमाण है, तब ईश्वरकी सिद्धि प्रत्यच्च तथा अनुमानसे न होकर शब्दसे हो तो इसमें क्या आपत्ति हैं दिस्ति तीनों ही तो प्रमाण हैं।

#### **स्रतः**प्रामाण्यवाद

किसी पत्रार्थका ज्ञान होनेपर वह हष्ट-सामन और स्वाप्यक्रकस्य विदित हो तो उसकी और स्वुष्तको प्रश्नृति हुआ करती है। प्रश्नृति 'सकस्य-प्रश्नृति' और 'निष्कस्य-प्रश्नृति' के नाससे दो प्रकारकी होती है। सकस्य-प्रश्नृति उसे कहते हैं जो सय वा आशंकाके साम होती है। निष्कस्य-प्रश्नृत्ति वह होती है जिस प्रश्नृतिके समय स्वुष्यके हत्यमें कोई शंका या सय नहीं रहता। इत्तप्रकारकी निष्कस्य-प्रश्नृतिके छिने वदार्थ-ज्ञानमें प्रामाध्य-ज्ञानकी भी जावश्यकता होती है। किस प्रयक्त-साध्य वा बहुनिक्तव्य-साध्य कार्यमें सनुष्यकी प्रश्नृति निष्कस्य-प्रशृति ही होती है और वह प्रामाय्य-ज्ञानके विना हो वहीं सकती। सम इत्त वातका विचार क्षत्रमा चाहिने कि सञ्चल्यके किस

किसी जी बलाका अब जान होता है. उसके लाब उस ज्ञानमें प्रामायन-ज्ञान चैसे होता है । सीजांसकींका यह कहना है कि किसी भी क्लाबा जान उत्पन्न होता है तो इस ज्ञानमें उस बस्तके साथ यथार्थताका भी भान हो ज्यता है। उसके किये स्वतन्त्र सामग्रीकी भाषरपक्ता ही नहीं, जिस सामग्रीसे किसी भी बलाका ज्ञान होता है उसी लानग्रीसे उस जानमें वथार्थताका भी भाग हो जाता है। अत्तवव दरसे देखनेबाका अनुष्य रजसका ज्ञान होते ही उसे छेनेके ... किये दौर परता है। उसको को रवतका जान प्रभा बर प्रमाख है या अप्रसाम---इस तरहका विचार करते हुए वह प्रामाण्य-निश्चयके किये प्रतीचा नहीं करता । इससे यह सिद्ध होता है कि उस पुरुषको रजतका ज्ञान जिस समय हुआ था, उसी समय उस ज्ञानमें यथार्थताका की ज्ञान हो गया था। अन्यथा वह रजत छेनेके क्रिये चैसे दौबता? अयथार्थताका ज्ञान कारण-दोष और बाधक-ज्ञानसे होता है. स्वतः नहीं । दरसे देखनेपर एक मनुष्यको रजतका ज्ञान हुआ और उसके लेनेके लिये वह दौड़ा गया, पास पहुँचनेपर उसको चाँही के बदले सींप दिख्लायी हो, तब वह समझता है कि दूरसे देखनेपर मुमे वो चाँदीका ज्ञान हुआ था वह यथार्थ नहीं था। इस प्रकार पूर्वज्ञानमें अवधार्यताको समझनेके लिये वहाँ दो कारण उपस्थित हैं, एक तो उसको समीप पहुँचनेपर जो सींपका प्रत्यन्न हुआ बहु, इसीको बाधक-ज्ञान कहते हैं, दसरा दुरत्व-दोषका ज्ञान, यह कारण-दोष कहलाता है। वह निश्चय करता है कि सुसे जो पहले रजतका बोध हुआ था उसमें दूरी कारण है। यह दूरस्थाव-दोष ही रजत-ज्ञानका कारना था । किन्तु यह बात पहले मालूम नहीं होती। पहले तो उसको जो रजत-ज्ञान हुआ था उसको वह यथार्थ ही समसता था, तभी तो वह रजतको छेनेके खिये जीवा गया था. सम्रोप जानेपर उसको सींप दिखायी दी. तब वह विचार करने लगा कि पहले रजतका बोध कैसे हुआ ? प्रत्यक्तें सींपका ज्ञान हुआ है, तब वह पहलेके ज्ञानको अवधार्य जान लेता है और उस-का कारण दरस्थरवदोष समझता है। अतएव ज्ञानमें यथार्थतारूपी प्रामान्यका जान स्वतः वर्थात स्वीय-सामग्री-ज्ञान-सामग्रीसे ही हो जाता है। अग्रामान्यका ज्ञान कारण-वोव और बाधक-जामसे होता है। यह सीसांसकोंका सिद्धान्त है, इसी सिद्धान्तको बेदान्ती भी मानते हैं। नैवाधिक चादि अन्य मतावक्तवी वयार्थ ज्ञानको गुण्जान-जन्य मानते हैं । जैसे अयथार्थताका ज्ञान कारखदोच-

ज्ञानले होता है, वैसे ही यमार्थाताका ज्ञान भी गुण्-ज्ञानसे होता है। उनका यह सिद्धान्त है। इस विकार बढ़ा क्ष्म्या कोटिकम चका करता है। वह सब यहाँ नहीं किसा जा सकता, वेदान्सी स्वतःप्रामान्यवादी हैं। यहाँ इतना ही कहा जाता है।

हाँ, तो, जब ज्ञानमात्रमें स्वतः ही प्रामारय-ज्ञान होता है. तब वेदजन्य जानमें भी यथार्थताका बोध होनेमें क्या आपत्ति हो सकती है ? जबतक कारख-दोध-ज्ञान और बाधक-ज्ञान न हो तबतकके लिये वेदजन्य ज्ञानकी यथार्थताम् कोई बाधा नहीं। वेदरूपी शब्द-राशि, अनाच-विचित्रसाध्ययनाध्यापनपरम्परागत अपौरुषेय नित्य निर्दोष ग्रन्थकप है। शब्दमें और परम्परया शब्दजन्य ज्ञानमें अप्रमाणताका कारणभूत दोष प्रन्यकर्त्ताके भ्रम-प्रमाद-विप्रक्षिप्सा आदि ही हैं। जिस प्रम्थके कर्त्तामें भ्रम-प्रमाद-विप्रक्षिप्ता आदि होष हैं वह जन्म कर्तदोषके कारग अप्रसाम होता है। वेद अपौरुषेय अर्घात किसी भी प्ररूप-का बनाया हुआ नहीं है और उसका अध्ययन ऐसे नियमों-के साथ अविश्वितासे चका भाता है कि जिससे उसमें एक अचुरका भी वैपरीत्य या न्यूनाधिक-भाव नहीं हो सकता, अतएव वह नित्य और निर्वोष है। सर्वज्ञ ईश्वर कल्पाविमें केवल उपदेश करता है, पूर्वकल्पमें वेद जिस रूपमें था. उसी रूपमें वह उपदेश करता है, अतएव ईश्वर भी वेदका कर्त्ता नहीं, उपदेशमात्र है । जब कि वेदका कोई कर्सा ही नहीं, तब वेदमें कर्तृ-दोष आ नहीं सकता । इस प्रकार वेदकी प्रमाणताका भंजक कारख-दोषका अभाव है। बाधक-ज्ञान आखतक न हुआ, न होगा. न डो डी सकता है । क्योंकि बाधक-झान प्रत्यक्रूप या अनुमानस्य होना चाहिये. वेदप्रतिपाद विषय प्रत्यकादि प्रमाणाम्तरोंका विक्य नहीं है। केवल असीकिक विक्य ही बेवबेच है, तब उन विक्योंके विपरीत वस्तु-बोध करनेका सामध्यं अन्य प्रमाशोंमें कैसे हो सकता है ? अतः कारण-दोब-ज्ञान और बाधक-झामके भभावमें वेदकी प्रमाणता अच्चयक रहती है।

इसप्रकार स्वतःप्रभागाभूत निश्व निर्दोष वेदक्षो प्रभागासे ईश्वर सिद्ध होता है, इसके विरुद्ध कोई भी प्रमास काम नहीं कर सकता। यदि कोई प्रत्यच वा अनुमानसे ईश्वरका अभाव सिद्ध करना चाहे तो,उनसे यह कहना चाहिये कि वे दोनों प्रमास असीकिक ईश्वरकी सत्तामें सब प्रमास नहीं हो सकते तो उसका अभाव ही इनसे कैसे सिद्ध हो सकता है। इस कोगोंके अनुभवमें पही बात आयी है कि को प्रमाण जिस बस्तुकी सत्ताका बोचन कर सकता है। इस अपनी आँकों से मृतळपर रक्से हुए घड़ेको वानते हैं तो उन्हों आँकों स्तुलळपर रक्से हुए घड़ेको वानते हैं तो उन्हों आँकों से मृतळपर रक्से हुए घड़ेको वानते हैं तो उन्हों आँकों से यहाँसे घड़ेको हटा नेनेपर घड़ेका अभाव भी जानते हैं। अन्य इन्द्रियोंसे नहीं। आँक मींचकर कोई यह गहीं जान सकता कि सामने घड़ा है या नहीं। किसी पेड़पर पिशाच है कि नहीं, यह बात हम किसी भी इन्द्रियसे नहीं जान सकते। यहाँपर यह जान लेना चाहिये कि पिशाचकी सत्ता और अभाव दोनों ही इमारे

इन्द्रियोंके विषय नहीं हैं। आँखते देखकर कोई यह नहीं कह सकता कि पेक्सें पिशाच नहीं है, क्योंकि पिशाच आँखोंका विषय नहीं है, यद्यपि वहाँ पिशाच दीखता नहीं है, तो भी हम यह नहीं कह सकते कि पेक्सें पिशाच नहीं है, क्योंकि पिशाच इन्द्रियदेश नहीं है, अतप्य उस-का अभाव भी इन्द्रियदेश नहीं है। जब यह बात है, तो ईश्वरके अभावको ही हम प्रत्यच या अनुमानसे कैसे सिद्ध कर सकते हैं? ईश्वर इन्द्रियातीत है, अतप्य उसका अभाव भी इन्द्रियातीत है। अतप्य शास्त्रसिद्ध ईश्वरसत्ता-के विरुद्ध वाधक-ज्ञान किसी भी प्रमाणसे हो नहीं सकता, इसप्रकार शास्त्रकेवंश ईश्वरकी सिद्धि निर्वांश है।

# अकल्पनीयकी कल्पना

( लेखक-पं व आअयोध्यासिंहजी उपाध्याय 'इरिऔध' मो व हिन्दू-युनिवसिंटी )

# **शार्द्**लविक्रीड़ित

सोचे व्यापकता-विमृति प्रतिमा है पार पाती नहीं। होता है चकिता विलोक विमुता विज्ञानकी विज्ञता। लोकातीत अचिन्तनीय-पद्यमं है चुकती चेतना। कोई व्यक्ति अकल्पनीय-विभुकी कैसे करे कल्पना ? 191 आती है सफरी-समृह-ठरमें स्या सिंघुकी सिंघुता? क्या ज्ञाता खग-वृन्द है गगनेक विस्तार व्यापारका ? पाती है न पिपीकिका अवनिकी सर्वाष्ट्रताका पता। कैसे मानव तो महा-महिमकी सत्ता-महत्ता कहे ? 121 पेसा अंजन पा सका न जिससे होती तमे।हीनता। कोई देन सका उसे सदय हो स्वामाविकी-दिन्यता। जाता दूर हुआ न अन्ध-हगको आलोक-माला मिली। कैसे लोक विलोक लोक-पतिको लोकोपयोगी बने ?।३। जो है अन्त-बिहीन अन्त उसका कैसे किसीकी मिले? **कैसे हो वह गीत गीत रखके जो देव गोतीत है**? कैसे चित्त सके विचार उसको जो चित्तका चित्त है ? कैसे लोचन लें बिक्रोक वह तो है लोचनोंमें छिपा?।४।

#### वंशस्य

कहे उसे तो मित मानबीय क्यों? कने न क्यों मुक त्रिकोककी गिरा? न वेदद्वारा बदि वेदनीय है। अमेदके मेद विमेदकी कथा।५।

#### गीत

मूल मृत मन-वचन-अगोचर मब-नियमन व्रतवारी। चिन्तन-मनन-मन्न-अवलम्बन विनयन-रत अविकारी।?। विमु है विश्व-विभूति-विवासक ।

अपनी सकल अलौकिकतामें लैकिकता-परिचायक ।२। उसका है अक्ष्ठपद इससे है बैक्ष्ठ-निवासी। है वह सत्मस्वरूप इसकिये सत्यकोकका वासी।३। क्षीर पिलाकर है अनन्त जीबोंका जीवन-दाता। इसीलिये वह क्षीरसिन्युका स्वामी है कहलाता ।४। जैसे किसी बीजमें विटपीका विकास है बसता। जैसे रविके विपुत करोंमें है भारोक विरुसता 141 वैसे ही विकाससे उसके कोक-कोक हैं बनतं। परुष मारते नम-तरु जैसे वर वितान हैं तनते ।६। बहु-सित-भानु भानु उस वाशिषेक हैं विविध बर्ते । उस महान-उपवनमें तारक हैं प्रसून-सम फूले 191 तेज टसीके तेजपुंजसे तंज-बीज है बिरच बिपुत-आलोक-पिष्डको लोक-तिमिर है स्रोता ।८। वह समीर जीवन-प्रवाह बन जो पक पर है बहुता। उस अनन्त-जीवनके जीवनसे है जीबित रहता .९। सिककी सिक्कता उससे ही सहज सरसता पाती। रसा उसीके रस-राजनसे है रसवती कहाती।१०।

# **शार्क्**लविकीदित

कोकोंका कम हो गमे प्रक्यमें भू-लोप-कीला हुए। नाना-भूत-प्रसूत-बाप्प-अणुके संसारम्यापी बने। छाये कव्यक्तेसे प्रगाढ़तमके आमे महा शर्वरी। सोता है वह शेव-मूत-मवमें है शेव-शायी अतः॥१॥

# ईश्वर-तत्त्व

( लेखक-नीमन्याध्यसम्प्रदाया वार्य दार्श्वनिक-सार्वमीम, साहित्य-दर्शनायाचार्य, तर्करत्न, न्यायरत्न भीगोस्वामी दामोदर्वा शाक्षा ) गोविन्दचरणद्वन्द्वमधुनो महदद्भुतम् । यत्पायिनो न मुखन्ति मुखन्ति यदपायिनः॥

\*\*\*\*\*\* व पदार्थीमें ईरवर ही दुरवगम है। संसारमें रूपी के अनेकानेक मतोंका होना ही प्रधानरूपसे इस के \*\*\*\*\*\*\* बातको सिद्ध करता है।

वस्तुतः इरवरकी सत्तामें किसीको भी विवाद नहीं है; ईरवर-सम्बन्धी जितने मतभेद पाये जाते हैं, सब उसके सकर, खच्य, कर्तम्य, प्रयोजन और प्रमाणसे ही सम्बन्ध रखते हैं। उदाहरखार्य, किसी स्थानपर 'माका है या होरी है, अथवा खकड़ी है या सर्प है' इत्यादि विकस्प विशेषकों में ही होते हैं; परम्तु कुछ वस्तु है, इस विशेष्यमें किसीको भी विशेष नहीं होता। और यह कथन कि, 'ईरवरकी सत्ताके न माननेवाले मत भी हैं,' उम्मत्त प्रखाप है अथवा अनिक्षोत्ति है। क्योंकि ईश् ('ऐश्वर्य करना' अर्थवाले ) धातुसे स्वभाव-विशेष विशेषयासे विशिष्ट कर्त्ता अर्थमें 'वरक्' प्रस्थय कगाकर महर्षि पाशिनिने अनादि-सिद्ध ईश्वर-पदका मुक्यार्थ 'ऐश्वर्य स्वभाववाला' वत्तलाया है। सुतरां ईश्वर-पदके योगस्य अर्थमें ईश्वर नामक वस्तुकी सत्ता सिद्ध होती है।

वह ईश्वर एक ही है, उसकी अनेकता सनपेषित है या सिद्ध ही नहीं हो सकती। यह विषय आगे चककर स्पष्ट होगा।

हाँ, यह बात तूसरी है कि ध्यवहारमें किसी शब्दका प्रयोग रूदिसे किया बक्ताके योजनसे मुख्यायंके अतिरिक्त अर्थका ज्ञान करानेवाले 'खच्चा' नामक प्रप्रधान सम्बन्धसे कमी अमुक्यार्थके ज्ञानमें भी प्रकुक्त होता है। अतः आंशिक ऐश्वर्यको लेकर जीवमें भी 'ईधर' शब्दका प्रयोग कर दिया जाता है, अथवा केवल सामर्थ्यको निमिक्त बनाकर जब-पदार्थके बिये भी ईखर शब्दका प्रयोग हो जाता है, जैसे—'प्रायमाशके किये विच ईश्वर है,' हत्यादि।

परन्तु जब ईश्वर राज्य धनादिपरम्परासे प्राप्त है, तब इसका अर्थ भी अवश्य है और वह अर्थ अगुरुष (गीय) रूपमें विद्यान्त नहीं हो सकता, क्योंकि मुख्यके विना अगुरुष (गीख) की सिद्धि ही नहीं हो सकती। ऐसी स्थितिमें स्थूवानिकानन-न्यायसे अनीवरवादका ईश्वरकी सचाबी प्रक्षिमें ही पर्यक्सान होता है।

ऐसा ईरवर वर्शित्राइकमानसे एकविकिष्ठ ही सिद्ध

होता है, क्योंकि वदि एकसे अधिक ईरबरको मार्ने तो उनके ऐरबर्यमें या तो समानता माननी पढ़ेगी या भिन्नता। यदि समानता मानी आप तो एकसे अतिरिक्त ईरवरका उपयोग नहीं देखनेमें आता; और यदि भिन्नता मार्ने तो वह विरुद्ध वस्तुके अभावमें विसंवादी ऐरबर्यवाक्षा अनीरवर उहरेगा। इसकिये एक ही ईरवर सिद्ध होता है।

इंश्वरके सक्त्यके विषयमें निराकार-साकारवाद भी सर्वेसिद्धान्तसमन्वयनयमें प्रकाश-प्रकाशिन्यायसे प्रस्पर-विरोधी नहीं हैं। इंश्वरकी सचिदानन्दमयता भी अनुमानादि प्रमाखोंसे सिद्ध है, अर्थात् जिस अनुमानसे प्रकृत ईरवर सिद्ध होता है, वही अनुमान ईश्वरको क्रिकाक्यमें एकरससत्ता, विन्मयता, आनन्दरूपता आदि धर्मोंसे विशिष्ट सिद्ध करता है। इतना ही नहीं, विषक इसी धर्मिग्राहक-प्रमायसे वह सस्यभाविता, द्याञ्चता, निर्पेष्ठता, निष्पष्ठपातित्व, राग-हे पादिशून्यत्व, सर्वकान्यत्व, प्रेमवशंवदभावान्त, निसिद्ध कश्याण गुक्षोंसे भी नित्य सन्दर सिद्ध होता है।

शाब्द-अमाय्यसे भी ईश्वरकी सिद्धि होती है, किन्तु इसके अधिकारी सब नहीं हैं। प्रामायय-खतोप्राह्म मानने-वाळे पुरुष ही शाब्द-अमाय्यके अधिकारी होते हैं। इसी कारबसे इसका उल्लेख पहले नहीं किया गया है। हाँ, यह दूसरी बात है कि वक्तामें सत्यवादिता प्रमायित होनेपर यदि वह कोई नयी बात कहे तो वह भी प्रमायित समसी जाती है, असएव परतः प्रामाक्यवादमें आसल्य-विशिष्ट ईश्वरकी सिद्धिके बाद ईश्वरोक्त वेदोंकी प्रमायतासे अनुमान-हारा सर्वया सिद्ध न होनेवाले सृष्ट्यादि-क्रम प्रमृति अनेक विक्योंकी सिद्धि शाब्द-अमाय्यसे ही होती है।

यही सृष्टि आदि किया ईश्वरके कर्म हैं।

यद्यपि किसी प्रयोजनको सामने रसकर ही चेतनमात्र कर्ममें प्रवृत्त होते हैं, तथा प्रयोजनके हारा ही किसी प्रवृत्तिमें अभीष्टके अभावका अनुमान होता है; ऐसी अवस्थामें ईखरके क्षिये भी किसी अग्रास इष्टके प्राप्तिकी इच्छासे स्वकर्त्तव्यमें प्रवृत्ति होनेसे उसमें प्रवृत्ति आस-कामताके अभावसे अभीश्वरत्यका अनुमान होता है। परम्यु यह दोच तभी आ सकता है जब प्रवृत्तिका कार्या केवला जार्य हो; परम्यु ऐसी बात नहीं है। विवमतः प्रवृत्तिमें दो कारण होते हैं, स्वार्थ और करुवा । और हंक्सकी इच्छाका प्रयोजक बीवोंके कपर उसकी करुवा ही है, जिसे कपर दवाके नामसे स्थित किया गया है। अतप्र वर्शियां अनुप्रह करना ही ईसरका सृष्टि आदि कर्मोंग्नं प्रयोजन है। को दवड देनेके योज्य है इसे दक्क देकर उसके पापींको तूर करनेमें स्थूबहरिसे बचाव उसके प्रति निवहकी प्रतिति होती है, स्थावि वस्तुत: उसके जीवनकी ग्रुह्मताका विचार करनेसे वह परम अनुक्षहरूप सिद्ध होता है।

इस अनुप्रदको प्राप्त हुए अनका स्वभाव-सिद्ध सत्त्व-प्रधान अन्तःकरत्व शान्तिकी स्वीजर्मे परिवास-ताप-संस्कार-युःस्त्रोंसे मिश्वित सांसारिक शान्तिसे विरक्त होकर गुद्ध भान्तिके सिषे परमीत्कविटत हो असम्भावना, विपरीत भाक्ता और अस्ट दोवांको निवृत्त करनेवाले उपायोंमें स्वास्त्रा है। तथा अपने अधिकारानुसार इस्की प्राप्तिरूप निश्चित अनुप्रदक्षा भाजन होकर स्त्रकृत्य होता है, प्रकारान्तर-से उसका स्वासुप्रदक्ष्य प्रयोजन भी सिद्ध होता है।

हंबर-ससाकी सिद्धिमें साधारखतः तीन प्रकारके निवेधक होते हैं—स्था खुलननम्याधावक्षम्यी, अस्युपगम-सिद्धाम्त्री और करपक। इनमें अम्तिम लस्पककी वातको कोई भी तत्त्वाम्वेथी पुरुष महीं सुनेगा, वर्षोकि तत्त्वाम्वेथी क्षेत्र अध्युपगम-सिद्धाम्त्रीको कोई अधिकार ही नहीं है। दूसरे अस्युपगम-सिद्धाम्त्रीको क्षेत्र तथा अधिकारके अनुसार दुःसकी आस्यम्तिक निवृत्तिसे ही इत्तकर्त्तम्यमम्य होनेमें कोई दोष वहीं आता; और पहिले स्था खुलननम्याधावकम्यी प्रमाता सो अनुकूब ही होते हैं, तथा वो आम्त होते हैं वह सदा तथा सर्वत्र ही इयनीय होते हैं। इसप्रकार सर्व सामअस्य-इक्षिसे कोई भी अनीश्वरवादी प्रशिक्त नहीं उहरते हैं।

अब को ईश्वरवादी हैं, उनमें कोई तो त्रिविध सक्ति क्रीर क्रिक्सिन्स् अभेदवादी हैं और कोई भेदवादी हैं, तथा दूसरे कुछ तादास्थवादी हैं। स्यवहारमें वो अभेदवादी ही मेदवादी ही रहते हैं। स्यवहारमें वो अभेदवादी भी भेदवादी ही रहते हैं। स्यवहार में वो अभेदवादी भी मेदवादी ही रहते हैं। सक्की दृष्टिमें प्रतीयमान शिक्स अभित्य और अस्थिर है, इस्विधे यह प्रासंगिक अभवा गीख है। शुक्त विवर्तवाद अथवा विकृताबिकृतक्रिविधएरिखानसद या आरम्भवादसे विस किसी प्रकार हप्पत्त (सिद्ध) करके स्थवहार्ष कमा खेनेपर प्रवाम वस्तु (स्वरम सन्ता) में कोई विरोध नहीं रहता चौर अमादि हस्ताकृतदिव और अधिकारके असुसार वो जिसप्रकारसे इस्ताव होनेयोज्य है वह उसी प्रकार कृतार्थ होनेयोज्य होनेयोज्य होनेयोज्य होनेयोज्य हमादित सुवार्थ होनेयोज्य होनेयोज्य हमादित सुवार्थ हमादित सुवार्थ हमादित हमादित

अपनी-अपनी इच्छाके अनुसार कृतकार्थ होता है।

अब निष्पण विवेकशीक पुरुष सहज ही समस्र सकते
हैं कि उपर्युक्त समन्वयरूपी राज-पयमें समस्त बैदिक,
अवैदिक, अनीश्वरवादी, ईश्वरवादी पथिक, चार्वाक, जैन,
बौद्ध, वैशेषिक, नैयापिक, कापिल, पातअख, जैमिनीय
आदि पद्धांतयोंसे एवं अहेत, विशिष्टाहेत, ग्रुदाहेत, हैताहैत
और हैत-सिहान्सोंसे, तथा प्रत्यमिक्तावाद, शब्दाह्यत, हैताहैत
गाद्मक्रवाद, रसम्बद्धवादरूप सम्मागोंसे आगे-पीड़े
पहुँचकर कभी-भ-कभी जिस अप्राकृत नाना नामरूपादि
दिन्य विभृतिभूषित क्स्तुकी ज्ञात अथवा अज्ञात सहायतास
सर्वप्रधान चरम फलको प्राप्त होते हैं और जो तरव गथ्यपति.

इसप्रकार स्वाहरूपमें यह खेल किला गया है और विस्तार करनेके छिये प्रवकाश भी नहीं है। यदि इस छोटे जेलसे किसीको भी, महाकवि भवभृतिके—

सुर्य, शक्ति, शिष और विष्णुरूपसे भक्तींको उनकी

भक्तिके अनुरूप अनन्त तृष्टिकरता है, वही पदार्थ ईश्वर है।

'उत्पत्स्यतेऽस्ति मम कोडपि स्मानधर्मा कालो हमं निरविर्विपुला च पृथ्वी।'

---इस शान्तिप्रद महावाक्यके अनुसार तृप्ति मिखी है, ऐसा ज्ञात होगा तो इस मंकुरसे महास्कन्ध शास्ता-प्रशासायुक्त वह कल्पतरु समृद्ध होगा जिसकी छाषामं कोई ताप न स्रगेगा और जिसके फलका आस्वादनकर अनन्त कास्तरु क्षुधा-पिपासा आदि समस्त उपद्रव दूर हो सकेंगे।

अब लेखके अन्तमें न्यायाचार्य श्रीमतुद्यनाचार्यकृत न्यायकुसुमाञ्जक्षिके इस पद्यते—

> इत्येवं श्रुतिनीतिसं ज्वजर्के मूर्योमराश्चालिते येषां नास्पदमादघासि इदये ते शैलसाराशयाः । किन्तु प्रस्तुतिवप्रतीपविधयोऽप्युचिर्मविचन्तकाः काले काठीणक त्वयैव कृपया ते तारणीया नराः।।

--- प्रार्थना करता हुआ और उर्दू के एक विक्र मार्सिक सुकविके---

> हिन्द्ने सनममें जकना पाया तेरा, अतिशेष मुगाने राग गाया तेरा; दहरीने किया दहरसे ताबीर तुझे, इनकार किसीके न बन आया तेरा॥

---इस सुमाप्तिके भाव-परिशीक्षनके किये पाठककृत्य-से सादर अबुरोध करता हुआ विदा श्रेष्ठा हूँ ।⊛

 इस लेखमें किसीको कुछ प्रष्टम्य मानकम्ब हो तो सूचना मिक्नेसे लेखक सादर सप्रमाण कहने वा क्रियनेको तैमार है

# ईश्वरमें विश्वास

( लेखन--पं भागोपीनावजी कविराज पम । ए०, प्रिन्सिपल गवर्नमेन्ट संस्कृत-काकेज, कारी। )



हवाण' मासिकपत्रके मात्रनीय सम्पादक महाशयने विशेष समारोहके साथ 'कल्याण' के ईरवराङ्गके रूपमें महायञ्च-की आयोजना की है और उसमें देश-विदेशके ज्ञानी-मानी विहानोंको सम्मिलित होनेके लिये सम्मानपूर्वक बामन्त्रित किया है!। यह देशके लिये अध्यन्त सौभाग्यका विषय है। वर्तमान-कालमें स्वहि और

समिष्टस्पेया जगत्की मनोकृषिका प्रवाह तील गतिसे जिसप्रकार बहिमुँख दौव रहा है, उसमें आरमा, ईरवर, यही क्यों, अतीन्द्रिय जगत्की सत्ताके सम्बन्धमें भी आलोचना करना समयका अपन्यय समका जायगा, ऐसी सम्भावना है। ऐसी अवस्थामें यदि उनके निर्देशके अनुसार ईरवर-तत्त्वकी चर्चा करनेका सुयोग एवं प्रकृत्ति किसीकी हो तो वह देशका कल्याण-साधन करनेवाले 'कल्याण' के लिये उपयुक्त ही होगा। इस झीमगवान्से प्रार्थना करते हैं कि वे इस द्वाभ उद्योगमें सफलता प्राप्त करते हैं कि वे इस द्वाभ उद्योगमें सफलता प्राप्त करें।

उन्होंने स्यक्तिगतमावसे चार प्रश्न उत्तरके लिये मेरे पास भेजे हैं । परन्तु मैं इसे स्यक्तिगतरूपमें न लेकर कुछ क्षंशोंमें स्थापकरूपमें ही प्रश्न करता हूँ । यद्यपि ये प्रश्न सम्पादक महाशयकी श्रोरसे ही आये हैं तथापि वस्तुतः ये किसी शाध्यात्मिक तत्त्विक्षासुके ही स्वाभाविक प्रश्न हैं । श्रतः इनका उत्तर स्थक्तिगतरूपसे देना समीचीन नहीं मालुझ होता । इसके दो विशेष कारण भी हैं—

(क) यहि ये प्रक्ष केवल म्यक्ति-विशेषके प्रक्ष होते, अर्थात् यदि वे जिज्ञाशु होकर प्रतिनिधिरूपसे प्रक्ष न उठाते तो सेरा उत्तर भी ठीक-ठीक म्यक्तिगत होता, क्योंकि इम प्रक्षोंके किसी-किसी बंद्यका उत्तर देते समय अपने वीवनकी कुक ऐसी आस्पन्तरीय और बाह्य घटनाओं-का उक्लेख करना बावस्यक है जो अन्तरंगरूपसे व्यक्ति-विशेषके प्रति किया जा सकता है। पर जिसका प्रकारय-रूपमें कोकसमाजमें कोई भी अनुभवी न्यक्ति उक्लेख करना नहीं बाह्यगा।

(स) साधन-जगत्का जो निगृह रहस्य है, बिसकी
प्राप्तिके छिये दीर्घकाछतक सस्यस्वरूप सद्गुरुकी कृपाका
अवछम्बनकर तीव पुरुषार्थका प्रयोग करना पहला है,
तार्किक-प्रकृति-विशिष्ट तथा साधनहीन पुरुषके सामने
उस रहस्यकी भाष्टीचना करना उचित नहीं है। वहाँ
इस आछोचनाका यथार्थ फल उत्पन्न नहीं हो सकता।

इन्हीं दो बातोंको सामने रख यथासम्भव संक्षेपमें अथच विश्वदरूपमें इन चारों प्रक्षोंकी आलोचना करनेमें प्रशृक्त होता हूँ।

(1)

पहला प्रश्न यह है कि-'इम ईश्वरमें विश्वास क्यों करें ?' इसका उत्तर देनेके पूर्व मेरा कहना है कि जिन सब वस्तुओंकी सत्ता तथा कियाको इस चनेकों कारबॉसे सौकिक दृष्टिसे स्वीकार करनेके लिये बाध्य होते हैं. उनके विषयमें हमारे हृदयमें दिश्वासकी उत्पत्ति किस प्रकार होती है ? यहाँ 'विरवास' शन्दसे प्रश्नकर्ताका क्या उद्देश्य है, यह वही जानें। परन्तु यह निश्चित है कि क्षिसे विश्वास कहा जाता है उसकी दो विशेष अवस्थाएँ हैं। इन्हीं दोनों अवस्थाओंका विश्लेषण करनेसे डी विश्वासके कारणके सम्बन्धकी धारणा बहुत कुछ स्पष्ट हो आयगी । भाप्त-पुरुषोंके मुखसे कोई बात सुनकर एवं उसके विचार करनेकी शक्ति न रहनेपर, अथवा उसके सम्बन्धमें कोई प्रवृत्ति न होनेपर, वह भास-वाक्य सस्य है, ऐसी धारखा स्वभावतः ही सनमें उत्पन्न होती है। बास्य-कालमें अब बुढ़ी दादी या दादाजीके मुखसे अनीखी-भनोली कहानियाँ सुनता था, जब हुध्य सरस था तथा सांसारिक संस्कार विशेषरूपसे चित्तमें सञ्जित नहीं हुए थे, उस समय कल्पनाके बलसे मनश्रक्षके सामने उम सारी कहानियों में वर्णन किये हुए दश्य मानो जीवितस्य-में शॉलॉके सामने आ खाते थे। उस समय लौकिक ज्ञान तथा युक्तिका विकास वैसा न होनेके कारण सम्भव वा श्रसम्भवका निर्वाय नहीं कर पाता था । फलतः कोई भी बात सनमें असम्भव नहीं सान पड़ती थी। जब दादी कहती कि अमुक बृक्षपर भूत रहता है, उसे सुनकर सचमुच हो सम्ब्याके समय अधवा शून्य रात्रिमें इस स्थान-

के पास होकर जानेमें शरीर काँप उठता था । भूत है, इस बातको सुनते ही सचमुच ही भूतकी सत्तामें विश्वास उत्पन्न हो जाता, युक्तिकी आवस्यकता चपेक्षित न होती, भौर न मनमें बैसी प्रवृत्ति ही उत्पन्न होती । बहतेरे इसे सम्धविरवासके नामसे पुकारेंगे; परम्तु मेरा कथन यह है कि उपर्युक्त दोनों इहान्तोंसे यही बात समसमें आती है कि ममुख्यकी ऐसी एक शबस्वा है जब शब्द-अवण करते ही अर्थनोधके साथ-साथ शब्दके प्रतिपाद्य विषयके सम्बन्ध-में मनमें दर विश्वास उत्पन्न हो जाता है। यह विषय बहुत ही जटिल है; यहाँतक कि झन्तर चिट-सम्पन्न मन-स्तत्त्ववेत्तार्थोको भी यह सहज ही हत्यक्रम होनेका नहीं। तथापि सभी इस बातको भलीभाँति जानते हैं कि इसको समझनेमें किसीको कोई कष्ट नहीं होता। यह जो सरस और स्वच्छ इदयकी बात कड़ी गयी है, इसका उत्कर्ष किसी व्यक्तिविदेविमें इतना अधिक रह सकता है कि किसी विषयमें वाक्य-उचारयके साथ-ही-साथ उसके चित्तमें उसी विषयका दरयरूपमें तस्कार ही बाविर्भाव हो। जाता है । कुत्रिम नखद्र्पणादि प्रक्रियामें, बालककी दृष्टिके सामने शांक शब्द उचारण करके इच्छानुसार दृश्य या वस्तु प्रकाशित की जा सकती है; इसका भी मूलकारण यही है। बेदान्तके प्रन्थोंकी भारतेचना करनेपर देखा जाता है कि शासींमें वाक्य या शब्दले अपरोक्ष ज्ञान किसप्रकार उदभूत हो सकता है। इसके विषयमें भनेक प्रकारसे विचार किया गया है। शब्द-माहारम्यसे मनश्रक्षुके सामने शब्द-बोध्य द्यर्थका किस प्रकार आविर्भाव होता है, यहाँ उसपर आलोचना करनेकी आवश्यकता नहीं। पश्चास्य देशोंके विद्वार्नीने उसपर यथेष्ट चालोचना की है, एवं हमारे शासींमें भी उसकी अनेक रहस्यमयी बातोंका वर्शन हुआ है। सम्मोइन-क्रियामें चालकके शब्दके इशारेसे सम्मोडित व्यक्ति कैसे-कैसे अपूर्व ध्रय देखता है, इस बातको बहुत छोग जानते डॉगे।

इससे स्पष्ट हो समका जा सकता है कि चित्तके कोमछ तथा अपेकाइट स्वष्ट होनेपर विरवासका बीज सहज ही संकृतित हो जाता है। इसी कारण बालक या सियाँ बित्तनी आसामीसे विरवास कर सकती हैं, तर्ककुशल पुरुष उत्तनी आसामीसे नहीं कर सकता। यह अन्वविश्वास होने-पर भी इस प्रकारकी एक सबस्था है, इसमें सन्देह नहीं। बालपानस्थानें सृहमें वा समाजमें, आधारमें, उपदेशमें अधवा आलोचनामें एवं सजानेंके संसर्गवश को मल-इत्यमें इसप्रकारके ईश्वर-विश्वासका बीज वपन हो सकता है। दूसरे देशोंके सम्बन्धमें आलोचना करनेकी आवश्यकता महीं, परन्तु इमारे देशमें प्राचीन कालमें शैशव-कालसे ही इसप्रकार चित्तमें साधारयतः ईश्वरका विश्वास ब्रह्ममूल हो जाता था। पिता, माता एवं गुरुजनेंके हृदयकी वृत्तियोंका प्रभाव शिशुके विश्वपर कम नहीं पढ़ता है।

यदि कोई पूछे कि 'विश्वासका कारवा क्या है ?' तो इसका उत्तर यही है कि चित्तकी बालकोचित कोमलता एवं स्वच्छताके ऊपर श्वास-वाक्यका प्रभाव ही इस विश्वासका कारण है। यह अन्धविश्वास होता है, इसमें सन्देह नहीं । क्योंकि इस विश्वासके मूलमें स्व-ज्ञानकी उज्जबल दीप्ति नहीं होती । केवल यही बात नहीं, यह ब्रञ्जानके प्रदोवालोकमें ही बृद्धि एवं पुष्टि प्राप्त करता है। ज्ञानके सम्यक् उदय होनेपर इसप्रकारका विश्वास यथार्थ सत्यके उपर प्रतिष्ठित न होनेसे सदाके लिये समूल इखद जाता है। वेजद विश्वास युक्ति और तर्ककी भयानकताकी देखकर भवभीत हो उठता है और सांसारिक इन्ह्रके प्रभावसे निस्तेज होकर अध्यक्त (प्रकृति ) के गर्भमें विस्तीन हो जाता है। जीवनके कमविकासकी प्रथमावस्थामें इसका उदय होनेपर भी यह पीछे वर्तमान नहीं रह सकता । परन्तु सभी भ्रन्थविश्वास बेजद नहीं होते.--यदि किसी ज्ञानी महापुरुषके वचनोंसे शिश्रके हृदयमें विश्वासका बीज अंकुरित हो तो वह कमशः प्रष्ट होकर पूर्व बोधरूप परियामको प्राप्त हो जाता है। यह विश्वास तत्काल शिश्चके निजज्ञानहारा प्रवीस न होनेपर भी वस्ततः बज्ञानम्लक नहीं होता।

इसप्रकार शैशवसुरुम विरवासका उत्कर्ष तथा उसकी महत्ता आसरूपमें विवेचित पुरुषके वाक्यकी यथार्थतापर ही निर्भर करती है। यदि किसी समय यह माख्य हो जाय कि जिसको भास समका गया था वह आस नहीं है तथा उसके वाक्य भी सत्य नहीं हैं;—विद किसी समय प्रत्यक्ष भयवा भनुमान भाविकी सहायतासे इसप्रकारका ज्ञान उत्पन्न हो, तो इससे यह पूर्वकाळीन विरवास उसक जाता है। मनुष्यके शैशवके सम्बन्धमें को वात है, मानव-जाति भथवा समाजकी प्रारिक्षक अवस्थाके सम्बन्धमें भी बही बात होती है।

सत्यके अपर प्रतिष्ठित विश्वासमें चनेकी गुण है। युक्ति या तर्फ किये विना ही इसकी प्रेरणासे कर्ममें सहज डी प्रकृति हो जाती है। पक्षात् प्रथाविधि कर्मके हारा फलकी प्राप्ति होनेपर यह विश्वास इद और अचलकप भारमा करता है। अर्थात् सरल विश्वासके द्वारा उस समय संदायादिविद्वीन निश्चयात्मक ज्ञानका उदय होता है। तब कुतर्क अथवा मास्तिकाँके कठोर युक्तिबाहसे इसकी तनिक भी डामि नडीं डोती। इसी प्रकारके विश्वासके ऊपर मानव-जीवनकी अथवा मानव-समाजकी यथार्थ उन्नति निर्भर करती है। किन्तु विश्वासके मुख्में यदि किसी मिथ्वाका संसव हो हो इससे उसके द्वारा सत्य फरूकी उत्पत्ति नहीं हो सकती । तथा इससे यथार्थ कर्मका भी विकास नहीं होता । इसप्रकारका विश्वास कुसंस्कारके श्रतिरिक्त और कुछ नहीं होता । यह युक्ति, विचार और सत्यदर्शनके प्रखर आछोकमें, सूर्यकी किरखोंके स्पर्श करनेपर मेघमालाओंके समान विलीन हो बाता है। बीवन-पयमें दीर्घकालतक यह मनुष्यके विक्तमें स्थान प्राप्त नहीं करता या नहीं कर सकता।

विश्वासके स्वरूप एवं उसकी झमस्याका संक्षेपमें वर्णन किया गया । 'इस ईश्वरमें क्यों विश्वास करें ?' यह प्रश्न प्राथमिक विश्वासके सम्बन्धमें उठ सकता है और इस चरम-विश्वासके सम्बन्धमें भी उठ सकता है जो कर्म करते-करते प्रस्थक ज्ञानके उदय होनेपर हृदयमें प्रतिष्ठित होता है ।

प्राथमिक विश्वास-सम्बन्धी प्रश्नका उत्तर यही है कि
साख, गुरुजन, अनुभूतिसम्बन्ध महापुरुष समीने ईश्वरकै
धिस्तवको स्वीकार किया है, तथा जगत्के कल्यायांके लिये
पुन:-पुन: वे उसका प्रचार भी कर गये हैं। उनके प्रामाययसिद्धान्त जवतक प्रवल घौर प्रतिकृत्क प्रमायोंके हारा
खिद्यत नहीं हो जाते तवतक चित्तकी प्रकृतिके अनुसार
उनके ऊपर विश्वास करना बहुतोंके लिये स्वाभाविक है।
साधक धपनी धाष्यास्मिक साधनामें वयार्थ उच्चति कर
खेनेपर किसी समय उसने जिस सरक विश्वासको सत्य
समस्मकर प्रह्य किया था, यह वास्तविक ही सत्य है, इसका
प्रस्तक प्रमाय उसे पद-पद्पर मिलता रहता है। धन्तखींबनके मार्गपर अन्नसर होते-होते ऐसी-ऐसी अलीकिक
घटनाएँ घटती हैं, एवं ऐसी-ऐसी असाधारक विभूतियोंकै
विदर्शन बीवनमें अञ्चान्त-जावसे पुन:-पुन: प्रत्यक्ष होते हैं,

किससे विचारणीक पुक्य धातीन्त्रय-कात् एवं समस्त जगल्के धिष्ठाता, किसी महावाक्तिसम्पन्न सक्ताको स्वीकार करनेके लिये बाध्य होता है। साधारण मनुष्य-का जीवन प्रायः साधारण पथमें ही प्रवाहित होता है, और उसमें उन्ने लिये बाध्य पथमें ही प्रवाहित होता है, और उसमें उन्ने लियी घटना भथवा वैचिन्य बहुत ही कम होता है। किन्तु किसी महाशक्तिशाली पुरुषके सहवासमें धानेपर उसके जीवनमें ऐसी-ऐसी अप्सुत घटनाएँ वटने छगती हैं को साधारण मनुष्यके ज्ञान और अनुभृतिके राज्यसे सर्वथा बाहरकी बात है। यह घटनाएँ विविध प्रकारको होती हैं। कुछ सो केक्क भावके विकासके क्यमें होती हैं, कुछ भावके साथ बाह्य जगल्से विवाह सम्बन्ध रस्तती हुई और कुछ पूर्णत्या वास्तविक जगल्के उपर प्रतिष्ठित होती हैं। मैं अपने वक्तन्यको इष्टान्तहारा स्पष्ट करके सममानेकी चेष्टा करता हूँ।

करपना की जिये कि एक मनुष्य गम्भीर रात्रिके समय अत्यन्त द्र अज्ञात देशके जनग्रुन्य प्रान्तमें अथवा वन-भूमिके बीच डोकर दीर्घकारुतक चलते-चरुते क्लान्त एवं इताश डोकर जीवनका भरोसा छोडकर किंकर्तन्यविमृद डो जाता है। उस एकाकी पश्चिकका कोई साक्षी सहायक नहीं, कोई सहारा नहीं, यहाँतक कि, कुछ भी पायेय भी नहीं है, स्थान अपरिचित है, मार्ग भ्रज्ञात है, गन्तच्य स्थान बहुत ही दर है और दूरतक देखनेपर कहीं कोई घर-द्वार अथवा ऐसा कोई मृतुष्य नहीं दिखलायी पदता जिसे देखकर प्राथमें उत्साहका सञ्चार हो, वह दिनभर भटकता-भटकता क्लान्त हो रहा है, एक प्रकारमे उसे चलनेकी शक्ति भी नहीं रही है, बारों और रात्रिका अन्ध-कार फैला हवा है, हिस पशुचीके बाकमणका भी अय बना हुआ है और साथ ही भूखसे शरीर शिथित हो रहा है। भवतक केवल स्थूल देह और स्थूल जगत्की दृष्टिसे डी मैंने अवस्थाओंका बर्णन किया है। इसके अतिरिक्त मानसिक तथा प्रस्थान्य प्रकारकी घशान्ति भी हो सकती है। इसप्रकारकी अवस्थामें पदकर उस मनुष्यको कैसी श्रनुभृति होती होगी, इसका सभी अनुमान कर सकते हैं। इसप्रकारकी चोर विपत्तिके समयमें, जब उसे आसम्र मृत्युकी कराख बाया सामने दृष्टिगोचर हो रही है। यदि वह पक्रक मारते ही यह देखता है कि एक दिव्यउपीतिमेंग मृति किन्न करुकामय एवं प्रशान्त मुखन्नीसे युक्त उसके इक्टियममें शब्य स्थानमें आविभूत होकर उसके समस्त अथको इरमा कर वोती है, उसे आसासन देती हुई कहती है—

'बल्स ! तुम अयभीत क्यों हो रहे हो; देखी, सामने दीपक जस रहा है, वहाँ जाओ, तुम्हारे सारे समाय दूर हो जायेंगे। मैं तुम्हारे साथ हूँ, भयका कोई कारण नहीं है।' इस आश्वासनको सुनकर वह यदि देखता है कि सचमुच ही सामने पर्चकुटीमें दीपक जल रहा है और वहाँ एक मनुष्य मानो उलीकी प्रतीक्षामें बैठा हुआ है। यदि वह वहाँ भाश्रय पाता है, क्षूथा-निवृत्तिके लिये सनमाना भोजन पाता है, भवसे त्राच पाता है, गन्तम्य स्थानका भागे पाता है, तया राहका साथी पाता है, तो बताइये, इससे उसके इत्यमें किसप्रकारके भाषींका उत्य होगा ? वह कितना ही नास्तिक अथवा संशयाकान्त चित्त न्यों न हो, उसे मस्तक नत करके यह स्वीकार करना ही पहेगा कि मनुष्य-की विचारसीमाके परे कोई छोकोत्तर शक्ति अवश्य ही है. जो भसीम और मंगलमय है, जो सदा ही मनुष्यकी श्रवस्थाएँ देखती रहती है तथा जो घोर विपक्तिमें परम स्नेही मित्रके समान आविर्भृत होकर उसकी रक्षा करती है। इस शक्तिको चाहे कोई ईश्वर कहें या किसी दूसरे ही नामसे पुकारें, उससे सुने यहाँ कोई मतलब नहीं। परन्तु यह एक अलौकिक शक्ति-विशेष है, यह चैतन्यमय, प्रेममय एवं सब प्रकारसे श्रसाधारण है, इस बातको स्वीकार करना ही होगा । ऐसा होनेपर वस्तुतः नामान्तरसे ईश्वर-की सत्ता स्वीकार कर की गयी। हाँ, कोई स्पष्टभावसे ईश्वरके भीतर प्रविष्ट हो सकते हैं और कोई न भी हो सकते हैं। इसप्रकारकी भनेकों घटनाएँ मनुष्यके जीवनमें कभी-कभी घटती हैं, जो स्त्रीकिक कार्य-कारणके सम्बन्ध-हारा समन्तायी नहीं जा सकतीं। एवं जिनका एकमात्र क्षच्य मनुष्यका मंगल-साधन होता है।

इस प्रसंगमें में साधकके साधन-जीवनकी वात नहीं कहूँगा, क्योंकि को यथार्थ साधक हैं, साधन-राज्यमें प्रवेश कर अध्यात्म-पयमें चलते-चलते उनको तो मगवत्-शक्ति एवं भगवत्-सत्ताके दर्शन सैकवों हजारों वार हुचा ही करते हैं। वो सच्चे साधक हैं, वे सरछ विश्वाससे प्रकृत्त होनेपर भी क्रमदाः ऐसी-ऐसी अभिज्ञता और शक्तियोंका सञ्जय करते रहते हैं, जिससे उनका भगवान्में विश्वास केवळ प्रारक्षिक अन्ध-विश्वासमें ही आवद नहीं रहता; विक इन अभिश्वता और शक्तियोंके द्वारा वह विश्वास किरोबक्टपरे ददताको प्राप्त होता है।

सुतरां वर्तमान जीवनकी साधनाके फलसे अथवा प्राक्तन सुकृतियोंके कारण मनुष्य भगवान्की नामा विभृतियोंके और करुणाके प्रस्पक्ष दर्शनकर भगवान्की करुपाण्मणी सत्तामें अविचलित विश्वास करनेमें समर्थ होता है। प्राथमिक सरल विश्वासका मूल क्या है, इसका उत्तर पहले दिया जा चुका है। यथार्थ विश्वास क्यों और कैसे होता है, इसका उत्तर भी दिया जा चुका। प्रथम विश्वासके मूलमें इत्यकी सरलता और द्वितीय विश्वासके मूलमें जीवनकी विचित्र अभिकृता तथा भगवत्तत्व-सम्बन्धी नामा प्रकारके प्रस्थक दर्शनकी स्थिकता होती है।

परन्त संसारमें सभी छोग भगवानमें विश्वास कर सकेंगे ऐसी भाशा नहीं की जा सकती। वास्तव-जगत्का चित्र देखनेपर समसा जा सकता है कि मन्ध्यमात्रमें ही भगवड्डिश्वास बीजरूपसे निहित होनेपर भी सर्वत्र समभावसे उसकी स्फूर्ति नहीं प्राप्त होती । इसका भी एक समय होता है। मैं पहले यह बतला चुका हूँ कि शिक्षा, संस्कार, आचार, उपदेश, शास्त्र और महापुरुषेंके वाक्य आदि शुद्ध चित्तमें ही विश्वासीत्पत्तिके कारण हैं। परन्तु यहाँ भी कालका विचार श्रवस्य ही करना होगा । जीव जबतक स्युख तथा ऋचिरस्थायी वस्तुकी प्राप्तिमें तृप्त होता है, प्रथवा प्रभाव होनेपर सहायताके लिये स्थूल-जगत्की ओर ही सतृष्य दृष्टिसे देखता है, तबतक श्रतीन्द्रिय सत्ता-की और उसका सक्य नहीं जा सकता । हमारी भाकांक्षाएँ यदि दरयमान जगत्से ही पूर्ण हो सकती है तो फिर उन भाकांक्षाभाँकी पूर्तिके लिये असीनिवय सत्ताकी और इमारी दृष्टि न्यों जायगी ? किन्तु संसारचक्रमें घूमते-घूमते, नाना प्रकारके भोग एवं अभिज्ञताओंका समय करते-करते भौर नाना प्रकारकी तीव साधनाएँ करनेपर भी निरम्तर बाजा और प्रतिकृष्ठ घटनाझोंसे सनोरय-सिक्टिन होनेके कारख जीव जैसे एक घोर कमशः भ्रमनी शक्तिकी शृहता-का अनुभव करता है, दूसरी छोर वैसे डी सांसारिक शक्तिकी शकिञ्चित्करताको भी उपखच्य करता रहता है। भाकांकाकी मात्रा बढ़ते-बढ़ते भन्तमें ऐसी अवस्था उत्पन्न होती है जब उसे ज्ञात होने खगता है कि बाकांशाकी पूर्वाता जगत्की किसी भी वस्तुके द्वारा महीं हो सकती। कह नेकी आवरयकता नहीं कि दी बैकाखके अनुसक्के जिना ऐसी चबस्या उत्पन्न नहीं हो सकती। परम्तु कब ऐसी चबस्या उत्पन्न होती है तब सच्छन ही बीब चपनेको निराधप प्रजुजन करता है। अनुष्यके जीवनमें इस निराधयभावका उदय ही एक परम पवित्र द्यास सुहर्त्त है। क्योंकि इसी समबसे जगतकी चोरसे उसकी दृष्टि इट जाती है और वह बगत्के ऊपर किसी अज्ञात और अचिन्त्य शक्तिकी ओर देखता है। इसके बाद भाकांचाकी मात्रा किस परिमाणमें भनीभूत होती है स्वाभाविक नियमानुसार ठीक उसी परिमाणमें मनुष्यका सहय सौकिक-सगतको छ।बकर एक धनन्त सत्ताके केन्द्रको स्पर्श करता है। श्रवस्य ही यह विधि भौर बोधपूर्वक नहीं होता । जबतक मनुष्यके खडंभावकी प्रधानता तरह-तरहसे प्रष्ट होती रहती है तबतक उसके विषे अपनेको एक विराट सत्ताके आश्रित सममना तथा उस सत्तासे अपनेको सत्तावान सममना असम्भव है। संसारके घात-प्रतिघातसे जब शहंभाव क्रमशः भग्न हो जाता है, एवं जगदकी असारता इदयहम होती है, तब जगत्के परे तथा जगत्के भारमभूत ईश्वरीय शक्तिकी कियातथा उसका भाव स्वयमेव प्रकट हो जाता है। इसीलिये जबतक मनुष्यका समय पूरा नहीं होता, धर्याद जबतक भे।गाभिमुखी प्रवृत्ति निवृत्त होकर शास्त्रभावको धारण करना धारम्भ नहीं करती, तबतक यथार्थरूपसे उसे भागवत-सत्तामें विश्वास नहीं हो सकता। श्रीमञ्जाबद-गीतामें लिखा है--भार्त्त, जिज्ञासु, अर्थार्थी और ज्ञानी. ये चार प्रकारके मनुष्य भगवानुकी भक्ति करते हैं. किन्त इतनाहीमात्र कहनेसे काम नहीं चल सकता। क्योंकि. संसारमें ऐसे कितने ही बार्स मनुष्य देखे जाते हैं जो घोर विपत्तिके समय भी भगवानकी और नहीं ताकते।

इघर जिनको ज्ञान-प्राप्तिकी इच्छा है, अर्थात जो जिज्ञासु हैं वे सभी भगवान्की भक्ति ही करते हैं, यह भी जगत्का इतिहास देखकर कोई स्वीकार न करेगा। इसी प्रकार जिनको अर्थाकांकी जोग भी सांसारिक अर्थी अर्थात भगेकी उपासना ही किया करते हैं, अर्थजाभकी आशामें भूजकर भी वे कभी जगदीश्वरकी शरण प्रहण नहीं करते। और, शुष्क ज्ञानी भी ज्ञानिष्ठ होनेपर भी सर्वज्ञानाधार भीभगवान्के भीचरणमें आत्मसमर्पण करनेमें समर्थ नहीं होते। पूर्व-जम्मके सीभाग्य अयवा भगवान्की जिशेष कृपाका सक्षार हुए विना भगवान्की जोर चित्तके जग

'सुक्रतिनः' इस विशेषणके द्वारा समन्त्र दिया है कि सुक्रति हुए विना केवस आर्थि, विज्ञासा, अर्थकी आव्यंचा अथवा ज्ञान-सन्पत्तिद्वारा ही चित्र भगवान्की जोर ज्ञाहरू नहीं होता।

धतप्य को अगवान्में कास्या स्थापन नहीं कर सकते, उनका कभी समय पूरा नहीं हुआ है, वही समकता होगा, और जिनके विचमें अगवद्विकास उत्पन्न हो गया है, उनका समय पूरा हो जानेके कारण ही आसवास्य, शिचा, संसर्ग प्रसृति जिमिचोंके धवसम्बनसे विश्वास जाग उठा है। कर्मप्यमें कप्रसर होते-होते प्रस्वच-शानके धाविभांव-में यह विश्वास वनीसूत हो जायगा।

( 9 )

दूसरा प्रश्न यह है कि, 'भगवानुमें विश्वास नहीं करनेसे हानि क्या है ?' इस प्रश्नके उत्तरमें मेरा कहना यही है कि 'यदि अगवान्में विश्वास करनेका कोई बाध्या-लिक मूल्य है तो यह मानना होगा कि विश्वास नहीं करनेसे अवस्य ही हानि होगी। परन्तु बात यह है कि विश्वास विसप्रकार बलाव् उत्पन्न नहीं होता, इसी प्रकार भविश्वास भी युक्ति या तर्कके बखसे दूर नहीं होता। पहले ही कहा जा चुका है कि मनुष्य जब अपने आई-भावकी सीमाको देखता है और सममता है कि किसी धनिम्प-शक्तिके प्रतिघातसे उसका पुरुवार्ध पट-पटमें पुष्ण होता रहता है और जब वह यह अनुभव कर सकता है कि जिसे इम बाह्य जगद कहते हैं, उसकी शक्ति भी परिमित भीर ससीम है, तब स्वभावतः उसका व्याकुता-चित्त विश्व-प्रद्याण्डको खाँघकर एक शसीम तत्त्वकी श्रोर दौइता है। किन्तु जबतक प्राकृतिक क्रम-विकासके नियमा-नुसार इसमकारकी अवस्था आविर्मृत नहीं होती तवतक बस्नपूर्वक भगवानुमें विकास करनेकी चेष्टा निष्पत्व-प्रयास-माश्र है। पद्मपि भगवानुमें विश्वास कर सक्तेपर मंगब-सोपाममें पदार्पणकर भीरे-भीरे परम संगतके पथपर अअसर होनेका उपाय सहज ही हो जाता है तथापि बद-तक यह स्वभावतः ही हत्यमें उदित नहीं होता. तनतक द्मविश्वाससे हानि होनेपर भी उसे स्वाभाविकरूपसे नतमस्तक होकर प्रहण करना ही पहला है। कोई सगवान्सें विश्वास करता है और कोई नहीं करता-इन दोनों क्षेत्रोंसे विचार कर देखनेपर झात होता है कि दोनों ही भगवान्के मंगब-सब विशानके प्रश्तर्गत है। उनमें विश्वास न करना भी उनके नियसके बाहरकी बात नहीं है। आज जो आन्ववरा

विकासके सीपानपर पैर रखनेके अधिकारी हो रहे हैं. वदि उनके सुदीयं अतीत जीवनके इतिहासका अञ्चेषण किया जाय तो जात होगा कि वे भी एक समय श्रविकासी थे। सब मनुष्य सृष्टिके चादिसे ही भगवानुमें विश्वासी होकर संसार-क्षेत्रमें नहीं चाते ? पहके उदासीनता रहती है, बड़ी उदासीनता आगे चलकर अविशासमें परिजत हो बाती है और अन्तमें वही अविश्वास विश्वासके स्वर्णाकोकमें देवीप्यमान हो उठता है। जिनमें अन्तर्राह होती है दे मनुष्यके बाह्य आचार एवं स्थूल आचरण देखकर उसके विक्तकी शुक्ताकी मात्राका निर्देश नहीं करते, वे जानते हैं कि बाज जो अविश्वासी है वही कक अपने मोगोंके पूर्व डोनेपर तथा निवृत्तिमुखी गतिका पूर्वाभास प्राप्त डोने-पर -- चनन्य भक्तके रूपमें उचत हो उठता है। प्राचीन र्क्साई-संघटे इतिहासकी बाक्रीचना करनेक जात होता है कि 'पाल' (Paul) एक समय ईसाइयोंके घोर विद्वेची सममे बाते थे, कालास्तरमें वे ही ईसाके अन्तरंग भक्तों-में बिने बाने हरो । समस्त धर्मीके इतिहासमें बारम्बार इसप्रकारके वत्तान्त मिस्रते हैं।

जपर जो कुछ कहा गया है, इससे कोई यह न समसे कि मैं अविश्वासका समर्थन कर रहा हूँ। मेरा कथन केवल यही है कि मनुष्यके जीवनमें अविश्वासका भी एक समय निर्विष्ट रहता है। अविश्वास भी परिणाममें विश्वासका क्य धारण करता है अतः वस्तुतः वह हानिकारक नहीं है। किन्तु जो अवूरवर्शी हैं वे वर्त्तमान अवस्थाको ही एक-मान्न अवस्था समसते हैं, इसीछिये वे कहते हैं कि मगवान्में विश्वास नहीं करनेसे चित्र होनेकी सम्मावणा है।

सुतरी ध्यापकदृष्टिसम्पद्ध ज्ञानीके दिव्य नेत्रीके साम्रजे अविश्वासकी भी एक मर्यांता होती है। धवरय ही श्वीकिक अपूर्व दृष्टिसे अविश्वासके दोष एवं अपकार स्पष्ट ही देखनेमें आते हैं।

'ईश्वरमें विचास न करनेसे क्या हानि होती है,' इस प्रमन्ते उत्तरमें कहा जा सकता है कि परमार्थ-रहिसे हानि होनेपर मी इस अविधासके मविष्यप्रमें उन्नतिके किये आवस्पक होनेके कारण इस हानिको वस्तुतः हानि नहीं सम्ममना चाहिये। मगवान्को न मानना पि उनके ज्यानेका ही पूर्वांझ हो तो वह हानि सामिषकमान्न है, किन्तु परिणासकी हहिसे वह अवस्य ही स्वीकार करने बोम्ब है। परन्तु म्यावहारिक इष्टिले भगवान्में अविश्वास करना घोर अनर्थका कारण है। ईसा कहते हैं---

'He that believeth and is baptised shall be saved; but he that believeth not shall be condemned.' (Aristion's Appendix--Mark 16--16)

द्मर्थात जिसके चित्तमें विद्यास उत्पद्म हो गया है तथा को भगवत्-शक्तिहारा अभिविक्त हो गया है, वह संसारसे उत्तीर्वा हो जायगा: परम्त जो अविश्वासी है उसे अयंकर हुर्गति भोगनी पड़ती है। गीतामें लिखा है--'संशयात्मा विनरयति।' इसप्रकार सभी धर्मोंमें विश्वासकी प्रशंसा भीर भविश्वासकी निन्दा पायी जाती है। जिनको अन्त-र्जगत्के सुक्स तत्त्व अवगत हैं, वे जानते हैं कि भाव और विषयके भेदसे चित्तकी अवस्थामें परिवर्तन होता है। निसका चित्त जिसमकारके भाववाला होता है, वह उसी प्रकारका फल प्राप्त कर सकता है। जिस किसी विषयमें विश्वास किया जाय, उसके साथ वित्त सम्बद्ध होता है और चित्त उसी भावसे भावित हो उठता है। ईश्वर यदि सत्य है और चित्त यदि इसपर विश्वास करके तद्भावसे आवित हो सके. चाहे वह विश्वास ज्ञानमूखक न हो -- तो इसी विश्वासके बलसे भगवान्के साथ मनुष्यके चित्तका एक सम्बन्ध हो जाता है। इसके फलस्वरूप उस चित्तमें अजातरूपसे भगवत-शक्ति नाना प्रकारसे उसपर कार्य करती रहती है। सत्यमें प्रतिष्ठित विश्वासके द्वारा इसी प्रकार धीरे-भीरे पूर्व सत्यका बोध उत्पन्न होता रहता है। भगवान्में विश्वास कर सक्तेपर मनुष्य उनकी आकर्षण-सीमार्ने पद जानेके कारण क्रमशः उनके निकटवर्ती होता जाता है, फिर सांसारिक वासनाएँ उसे बाँध नहीं सकतीं। सत्य-विश्वासके प्रतापसे सैकडों दोष दर हो आते हैं। इसीसे द्यविश्वाससे होनेवाली हानिका अनुमान किया जा सकता है। निश्य और जानन्दमय वस्तुमें विश्वास हए बिना ग्रमरत्व और आनन्दमय सत्तामें स्थित होनेकी भाशा दुराशामात्र है। निस्य बस्तके साथ सम्बन्ध न होनेसे जीबको निरन्तर संसार-चक्रमें घुमना पहता है, भक्रा, इससे अधिक हानि और क्या हो सकती है ? विश्वासका फर्ड श्रमरत्व है और श्रविश्वासका पर सत्य-राज्यकी मिलनता धोर अञ्चकार है।

तथापि यह बात यात रखनी चाहिये कि यह कौंकिक दक्षिका ही समाधान है। दिव्य दक्षिते सुत्यु भी अस्टलकी कापा होनेके कारण असंगकका कहीं हेशमान भी हिस्स् गोयर नहीं होता।

(1)

प्रथकर्ताका सीसरा प्रश्न है कि 'ईमारके अस्तिसार्वे कीन-कीनसे प्रमाण हैं ?' इस प्रश्नका उत्तर देनेके पूर्व यह कह देना आवश्यक जान पडता है कि सांसारिक विचार-इहिसे ईश्वरकी सिक्ति अथवा सरदनमें को कुछ युक्तियाँ दी आयँगी. उनमेंसे कोई-सी भी ऐकान्तिकरूपेण सर्वत्र गृहीत नहीं हो सकती ? उदयनाचार्यने अपनी 'क्रसमाश्रकि' में नैयायिक पत्रको आलम्बन करते हुए ईश्वर-बाधक प्रमाणीं-का संगडनकर ईश्वर-साधक प्रमाणींको सुचाहरूपेण प्रदर्शित किया है। उनके परवर्ती अनेक विद्वानीने उन्हीं-का अनुसरण करते हुए इस विषयकी आक्रोबना की है। उत्परुदेवने 'सिवित्रयी' नासक प्रम्थके 'ईश्वर-सिवि' नासक भंशमें,तथा अभिनव गुसाचार्यने 'ईश्वर-प्रत्यभिक्का-विसर्शिनी' नामक ब्रन्थमें कारमीर-शैव-भागमके प्रतिनिधिरूप होकर ईश्वर-तत्त्वकी आस्त्रोचना की हैं। या<u>स</u>नाचार्च 'सिद्धित्रय' नामक बन्यमें, छोकाचार्य 'तरवत्रय' नामक श्रन्थमें, तथा वेदाम्सदेशिकाचार्य, अनिवासाचार्य प्रश्नुतिने अनेकी स्थलींमें भीवैध्यवसम्प्रदायके पचको लेकर ईश्वरवादकी आछोचना की है। इसप्रकार प्रत्येक सम्प्रवायने अपने-अपने प्रन्थोंमें अपने साम्प्रदायिक दृष्टिकोणसे ईश्वर-तत्त्व-की समाकोचनाके प्रसंगर्मे साथक और बाधक युक्तियोंका तास्विक विचार किया है। पाक्षात्यदेशमें भी खनेकों स्थळीं-में इस विषयकी बारम्यार आक्रोचना हुई है। प्राचीन ईसाई तथा अन्यान्य धर्म-सम्बन्धी ब्रन्थोंमें विशेषकर मध्ययुगीय Schoolmen आदिके दार्शनिक विचारपर्या शास्त्रीय व्याख्यात्मक ग्रन्थोंमें इस आक्रोचनाके मैतिक, यौक्तिक और आर्गामक उपपक्तिके अनुकूछ बहुतेरी वार्ते किली गयी हैं। बर्तमान समयमें भी जो मनीकी पुरुष विज्ञानवेत्ता होते हुए भी ईश्वरके अस्तित्वमें विश्वास रखते है, वे भी युक्तितर्कपूर्वक अपनी-अपनी धारणाके अनुसार इस विषयमें प्रत्थ रच गये हैं।

परन्तु इन सब आलोबनाओं को पड़कर बुब्धि परिमार्जित होनेपर भी किसोको ईश्वरमें तनिक-सा भी विश्वास बहुता है या नहीं, यह सन्देहका विषय है। प्रथम और दिलीय प्रथक उत्तरमें मैंने जो कुछ कहा है उससे स्पष्टतः समझा वा सकता है कि केवक युक्ति-बक्तरी कोई कभी ईश्वरकी सिद्ध नहीं कर सकता। युक्तिके सुमितिहित होबेले उसके हारा ईचरकी सत्ताके सम्बन्धमें एक आजुमानिक ज्ञान होता है, इसमें सन्देह नहीं। किन्तु युक्तिका प्रतिष्ठित होना ही कठिन है। नैवायिक जिस युक्तिहारा ईचरकी सिक्टि करते हैं, मीमांसक कोग उस युक्तिको मुक्तिका आजासमान्न समझते हैं। कार्य देखकर चेतनकर्ताका अनुमान करना अथवा केवल कारणमान्नका अनुमान करना, एक विधाद-श्रक्त विचय है। इसी प्रकार सर्वन्न देखा काता है।

वस्तः प्रयोग-कृषण शक्तिशाली पुरुषके हाथसे अख-विशेष जिसप्रकार कार्यकारो होता है उसी प्रकार सिदि-सम्पन्न शक्तिशाली पुरुष-विशेषद्वारा प्रदर्शित युक्ति ही सार्यक होती है; जिन्होंने स्वयं प्रत्यक ज्ञानकी प्राप्ति की है, तथा को वृसरोंको, प्रयोजन होनेपर, अवस्था-विशेषमें सिन्दाय विषयको प्रस्पक्तपसे दिसका देनेकी क्षमता रक्तते हैं, उनकी दी हुई युक्ति युक्ति होनेपर भी दूसरोंको समझानेक क्लिये अधिक उपयोगी होती है। यदि ऐसा न होता तो बहुत दिन पूर्व ही विचारके हारा ईश्वरका अधवा अध्य किसी अतीन्त्रिय-सत्ताका रहस्य मीमांसिल हो जाता। सुनरां मैं ईश्वरके असिल्वके समर्थनमें को युक्तियाँ उपस्थित कर्सगा, उन सबको आपेषिक ही समझना होता। क्योंकि अवस्था-विशेषमें वे युक्तियाँ प्रयुक्त न हो सक्रंगी तथा श्रष्टुक्त होनेपर भी उनकी सारवक्ता न रहेगी।

'ईरवर' शब्दसे मेरा अभिग्राय 'संसारकी सृष्टि, स्थिति और संदारके कर्ता एवं अनुम्रह और निम्नहके हेतुभूत (कारण-स्त्ररूप) सचिवानन्दमय अनम्तराक्तिसमन्वित सत्ता-विशेष' से हैं। कहनेकी आवश्यकता नहीं कि इस सत्तामें बो शक्तियाँ निद्वित रहती हैं उन शक्तियोंकी साम्यावस्थाको ही ईरवरका 'ब्रह्मभाव' कहते हैं। वैषम्यकारुमें कोई भी शक्ति प्रधान होकर इतर शक्तिको अभिभूतकर प्रकाशित हो उठती हैं, इससे कैवल उसी शक्तिकी किया दिसायी देती है। इसप्रकार प्रथक्-प्रथक् रूपसे सृष्टिमें अनन्त शक्तियों-की क्रिया दृष्टिगोचर होती है। सृष्टिके अन्तमें किसी भी शक्तिकी उपलब्धि नहीं होती, तथा शक्ति और शक्तिमात अभिन्न मानसे एकरस हो प्रकाशित रहते हैं। संसारमें जो कुछ है, अथवा होगा, सब ईरवरसे उद्भत है, ईश्वरमें स्थित है पूर्व हैरवरमें ही विक्रीन होता हैं। इसिक्ष्मे स्वतक जगत है, तबलक कगतक आध्यक्षप--जिसप्रकार कलाहाब तरंगोंका आश्रय होता है उसी प्रकार-ईरवरसत्ताको अनुसन्धानपूर्वक प्रत्यच करना होगा । केवस यही नहीं.

सांसारिक सत्ता मी मूकतः हैंगरीय सत्तासे अभिक्ष है, इसकी भी उपखिश्व करनी होगी। प्रकममें बगत् जिनमें विकीन हो जाता है, तथा उस समय को अविशिष्ट रहता है, उस विद्युद ईश्वरीय सत्ताको भी समझना होगा। जमत्की स्थितिके समय इसके संरचक, नियामक, दर्शक और वहाँतक कि भोतारूपमें भी ईश्वरकी सत्ता अनुसम्धान-वोग्य है। वो कका और विद्यारूपा शक्तियाँ प्रवाहरूपमें प्रवर्तित हो ज्यावहारिक जगत्का कार्य-साधन कर रही हैं, उनकी मूख प्रवृत्ति जहाँसे होती है वही ईश्वर है। इस-प्रकारसे भी सर्वशक्तिक अधिहाताके रूपमें भी ईश्वरके अस्तित्वकी धारणा करनी होगी।

इस परिष्टरयमान जगत्की पर्याक्षोचना करनेसे पता खगता है कि सौकिक प्रत्यचगोचर स्थूब सत्ताके अस्तराखर्म पुक्क शक्तिमयी सुक्ष्म सत्ता वर्तमान रहती है। शक्तिके विना कोई किया नहीं हो सकती। जिस किसी वस्तुमें किया हो, उसके मुखर्में शक्तिको प्रेरणा रहती है, इस बातको मानना डी डोगा । किसी कौशबसे शक्तिका निरोध कर सकनेसे उसके फवास्थरूप किया भी निवृत्त हो जाती है। मनुष्यके शरीरमें दर्शन, अवण प्रभृति कियाएँ अथवा जहज, रामन, उत्सर्ग आदि कियाएँ निरम्सर हो रही हैं। इन सब क्रियाओं के मुख्में एक शक्ति है, इसमें कोई सन्देह नहीं । इसी प्रकार बाह्य-जगदमें वायुका सञ्चलन, मेघका रार्श्वन, विद्युत्की दीक्षि इत्यादि नाना प्रकारकी क्रियाएँ दीख पदती हैं। बन कियाके द्वारा ही शक्तिका अनुमान होता है. तब विभिन्न कियाओं के पार्यक्यसे शक्तिके पार्थक्यको भी स्वीकार करना पढता है। किन्तु जिन स्रोगोंने अव-विज्ञानकी इष्टिसे शक्ति-तत्त्वकी आस्रोचना की है. वे जानते हैं कि एकजातीय शक्तिसे अन्यजातीय इस्क्रिका आविर्मीय होता है। शक्तियाँ केवल परस्पर सम्बन्धित हैं ऐसी बात नहीं है, उनके मुक्तमें एकके सिवा इसरी शक्तिका पता नहीं कगता । एक ही महाशक्ति आधार-भेदसे भिश्व-भित्र शक्तिरूपमें प्रकाशित हो भिन्न-शिष कार्य करती है-

'प्कैव सा महाशकिः तया सर्वमिदं ततम् ।'

चरडोका यह महावचन बीसवीं शतान्त्रीकै विज्ञानको श्री सिर मुकाकर स्वीकार करना पढ़ा है।

किन्तु इस शक्तिका खरूप क्या है ? कहना नहीं होता कि इस सम्बन्धमें विज्ञान अक्तिक कुछ भी समाधान नहीं कर

सका है। शक्तिके अलगढ रूपके विज्ञानके रहिगत होनेमें अभी हेर है। किस्त उसके परिश्वित रूपके सम्बन्धमें वैज्ञानिक जगत्में यथेष्ट गवेषणा हो सुकी है। सिदान्त यह कि शक्ति ही घनीभूत होकर भौतिक सत्ताके रूपमें आविभू त होती है. तब उससे ऐसे अनेकों धर्मीका विकास होता है विनका अस्तित्व विद्याद्य शक्तिकी अवस्थामें खोजनेपर भी महीं भिछता । वस्तुतः भौतिक रूप नियन्त्रित अथवा बद अवस्थामात्र है। क्योंकि शक्तिको यन्त्रहारा बद्ध न कर सक्नेपर उससे स्थल भावका विकास सम्भव नहीं है। दूसरे प्रकारसे इस बन्धनको मुक्त कर देनेपर अर्थात् स्यूख-भावसे स्थळत्वको इटा लेनेपर सत्ता विश्वत राक्तिके रूपमें ही पर्यवसित हो जाती है। अतएव शक्ति और भौतिक सत्ता. अवस्थागत भेद रहनेपर भी वास्तवमें अद्देत है। शक्तिकी इस निवन्त्रित अवस्थाको सृष्टिमें इस निरम्तर सर्वत्र देख रहे हैं। विद्युद्ध शक्तिके स्वरूपको साधारणतः कोई प्रत्यच नहीं देख सकता, तथा कोई शक्तिशाली पुरुष यदि उसे दिख्यका भी दे तो साधारण जीव उसके तेजको सहन नहीं कर सकता । सांसारिक क्रिया, परियाम, विपाक प्रमृति व्यापारींसे साधारण मनुष्य केवल शक्तिका अनुमान कर सकते हैं। इससे अधिक अवसर होनेका अधिकार साधारण मनुष्योंको तो है ही नहीं, जद-विज्ञान-वादी वैज्ञानिकोंको भी नहीं होता । जो छोग विचारशीक एवं कर्मी हैं, अर्थात् जो लोग केवल प्रवाहके साथ न बहकर अपने विवेक और विचारके आश्रयसे दरयमान बस्तुके सुरम तत्त्वको द्वँद निकालनेके लिये उद्यमशील है, उन्हें यह स्वीकार करना ही होगा कि इस स्थूल सांसारिक अवस्थाके अन्तराख्में एक विराद शक्तिमय अवस्था है। आस्तिक और नास्तिक, ईश्वरके विश्वासी और अविश्वासी समीको यह स्वीकार करना होगा, किन्तु प्रश्न यह है कि इस शक्तिका श्वरूप क्या है ? यह शक्ति चैतन्य है या जर, इसका विवेचन करनेके पहले यह देखना होगा कि इसके साथ मानवीय इच्छा-शक्तिका कोई सम्बन्ध है या नहीं। क्योंकि, इच्छाको सध्यम्सिस न रख सकनेसे एक और ज्ञान और दूसरी ओर क्रियाका पाइस्परिक सम्बन्ध स्थापित नहीं किया जा सकता। क्रियासे केवड शक्तिका भनुमान किया जा सकता है। किन्तु वह शक्ति यदि इष्डारूपा न हो तो उससे ज्ञानका असित्व सिद नहीं हो सकता। वैसे डी ज्ञानसे इच्छाका विकास किस





प्रकार होता है, इसे न बाननेसे,तथा हष्काकी शक्ति रूपमें उपक्रिय न होनेसे उससे क्रियाकी उत्पत्ति होना युक्ति-द्वारा नहीं समझाया जा सकता । जिस विराद् महाशक्तिके चुन्नतम अंशके प्रभावसे विशाक काल्की अनन्त प्रकारकी क्रियाएँ निष्पश्च होती हैं उसके साथ इच्छा-शक्तिका क्या सम्बन्ध है, यही सर्वप्रथम विचारणीय है।

साधारण इष्टिसे सांसारिक क्रियाककापको इच्छाकृत एवं अनिच्छाकृत, इस दो आगों में विभक्त किया जा सकता है। इच्छासे जो कार्य निष्पन्न होता है वह इच्छाकृत कार्य, तथा उससे मिन्न सभी कार्य चनिच्छाकृत एवं स्वाभाविक होते हैं। मनुष्यके देहमें जो बान्त्रिक क्रियाएँ होती हैं, उनमेंसे अधिकांश ही इच्छापूर्वक नहीं होतीं।

किन्तु इस बातको बहुत जोग जानते हैं कि ये सारी अनैष्णिक क्रियाएँ भी विशेष चेष्टा और कौशकके द्वारा दीर्घकालमें इच्लाके सभीन हो सकती हैं। अतपुव दैहिक क्रियाओं मेंसे जो साधारणतः इच्छाधीन नहीं होती, वह भी कालकमसे इच्छाचीन हो सकती हैं। इससे स्पष्ट ही समझा जा सकता है कि मनुष्यकी इच्छा-शक्ति यदि उस प्रकारसे परिचाकित एवं परिशोधित हो तो उससे देहकी समस्त क्रियाओंको नियन्त्रित किया का सकता है। जब इच्छादारा किसी भी कार्यकी प्रवृत्ति, निवृत्ति अयवा परिवर्तन सम्भव है तो फिर यह स्वीकार किये बिना नहीं चक सकता कि इच्छा ही किया अथवा कार्यका मुक है। अवस्य ही यह वैद्विक क्रियाके विषयमें कहा गया है। किन्त यदि बाह्य क्रियाका भी इसप्रकार व्यक्ति-विशेषकी इच्छाद्वारा नियन्त्रित किया जाना सम्भव हो. तो बाह्य क्रियाके मुखर्मे भी इच्छा-शक्ति है, इसमें सन्देह नहीं रह जाता । इस इच्छा-शक्तिकी मात्रा सर्वत्र समान महीं है। इसिक्ष्ये इससे जितनी बाह्य क्रियाएँ निष्पन्न होती हैं, वे भी सब क्षेत्रींसे एक-सी नहीं होतीं। अर्थात् यह स्वीकार नहीं किया जा सकता कि इच्छा-शक्ति-की तीवता सर्वत्र एक-सी डी डोती है। अतएव जिस शक्तिसे बाद्याजगत एवं सम्तर्जगत्में सब प्रकारकी क्रियाएँ निष्पन्न होती हैं वह इच्हास्वरूप ही है, यही हमारा व्यतिपाद्य सिद्धान्त है । जिन जद-शक्तियोंसे इस परिचित हैं बस्तुत: वे सभी केवछ इच्छा-सतिकी विभिन्न शबस्थाएँ है। ऐसा न होता तो उन शक्तियोंके विपरीत इच्छा-शक्ति कार्यं न कर सकती । मञ्चाकर्णमाक्ति, वैद्यतिक शक्ति,

बाजविक बाकर्षण और विकर्षणशक्ति—ये समस्त शक्तियाँ विश्वक और संयत इच्छाके हारा भधीन हो सकती हैं। कहनेकी सावरसकता नहीं, कि आविर्मत हच्छाकी मात्राकी अपेचा जिन शक्तियोंकी सात्रा कर होती है. वे बच्छाके हारा अभिभृत होती हैं। एवं जिनकी साम्रा अधिक होती है वे प्रवक्त होनेके कारण इच्हाको अभिभूत कर रखती है। प्राक्तन-इच्छा ही वर्तमानकारुमें जह-शक्तिके रूपमें प्रकटित होती है। वर्तमान इच्हा प्रातःन-इच्हाके विरोधी होनेके कारण जब प्रवक होती है तो प्राक्तम-इच्छा स्वयमेव अभिभूत हो वाती है। जह-शक्तिका ही दसरा नाम **घटट है, एवं इच्छा-शक्तिका दूसरा नाम पुरुवार्य है।** वस्तुतः इन दोनों शक्तियों में कोई भेट नहीं। बोध-क्षेत्रमें शक्तिका प्रकाश होनेसे यही इच्छा अथवा प्रत्यार्थके रूपमें अभिन्यक्त होती है । दसरी और अवोध-भूमिमें अर्थात बोध-राज्यके तकदेशसे यदि शक्तिका विकास श्रोता है तो उसीको भरट या जब्-शक्ति समझना चाडिये । बस्ततः दोनों शक्तियाँ एक डी हैं।

जब हमारे परिचित ज्ञानका आलोक कमनाः अधिकतर विद्युद्ध होकर निर्माण प्रकाशके रूपमें परिणत होता है तब जान पढ़ता है कि बोधराज्यके तल-देशमें भी बोध रहता है अर्थात् तब ज्ञानके विस्तारकी सीमा अनन्त हो जानेके कारण अज्ञानकी सत्ता कहीं हूँ दे नहीं मिलती। तब जान पढ़ता है कि सभी शक्तियाँ गुद्ध बोधमय क्षेत्रसे उठती हैं। अतप्त अभिन्यक्त शक्तिमात्र ही हच्छास्वरूपा है। यही विराद् महाशक्ति, जिसे हच्छा-शक्ति या ऐसरिक शक्तिके रूपसे वर्णन किया गया है, आगम-शाक्रोंमें जगदम्बा अथवा जगदमस्तिके नामसे वर्णत हुई हैं। शिवस्त्रकार कहते हैं—

#### 'इच्छाशाकिरुमा कुमारी।'

संसारका मूलकारण अमीतक वैज्ञानिकोंके दृष्टिपथमें यथार्थरूपसे नहीं आया है। आया द्वाता तो इस कारण-रूपा शक्तिकों वे इच्छाके रूपमें पहचान सकते, एवं अपनी इच्छाके साथ उसका घनिष्ठ सम्बन्ध आविष्कार कर विम्मयधाम अथवा बोधराज्यमें जानेका यथार्थ मार्ग प्राप्त करते । शक्तिको इच्छास्वरूपा न जाननेके कारण वे खगर्-कार्थके मूलमें चैतन्यकी सक्ताका आविष्कार नहीं कर पाते हैं। शक्ति इच्छामयी है या नहीं, इसके जाननेका एकमान्न उक्कृय यही है कि जिले इम् इच्छा कहते

हैं, उसे विद्युद्ध और संयत करके उसके द्वारा सांसारिक सितंके उपर प्रभाव विसार किया जा सकता है या नहीं, इसकी परीचा करना। इच्छाके स्कुरखसे यदि बाद्ध शक्ति किया ते होती है अथवा निरुद्ध शक्ति उद्विक्त होती है तो इससे सिद्ध होता है कि एक ओर जैसे बाद्ध शक्ति इच्छा- अयी है जैसे ही क्सरी ओर इच्छा भी शक्तिकप है। इच्छाके द्वारा अन्ततः आंतिकस्पमें को बाद्ध शक्तिक उपर किया की जाती है वह वर्तमानकाछके वैद्धानिकांको अज्ञात नहीं है। को योगी अथवा उच्च कोटिके साधक हैं वे तो इच्छामात्रसे ही किसी भी शक्तिका चाहे जिसप्रकार उपयोग करनेमें समर्थ हैं, जगत्में इसके अनेकों दशन्त मिलते हैं।

पूर्वोक्त भालोचनासे समक्तमें भागवा होगा कि इच्छा चौर शक्ति मूछतः अभिन्न पदार्थ हैं, एवं इनके मूछमें चैतन्यमय प्रकाश नित्यसिद्ध सत्ता अथवा पराशक्तिके रूपमें जागत है। जिस चैतन्यरूपा अस्तवह सत्तासे वात-विचुन्ध समुद्रके वद्यःस्थलपर तरंगींके उद्गमकी भाँति स्वभावकी प्रेरवासे इच्छामयी चाक्तिका बाविर्माव होता है तथा प्रच्याके हारा क्रमसृष्टिके नियमानुसार कियाका विकास होता है वही 'ईश्वर' परवाच्य वस्तु है । इच्छारूपा शकि कभी उसमें अन्तर्जीन होकर वर्तमान रहती है और कभी उन्मेचको प्राप्त डोकर बाह्य गति सम्पादन करते हुए प्रपञ्च-सृष्टिकी सूचना करती है। जह-अगत्से चिन्मय ईयर-सत्ताको प्राप्त होनेके लिये मध्यवर्ती शक्ति अथवा इच्ह्राभूमिसे होकर ही जाना होगा । विज्ञान-जगत्में जब इस शक्तिका स्थरूप कुछ यथार्थरूपमें प्रकाशित होगा तब उससे मौिक चित्-सत्ताके सम्बन्धमें उन्हें (वैज्ञानिकींकी) धनुमान करनेका भवसर मिलेगा । अप्रतिइत इच्छा अथवा शक्तिका चैतन्यमय ईश्वर आधार ही है।

स्वा इष्टिसे जात्के कार्य-कारया-प्रवाहकी पर्याक्षेत्रका करनेपर ज्ञात हो जाता है कि विना कारणके कोई कार्य उत्पन्न नहीं होता । केश्ल यही बात नहीं, बल्कि कार्य और कारवाकी मात्राका समान होना भी जवस्यस्मावी है। किसी भी प्रकारके कार्यका तत्त्व समम्भते समय इस नीतिको सारवा रचना ज्ञावस्यक है। प्राच्य दार्शनिकोंने इसी नीतिका अवक्ष्यमकर कर्मवादकी स्थापना की है। कर्मवादका तात्पर्य स्थूकरूपेय यही है कि कर्मकी प्रकृति और मात्राके अनुसार तजनित फलका आविर्भाव होता है। असपव कर्मद्वारा जिसमकार फब्रका अनुसान किया आता है, उसी प्रकार फलके द्वारा भी कर्मका अनुसान किया जा सकता है। प्राय-जगद्में सुल-दुःलकी विचित्र जीखाको देख उसके कारणका अन्वेषण करनेपर कर्मकी इस विशेपताको स्थीकार करना आवश्यक हो जाता है। सुख-दु:खरूप फक्ष जिस असाधारण कारणसे उत्पन्न होता है उसे ही कर्म अथवा अदद्ट-संस्कार कहते हैं। इससे कोई यह न समसे कि बाह्य-जगत्की कोई सत्ता सुख-दु:खका कारण नहीं है। यथार्थ चात तो यह है कि प्रत्येक कार्य अनेकों कारणोंसे उत्पन्न होता है। उनमेंसे अधिकांश ही साधारण कारण होते हैं और कुछ असाधारण होते हैं। साधारण कारणोंके समृह समभावसे उपस्थित रहनेपर भी असाधारण कारणके बिना निर्दिष्ट कार्य सम्पन्न नहीं होता, क्योंकि यही इस कार्यका मुक्य कारण है। यह सच है कि सुख-द:खके अनेकों स्नौकिक कारण होते हैं. किन्तु उनसे सुख-दुःख उत्पन्न नहीं हो सकते । इसके बिये किसी असाधारण कारणकी सहकारिता आवश्यक है। इसीको दार्शनिक खोग कर्म नामसे निर्देश करते हैं। जो सुल-दु:स भोगता है, सुल-दु:सके असाधारण कारग अथवा कर्मका उसीमें रहना युक्तिसंगत है। नहीं तो कार्य और कारणका वैयधिकरण्य-दोष आ पहेगा। एक आदमी कर्म करे और दूसरा उसका फल भोग करे, यह कार्य-कारण-श्रञ्जलासे नियम्त्रित भौतिक जगत्में सम्भव नहीं हो सकता। जो अग्निमें हाथ डालता है, उसीका हाथ जलता है, दसरेका नहीं । इसी प्रकार जो कर्ता होकर सव-असव कर्मका अनुष्ठान करता है उसीको भोका बनकर अपने सुस्त-दुःखरूप फछका अनुभव करना होता है. इसरेको नहीं । इसीलिये भोगकी सामग्रीके उपस्थित रइनेपर भी भोग-साधक कर्मके सभावमें बहलेंकि भाग्यमें इच्छातुरूप भोग-सम्पत्ति प्राप्त नहीं होती । फिर बहुआ देखा बाता है कि बिना चेटाके, बिना प्रयासके, यहाँतक कि इच्छा और ज्ञानके अभावमें भी, बहुतोंको आशातीत मोम्य वस्तुकी प्राप्ति हो जाती है। बीजके बोये विना जैसे कृष नहीं उगता, उसी प्रकार पूर्वकर्म म होनेसे मुल-दु:लकी उत्पत्ति महीं होती । यह तो अनस्त कोटि ब्रह्मावड असंक्य प्रकारके बीवॉको वचःस्थरूपर घारण करके काछ-कोतमें बहुते चले जा रहे हैं, तथा उनके सामने अनेक प्रकारके सुख-दुःख उपस्थित करते हैं, इनके पीड़े एक विभाक्ष कर्म-शक्ति अनन्त प्रकारकी विचिन्नताको साथ क्रिये वर्तमान है।

कर्मसे ही फरू होता है यह ठीक है, किन्तु अचेतन कर्म केवल जब-शक्ति है, वह किसी सर्वज्ञ. सर्वदर्शी. चैतन्य-सत्ताके साश्चिभ्य और प्रेरणाके विना कभी परि-चाछित नहीं हो सकती। छौकिक जगतमें भी जब-शक्ति-का स्वातम्भ्य कहीं उपस्था नहीं होता। पीसे कर्त्ता न हो तो करण या यन्त्र स्वयमेव किसी कार्यमें प्रवृत्त या निवत्त नहीं हो सकते । खद-शक्ति केवल करण या यम्त्र-मात्र है, इसे सभी जानते हैं। यह सत्य है कि अग्निमें दाहिका शक्ति होती है और यह भी सत्य है कि वह स्वधर्म-से ही वाहा वस्तुको दग्ध करती है, किन्तु किसी निर्विष्ट वस्तको वन्ध करनेमें अग्निके प्रयोगके किये एक चेतन पुरुषकी आवश्यकता होती है। अग्नि अपने आप स्वतः प्रेरित होकर किसी निर्दिष्ट वस्तको नहीं जला सकती। कर्म-शक्ति भी इसप्रकार अधिके समान जब-शक्ति है, इसीसे स्वाभाविक नियमानुसार सुख-द:ख उत्पन्न होता है। अवश्य ही, जिस आधारपर कर्म सिद्धत होते हैं; सुख-दु:खके भोग भी उसी आधारसे होते हैं, इसके बताने-की आवश्यकता नहीं। किन्तु स्वभावके नियमानुसार फल-के उत्पन्न होनेपर भी उसका भोग्यरूपमें आविर्भाव डोना किसी प्रवलतर शक्तिद्वारा नियमित होता है। अर्थात कर्मसे ही फल होनेपर भी उसकी व्यवहार-क्षेत्रमें कानेके किये किसी इच्छाशक्तिसम्पन्न प्रवक्त सत्ताकी प्रेरणा आवश्यक है । जगत्के अन्तर्यांमीक्ष्यमें जिन स्यापक आत्मा अथवा चैतन्य इच्छा-शक्तिका एकमात्र अधिद्वान है उनके सङ्कल्पसे ही जीव कर्मानुसार फल प्राप्त करता है। वड़ी कर्मके साची और भोगके साची हैं, एवं उन्हींके ईक्षणके वश कर्म भोगरूपमें परिणत हो भोक्ताके निकट उपस्थित होता है। इसीकिये उनको भोक्ताका कर्म-फठ-दाता कहा जाता है। कर्मशक्तिके पीछे जो उसको प्रेरित करनेवाकी यह चैतन्यसत्ता कार्य करती है, यही ईश्वर हैं।

जीव को कर्म करता है उसके मूळमें भी ईरवर-सत्ता है। एवं वह जो फळमोग करता है उसके भी मूळमें वही ईश्वर-सत्ता है। मूळमें इस विद्युद्ध चैतम्बमावके न रहनेसे एक और वहाँ कर्म सम्भव नहीं होता, दूसरी और उसी प्रकार फळ भी नहीं हो सकता। इस सत्ताकी प्रेरणा किसप्रकारकी है, इसे दशन्तहारा दिखाया जाता है। जिसप्रकार सूर्यके आछोकमें आँखवाछा पुरुष नानाप्रकारके रंगोंको देखता है, इस देखनेके मूकमें कारणक्रपमें दश्य वस्तुओंका वैचिन्य रहता है, एवं द्रष्टाकी दक्शक्ति भी रहती है। परन्तु इनके होनेपर भी इसप्रकार विचित्र रंग न दील पहते, यदि दश्य वस्तु उज्ज्वछ प्राष्ठोकसे आछोकित न होती। इसी प्रकार बीव को कर्म करते हैं उनका फक्ष भी वे ही भोगते हैं, तथापि ईश्वरकी चैतन्य सत्तामें प्रतिष्ठित न होनेसे कर्म और भोग दोनों ही असम्भव होते। जो ईश्वरको न मानकर केवछ कर्मसे ही फक्की उत्पत्ति मानते हैं, उनके किये भोगमें वैचिन्य-को सिद्ध करना अत्यन्त कठिन है।

जगत्में अरुक्षम्य कार्य-कारण-भाव अथवा नियतिको देखकर उसके अधिष्ठाताके रूपमें जिस सत्ताको खीकार करना अनिवार्य होता है, वही ईश्वर हैं। जिन्होंने जगतुके तत्त्वका जितना ही सुध्मभावसे विश्लेषण किया है वे उतना ही स्पष्टरूपसे समग्र सके हैं कि जगतके प्रत्येक विभागमें निषम वर्तमान रहता है। यह नियम अत्यन्त जटिल और दर्बोध है । तथापि एक विभागके नियमके साथ वसरे विभागके नियमोंका ऐसा घनिष्ठ सम्बन्ध रहता है, किससे जान पहला है कि मुख्में एक ही नियम चेत्रभेदसे शिल-भिन्न नियमोंके रूपमें परिणत हो गया है । समस्त जगतमें तथा ज्ञान-राज्यमें इस नियमगत ऐक्यका आविष्कार डी विज्ञानकी चरम कीर्ति है। विशास और वैचिञ्चपूर्ण भिष-भिष ज्ञानराज्यमें एक ही मूछ नियमकी सत्ता एवं प्रभावको देखकर प्रत्येक विचारशील व्यक्तिकी धारणा होती है कि अनन्त प्रकारके सांसारिक वैचित्र्यके पीछे एक अखबर सत्ता विद्यमान है। उसी सत्तासे जब नियमोंका उज्य होता है तब यह स्वीकार करना ही पहला है कि बह चेतन है, तथा वही बगतकी एकमात्र नियामक है। अतएव जो नियमवादी हैं, उन्हें भी नामान्तरसे ईश्वरकी सत्ताको माननेके लिये बाध्य होना पहता है। हाँ, तर्क-स्थाकर्मे यह कहा जा सकता है कि नियमके साथ नियामकका होना आवरयक है, ऐसी कोई बात नहीं । क्योंकि यदि नियमको अनादिरूपसे स्वीकार करें तथा वह यदि सचमुच ही असम्बन्धरूपमें प्रमाणित हो जाय तो नियमके कर्ता या प्रवर्तियताके कपमें निवासकके माननेकी आवश्यकता नहीं रहती। यह शक्ता निराधार भी नहीं है। यथार्थ

बात यह है कि जिसे अमादि और चपरिवर्तनीय सममा बाता है, वास्तवमें नियम वैसा नहीं है। साधारण ज्ञानसे नियमका आदि अयवा स्पतिक्रम चाहे अनुभवमें न आवे. किन्त ज्ञानकी निर्मलताके साथ-साथ क्रमशः समभर्मे आने छगता है कि नियमका आदि है तथा उसका रूपान्तर भी सम्भव है। कहनेकी आवश्यकता नहीं कि इस अवस्थामें नियमका नियमत्व डी खरिडत हो जाता है। को इसकी उपलब्धि कर सकते हैं उनकी समझमें आ सकता है कि बद्ध जीवके लिये जो नियम है, वह अधिकारी पुरुषके लिये स्वाधीन इच्छाकी स्फ्रतिमात्र है। जिस अधिकारी पुरुपकी इच्छा सांसारिक नियमके रूपमें आत्मप्रकाश करती है वही सगतका ईश्वर है। जब-विज्ञान केवल नियमकी सत्ताको ही उपकव्य कर सकता है, किन्तु जिनकी इच्छा इस नियमके रूपमें प्रकाशित होती है, उनका पता उसे नहीं रहता । नियमको अनादिरूपमें स्वीकार न करनेका कारण यही है कि इच्छाविशेषके प्रभावसे नियमका आदि और अन्त-दोनें स्थलविशेषमें उपलब्ध हो सकते हैं। अनादि एवं अखरहनीय भावके उत्तर इच्छाशक्ति प्रथवा अन्य कोई शक्ति कार्य नहीं कर सकती। हाँ, लौकिक दृष्टिसे नियमका अनादित्व अथवा अलंघनीयत्व दोनों म्बीकार किये जा सकते हैं।

जो जोग जिज्ञासुभावसे जगत्के इतिहासका अनु-सन्धान करते हैं वे जानते हैं कि सांसारिक एष्टिये ज्ञानशक्ति अथवा क्रियाशक्ति किसीके भी क्रमिक उरकर्पकी श्रवधि दृष्टिगत नहीं होती । शक्ति वस्तुतः अन्यक्त होनेपर भी आधारविशेषके अवलम्बनसे अभिन्यक्त होती है तथा निर्दिष्ट कार्य करती है। आधार सर्वत्र एक प्रकारका नहीं होता. अतः शक्तिका विकास भी सर्वत्र समानरूपसे नहीं हो सकता। जो आधार जितना निर्मल होता है. जिसकी धारणाशक्ति जिसनी अधिक होती है, उसमें उसी डिसाबसे शक्तिका विकास होता है। अवस्य डी डम किसी निर्दिष्ट शक्तिके सम्बन्धमें यह बात नहीं कहते। ज्ञान और किया, दोनों क्षेत्रोंमें एक ही नियम है, किन्तु दोनोंके आधारमें विशेषता होती है, यही इनमें भेद है। अब्यक्त ज्ञान-शक्ति जैसे झनन्स है, वैसे ही अब्यक्त किया-शक्ति भी अनन्त है। जिसकी अभिष्यक्ति नहीं, उसका प्रतिबन्धक भी नहीं होता और उससे कोई कार्य भी निष्पन्न नहीं होता । श्रतपुव किया-सम्पादनमें समर्थ

स्राभ्यक ज्ञान अथवा क्रिया-शक्तिका उरकर्ष साधारके उरकर्षके उपर ही निर्भर करता है। स्राधार यदि मिल में अग्रे आवरयासे साच्छ्रम हो तो शक्तिका विकास भी स्रच्छी तरह नहीं हो सकेगा। सावरयाके दूर होनेपर शक्तिकी अभिव्यक्तिमें विम्न हट जाते हैं। अतः आवरयासून्य स्रोर बाह्य सत्ताके सम्बन्धसे सून्य विश्व उपादानमें जो ज्ञानशक्ति स्रोर क्रिया-शक्तिका प्रकाश होता है, वह अपरिच्छिन अप्रतिहत और अनन्त होता है। वस्तुतः यह ईश्वरका ही नामान्तर है। जीवमान्नके भीतर ज्ञान स्रोर क्रिया कुन्न-नुद्ध अवश्य ही प्रकाशित रहती है, ऐसा न होता तो स्रेतन जीव जहसे प्रथक् नहीं हो सकता। यही ज्ञान-क्रिया क्रमशः बदते-यदते साधारविशेषमें प्रयंक्ष्यसे प्रकाशित हो। उठती है। शास्त्रमें सुद्ध साधारमें अभिव्यक्त इस पूर्व ज्ञान-क्रिया अथवा चैतन्यका ही ईश्वरनामसे वर्षान किया गया है।

अलौकिक पर प्राकृतिक घटनाचौंका अनुसन्धान-पूर्वक संब्रह करके जो तस्व निर्णय करनेका प्रयास करते हैं, उन्हें मालूम है कि बहुधा सुदूर ऋतीत कालकी भयवा देशान्तरमें हुई घटना और दृश्यके समान कभी-कभी भनागत घटना तथा दरय किसी-किसीको प्रत्यक्ष हो जाते हैं। इसप्रकारकी घटनाएँ विरखी नहीं होतीं। इस प्रसंग-में ऐसी घटनाश्चोंका उल्लेख करनेकी भावश्यकता नहीं है. परन्तु सचमुच ऐसी बार्ते होती हैं, इसका समर्थन श्रनेकीं प्रकारमे किया गया है। इसके तस्वकी बालोचना करनेमें हृद्य विह्नुल हो उठता है। जो दृश्य अवतक सृष्टिके राज्यमें आविर्भ्त नहीं हुए, जो घटना अभीतक कहीं नहीं घटी, यदि इसप्रकारके दृश्य अथवा घटनाएँ -- जो सांसारिक दृष्टिसे बहुत समय पीछे श्राविर्भत होनेवाली हैं- श्रभी स्पष्टरूपसे तथा यथार्थरूपसे प्रान्यक्ष हो जायेँ तो कोई भी विचारशील व्यक्तिइनके तत्त्वकी सीमांसा नहीं कर सकेगा. भीर मोहित हो जायगा । यथार्थतः जिसकी सन्ता ही नहीं ह--ध्यावहारिक भावने ही नहीं, बल्कि प्रतिभासक्रपमें भी जो नहीं है, वह वर्तमान ज्ञानमें किसप्रकार था सकता है, यह जानना अत्यन्त कठिम है। अतीत ज्ञानके सम्बन्धमें व्यक्तिगत भावसे यह बात इतनी जटिक नहीं है; क्योंकि चित्तमें चनुभूत ज्ञान और क्रियाके संस्कारको स्वीकार करने तथा निमित्त-कारणकी सहकारितासे उसके उद्दोधनको मान सेनेपर चतीलका साक्षारकार तो बहुत

कक बोजगम्य हो सकता है। अवश्य ही विश्वव्यावक-क्यमें अतीतका ज्ञान व्यापक आधार—विसमें समस संस्कार मिहित 🖁 — के स्वीकार किये विमा उत्पन्न नहीं डी सकता। इससे एक विराट एवं आपेकिक नित्यता-विशिष्ट आधारके असित्यको स्वीकार करना अनिवार्य हो वाता है। को जीवारमाके 'एकत्ववाद' के सिद्धान्तको भानते हैं. उनकी हथ्टिसे यही वह म्यापक जीव है। सब देशों के और सब युगों के नाना जीव इसी के विभिन्न गंश-मात्र हैं, किन्तु अतीत ज्ञानके हारा समष्टि जीवका असित्व सिद्ध होनेपर भी ईश्वरका असित्व सिद्ध नहीं होता । भविष्यत-दश्य अथवा घटना-विषयक प्रत्यक्तसे हेसरका अस्तित्व स्वभावतः प्रमाणित होता है। क्योंकि कारुके प्रभावसे जो सत्ता अभी उदित नहीं हुई है, उसका दर्शन अतीत दर्शनके समान संस्कारके उद्योधनद्वारा नहीं हो सकता। संस्कार चित्र अथवा किंग-शरीरक प आधारमें वर्तमान रहता है तथा उद्योषक कारसोंके सक्किशानसे आग्रत होकर स्मृतिकापमें परिवात होता है। अवस्य ही आविभावकी विश्वतासे आभास-ज्ञान स्पष्टता-को प्राप्त होता है--इतना ही नहीं, सृष्टि अपरोच-अनुभूति-रूपमें भी दिल्लाची दे सकती है। किन्तु अगागत प्रत्यक्तमें चित्त अथवा किंग-शरीरकी कोई भी उपयोगिता नहीं है। असल बात यह है कि नित्य कारवा-भूमिसे आंशिक भावमें स्रोत निकस्ता है और वह कार्यस्पर्मे परिशत हो जाता है। अनागतले वर्तमानकी ओर जो शक्तिका प्रवाह है यही कारणकी कार्यावस्थाके प्रति उन्मुखता है। भाव भ्रथवा किया जब अनागत-अवस्थामें रहती हैं, तब वह कारगढ़े हो अन्तर्गत हैं। अत्यव चित्त अथवा लिंग-शरीर-का अन्वेषण करनेसे कारग्रस्य भावका पता छगनेकी कोई सम्भावना ही नहीं है। वह अभी न तो काल-स्रोतमें पड़ा है और न दर्ममान अवस्थामें ही उपनीत हुआ है. इसलिये वस्तुतः उसका कोई संस्कार भी नहीं है, इसी कारण चित्त-चेत्रमें उसका कोई प्रतिविम्ब नहीं पहता। जतप्य जनागत-दर्शनमें चित्त जयवा संस्कार किसीकी जरा-सी भी अपेचा नहीं होती। अब प्रश्न यह होता है कि तब अनागत-दर्शन किसप्रकार सम्भव हो सकता है। महर्षि पत्रअक्षि इसके उत्तरमें कहते हैं कि अनागत भी क्लुतः वर्तमानसे भिन्न नहीं है। इसारे किये जो अनागत है, म्यापक ज्ञानविशिष्ट पुरुषके जिये वह अभागत न हो-

कर वर्तमान ही हो सकता है। इस युक्तिके प्रमुसार समझा का सकता है कि जहाँ ज्ञान स्थापकतम है अर्थात जिस शानमें किसी प्रकारका आवर्ण नहीं है, वहाँ कोई भी पदार्थ या घटना चनागत नहीं रह सकती। वस्ततः को इसारे सामने अनागत है वही वहाँ वर्तमान है. यही बात अतीतके विषयमें हैं। जिस मुसिमें अतीत और अनागत निस्य वर्तमानरूपमें प्रकाशित होते हैं वही पूर्व ज्ञान-भूमि है। वहाँ काळका भेद नहीं है, घटनाकी प्रथकता नहीं है, भावकी विशिष्टता नहीं है और क्रियाका तारतम्य नहीं है, यही कारण-जगत् है। इसका जो अधिहाता है वही हेमर हैं। अतएव किसी अचिन्त्य कारणसे चया-मात्रके किये ईरवरीय सत्ताके साथ जीव-सत्ताकी अभिवता सिद्ध होनेपर कोवको उपर्युक्त भविष्य-दर्शन होना कुछ भी आश्चर्यकी चात नहीं है। क्योंकि जीव-भूमिमें जो भविष्यत है, इसप्रकारकी युक्त बावस्थामें ईश्वरीय-भूमिसे बड़ी वर्तमान-रूपमें प्रकाशित होता है। इसमे सिद्ध है कि ज्ञानके पहले एक निर्मल अवस्था होती है जहाँ उपर्युक्त भविष्यत भी निस्य वर्तमानरूपमें सदा प्रकाशमान रहता है। इसप्रकारकी एक नित्य वर्तमान अवस्था न रहती तो व्यक्तिविशेषके क्षिये कभी भी भविष्यत-दर्शन सम्भव नहीं हो सकता । अतएव प्रामाणिक भविष्यत्-दर्शनद्वारा ईश्वरीय-सत्ताका युक्ति-पूर्वक अनुमान किया जा सकता है। ईश्वरका अस्तित्व माननेके लिये यह एक अभाग्त प्रमाण है।

किसी कार्यकी उत्पत्तिमें प्रधानतथा उपादान और निमित्त यही तो प्रकारके सामध्ये तेले जाते हैं। जगत- क्ष्मी कार्यका विश्लेषण करते समय ठीक इसी प्रकार तो कार्योंको खोकार करना आवश्यक होता है। जिस उपादान- से जगत् निमित हुआ है उसे परमाछ, त्रिगुख, माणा या कका किसी भी नामसे पुकारा जाय, उसे जब ही मानना होगा, किन्तु चेतनके सक्षिधान बिना केवल जब उपादान अपने-आप कार्यक्यमें परियात नहीं हो सकता। यह चेतन सत्ता ही जगत्-सृष्टिका निमित्त-कारण है—हसी के प्रभावसे जगत्का म्ल उपादान विद्योसको प्राप्त होकर विभिन्न कार्यो के रूपमें परियात होता है। इस प्रक्षित जगत्का न्वापक निमित्त-कारण हो ईश्वर है। जो लोग निमित्तके बिना ही उपादानके विभोग एवं परियामको स्थीकार करते हैं वे विपर्यस्त स्थाववादी हैं, क्योंकि अनुसन्धान किये विवा ही स्थावकी गरा हो गरा होने विवा ही स्थावकी गरा होता हो विवार-साधाकी नीतिके विवाह है।

अतप्य स्षिप्रवाहमें निमित्तस्यसे ई्यरका अस्तित्व प्रमाय-सिद्ध है। अवस्य हो दृष्टिके और भी उत्कर्ष होनेपर यह समस-में आता है कि निमित्त और उपादानमें वस्तुगत कोई पार्चक्य नहीं है। तब यह भी समझा जाता है कि एक ही चैतन्य-सत्ता अपनी इच्छासे नाना रूप भारयकर विचिन्न जगत्के रूपमें प्रकाशित होती है।

जगत्की और देखनेसे सर्वत्र एवं प्रतिक्य एक घोर परिवर्तन होता हुआ दिखखायी देता है, यह सर्ववादि-सम्मत है। अपरिवर्तनीय द्रष्टाके सामने परिवर्तनकी सार्थकता है। जगद्वयापी इस शारवत परियामका कोई नित्य-द्रष्टा अवश्य है। न होनेसे परिवर्तनका कोई अर्थ ही न रहता। विद्युद्ध स्थापक द्रष्टा जो समग्र जगत्के अखिल अभिनयों-को निर्विकाररूपेय प्रत्यक्ष कर रहा है, वही चिन्मय ईश्वर है। कहना नहीं होगा कि इस रूपमें श्क्राक्त ही अभिष्यक्त है एवं अन्यान्य शक्तियाँ विकीन अवस्थामें स्थित हैं।

(8)

इंश्वरके अस्तित्वके सम्बन्धमें विचारशील साधारण न्यक्तिके बोधगम्य होने योग्य ऊपर जो कुछ बातें कही गयी हैं वे सभी युक्तिमात्र हैं, इसप्रकारकी बहुतेरी युक्तियाँ शास्त्रमें दिखलायी गयी हैं एवं प्रतीस्य ईश्वर-विश्वासी पण्डितोंने भी अपने-अपने ग्रन्थमें दिखळायी हैं, वस्तुतः प्रयोजन होनेपर और भी बहुतेरी युक्तियाँ दिखलायी जा सकती हैं। किन्तु इन युक्तियोंके द्वारा कोई कमी ईश्वरमें विश्वास करेगा, इसकी बहुत ही कम आशा है। शास्त्र-बाक्य अथवा अनुभृतिसम्पद्म महापुरुषके वाक्यसे ईश्वर-को समाके विषयमें उपदेश सुनकर निर्मत और ग्रन्त:-प्रवेशोन्युख हृद्यमें जो अस्फुट श्रद्धाका उदय होता है, विचारके द्वारा उसका समर्थन करना हो युक्तिका उद्देश्य है किन्तु को आगम-प्रमाणकी प्रमाखताको नहीं मानते, उनके चित्तमें शुब्क युक्तिके द्वारा किसी विषयमें विश्वास ज्रापादम करना असम्भव है। युक्ति और विचारका प्रधान कार्य असम्भावना-बोधको त्र करना है अर्थात् हृदय आप्त-वचन सुनकर सामावतः ही जिस विषयमें श्रद्धाशील होता है वह अयौक्तिक नहीं बक्कि सम्भवनीय है, यह दिखला देनेपर ही युक्तिका कार्य समाप्त हो जाता है। इसके पश्चात् साधन-प्रवालीहारा उसी भदाके विषयीभूत, महा-पुरुषेकि उपविष्ट एवं युक्तिद्वारा समर्थित सत्यको प्रत्यक करना आवश्यक है। इस साधन-प्रयाखीमें मृखतः योग ही

सर्बप्रधान है। कर्म, ज्ञान, भक्ति प्रश्नुति इसीके ही एक-एक पर्वमात्र हैं। योगके धवलम्बनसे जब साध्य तत्त्व-को सम्पूर्वास्पसे प्रत्यक्षका विषयीभूत किया जाता है तब सभी संशय अपने आप ही दूर हो जाते हैं। ज्ञाता और ज्ञेयका मायिक भेद दूर होनेपर विद्युद्ध ज्ञानके आलोकमें विद्युद्ध वैतन्य-उयोति अपने आप ही प्रतिष्ठित होकर अखण्ड स्वप्रकाश सतारूपमें स्थित होती है।

जो साधन-पथके पश्चिक हैं, उनके सम्मूल ईश्वरका अस्तित्व शुक्क युक्तिद्वारा प्रकाशित नहीं होता। ज्ञानकी जिस भूमिसे इम वर्तमान अवस्थामें जगत्की देखते हैं, अवतक उस भूमिका अतिक्रम नहीं कर पाते, तबतक जगत्-का अथवा अपना या तदतीत किसी सत्ताका बोध जैसा अब होता है, तब भी वैसा ही होगा । किन्तु एक बार यदि किसी अचिन्स्य कार्यावश चित्तमें च्यामात्रके छिये भी चित्-शक्ति सञ्चारित होकर साथ ही ज्ञानकी भूमिकाको परिवर्तन कर दे, तो एक ही मुहुर्तमें हमारा दर्शन एवं सत्तात्रोध अधानक अदृष्टपूर्व नवीन स्वरूप धार्या कर लेगा । इस समय इम नास्तिक और घोर भविश्वासी क्यों न हों, छोकोत्तर शक्तिके प्रभावसे एकाएक नवीन मनुष्यके रूपमें परिणत हो सकते हैं। जगत्में जहाँ ईश्वर-दर्शन या सत्य-ज्ञानका उदय हुआ है वहाँ इसी प्रकार ही हुआ है, युक्ति-तर्बद्वारा स्वपन्न और परपन्नके विचारसे कहीं नहीं हुआ । वस्तुतः मनुष्यके जीवनमें ऐसी बहुतेरी अनु-भृतियाँ होती हैं जिनसे मनुष्यके दृष्टिकोखका परिवर्तन होते कुछ भी देर नहीं कगती।

प्रभक्तां चौथे प्रभमें पूछते हैं कि आपके स्विक्तगत जीवनमें ऐसी कौन-सी घटना घटी है, जिसपे ह्रंश्वरको
सत्ता अथवा उसकी करुवाके प्रति विश्वास सुद्रद हो सकता है?
मैंने पहले ही कह दिया है कि में स्विक्तगत अनुभूतिको
छोगोंमें प्रकाशित करनेमें असमर्थ हूँ। हाँ, इतना कह
सकता हूँ कि भछी मौति उनको पुकारनेपर उनका उत्तर
मिखता है, यह निश्चित है। ऐसी-ऐसी विपत्तियोंसे बहुत
बार उन्होंने अखीकिक उपायोंसे मेरी रचा की है, जिनका
प्रतीकार छीकिक उपायोंसे हो ही नहीं सकता था; और
जिनका सरप्य आते ही उनकी करुवा और मेमका भाव
हर्यको अमिभूत कर डाछता है। ज्ञानके राज्यमें, कर्ममूमिमें तथा मावके मन्दिरमें उन्होंकी महस्वमायी सत्ता

एवं शक्तिका प्रतिनियत मैं कितने क्योंमें अनुमव करता रहता हूँ, उसके वर्जानका परिशेष कभी नहीं हो सकता।

वे विषय इतने गुद्ध और गोपनीय 🖁 कि इसके सम्बन्धमें साधारणतः किसीके साथ आखीचना करनेकी प्रवृत्ति नहीं होती । मेरी व्यक्तिगत प्रकृति एक ओर जिस-प्रकार विश्वासशील है तुसरी और उसी प्रकार संशय-प्रगाय है। अतएव मैंने अपने जीवनमें जो कुछ उपस्थ्य किया है या कर रहा हूँ, उसको बड़ी ही कठोरताके साथ सब प्रकार प्रमाखकी कसौटीपर आँचे बिना स्वयं कभी सत्यरूपमें प्रह्म नहीं किया या नहीं करता हैं। मेरे विश्वासमें जी सन्य है, वह सदा ही सत्य है, अत-एव परीचा करनेसे उसकी उजवलता बढती ही है, घटती नहीं। प्रातिमासिक सत्तासे न्यावहारिक सत्ताको ज्ञाना-

数のようなんなくなんなくなくなくなんなんなんなんなんなんなんなん

कोकर्मे पृथक् करके पद्चाने बिना पारमार्थिक सस्यकी और अग्रसर नहीं हुआ जा सकता । भीभगवान्की कृपा और सदगुरुके अनुप्रइसे इस चुद्र इदयमें प्रतिभाससे व्यवहार. तथा व्यवहारसे परमार्थकी ओर जानेका मार्ग कुछ मालुम हचा है, कुछ-कुछ सुछ गया है। परन्तु अपने पुरुषार्थक्य उद्यमकी सहायतासे अब उनकी नित्य प्रकृति अन्तरमें जाग उदेगी, तब स्वभावके स्नोतमें चलते-चक्रते, प्रत्येक स्तरमें उनकी उपलब्धि करता रहुँगा । एवं सोपान-परम्परासे कर्स, ज्ञान, अक्ति और प्रेमरूपमें निस्य योगके विकास-से उनके अखण्ड सत्त्वमय, ज्ञानमय और आनन्दमय स्बद्धपको प्राप्तकर अन्तमें छीछा-अवसानमें उनके सर्व-भावमय किन्तु सर्वभावातीत परमरूपमें स्थित हो सकूँगा । 'गुरो: कृपैव केवरूम्' 🏶

#### 

#### अन्यक्त

निरसत जित तित ही तुम न्यापक। नमर्ह्य प्रति पदार्थ तब कार्यकुशकता-शापक॥ सन्ध्या प्रात रैन दिन वट ऋत् ऋमसो सब अभिनय-थरु अविकरु अगत प्रकृति मनोहर वेश । गिरि श्रंग नभ चुम्बत रविकररंजित नित उमंग अशेष ॥ हिममंडित करत शस्य इयाम अमिराम शेष बहु सजल सरित जल पावन । धीर समीर सहाबन ॥ हीतल स्सप्रद स्बच्छन्द दुमाबिक नम्र माया ॥ सरसाबत हरसावत दरसावत रवि शशि आदि दारु योषित सम करत खकाज निरंतर। नहिं तामें तिक भरहको अंतर॥ परत अद्भुत नाचनहारे । पंकिमें नित-नव पुष्य सितारे ॥ प्रमोद चमत्कृत पुनीत । जगमगात प्रातिपर मुखमंडल अनुपम सों विश्वरूप तब गीत॥ सुध्वनि गावत अन्यक

፠፞፞፞ዾኍዼኍዼኍዼኍዼኍዼኍዼዀጜፙኇዀዀዀዀ፠፟ —गोलोकवासी पं॰ सत्यनारायण 'कविरत'

इस केसमें परिश्विष्ठांकमें मुद्रित होनेवाले प्रश्नोंके उत्तर है, लेखरूपमें होनेके कारण यह यहां छापा गया है—सम्पादक

# जगत्में सबसे उत्तम और अवश्य जाननेयोग्य कौन है ?



स संसारमें सबसे पुराने प्रन्थ वेद हैं। चोरपके विद्वान् भी इस बातको मानते हैं कि अध्यवेद कम-से-कम ४००० चार सङ्क्ल वर्ष पुराना है और उससे पुराना कोई ग्रन्थ नहीं। अध्यवेद पुकारकर कहता है कि सम्बेद पुकारकर कहता है कि

था। उस तमके बीचमें और उससे परे केवछ एक ज्ञानसक्स स्वयम्भू भगवान् विशाजमान थे और उन्होंने उस अन्धकारमें अपनेको आप प्रकट किया और अपने तपसे अर्थात् अपनी ज्ञानमधी शक्तिके सञ्जासनसे सृष्टिको रचा। ऋग्वेदमें सिका है—

तम आसीत्तमसा गूळहमग्रेऽप्रकेतं सिक्तं सर्वमा इदम् । तुष्क्वनाम्यपिष्टितं यदासीत्तपसस्तन्महिना जायतैकम्॥

इसी वेदके अर्थको मनु भगवान्ने क्षित्वा है कि सृष्टि-के पहले यह जगद अन्धकारमय था। सब प्रकारसे सोता हुआ-सा दिलायी पदता था। उस समय जिनका किसी दूसरी शक्तिके द्वारा जन्म नहीं हुआ, जो आप अपनी शक्तिसे अपनी महिमामें सदासे वर्तमान हैं और रहेंगे, उन ज्ञानमय, प्रकाशमय स्वयस्थूने अपनेको आप प्रकट किया और उनके प्रकट होते ही अन्धकार मिट गया। मनुस्मृति-में किसा है—

> बासीदिदं तमा मूतमप्रज्ञातमरूक्षणम् । अप्रतक्षमिविज्ञेगं प्रसुप्तीमव सर्वतः ॥ ततः स्वयं मूर्मगवानव्यको व्यक्षमित्रदम् । महाभूतादिवृत्तौजाः प्रादुरासीत्तमोनुदः ॥ योऽसावतीन्द्रियप्राद्यः सूक्षमोऽन्यकः सनातनः । सर्व मूतमयोऽचिन्त्यः स एव स्वयमुद्धमो ॥

#### श्रम्बेद कहता है---

हिरण्यगर्भः समन्तितात्रे

मूतस्य जातः पतिरेक आसीत् ।

स दावार प्रियेवीं बागुतेमां

कस्मै देवाय हिववा विधेम।।

य इसा विश्वा मुननानि जुडूहिवहोंता न्यसीदत् पिता नः ।
स आशिषा द्रतिणिमिष्ठमानः
प्रथमण्डदवराँ आविवेश ॥
विश्वतश्चसुरुत विश्वतामुखो
विश्वतश्चसुरुत विश्वतस्पात् ।
सं बाहुस्यां समिति सं पतंत्रर्धावाभूमी जनयन् देव एकः ॥
योनः पिता जनिता यो विषाता
धामानि वेद मुवनानि विश्वा ।
यो देवानां नामधा एक एव
तं संप्रश्नं मुवना यन्त्यन्यः॥

#### भीर भी भुति कहती है---

'आरमा वा इदमेक पवात्र आसीत्।

## एकमेवाद्वितीयम्

#### भागवतमें भगवान्का वचन है---

अहमेवासमेवाग्रे नान्यत्सदसतः परम् । पश्चादहं यदेतच मोऽबिशच्येत सोऽस्म्यहम् ॥ (२-९-३३)

#### शिवपुराण्में भी किसा है---

पक पव तदा रुद्रो न द्वितीयोऽस्ति कश्चन ।
संसुच्य विश्वं मुवनं गोप्तान्ते संचुकोष सः ॥
विश्वतश्चश्वरेवायमुतायं विश्वतोमुखः ।
तथैव विश्वतोबाहुर्विश्वतः पादसंयुतः ॥
सावासूमी च जनयन् देव एको महेश्वदः ।
स एव सर्वदेवानां प्रमबश्चोद्भवस्त्रथा ॥
अवश्वरूपि यः पश्चयस्यक्रणोऽपि शृणोति यः ।
सर्वं विति न वेत्तास्य तमाहुः पुरुषं परम् ॥

#### भागवतमें किसा है---

पकः स आस्मा पुरुषः पुराणः
सत्यः स्वयंज्योतिरनन्त आद्यः ।
नित्योऽश्वरोऽजससुस्रो निरज्जनः
पूर्णोऽद्वयो मुक् उपावितोऽमृतः॥
(१०-१४-२१)

सब बेद, स्मृति, पुरायके इसी तस्वको गोस्वामी तुखसीदासजीने थोड़े अक्षरोंमें यों कह दिया है--

ब्यापक एक ब्रह्म अबिनाशी। सत चेतन घन आर्नेंदराशी॥ आदि-अन्त कोउ जासुन पाबा। मित-अनुमान निगम यश गावा॥ बिनु पद चलै सुनै बिनु काना। कर बिनु कर्म करै बिधि नाना॥ आननरहित सकत रस मोगी। बिनु वाणी वक्ता बढ़ योगी॥ तनु बिनु परस नयन बिनु देखा। ग्रहे घाण बिनु बास अशेखा॥ अस सब माँति अलोकिक करणी। महिमा तासु जाह किमि बरणी॥

# किन्तु यह विश्वास कैसे हो कि ऐसा कोई परमात्मा है ?

जो वेद कहते हैं कि यह परमात्मा है वही यह भी कहते हैं कि उसको हम शाँखों में नहीं देख सकते।

> न सहशे तिष्ठति रूपमस्य न चक्षुषा पदयति कश्चनेनम् । ज्ञानप्रसादेन विशुद्धसत्त्व-स्ततस्तु तं पदयते निष्कर्कं ध्यायमानः ॥

'ईश्वरको कोई आँखों में नहीं देख सकता, किन्तु हममें-से हर एक मनको पवित्रकर विमल बुद्धिमें ईश्वरको देख सकता है।' इसलिये जो लोग ईश्वरको मनकी आँखों (युद्धि) से देखना चाहते हैं, उनको उचित है कि वे अपने गरीर श्रीर मनको पवित्रकर और बुद्धिको विमलकर ईश्वरकी खोज करें।

# हम देखते क्या हैं।

हमारे सामने जन्ममे लेकर शरीर छूटनेके समयतक वह-वहे चित्र-विचित्र दश्य दिखायी देते हैं जो हमारे मनमें इस वातके जाननेकी बड़ी उरकण्ठा उपम करते हैं कि वे कैसे उपजते हें और कैसे विलीन होते हैं ? हम प्रतिदिन देखते हैं कि प्रात:काल पौफट होते ही सहस्र किरखों से विभूषित सूर्य-मण्डल पूर्व-दिशामें प्रकट होता है और चाकाश-मार्गसे विचरता सारे जगतको प्रकाश, गर्मी धौर जीवन पहुँचाता सायंकाल पश्चिम-दिशामें पहुँचकर नेत्रपथसे परे हो जाता है। गियात-शासके जाननेवालोंने गयानाकर यह निश्चय किया है कि यह सूर्य प्रथिवीसे नौ करोड अहाईस लाख सीस सहस्र मीककी तूरीपर है। यह कितने आश्चरंकी वात है कि यह इतनी तूरीसे इस प्रथिवीके सब प्रायिगेंको प्रकाश, गर्मी धौर जीवन पहुँचाता है! सतु-ऋतुमें

चपनी सहस्र किरखाँसे पृथिवीसे अछको खाँचकर सर्व आकाशमें ले जाता है और वहाँसे मेघका रूप बनाकर फिर जलको पृथिवीपर बरसा देता है भौर उसके द्वारा सब घास. पत्ती, बुक्ष, अनेक प्रकारके श्रम और धान और समस्त जीव-धारियों को प्राण खीर जीवन देता है। गणित-शास बतलाता है कि जैसा यह एक सूर्य है ऐसे असंख्य और हैं और इससे बहुत बड़े-बड़े भी हैं जो सूर्यसे भी अधिक दूर होनेके कारण इसको छोटे-छोटे सार्रोंके समान दिखायी देते हैं। सूर्यके प्राप्त होनेपर प्रतिदिन हमको आकाशमें प्रनिगनत तारे-नक्षत्र-ग्रह चमकते दिखायी देते हैं। सारे जगत्को श्रपनी किरणोंसे सुख देनेवाला चन्द्रमा श्रपनी शीतल चाँवनीसे रात्रिको ज्योतिष्मती करता हुन्ना श्राकाशमें सूर्यके समान पूर्व-दिशासे पश्चिम-दिशाको जाता है। प्रतिदिन रात्रिके साते ही दशों दिशाओं को प्रकाश करती हुई नक्षत्र-तारा-प्रहोंकी ज्योति ऐसी शोभा धारण करती है कि उसका वर्णन नहीं किया जा सकता । ये सब तारा-ब्रह सूत्रमें बँधे हुए गोलकोंके समान भ्रलंघनीय नियमोंके भनुसार दिन-से-दिन, महीने-से-महीने, वर्ष-से-वर्ष, बंधे हुए मार्गीमें चलते हुए भाकाशमें घुमते दिखायी देते हैं। यह प्रत्यक्ष है कि गर्मीकी ऋतुमें यदि सूर्य तीवरूपसे नहीं तपता तो वर्षाकालमें वर्षा अच्छी नहीं होती। यह भी प्रत्यक्ष है कि यदि वर्षा न हो तो जगत्में प्राग्रीमान्नके भोजनके लिये अस और फल न हों। इसमे हमको स्पष्ट दिसायी देता है कि अनेक प्रकारके अस और फलदारा सारे जगत्के प्राणियोंके भोजनका प्रवन्ध महीचिमाछी सूर्यके द्वारा हो रहा है। क्या यह प्रवन्ध किसी विवेक-वती शक्तिका रचा हुआ है जिसको स्थावर-जंगम सब प्राचित्रवीको जनम देना भीर पालना सभीष्ट है अथवा यह केवल जड-पदार्थीके अचानक संयोगमात्रका परिगाम है ? क्या यह परम आश्चर्यमय गोलक-मण्डल भपने आप जड-पदार्थीके एक दूसरेके खींचनेके नियममात्रते उत्पन्न हमा है भौर अपने भाप बाकाशमें वर्ष-से-वर्ष, सदी-से-सदी, युग-से-युग धूम रहा है, अथवा इसके रचने और नियमसे चलानेमें किसी चैतन्य शक्तिका हाथ है ? बुद्धि कहती है कि है। वेद भी कहते हैं कि है। वे कहते हैं कि सूर्य भौर चन्द्रमाको, भाकाश भौर पृथिवीको परमारमाने रचा।

मूर्याचन्द्रमसी चाता यशापूर्वमकत्पयत् , दिवश्र पृथिवीश्रान्तरिक्षमपास्तः ।

#### प्राणियोंकी रचना

इसी प्रकार इस देखते हैं कि प्रायास्मक जगत्की रखना इस बातकी घोषणा करती है कि इस जगत्का रखनेवाला एक ईसर है। यह पैतन्य जगत् अस्यन्त आश्चरंत भरा हुआ है। जरायुसे उरपञ्च होनेवाले मनुष्य, सिंह, हाथी, घोड़े, गौ आदि; अपबोंसे उरपञ्च होनेवाले पक्षी, पसीने और मैलसे पैदा होनेवाले कीड़े, पृथिवीको फोड़कर उगनेवाले हुआ, इन सबकी उरपत्ति, रखना और इनका जीवन परम आश्चर्यमय है। नर और नारीका समागम होता है। उस समागममें नरका एक अस्यन्त सूक्ष्म किन्तु पैतन्य खंश गर्भमें प्रवेशकर नारीके एक अस्यन्त सूक्ष्म सचेत झंशसे मिल जाता है। इसको इम जीव कहते हैं। वेद कहते हैं कि——

बाकाप्रशतभागस्य शतवा कश्चितस्य च। भागो जीवः स विशेषः स चानन्त्याय करणेत ॥

एक बातके आगेके भागके लक्षे-लड़े सी भाग कीजिये और उन सीमेंसे एकके फिर सी खडे-खडे टकडे कीजिये और इसमेंसे एक दुकड़ा की जिये तो भापको ज्यानमें भावेगा कि उतना सुहम जीव है। यह जीव गर्ममें प्रवेश करनेके समयमे पारीररूपसे बदता है। विज्ञानके जाननेवाछे बिद्वानोंने अवाबीक्षण यम्त्रसे देसकर यह बताया है कि अनुष्यके बीर्यके एक बिन्दुमें छालीं जीवासु होते हैं और उनमें से एक ही गर्भमें प्रवेश पाकर टिकता और वृद्धि पासा है। नारीके शरीरमें ऐसा प्रवस्थ किया गया है कि यह जीव गर्भमें प्रवेश पानेके समयसे एक नजीके हारा श्राहार पाये, इसकी वृद्धिके साथ-साथ नारीके गर्भमें एक जरूसे भरा श्रेष्ठा बनता जाता है जो गर्भको चोटसे बचाता हैं। इस सुरम-से-सुरम, अयु-से-अणु, बाखके आगेके भागके दस इजारवें भागके समान सूक्ष्म वस्तुमें यह शक्ति कहाँसे आती है कि जिससे यह भीरे-भीरे अपने माता और पिताके समान रूप, रंग और सब भवयवींको धारण कर लेता है? कौन-सी शक्ति है जो गर्भमें इसका पालन करती और इसको बढ़ाती है ? वह स्या अद्भुत रचना है जिसमे बच्चेके उत्पन्न होनेके थोबे समय पूर्व ही माताके सनोंमें दूध आ जाता है ? कीन-सी शक्ति है जो सब असंख्य प्राणवन्तीको, सब मनुष्यीको, सब पशु-पक्षियोंको, सब कीट-पतंगींको, सब पेब-पहर्वोको पाछती है और उनकी समयसे चारा और पानी पहुँचाती है ? कीन-सी शक्ति है

जिससे चींदियाँ दिनमें भी और रातमें भी सीची मीतपर चदती चड़ी जाती हैं ? कौन-सी शक्ति है जिससे झोरे-से-झोरे और बड़े-से-बड़े पक्षी भनन्त भाकाशमें तूर-से-तूरतक विना किसी भाषारके उड़ा करते हैं ?

नरों और नारियोंकी, मनुष्योंकी, गौओंकी, सिंहोंकी, हाथियोंकी,पिक्षयोंकी, की होंकी सृष्टि कैसे होती हैं ! मनुष्यों से मनुष्य, सिंहोंसे सिंह, थोकोंसे वो बे, गौओंसे गौ, मयूरों-से मयूर, हंसोंसे हंस, तोतोंसे तोते, कब्तरोंसे कब्तर, अपने-सपने माता-पिताके रंग-रूप भवयब बिये हुए कैसे उत्पन्न होते हैं ! छोटे-से-छोटे बी जॉमे किसी खिचन्य शाकि-से बढ़ाये हुए बड़े और छोटे खसंख्य हुछ उगते हैं तथा प्रतिवर्ष और बहुत वर्षोतक पत्ती, फळ, फूछ, रस, तैछ, छाल और कक्कोसे जीवधारियोंको सुख पहुँचात, सेककों, सहस्रों स्वाद, रसीले फळोंसे उनको नृप्त और प्रष्ट करते बहुत वर्षोतक श्वास जोत, पानी पीते,पृथिवीमे और आकाशके से आहार खींचते आकाशके नीचे झुमते-छहराते रहते हैं ?

इस भाश्रर्यसयी शक्तिको सोजर्मे हमारा ध्यान मनुष्य-के रचे हुए एक घरकी घोर जाता है। इस देखते हैं इसारे सामने यह एक घर बना हुआ है। इसमें भीतर जानेके किये एक बड़ा द्वार है। इसमें अनेक स्थानीमें पवन श्रीर प्रकाशके जिये खिब्कियाँ तथा झरोखे हैं। भीतर बड़े-बड़े सम्भे और दालान हैं। भूप और पानीके रोकनेके किये वृत्तें भीर खजे बने हुए हैं। दालान-दालानमें, कोठरी-कोठरीमें, भिषा-भिषा प्रकारमे मनुष्यको सुख पहुँचानेका प्रबन्ध किया गया है। घरके भीतरसे पानी बाहर निकालने-के किये नाष्टियाँ बनी हुई हैं। ऐसे विश्वारसे घर बनाया गया है कि रहनेवालोंको सब ऋतुमें सुख देवे । इस घरको देखकर इस कइते हैं कि इसका रचनेवाका कोई चतर पुरुष था, जिसने रहनेवासोंके सुलके किये जो-जो प्रवन्ध प्राथरपक था, उसको विचारकर घर रचा । इसने रचने-वालेको देखा भी नहीं, तो भी इसको निश्चय होता है कि घरका रचनेवाका कोई था या है और वह ज्ञानदान विचार-बान् पुरुष है ।

अब इस अपने शरीरकी छोर देसते हैं। इसारे शरीर-में भोजन करनेके लिये मुँद बना है। भोजन चवानेके खिये दाँत हैं। मोजनको पेटमें पहुँचानेके किये गर्लमें वासी बनी है। उसीके पास पबनके मार्गके किये एक दूसरी नाकी बनी हुई है। मोजनको स्कानेके किये बदरमें स्थान बना है। भोजन पचकर रुधिरका रूप धारण करता है, वह हृदयमें जाकर हुकहा होता है और वहाँसे सिरसे पैरसक सब नसोंमें पहुँचकर मनुष्यके सम्पूर्ण झंगको शक्ति, सुख और शोमा पहुँचाता है। मोजनका जो झंश शरीरके सिये आवरयक नहीं हैं उसके मल होकर बाहर जानेके लिये मार्ग बना है। दूध, पानी या अन्य रसका जो झंश शरीरको पोसनेके लिये आवरयक नहीं है, उसके निकजनेके जिये हमारी हो आँखें, सुननेके लिये शावरयक नहीं है, उसके निकजनेके जिये हमारी हो आँखें, सुननेके लिये हो कान, सूँ घमेको पासकाके दो रम्ध और चलने-फिरनेके लिये हाय-पैर बने हैं। सम्सानकी उन्पक्षिके जिये जनन-इन्द्रियाँ हैं। हम पूछने हैं क्या यह परम आधर्यमय रचना केवल जह-पदार्थोंके संयोगसे हुई है या इसके जन्म देने और बृद्धिमें हमारे घरके रचयिताके समान किन्तु उससे अनन्तगुण अधिक किसी ज्ञानवान, विवेकवान, शक्तिमान आस्माका प्रभाव है ?

### मन और वाणीकी अवुश्रुत शक्तियाँ

इसी विचारमें हबते और उतराते हुए इस अपने मन-की ओर ध्यान देते हैं तो इस देखते हैं कि इसारा मन भी एक आश्चर्यमय वस्तु है। इसकी-इमारे मनकी विचार-शक्ति, कल्पनाशक्ति, गणनाशक्ति, रचनाशक्ति, स्मृति, धी. मेधा सब इसको चिकत करती है। इन शक्तियोंसे मनुष्य-ने क्या-क्या ग्रन्थ लिखे हैं, कैये-कैये काव्य रचे हैं. क्या-क्या विज्ञान निकाले हैं. क्या-क्या आविष्कार किये हैं और कर रहे हैं, यह धोड़ा आश्चर्य नहीं उत्पन्न करता । इसारी बोलनेकी और गानेकी शक्ति भी इसको आश्चर्यमें उना देती हैं। इस देखते हैं कि यह प्रयोजनवती रचना सृष्टिमें सर्वत्र दिखायी पहती है और यह रचना ऐसी है कि जिसके अम्त तथा आदिका पता महीं चलता । इस रचनामें एक-एक जातिके शरीरियोंके अवयव ऐसे नियमसे बैठाये गये है कि सारी सृष्टि शोभासे पूर्व है। इस देखते हैं कि सृष्टिके आदिये सारे जगतमें एक कोई भतुमृत शक्ति काम कर रही है जो सदासे चली आगी है, सर्वत्र म्याप्त है और अविनाशी है।

हमारी बुद्धि विवश हो कर इस बातको स्वीकार करती है कि ऐसी ज्ञानस्मिका रचनाका कोई भादि, सनातन, भज, अविनाशो, सद-चिद-आनन्दस्बरूप जगद-स्थापक, भनन्त शक्ति-सम्पन्न रचयिता है। उसी एक अनिर्वचनीय शक्तिको इस ईश्वर, परमेश्वर, परमञ्ज, नारायस्, भगवान, बासुदेव, शिव, राम, कृष्य, विष्यु, विहोषा, गाँड, खुदा, अलाह आदि सहस्रों नामोंसे पुकारते हैं।

# वह परमात्मा एक ही है

वेद कहते हैं -

'एकमेवादितीयम्, एकं सदित्रा बहुधा वदन्ति, एकं सन्तं बहुधा करुपमन्ति ।'

एक ही परमात्मा है, कोई उसका दूसरा नहीं। एक-हीको विद्यलोग बहुत-से नामींसे वर्णन करते हैं। है एक ही, किन्सु उसको बहुत प्रकारसे कल्पना करते हैं।

विष्णुसहस्रनाम और शिवसहस्रनाम इस बातके प्रसिद्ध उदाहरण हैं। युधिष्टिरने पितामह सीप्मसे पूछा कि बताइये, कोकमें वह कीन एक देवता है? कीन सब प्राणियोंका सबसे बदा एक शरण हैं? कीन वह हैं जिसकी स्तुति करते, जिसको पूजते मनुष्यका कल्याण होता है?

#### इसके उत्तरमें पितामइने कहा ---

जगत्रमुं देवदेवमननं पुरुषांतमम्।
स्तुबजामसहस्रेण पुरुषः सततोत्थितः॥
अनादिनिधनं विष्णुं सर्वेठोक नहेदवरम्।
कोकाध्यक्षं स्तुबन्नियं सर्वेदुःकातिगो भवत्॥
परम् यो महत्तेजः परमं यो महत्तपः।
परमं यो महत्वक्ष परमं यः परायणम्॥
पवित्राणां पवित्रं यो महतानां च मह्नुलम्।
दैवतं देवतानां च भृतानां योऽन्ययः पिता॥

अर्थात्, 'मनुष्य प्रतिदिन उठकर सारे जानके स्वामी, देवताओं के देवता, अमस्त पुरुषोत्तमकी सहश्व नामोंसे स्नृति करे। सारे लोकके महेश्वर, जोकके अध्यक् (प्रर्थात् शासन करनेवाले), सर्व लोकमें न्यापक विष्णुकी, जो न कभी जन्मे हैं, न जिनका कभी मरण होगा, नित्य स्नृति करता हुआ मनुष्य सब दुःखाँसे मुक्त हो जाता है। जो सबसे बड़ा तेज हैं, जो सबसे बढ़ा तरा है, सबसे बड़ा हहा हैं और जो सब प्राण्योंके सबसे वड़े शरण हैं, जो पवित्रोंमें सबसे पवित्र, सब मंगल वातोंके संगल, देवताओं के देवता और सब प्राण्योमात्रके श्रविनाशी पिता हैं।'

इससे स्पष्ट है कि विष्णुसहस्रनाम और शिवसहस्रनाम तथा और ऐसे स्तोत्र सब एक हो परमारमाकी स्तृति करते हैं। और मनुष्यमात्रको उचित हैं कि नित्य सायं-प्रातः उस परमात्माका ध्यान करे और उसकी स्तृति करे।

## उसी एककी तीन संज्ञा हैं

ब्रह्मा, विष्णु, महेश ये उसी एक परमात्माकी तीन संज्ञा अर्थात् नाम हैं। विष्णुपुराणमें लिखा है—

> सृष्टिश्यिसन्तकरणीं ब्रह्मविष्णुशिवामिधाम् । स संज्ञां याति मगवान् एक एव जनार्दनः॥

यही बात बृहकारदीयपुराणमें भी लिखी है—
नारायणोऽश्वरोऽनन्तः सर्वव्यापी निरजनः ।
तेनेदमक्षिकं व्याप्तं जगत्स्यावरजङ्गमन् ॥
तमादिदेवमजरं केचिद्रहः शिवाभिधम् ।
केचिद्रिणं सदा सत्यं ब्रह्माणं केचिद्रव्यते ॥

इसी प्रकार शिवजुरायामें स्वयं महेश्वरका वचन है—

त्रिचा भिन्नो हाहं विष्णा ब्रह्माविष्णुहरास्यया ।

सर्गरक्षारुयगुणैः निष्करोऽयं सदा हरे॥
अहं मवानयं चैव रुद्रोऽय यो मविष्यति ।
एकं रूपं न भेदोऽस्ति भेदे च बन्धन मवत ॥

भागवतमें भी स्वयं भगवान्का वचन है—
अहं ब्रह्मा च शर्वश्च जगतः कारणं परम् ।
आत्मेश्वर उपद्रद्दा स्वयंदगिवशेषणः ॥
आत्ममायां समाविष्य सोऽहं गुणमयी द्विज ।
सुजन् रश्चन् हरन् विश्वंदग्ने संक्षां क्रियोचिताम्॥

इसलिये ब्रह्मा, विष्णु, महेश इनको भिन्न-भिन्न मानना भूल है। ये एक ही बरमारमाकी तीन संज्ञा हैं।

इसीलिये शिवपुराणमें भी लिखा है--

शिवा महेश्वरश्चेव रुद्रो विच्णुः पितामहः । संसारवैद्यः सर्वज्ञः परमात्मेति मुख्यतः । नामाष्टकमिदं निसं शिवस्य प्रतिपादकम्॥

इसिल्ये यह स्पष्ट है कि 'ॐ नमो भगवने वासुदेवाय' 'ॐ नमो नारायगाय' 'ॐ नमः शिवाय' 'श्रीरामाय नमः' 'श्रीकृष्णाय नमः'—ये सब मन्त्र एक ही परमारमाकी वन्दना हैं।

उस परमात्माका क्या रूप है ?

वेद कहते हैं---

'सत्यं ज्ञानमनन्तं त्रकः।'

#### भागवतमें भी छिला है---

विशुद्धं केवलं ज्ञानं प्रत्यक् सम्यगवस्थितम् । सत्यं पूर्णमनाद्यन्तं निर्गुणं नित्यमद्भयम् ॥ ऋषे विदन्ति मुनयः प्रशान्तात्मेन्द्रियशायाः । ज्ञानं मात्रं परं अद्धा परमात्मेववरः पुमान् । इत्यादिभिः पृथम्मातेः मगवानक ईयते॥

मक्ष सस्य है, सदा रहा है, है भी, सदा रहेगा भी। वह ज्ञानसय, चैसन्य और आनन्द्रस्यरूप है। उसका स्वयं शरीर नहीं है, किन्तु विनाशमान शरीरों में पैठकर वह संसारकी छीछा कर रहा है। वह केवछ निर्मछ ज्ञानस्यरूप है, पूर्य है। उसका आदि नहीं, ग्रन्स नहीं। वह नित्य और अद्वितीय है। एक होनेपर भी ग्रनेक रूपों में दिसायी देता है।

#### दूसरे स्थानमें कहा है---

शरीरोंके भीतर बैठा हुआ आत्मा पुराणपुरुष साजात् स्वयंप्रकाश, अज, परमेश्वर, नारायण, भगवान् वासुदेव अपनी मायामे अपने-रचित शरीरोंमें रम रहा है।

वहाका पूर्ण और अध्यन्त हृद्यप्राही निरूपण-वेद, उपनिषद् और पुराणोंका सारांश-भागदतके एकादश-स्कन्धके तीसरे अध्यायमें दिया हुआ है।

राजा जनकने ऋषियोंसे कहा, हे ऋषिगण ! आपलोग ब्रह्मज्ञानियोंमें श्रेष्ट हैं, असएव आप मुक्ते अब यह बताइये कि जिनको नारायण कहते हैं, उन परव्रक्क परमारमाका ठीक स्वरूप क्या है ?

पिप्पलायन ऋषिने कहा—'हे नृप! जो इस विश्वके स्वान, पालन और संहारका कारण है, परन्तु स्वयं जिसका कोई कारण नहीं है; जो स्वम, जागरण और गहरी नींवकी दशाओं में मीतर और बाहर भी वर्तमान रहता है; देह, इन्द्रिय, प्राण और हृद्य आदि जिससे सञ्जीवित होकर अर्थात प्राण पाकर अपने-अपने कार्यमें प्रकृत्त होते हैं, उसी परम तस्वको नारायण जानो । जैसे चिनगारियाँ अग्निमें प्रवेश नहीं पा सकतीं, वैसे ही मन, वाणी, आँखें, चुदि, प्राण और इन्द्रियाँ उस परम तस्वका ज्ञान प्रहण करनेमें असमर्थ हैं और वहाँतक न पहुँच सकनेके कारण उसका निरूपण नहीं कर सकतीं।

वह परमारमा कभी जन्मा नहीं, न वह कभी मरेगा, न वह कभी बढ़ता है और न घटता है; जन्म-मरवा आदि- से रहित वह सब बदलती हुई अवस्थाओंका साची है, एवं सर्वत्र स्थास है, सब कालमें रहा है और रहेगा, अविनाशी है और ज्ञानमात्र है। जैसे प्राण एक है तो भी इन्दियोंके मिन्न होनेसे आँखें देखती हैं, कान सुनते हैं, नाक सूँचती है इत्यादि भावोंके कारण—एक दूसरेसे मिन्न प्रतीत होते हैं, ऐसे ही आरमा एक होनेपर भी मिन्न-भिन्न देहोंमें अवस्थित होनेके कारण भिन्न प्रतीत होता है।

जितने जीव जरायुमे उत्पक्ष होते हैं — मनुष्य, गौ, घोड़े, हायी, सिंह, कुत्ते, भेद, बकरी आदि—जो पदी-वर्ग अगडोंमे उत्पक्ष होते हैं, जो कीटवर्ग पसीने, मैल आदिमे उत्पक्ष होते हैं और जो कुलवर्ग (पेद, विटप) पृथिवोको फोड़कर उगते हैं, हन सबोंमें—सम्पूर्ण सृष्टिमें—जहाँ जीवके साथ प्राण दौढ़ता हुआ दिखायी देता है, वहाँ यहाँ वहा है। जब सब इन्द्रियाँ सो जाती हैं, वव मंदे हैं, यह अहंभाव भी लीन हो जाता है, उस समय जो निर्विकार सालीरूप हमारे मीतर बैठा हुआ ध्यानमें आता है और जिसका हमारे जागनेकी अवस्थामें 'हम अच्छे सोये' 'यह सपना देखा' इसप्रकारकी स्मृति होती है, वही बहा है। इस्यादि।'

## यह ब्रह्म कहाँ है ?

वेद कइते हैं---

पको देवः सर्वभूतेषु गृढः सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरातमा । कमोध्यक्षः सर्वभृताचित्रासः साक्षी चेताः केवलो निर्गुणस्र ॥

एक ही परमात्मा सब प्राणियोंके भीतर छिपा हुआ है, सबमें न्याप रहा है, सब जीवोंके भीतरका अन्तरात्मा है, जो कुछ कार्य सृष्टिमें हो रहा है, उसका नियन्ता है। सब प्राणियोंके भीतर वस रहा है, सब संसारके कार्योंका साची-रूपमें देखनेवाला, चैतन्य, केवल एक, जिसका कोई जोड़ नहीं और जो गुणोंके दोषसे रहित है।

वेद, स्मृति, पुराण कहते हैं कि यह देवोंका देव, अभिमें, जरूमें, वायुमें, सारे भुवनमें, सब ओषधियोंमें, सब वनस्पतियोंमें, सब जीवधारियोंमें म्याप रहा है।

#### कडते हैं-

एव देवो विश्वकर्मा महात्मा सदा जनानां इदये सन्निविष्टः । इदा इदिस्यं मनसा य एव-मेवं विद्वरमृतास्ते भवन्ति॥

-वह परम देख विश्वका रचनेवाला सदा प्राणियोंके इदयमें स्थित है। अपने-अपने इदयमें स्थित इस महात्माको जो शुद्ध हृदयसे, विमल मनसे अपनेमें विराजमान देखते हैं वे अमर होते हैं।

न तस्य कश्चित्पतिरास्ति होके न चेशिता नैव च तस्य तिङ्गम् । स कारणं करणाधिपाधिपो न चास्य कश्चिजनिता न चाधिपः ॥

होकमें न उसका कोई स्वामी है, न उसके उपर आज़ा चलानेवाजा है, न उसका कोई चिद्व है। वहीं सबका कारण है। उसका कोई कारण नहीं, उसका कोई उग्पन्न करनेवाजा नहीं, न उसका कोई रक्षक है।

> तमीश्वराणां परमं महेश्वरं तं देवतानां परमं च दैवतम् । पर्ति पतीनां परमं परस्ताद् विदाम देवं भुवनेशमी ब्यम्॥

उस सब सामध्यं और अधिकार रखनेवालोंके सबसे बढ़े परम ईश्वर, देवताओंके सबसे बढ़े देवता, स्वाप्तियोंके सबसे बढ़े खामी, सारे त्रिभुवनके स्वामी, परम पूजनीय देवको इमलोगोंने जाना है।

गोस्वामी तुलसं।दासजी कहते हैं—
सोद सिवदानंदघन रामा। अज विज्ञानरूप बलधामा॥
न्यापक व्याप्य असण्ड अनन्ता। असिक अगाध शक्ति नगवन्ता॥
अगुण अदभ्र गिरा गोतीता। समदर्शी अनवद्य अजीता॥
निभंक निराकार निर्मोहा। नित्य निरंजन मुख सन्दे।हा॥
प्रकृति पार प्रमु सब उरवासी। ब्रह्म निरीह विरंज अविनासी॥
इर्ही मोहकर कारण नाहीं। रिव-सम्मुख तम कनहुँ कि जाहीं॥

यह परमात्मा कीवरूपने प्रत्येक जीवधारीके हृद्यके बीचने विराजमान है।

ईश्वर-अंश जीव अविनाशी ! चेतन अमक सहज सुखराशी ।
स्वयं भगवान्ने गीसामें कहा है—
ईश्वरः सर्वभूताना हृदंशेऽर्जुन तिष्ठति ।

इस विषयमें बाजवल्क्य मुनिने सब वेदोंका तत्त्व यों वर्णन किया है---

एक सी चवालीस सहस्र हित और अहित नामकी नाहियाँ प्रत्येक मनुष्यके हृदयसे शरीरमें दौही हुई हैं। उसके बीचमें चन्द्रमाके समान प्रकाशवाला एक मण्डल है, उसके बीचमें दीपके समान आत्मा विराजमान है, उसीको जानना चाहिये। उसीका ज्ञान होनेसे मनुष्य आवागमनसे मुक्त होता है।

यह आत्मा मनुष्यमे छेकर पशु-पत्नी, कीट-पतङ्ग, हत-विटप समस्त छोटे-बडे जीवधारियोंमें समानरूपसे विराजमान हैं—

#### वेदम्यासकी कहते हैं---

ज्योतिरात्माने नात्यत्र समं तत्सवंजन्तुषु । स्वयं च शक्यंत द्रष्टुं सुसमाहितचेतसा ॥

ब्रह्मकी उयोति अपने भीतर ही है, वह सब जीव-धारियोंमें एक सम है, मनुष्य मनको अच्छी तरह शान्त और स्थिरकर उसीसे उसको देख सकता है।

#### गीतामें स्वयं भगवानका वचन है--

समं सर्वेषु भूतेषु तिष्ठन्तं परमेश्वरम् । विनद्यरस्विविनदयन्तं यः पदयित ॥ उदयित ॥ ज्योतिवामपि तज्ज्योतिस्तमसः परमुज्यते । ज्ञानं क्षेत्रं ज्ञानमम्यं हदि सर्वस्य विद्वितम् ॥

वही परिदात हैं जो विनाश होते हुए मनुष्यंकि बीचमें विनाश न होते हुए सब जीवधारियोंमें बैठे हुए परमेश्वर-को देखता है।

सब ज्योतियोंकी वह स्थोति, समम्त अन्धकारके परे चमकता हुआ, ज्ञानस्वरूप, जाननेके योग्य, जो ज्ञानसे पहचाना जाता है, ऐसा वह परमात्मा सबका सुहृद्, सब प्रास्थियोंके हृदयमें बैठा है।

ऐसे वट-घट-च्यापक उस एक परमारमाकी सनुष्यमात्रको विमल भक्तिके साथ उपासना करनी चाहिये। और यह ध्यानकर कि वह प्राणीमात्रमें व्यास है, प्राणीमात्रसे प्रीति करनी चाहिये। सब जीवचारियोंको प्रेमकी दृष्टिने देखना चाहिये। जैसा कि भक्तशिरोमणि प्रह्वाद्जीने कहा है— तता हरो भगवति भक्ति कुरुत दानवाः । आत्मोपम्येन सर्वत्र सर्वभूतात्मनीश्वरे ॥ देतेया यश्वरक्षांसि खियः भूदा ब्रजोक्सः । खगा मृगाः पापजीवाः सन्ति ब्राच्युततां गताः ॥ पतावानेव लोकेऽस्मिन् पुंसः स्वार्थः परः स्मृतः । पकान्तमिकगोविन्दे यत्सर्वत्र तदीक्षणम् ॥ (ब्रोमद्वा ० ७। ७ । ५१-५५)

अत्तप्त हे दानवो ! सबको अपने ही समान सुख-दुःख होता है, ऐसी बुद्धि धारण करके सब प्राणियोंके आत्मा और ईखर भगवान् श्रीहरिकी मिक करो । देख, यच, राचस, खियाँ, श्रुद्ध, ब्रजवासी गोपाल, पश्च, पची और अन्य पातकी जीव भी भगवान् अध्युतकी भक्तिये निस्सन्देह मोइको प्राप्त हो गये हैं । गोविन्द भगवान्के प्रति एकान्त भक्ति करना और चराचर समझ प्राणियोंमें भगवान् है ऐसी भावना करना ही इस लोकमें सबसे उत्तम स्वार्थ हैं।

# सनातन-धर्मका मुल

भगवान्वामुदेवो हि सर्वभूतेष्ववस्थितः। एतःज्ञानं हि मर्वस्य मृतं घर्मस्य शाधनम्।।

यह ज्ञान कि भगवान वामुदेव सब प्राणियोंके हृदयमें खित हैं, सम्पूर्ण सनातन-धर्मका सदासे चला आता हुआ और सदा रहनेवाला सूल हैं। इसी ज्ञानको भगवान्ने अपने श्रीमुखसे गीतामें कहा हैं—

'समोऽहं सर्वमृतप

में सब प्राणीमात्रमें एक समान हूँ। तथा यह कि— विद्याविनयसंपन्न ब्राह्मणे गवि होस्तिनि । शुनि चैव श्वपाके च पण्डिताः समदर्शिनः॥

विद्या और विनयसे युक्त ब्राह्मणमें, गौ-बैलमें, हाथीमें, कुसेमें और चारडालमें परिद्यत लोग समदर्शी होते हैं, अर्थात् सुख-दुःसके विषयमें उनको समानभावसे देखते हैं। तथा यह भी कि—

> आत्मीपम्मेन सर्वत्र समं पश्यति योऽर्जुन । मुखं वा यदि वा दुःखं स योगी परमो मतः ॥

जो पुरुष सबके मुख-दुःखके विषयमें अपनी उपमाये समान धष्टियं देम्बता है उसीको सबसे बद्दा योगी समकता चाहिये। इसीबिये महर्षि वेदस्थासनीने कहा है— श्रू मतां बर्मसर्वस्वं श्रुत्वा चाप्यवधार्वताम् । आत्मनः प्रतिकृतानि परेवां न समाचरेत्॥ न तत्परस्य संवध्यात् प्रतिकृतं यदात्मनः। एव सामासिको धर्मः कामादन्यः प्रवर्तते॥

सुनो धर्मका सर्वस्य भौर सुनकर इसके अनुसार आचरण करो। जो धपनेको प्रतिकृत जान पढ़े, जिस बातसे श्रपनेको पीड़ा पहुँचे, उसको दूसरोंके प्रति न करो।

दूसरेके प्रति इसको वह काम नहीं करना चाहिये जिसको यदि दूसरा इसारे प्रति करे तो इसको बुरा मालूम हो या तुःख हो। संखेपमें यही धर्म है, इसके अतिरिक्त दूसरे सब धर्म किसी बातकी कामनासे किये जाते हैं।

> जीवितुं मः स्वयं चेच्छेत्कथ सांडन्य प्रचातयेत् । यद्यदारमनि चेच्छेत तत्परस्यापि चिन्तयेत्॥

जो चाहता है कि मैं जीउँ, वह कैसे वृसरेका प्राण हरनेका मन करे ? जो-जो बात मनुष्य अपने लिये चाहता है उसको चाहिये कि वही-बहो बात ग्रोरोंके लिये भी सोचे।

श्रहिसा, सस्य, श्रस्तेय धर्म जिनका सब समयमें पालन करना सब प्राणियोंके लिये बिहिस है और जिनके उद्घंचन करने से आदमी नीचे गिरता है, इन्हीं सिद्धान्तींपर स्थित हैं। इन्हीं सिद्धान्तींपर वेदोंमें गृहस्थोंके लिये पश्च-महायक्षका विधान किया गया है कि जो भूजसे भी किसी निर्दोष जीवकी हिसा हो जाय तो हम उसका प्रायश्चित्त करें। जो हिसक जीव हैं, जो हमारा या किसी तृसरे निदोंष प्राणीका प्रायाघात करना चाहते हैं, या उनका धन इरना या धर्म बिगाइना चाहते हैं, जो हमपर या इमारे देशपर, इमारे गाँवपर आक्रमय करते हैं, या जो आग जगाते हैं या किसीको विष देते हैं—ऐसे लोग आततायी कहे जाते हैं। अपने या अपने किसी भाई या विहनके प्राय, धन, धर्म, मानकी रहाके खिये ऐसे आततायी पुरुषों या जीवोंका, भावश्यकताके श्रनुसार आस्मरहाके सिद्धान्तपर बध करना धर्म है। निरपराधी श्रहिसक जीवोंको हिसा करना श्रधमें है।

इसी सिद्धान्तपर वेदके समयसे हिन्दू लोग सारी सृष्टिके निर्दोष जीवोंके साथ सहाजुभूति करते थाये हैं। गौको हिन्दू खोकमाता कहते हैं क्योंकि वह ममुब्ध-जातिको तूथ पिलाती है और सब प्रकारसे उनका उपकार करती है। इसिजेचे उसकी रक्षा करना तो मनुष्यमात्रका विशेष कर्त्रका है। किन्तु किसी मी निर्दोष वा निरंपराध प्राचीको मारता, किसीका धन या प्राण हरता, किसीके साथ प्रत्याचार करता, किसीको सूठमें ठगता, उत्पर क्रिले धर्मके परम सिद्धान्तके अनुसार श्रकार्य अर्थात् न करतेकी बातें हैं। और श्रपने समान सुख-दु:खका अनुभव करते-धाले जीवधारियोंकी सेवा करना, उनका उपकार करना, यह त्रिकालमें सार्वलीकिक सत्य धर्म है।

इसी मूल-सिद्धान्तके भनुमार वेद-धर्मके माननेवालोंको उपदेश दिया गया है कि न केवल मनुष्योंको किन्नु पशु-पिल्यों तथा समस्त जीवोंको बिलविश्वदेवके द्वारा नित्य कुछ श्राहार पहुँचाना भ्रपना धर्म समसें। यह बात नीचे लिखे श्रोकोंसे स्पष्ट है।

## बलिवैश्वदेवके श्लोक

ततोऽन्यदनमादाय मूमिमागे शुचौ पुनः । दद्यादशेषमूतेम्यः स्वेच्छ्या तत्समाहितः॥ देवा मनुष्याः पश्चो वयांसि

सिकाः सयक्षारगमूतसङ्गाः।

व्रेताः पिशा<del>चास्तरवः समस्ता</del>

ये चान्नमिच्छान्ति मया प्रदत्तम्॥

पिषीिककाः कीटपतङ्गकाद्याः

बुमुक्षिताः कर्मनिर्वन्थबद्धाः ।

प्रयान्तु ते तृष्ठिमिदं मयानं

तेभ्यो विसृष्टं सुक्षिना मवन्तु॥

भूतानि सर्वाणि तथान्नमेत-

दहंच विष्णुर्न तते।ऽन्यदस्ति ।

तस्मादहं भूतिनकामभूत-

मन्नं प्रयच्छामि मनाय तेषाम्॥

चतुर्देशो भूतगणा य एव

तत्र स्थिता बेऽक्किसमृतसङ्घाः ।

तृस्यर्थमन हि मया विसुष्ट

तेषामिवं ते मुदिता भवन्तु ॥ इत्युचार्य नरे। दश्चादत्तं श्रद्धासमन्वितम् । भुवि भूतोपकाराय गृही सर्वाश्रमा यतः॥

भौर-और यज्ञांको करके मनुष्य सावधान होकर पृथिवीपर सब प्राणियोंके लिये बिल स्कले श्रीर कहे कि देवता, मनुष्य, पशु, पश्ली, सिद्ध, यक्त, सर्प, प्रेन, पिशाच, तरु, चीटी, की बें, पतंग, जो भूखे हों और मुझसे अब बाहते हों, मेरे दिये सबसे उनकी दृष्टि हो और वे सुझा हों, हस्थादि कहकर गृहस्थ प्राणीमात्रके उपकारके लिये भ्रद्धापूर्वक थोड़ा अब निकास दें।

इसी धर्मके अनुसार सनातन-धर्मी नित्य तर्पण करने-के समय न केचल अपने पितरोंका तर्पण करते हैं किन्तु समस्त ब्रह्माग्डके जीवधारियोंका। यह नीचे लिखे श्लोकोंसे विदित है। यथा---

> देवाः सुरास्तथा यक्षा नागा गन्ववराक्षसाः । पिशाचा गुक्ककाः सिद्धाः कृष्माण्डास्तरवः सगाः॥ अलेचरा भूतिलया वाग्वावाराश्च जन्तवः। प्रीतिमेते प्रयान्त्वाशु मदत्तेनाग्बुनाऽश्चिलाः॥ नरकेषु समस्तेषु यातनासु च ये स्थिताः। तेषामाप्यायनायैतद्दीयते सलिलं मया॥ ये बान्ववाबान्त्रवा वा येऽन्यजन्मनि बान्ववाः। ते सर्वे तिश्वमायान्तु यश्चारमत्तेयमिन्छति॥

देवता, दैत्य, यक्ष, नाग, गन्धवं, राक्षस, पिशाच, गुड़ाक, सिद्ध, कूष्माण्ड, वृक्ष-वर्ग, पक्षीगण्, जलमें रह नेवाले जीव, वायुके आधारपर रह नेवाले जन्तु, ये सब मेरे दिये हुए जलसे तृप्त हों। समस्त नरकोंकी यातनामें जो प्राणी दुःख भोग रहे हैं, उनके दुःख शान्त करनंकी हण्लासे में यह जल देता हूं। जो मेरे यन्यु-वान्धव रहे हों और जो बान्धव न रहे हों और जो किसी और जन्ममें मेरे बान्धव रहे हों, उनकी तृप्तिके लियो और उनकी भी तृप्तिके जिये औ सुझमें जल पानेकी हण्ला रखते हों, में यह जल अपण करता हैं।

वैश्वदेवमें जो अश्व कुले और कीवोंके लिये निकाला जाता है उसको छोड़कर शेष बिलको मात्रा बहुत कम होती है इसलिये वह 'सर्वभूतेभ्यः' सब प्राणियोंको पहुँच नहीं सकता। तथापि यह जानते हुए भी—बिलक्वरवदेव-का करना प्रत्येक गृहस्थका कर्त्तव्य इसिलिये माना गया है कि वह उस पवित्र, उदार भावको प्रकट करता है कि मनुष्य मानता है कि उसका सब नीवधारियोंसे भाईपनका सम्बन्ध है और इस भावको आँसुभाँके समान प्रेमके जिल्से नित्य सींचकर जगत्के भाकाशमें जीवधारीमात्रमें परस्पर भाईपनका भाव स्थापित करनेका उत्कृष्ट और प्रशंसनीय मार्ग हैं।

इस धर्मकी उदारताकी प्रशंसा कीन कर सकता है ? इसकी उदारता इस धर्मके नदे-से-बढ़े परम पूजित प्राचार्य महर्षि वेद्व्यासकी, जो 'सर्वभूतहिते रतः' सब प्राणियोंके हितमें निरत रहते थे, इस प्रार्थनासे भी प्रकट है कि--

> सर्वे च सुक्षिनः सन्तु सर्वे सन्तु निरामयाः । सर्वे मद्राणि पश्चन्तु मा कश्चिद्दुःस्वभाग् भवेत्।।

सब प्रायी सुली हों, सब नीरोग रहें, सब सुख-सौभाग्य देखें, कोई दुखी न हो।

उसी धर्मके प्रायाधार भगवान् श्रीकृष्ण्यन्त्रने सारे जगतके प्रायाधोंको यह निमन्त्रण दे दिया है कि—'सव और धर्मोंको छोबकर तुम मुक्त एककी शरगार्मे आओ। मैं तुमको सब पार्पोसे खुड़ा खुँगा। सोच मत करो।'

उन्होंने यह भी प्रतिज्ञा की है---

समाऽहं सर्वभूतेषु न मे देण्योऽस्ति न प्रियः । य भजन्ति तु मां मक्त्या मि ते तेषु चाप्यहम्॥ अपि चेत्सुदुराचारे। मजते मामनन्यभाक् । साधुरेव स मन्तव्यः सम्यब्व्यवसितो हि सः ॥ श्लिष्रं मवति धर्मातमा शहबच्छान्ति निगच्छति । कौन्तय प्रति जानीहि न मे भक्तः प्रणश्यति ॥ मां हि पार्थं व्यपाश्रित्स येऽपि स्युः पापयोनयः । स्रियो वैद्यास्तया शृद्धास्तेऽपि यान्ति परां गतिम्॥

कि 'मैं सब प्राणियों के लिये समान हूँ। न मैं किसी-का द्वेष करता हूँ, न कोई मेरा प्यारा है। जो मुझको भक्तिसे भजते हैं, वे मुझमें हैं और मैं उनमें हूँ; पापी-से-पापी भी क्यों न हो यदि वह और सबको छोड़ कर मेरा ही भजन करता है तो उसको साथु ही मानना चाहिये। थोड़े ही समयमें वह धर्मात्मा हो जायगा और उसको शारवती शान्ति मिल जायगी। हे भ्रजुंन! मैं प्रतिज्ञा करके कहता हूँ, जो कोई मेरा भक्त है, उसका बुरा नहीं होगा। हे कुन्तीके पुत्र! मेरी शारणमें आकर जो पापयोनिसे उत्पन्न प्राणी भी हैं और स्ती, वैश्य और शूद्र—ये भी निश्रय सबसे उँची गतिको पावेंगे।'

धन्य हैं वे छोग जिनको इस पिबन्न और छोक-प्रेससे पूर्ण धर्मका उपदेश प्राप्त हुआ है। मेरी यह प्रार्धना है कि इस ब्रह्म-ज्योतिकी सहायतासे सब धर्मशीख जन भपने ज्ञानको विद्युद्ध और सविचलकर सौर सपने उत्साह-को नृतन और प्रबलकर सारे संसारमें इस धर्मके सिद्धान्तीं-का प्रचार करें और समस्त जगत्को यह विश्वास करा हैं कि सबका हैरबर एक ही है और वह संशक्त्यसे न केवल





महर्पि क्रपिल

सब मनुष्यों में किन्तु समस्त जरायुज, अवडज, स्वेदब, उद्धिज अर्थात् मनुष्य, पद्य, पद्यी, कीट, पर्तग, कृष और विटप सबमें समानरूपसे अवस्थित है और उसकी सबसे उत्तम पूजा यही है कि इस प्राव्यीमात्रमें ईश्वरका भाव देखें, सबसे मित्रताका भाव रखें और सबका हिस चाहें।

सार्वेबनीन प्रेमसे इस सस्य ज्ञानके प्रचारसे ईश्वरीय शक्तिका संगठन और विस्तार करें। बगत्से अज्ञानको दूर करें, अन्याय और अस्याचारको रोकें और सस्य, न्याय भीर दशका प्रचारकर मनुष्योंमें परस्पर प्रीति, सुख और शान्ति बढ़ावें।



#### उत्तम रहस्य

जरान्में जो कुछ है, सब भगवान्का प्रकाश है, क्योंकि
भगवान् ही एकमात्र सन् वस्तु हैं। उनकी मूर्ति या झंशके अतिरिक्त और किसीका भी अस्तिरव नहीं है। सभी
जीव नाम-रूपकी सीमाके अन्दर असीमका ही आरमप्रकाश
है। अवश्य ही भगवान्के प्रकाशका भी कम है। भगवान्
नित्य, शुद्ध, परबद्ध हैं। साधारण जीवमें भगवान्का झंश
मायाके आवरणसे आवद्ध है, जीव ज्ञानके प्रकाशदारा
अपने देवस्वकी क्रमशः उपछन्धि कर सकता है। स्थानस्थानपर भगवान्की विशेष शक्तियोंका आविर्माव होता
है, उनको विभूतिके नामसे पुकारा जाता है। किन्तु, जब
वही अज, अन्ययात्मा ईश्वर स्वयं अगत्के कल्याणके सिये
अपनी मायाको वशीभूत करके मायिक देह प्रहण करते
हैं—सानव-शरीरमें जन्म प्रहण करते हुए प्रतीत होते
हैं—सर्वशक्तिमान् होकर भी मानवोषित शरीर-मन-बुद्धके द्वारा कर्म करते हैं—तभी उनको अवतार कहा जाता है।

मनुष्यके अन्दर भी भगवान् हैं। मनुष्य जिस दिन इस बातकी सम्बक् रूपसे उपक्रविष करता है, उसी दिनसे वह भगवान्में निवास करता है। बेदान्सवादियों में विष्यवींने नर-नारायको रूपकको अवक्रयन करके इस तक्को तुब दिसकाया है। नर नारावक्का सर्वेषका साथी है। नर अर्थात् जीवारमा जिस दिन यह समझ लेता है कि मैं नारायख अर्थात् परमारमाका सखा हूँ, उसी चल वह सक्यमें स्थित हो जाता है—उसी समयसे वह भगवानके निकंट निवास करता है—निवसिष्यसि मय्येव।' भगवान् सब समय ही सखारूपसे इमलोगोंके समीप रहते हैं—इमलोगोंके हृदय-रथमें वे सर्वदा ही सारथी-रूपमें विराजित हुए इमलोगोंको चलाते हैं—

'ईश्वरः सर्वभूतानां इदेशेऽर्जुन तिहति।'

--- श्रीभरविन्द

<sup>\*</sup> Essays on Gita से

# ईश्वर-प्रार्थना

( महारमा गाम्भी )



धर-प्रार्थनाने मेरी रहा की। प्रार्थना-के आश्रम बिना मैं कवका पागल हो गया होता । अन्य मनुष्योंकी माँति मुझे भी अपने सार्वजनिक एवं व्यक्तिगत जीवनमें अनेक कटु अनुभव करने पढ़े। उनके कारण मेरे अन्दर कुछ समयके जिये एक

प्रकारकी निराधा-सी छा गयी थी। उस निराधाको तूर करनेमें मुझे सफलता हुई तो वह प्रार्थनाके ही कारख हुई। सत्यकी भाँति प्रार्थना मेरे जीवनका अंग बनकर नहीं रही हैं। इसका आश्रय तो मुझे आवश्यकतावश लेना पड़ा। मेरी ऐसी अवस्था हो गयी कि मुझे प्रार्थनाके बिना चैन पड़ना कठिन हो गया। ईश्वरके अन्दर मेरा बिश्वास उथीं-उथीं बदता गया, प्रार्थनाके किये मेरी स्याकुळता भी उतनी ही दुर्वमनीय हो गयी। प्रार्थनाके बिना मुझे जीवन नीरस एवं श्रून्य-सा प्रतीत होने छा।।

जब मैं दिख्यी अफीकामें था, उस समय मैं कई बार ईसाइयोंकी सामुदाधिक-प्रार्थनामें सम्मिछित हुआ, किन्तु उसका मुझपर प्रभाव नहीं पदा । मेरे ईसाई मित्र ईश्वरके सामने अनुनय-विनय करते थे, किन्तु मुझसे बैसा नहीं बन पड़ा। मुझे इस कार्यमें विस्कुछ असफछता रही। परिचाम यह हुआ कि ईश्वर एवं दसकी प्रार्थनामें मेरा विश्वास उठ गया और अवतक मेरी अवस्था परिपक्त म हो गयी, मुझे उसका अभाव बिल्कुक नहीं खका । परन्तु अबस्था हक जानेपर एक समय ऐसा आया जब मेरी आत्माके किये प्रार्थमा उतनी ही भनिवार्य हो गयी जिलना शरीरके किये भोजन अनिवार्य है। सच पृक्तिये तो शरीरके क्रिये भोजन भी इतना आवश्यक नहीं है जितनी आरमाके छिये प्रार्थनाकी आवश्यकता है। क्योंकि शरीरको स्वस्थ रखनेके किये कभी-कभी उपवास (भोजनका त्याग) आवरयक हो जाता है किन्तु प्रार्थनारूप भोजनका त्याग किसी प्रकार भी हितकर अथवा वाञ्छनीय नहीं कहा जा सकता। प्रार्थनाका अवीर्या तो कभी हो ही महीं सकता।

## जगद्गुरुओंकी साक्षी

जगत्के तीन सहान् गुरु गौतम दुद्ध, ईसा एवं मुइम्मदके छेसोंमें इस बातके अकाटय प्रमाण मिखते हैं कि उन्हें प्रार्थनासे ही प्रकाश मिला और वे प्रार्थनाके बिना जीवित नहीं रह सकते थे। काखों ईसाइयों, हिन्दुओं तथा मुसल्मानोंको आज भी ईश्वर-प्रार्थनासे जितना आधासन मिछता है वैसा जीवनमें और किसी बातसे नहीं मिलता । आप अधिक-से-अधिक उन खोगोंको झूठा अथवा आत्म-चञ्चित कह सकते हैं। मैं तो यह कहुँगा कि यह शूठ मुझ सत्यान्वेषीपर जातूका-सा काम करती है, यदि झूठ ही हो तथापि वस्तुतः मेरे जीवनका एकमात्र यही सहारा रहा है, क्योंकि इसके बिना मैं एक प्रकार भी जीवित नहीं रह सकता । राजनैतिक आकाश निराशाके बादछोंसे घिरा हुआ रहनेपर भी मेरी आन्तरिक शान्ति कभी भंग नहीं हुई। अधिक क्या, छोग मेरी इस आन्तरिक शान्तिको देखकर भुशसे ईच्चा करने छगते हैं। यह शान्ति मुझे ईश्वर-प्रार्थनाते ही मिकी और कहींसे नहीं।

मैं विद्वान् नहीं हूँ, मैंने शाखोंका अध्ययन नहीं किया है, किन्तु मैं विनयपूर्वक इस बातका दावा करता हूँ कि मेरा जीवन प्रार्थनामय है। प्रार्थनाका प्रकार कैसा होना चाहिये, इस विषयमें मैं उदासीन हूँ। इसका निर्याय प्रत्येक मनुष्य अपने छिये स्वयंकर सकता है। किन्तु मुझे प्रार्थनाके कई ऐसे ढंग मालुस हैं जिनका छोगोंने अनुसरया किया है और प्राचीन महास्माओंके बताये हुए मार्गपर चछना ही भेयस्कर डोता है।

किसीके अन्तर ईचरमें विश्वास उत्पन्न करा देना मेरी शक्तिके बाइर है। संसारमें कई बातें ऐसी हैं जो स्वत:-सिद्ध हैं चौर कुछ बातें ऐसी मी हैं जो विल्कुछ सिद्ध ही नहीं हो सकतीं। रेखागबितके मूख-सिद्धान्सों (Axioms) की मौति ईचरकी सत्ता भी स्वयंसिद्ध है। सम्भव है कि इमारा इत्य उसे प्रइण न कर सके। बुद्धिकी पहुँचके विषयमें तो मैं कुछ नहीं कहूँगा। बुद्धिका सबसम्बन बहुत करके अम्मणक होता है, क्योंकि तर्कपूर्व कुक्तियों से चैतम्यस्प ईश्वरके अन्दर विश्वास उत्पन्न नहीं कराया जा सकता। ईश्वर बुद्धिगम्य वस्तु नहीं है। बह बुद्धिसे परे है। इसारे पास बहुत-से ऐसे प्रमाया हैं जिनसे हम ईश्वरकी सत्ताको युक्तिमें सिद्ध कर सकते हैं, परन्तु इसप्रकारका युक्तिपूर्ण समाधान पाठकींकी बुद्धिका अपमान करना होगा। मैं आपछोगोंसे अनुरोध कसँगा कि आप छोग तार्किक युक्तियोंका आश्वय छोड़कर एक नन्हे-से बच्चेकी माँति ईश्वरमें निरष्ठछ विश्वास करना प्रारम्भ कर दें। यह मेरा अस्तित्व है तो ईश्वरका धस्तित्व अवस्य है। केवछ मेरे ही जीवनका नहीं, किन्तु मेरे-जैसे अन्य छाखों मनुष्योंके जीवनका यह एक बावइयक बंग है। चाहे वे इसके विषयमें वाव-विवाद न कर सकें, किन्तु उनके जीवनसे हम यह देख सकते हैं कि वह उनके जीवनका एक बंग बन गया है।

#### श्रद्धा

में आप लोगोंसे केवल इतनी-सी प्रार्थना करता हूँ कि आप लोग इस विश्वासरूपी खण्डहरका जीवाँ द्वार कीजिये। इसके लिये यह आवश्यक है कि आप उस प्रजुर साहित्यको भूल जाइये जिसने आपकी बुद्धिको चौंचिया दिया है और आपके पायेको कमनोर बना दिया है। अद्वाके मार्गमें दीचित हो जाइये, जो विनयका चिह्न है और इस बातको स्वीकार कीजिये कि इम कुछ नहीं जानते, इम इस विशास प्रक्षायहके अन्दर अयुसे भी अयु हैं। इम अयुसे भी अयु इसलिये हैं कि अयु अपनी सत्ताके नियमोंको पालन करता है, किन्तु इस ऐसे बीठ हो गये हैं कि प्रकृतिके नियमोंको अवहरूना करते हैं। जिन लोगोंमें अद्वाका अभाव है उनको समझानेके लिये मेरे पास कोई युक्ति अथवा दलील नहीं है।

यदि एक बार आपने ईश्वरकी सत्ताको स्वीकार कर लिया तो फिर आपसे प्रार्थना किये बिना रहा नहीं जायगा।

बहुत-से लोग यह एष्टतापूर्व दावा करते हैं कि हमारा समग्र जीवन ही प्रार्थनामय है, चतः हमें किसी निर्दिष्ट समयपर एकान्तमें बैठकर प्रार्थना करनेकी आवड्यकता नहीं है। हमें इसप्रकारकी मुर्खता नहीं करनी चाहिये।

इसलोग तो किस गिनतीमें हैं, उन महापुरुषोंने भी, जिनकी कृत्ति निरन्तर मझाकार रहती थी इसमकारका दावा नहीं किया । उनके जीवन वास्तवमें प्रार्थनामय थे; किन्तु हमें यह कहना चाहिये कि हमारे लिये वे निश्चित समयपर प्रार्थना अवहय करते थे और प्रतिदिन परमात्माके प्रति अपना मक्ति-भाव प्रदर्शित करते थे । यह ठीक है कि हंखर यह नहीं चाहता कि हम प्रतिदिन अपनी शरणागतिका उसके सामने हवाका दें, किन्तु हमारे लिये ऐसा करना आवश्यक है। मैं आपको विश्वास दिलाता हूँ कि यदि हम ऐसा करेंगे तो फिर कोई भी दु:ख हमें नहीं सतावेगा ।%

# हमारी प्रार्थना

( लेखक-श्रीरवीन्द्रनाथ ठाकुर )

हे परमात्मन ! मानव-जीवनकी समस्त प्रार्थनाओं-के भीतर एक ही अत्यन्त गम्भीरतम प्रार्थना (आकांका) है, उसे हम अपनी बुद्धिसे स्पष्ट जानें वा न जानें, उसेहम मुँहमे बोर्ले अथवा न बोर्ले, हमारे भ्रममें भी, हमारे द:खमे भी, हमारी अन्तरात्मासे वह प्रार्थना (आकांक्षा) सदा-सर्वदा तुम्हारे अभिमुख मार्ग खोजनी रहती है ! वह प्रार्थना यही है कि हम अपने समस्त ज्ञानके द्वारा शान्तको जान सकें, अपने समस्त कमें के द्वारा शिवका दर्शन कर सकें, अपने समन्त प्रेमके दारा अदैतको प्राप्त कर सकें । फलके लाभकी आजाको हम तमसे निवेदन करनेका साहस नहीं कर सकते. किन्तु हमारी आकांक्षा यही है कि समस्त विघ्न-विक्षेप-विकृतिके मध्यमें भी इस प्रार्थनाको हम समस्त शक्तिके साय सत्यरूपसे तुम्हारे समीप उपस्थित कर सकें। हमारी समस्त अन्य वासनाओंको व्यर्थ करके हे अन्तर्यामिन ! केवल इसी प्रार्थनाको स्वीकार करो कि हम कभी-न-कभी ज्ञानमें, कर्ममें और प्रेममें यह उपलब्धि कर सकें कि तम्हीं 'शान्तं शिवं अद्वैतम्' हो। (संकतित)

<sup>\*</sup> केलिफोर्नियाके The Cultural World नामक त्रैयासिक पत्रिकॉर्म प्रकाशित लेखका अनुवाद ।

## ईश्वर-महिमा

( लेखक--श्रीवयदयाक्रजी गोयन्द्रका )

(1)

## ईश्वर कल्पना नहीं श्रुव सत्य है



क माई ऐसे हैं, जो ईश्वरको कल्पित मानते हैं परम्तु विचार करके देखनेसे यहीं सिद्ध होता है कि वे ईश्वरके तस्वको नहीं जानते। ईश्वर शेखिछी-के वरकी कल्पनाकी भौति मनमोदक नहीं हैं। जो कल्पित होता है वह स्रसस्य होता है और जो ससस्य होता है वह विचार करनेपर उहरता नहीं। वह

वस्तु उत्पत्ति-विवाश-धर्मवाखी होती है, प्रत्यक्षमें वृष्टिती हुई भी एक रूपमें नहीं रह सकती भीर उसका परिवर्तन होता रहता है, परन्तु जो वस्तु सत् होती है, उसकी न उत्पत्ति होती है और न उसका विवाश होता है। वह सदा भनादि होती है, एक रूपमें रहती है और उसमें परिवर्तन नहीं होता।

यदि किसीको उस सत् वस्तुमें भूखसे विपरीतता प्रतीत होती हो तो यह उसकी आन्ति है। इसमें सत् वस्तुमें कोई कलंक नहीं आता, जैसे किसीको नेत्रोंके दोषसे चन्द्रमा पीतवर्ण प्रतीत होता हो तो इससे चन्द्रमा पीला नहीं समझा जा सकता। चन्द्रमा तो पीतवर्णके दोषसे रहित शुद्ध और स्वेत ही है।

जो वस्तु सत् होती है, उसका कभी धभाव नहीं होता । जिसका कभी किसी कालमें धभाव नहीं होता, वही वस्तु सस्य है। भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजी सत्के लक्षण करते हुए गीतामें इसप्रकार कहते हैं—

> नासतो विद्यते भावो नामावे विद्यते सतः। उमयोरपि दृष्टे। इन्तरस्वन में। सूरवदर्शिमः ॥ (२।१६)

असत् वस्तुका तो अस्तित्व नहीं होता है और सत्का धभाव नहीं है, इसप्रकार इन दोनोंका हो तत्व तत्वज्ञानी पुरुषोंद्वारा देखा गया है।

ऐसी सत् वस्तु एक विज्ञान-ग्रानन्द्यम परमात्मा है को परमेश्वर, शक्क, पुरुषोत्तम, अहाइ, सुदा, गाँउ ग्रादि झनेक नामोंसे संसारमें कथित किय गया है। सबके परिवर्तत होनेपर भी उसमें परिवर्तन नहीं होता। परिवर्तन होनेपर भी उसमें परिवर्तन होते-होते जिसमें जाकर शेष हो जाते हैं, जिसको सब लोग नित्य, ध्रुव सत्य कहते हैं और जो सबका द्रष्टा है उसीको हम ईश्वर मानते हैं। तर्कसे बाध करनेपर भी जिसका बाध नहीं होता और जो विज्ञानवान् पुरुषों हारा निर्याय किया हुआ सन् पर्यार्थ है उसीका नाम परमात्मा है। उसको विद्यारात्म या चेतन-सन्व भी कहते हैं।

संसारमें दो पदार्थ हैं, एक चेतन और दूसरा जह । उनको पुरुष और प्रकृति भी कहते हैं । चेतनके हो भेद हैं। एक जीवारमा और एक परमारमा । उनमें जीवारमा अंश है और परमारमा अंशी है । जीवारमा नाना और परमारमा एक है । यह चौबीस तस्वींवाद्धा संसार जडका ही विकार है ।

> महाभूतान्यहंकारो बुद्धिरन्यक्तमेव च । इन्द्रियाणि दशैकं च पक्ष चेन्द्रियगीचराः ॥

(गीता १३।५)

पाँच महाभूत, ऋहंकार, बुद्धि और मूल-प्रकृति अर्थात् त्रिगुणमयी माया भी तथा दस इन्द्रियाँ, एक मन और पाँच इन्द्रियोंके विषय — ये चौबीस तस्व हैं।

जो जब है वह दरय है। जो चेतन है वह ब्रष्टा है। जबको ज्ञेय और चेतनको ज्ञाता भी कहते हैं। वह ज्ञेय ज्ञाताके ही आधारपर है। भगवानुने कहा है—

> अथवा बहुनैतेन कि हातेन तवार्जुन। विद्यमाहमिदं इस्स्ममेकांशेन स्थिता नगत्॥

(गीता १०।४२)

अधवा 'हे चर्जुन ! इस बहुत जाननेसे तेरा क्या प्रयोजन है, मैं इस संपूर्ण जगतको अपनी योगमायाके एक चंश-मात्रसे धारण करके स्थित हूँ।'

जब अरुप है, चेतन भनन्त है। जब उत्पत्ति-विनाश-धर्मवाला है, चेतन भजन्मा, नित्य, भविनाशी है। जबमें इर समय परिवर्तन होता रहता है, इसल्पि उसको भजभंगुर भी कहते हैं। चेतनमें परिवर्तन वहीं होता परन्तु मूद-बुद्धिवालोंको आस्तिसे जडके सम्बन्धसे बेतनमें जडका विकार भासित होता है, परम्तु जो विचार करनेपर वैसे ही नहीं टहरता जैसे निर्जेप काकारामें भपने नेत्रोंके दोषसे मोरपचकी भाँति प्रतीत होनेवाले तिरवरोंका होना भी विचारसे सिद्ध नहीं होता।

परमात्मा किएपत नहीं, ध्रुव सत्य है। यह बात सब शाखों से भी सिद्ध होती है। ध्रुव, प्रह्लाद-सरीले मक्तोंकी धाल्यायिकाएँ यह बिल्कुल प्रमाणित कर देती हैं। जैसे—कम्ममेंसे प्रकट होकर नृसिंह भगवानका हिरण्यकशिपुको मारना, प्रह्लादकी रच्चा करना और प्रह्लादको शिचा देना। जैसे ध्रुवको वनमें दर्शन देना और उसको दिये हुए वरदानके श्रुतसार उसकी प्रत्यच सिद्धि होना—ध्रुवको राज्य मिल जाना और बिना पढ़े ही केवल भगवानके शंखके स्पर्शमात्रसे श्रुति-स्मृतिका ज्ञान हो जाना। इसप्रकारका कार्य किसी किएपत ईश्वरसे सिद्ध नहीं हो सकता।

ऐसी कथाएँ श्रुति, स्मृति, इतिहास, पुराणादि शास्त्रों-में स्थल-स्थलपर अनेकों मिलती हैं। यह सब ऐतिहासिक सबी घटनाएँ हैं। कपोक्किएित नहीं हैं। इन सबको उपन्यासींकी भांति किएपत समझना निरी मूर्लता है। बिना हुई घटनाधोंका इसप्रकार प्रचार होना, तथा धनेक युगोंसे इतिहासरूपमें श्रद्धासहित उनका प्रचित्रत-रूपसे अस्तित्व चला आना सम्भव नहीं।

षापुनिक कालमें भी स्रवास, तुलसीवास, तुकाराम, नरसी, चैतन्य महाप्रभु धौर भीराबाई आदि धनेक भक्त महास्मा हो गये हैं। उन महापुरुषोंके वचनोंसे भी ईश्वरका प्रस्तित इतिहाससिहत सिद्ध है। ऐसे पुरुषोंकी जीवनीमें और उनके वचनोंपर सर्वथा धविश्वास करना अपनी बुद्धिका परिचय देना है। उन महापुरुषोंके जीवनकी जो घटनाएँ हैं उनपर विचार करनेसे ईश्वरके धिल्लसे उत्तरोत्तर खद्धा बदती है। ऐसे त्यागी और सच्चे पुरुषोंपर यह धविश्वास करना धौर यह कहना कि दुनियाँको धोला देनेके लिये उन्होंने ये बातें फैक्षा हीं, उनपर कक्षंक छगाना है। ऐसे पुरुषोंपर कक्षंक खगानेवाले मूलोंके खिये तो फिर कोई भी विश्वासका आधार नहीं उद्दरता।

ईश्वरको सिद्धिमें अनेकों बलबान् युक्तियाँ भी प्रमाण हैं। विचार करके देखा जाय तो ईश्वरके चास्तित्वको पशु चौर पक्षी भी सिद्ध करते हैं। फिर मनुष्योंकी तो बात ही क्या है ? जब कोई पुरुष जाठी लेकर कुत्तेको मारने जाता है तो बह कुत्ता दूरसे हो उस जाठीको देखकर चिहाता है। सभी उसके चोट नहीं खगी, न उसके शरीरमें कोई पीड़ा ही होती हैं। परन्तु झानेवाले भयको देखकर बहु चिहा उठता है। उसके चिहानेका मतखब यही है कि मेरे चिहानेसे भानेवाले दु:खकी निष्टृत्ति हो जायगी। क्योंकि मेरी चिहाइटको सुनकर रचा करनेवाली कोई एक शक्ति मेरी रचा करेगी। इसप्रकार चिहानेसे उस कुत्तेकी रचा होती हुई भी देखनेमें आती है।

जिस द्यामधी शक्तिका सभी चराचर जीव श्रासरा छेकर दुःख मिटानेके खिये करुणाभावसे श्रार्तनाद करते हैं और जिस द्यामधी शक्तिसे दुखियाँका दुःख मिटता है, उस शक्तिशाखीको हम परमारमा मानते हैं।

जो ईश्वरको नहीं मानते हैं, वे पुरुष भी जब उनपर भारी विपत्ति पदती है तब किसी एक शक्तिका माश्रय करके अपनी विपत्तिके नाशके लिये दीन होकर करणाप्ण वचनोंका उच्चारण करते हैं। वे जिस शक्तिके आश्रयसे अपना दुःल मिटाना चाहते हैं, जिस शक्तिको मानकर दीनता खोकार करते हैं और जिस शक्तिको मानकर दीनता खोकार करते हैं और जिस शक्तिको हारा उनकी दीनतासे की हुई माँग पूरी होती है, उन लोगोंको भी उस शक्तिशाखी चेतन द्यासिन्धु दीनबन्धुको ईश्वर समझकर कृतक होना चाहिये।

वर्तमानमें भी जो पुरुष ईश्वरमें विश्वास करके और उनकी शरण होकर प्रयत्न करते हैं उनको भी सफलता मिली है झौर मिल रही है। बिना हुई वस्तुके अस्तित्वका प्रचार होना सम्भव नहीं है। यदि हो भी जाय तो उसकी हतनी स्थित स्थित नहीं रह सकती।

संसारमें जो भी कुछ प्रतीत होता है उसके मूलमें अवश्य हो कोई महान् शक्ति है। प्रतीत होनेवाल परार्थका परिवर्तन माना जा सकता है परन्तु अभाव नहीं। क्योंकि बिना हुई बस्तुका अस्तित्व सम्भव नहीं है। जो सम्पूर्ण संसारका श्वाधार है, जिसको मूल-कारण भी कहा जा सकता है, उसीको ईश्वर समझना चाहिये। क्योंकि कार्यके मूलमें अवश्य कारण रहता है। कोई भी कार्य बिना कारणके देखनेमें नहीं आता। कोई भी पदार्थ बिना शाधारके नहीं रह सकता, धतपब इस सम्पूर्ण संसारका जो आधार और मूल-कारण है वह परमात्मा है। वह बेतन है, क्वोंकि जह-पदार्थमें स्थावभाग नियमितक्षसे

सञ्चालन करनेकी और उसको नियममें रखनेकी योग्यता नहीं होती । परमात्मा केवल युक्ति और शास्त्र-प्रमाणसे ही सिद्ध हो, सो बात नहीं, वह प्रत्यच भी हैं। क्योंकि उनकी प्राप्तिके लिये जिन्होंने यस किया है उनको से मिले हैं, मिस रहे हैं. अब भी किसीको उनका प्रत्यक्त करना हो तो वह साधनोंके द्वारा प्रत्यक्त कर सकता है। जिन पुरुषोंको प्रत्यन्न हुआ है, उनके बताये हुए साधनके अनुसार चेष्टा करनेसे चेष्टा करनेवालोंको प्रत्यन्न होता है। अवश्य ही ऐसी अमृल्य वस्तुके लिये जितने प्रयक्षकी आवश्यकता है उत्तना प्रयत्न होना चाहिये । साधारण वस्तुको प्राप्त करनेमें साधारण प्रयक्त करना पड़ता है, एक विशेष वस्तुके ब्रिये विशेष प्रयक्षकी आवश्यकता है। वर्तमानमें इंगलैण्डके महाराज पञ्चम जार्ज विलायसमें हैं। यदि कोई उनसे प्रात्यच मिलना चाहे तो उसके विखायत जाकर मिलनेके क्षिये उचित चेष्टा करनेपर मिखना हो सकता है। यदि किसी कारणये न भी मिखना हो तो उसको यह तो समझ लेना चाहिये कि बादशाह पश्चम जार्ज विज्ञायतमें हैं, क्योंकि दूसरे मिलनेवालोंसे सुना जाता है और राज्यकी ध्यवस्था भी उनकी आक्रानुसार नियमा-नुकृत होती देखी जाती है। इसी प्रकारसे उस असंख्य अझाण्डोंके मालिकसे कोई मिसना चाहे तो उसीके अनुसार प्रयक्ष करनेसे उसका मिलना सम्भव है। किसी राजाने तो मिलना चाहनेपर भी मिलना हो भी सकता है और नहीं भी, क्योंकि राजा प्रायः स्वार्थी होते हैं और वे बिना प्रयोजन मिलना नहीं चाहते । परन्तु सर्वशक्तिमान्, सबके सुहृद् एवं बिना कारण दया करनेवाक्षे भगवान्की तो यह नीति है कि जो भी कोई उनसे मिलना चाहे वे उससे मिलते ही हैं। वे कहते हैं--

'यं यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्त्रथैव भजाम्यहम् ।'

राजाके मिलनेके क्षिये थोड़ा प्रयक्त करके छोड़ देनेसे किया हुचा प्रयक्त व्यर्थ हो जाता है परन्तु ईसरके क्षिये किया हुआ योड़ा-सा भी प्रयक्त व्यर्थ नहीं जाता। 'नेहासिक्रमनाशोऽस्ति।' ईसरकी प्राप्तिके क्षिये किये हुए कर्म-का नाश नहीं होता। ईसरका मिलना भी राजासे मिलनेकी अपेचा बहुत ही विक्षचण है। 'आव्वर्यन प्रयत्ति कश्चिरेनम्' इन्द्रियों और मन-बुद्धिके हारा प्रत्यच्च की हुई वस्तुकी अपेचा आत्मानुभवसे प्रत्यच्च की हुई वस्तुमें अत्यन्त विशेषता होती है। क्योंकि इन्द्रियों और धन्तःकरण अस्परास्ति

होनेके कारण वस्तका यथार्थ निर्णय नहीं कर सकते। बैसे विमान, पड़ी आदि बहुत दूरमें स्थित वस्तु नेत्रींसे नहीं दीखती, अञ्चन नेम्नोंके अत्यन्त समीप होनेपर भी नहीं दीखता, तारे दिनमें भाकाशमें स्थित होते हुए भी सूर्यके प्रकाशसे तिरोहित होनेके कारण नहीं दीखते. रात्रिके समय सर्य प्रध्वीकी ओटमें आ जानेके कारण नहीं दीखता इत्यादि। इन बस्तुओंके न दिखलायी पड़नेके कारण इनका अस्तित्व न मानना जैसे मुर्खता है, इसी प्रकार अल्पबुद्धिवालों में श्रद्धा श्रीर प्रेमकी कमीसे उनके ईश्वर-प्रत्यन्त न होनेके कारण उसका अस्तित्व न मानना मूर्खता है। जैसे सूर्यकी किरखों में अरुके परमाण रहते हैं परन्त सहम होनेके कारण नेत्रोंसे प्रतीत नहीं होते और जैसे बहुत-से विषय इन्द्रियोंके खराब हो जानेके कारण नहीं प्रतीत होते । यथा बहिरेको शब्दका न सुनना, अन्धेको रूपका न दीखना इत्यादि । इन्द्रियाँ मिले हुए सजातीय पदार्थीको भी श्रक्षा-अला करने और पश्चाननेमें असमर्थ हैं, जैसे गाय और बकरीके दुधको मिला देनेपर वह न अलग ही किया जा सकता है और न पहचाना ही जा सकता है। बहुत-से ऐसे पदार्थ हैं जहाँ इन्द्रियोंकी गम्य ही नहीं है। जैसे मनुष्यमें मन-बुद्धि होते हैं परन्तु वे हन्द्रियों हारा प्रत्यक नहीं होते। सन-बुद्धिका ज्ञान भी अरूप और आन्त है। किसी एक मनुष्यको आज हम मन-बुद्धिके द्वारा धर्मारमा सममते हैं। फिर उसीको थोडे दिन बाद पापी समझने लग जाते हैं। एक मनुष्य कथा बाँच रहा है और बहुत-से मनुष्य कथा सन रहे हैं। सुननेवालीका उस पुरुषपर अपना-अपना अलग-अलग निश्रय है। कथा बाँचकर चले जानेपर श्रोतागण परस्पर विचार करने छगते हैं। एक कइता है कि पण्डितजी दम्भी हैं, क्योंकि ये व्सरोंको उपदेश देते हैं और स्वयं पाछते नहीं। इसरा कहता है वस्भी तो नहीं हैं परस्तु स्वार्थी हैं, कोई भेट चढ़ाता है तो उसको बढ़ी प्रसन्नतामे हे खेते हैं। तीसरा कड़ता है पिडतजी भेटके लिये कया नहीं बाँचते, यह बात जुरूर है कि वे मान-बढ़ाई चाहते हैं। चौथा कहता है--भेट और पूजा तो इनको शिष्योंकी प्रसन्तताके छिये स्वीकार करनी पहली है, असलमें तो इनका कथा करना इसिक्छिये है कि श्रोताओंके सम्बन्धमे भगवचर्चा करनेसे मेरी आत्मा भी पवित्र हो जायगी। इस उद्देश्यसे पण्डितजी अपने और श्रोताओंके करूपाणके लिये कथा करते हैं। एक परस श्रद्धाल स्वक्ति कहता है कि पण्डितकी तो स्वयं करपान-

स्वरूप हैं, इसकोगोंके करवासके खिये ही हनकी सम्पूर्ण किया है।

सब विचारणीय विषय यह है कि एक ही देशमें, एक ही काकमें, एक ही पुरुषहारा चौर एक ही किया हो रही है, उसमें भी छोग अपनी-सपनी बुद्धिक मनुसार भिष-भिष्म निश्चय कर रहे हैं। हो सकता है कि इन पाँचों मेंसे किसी एकका निश्चय ठीक हो परन्तु चारकी गछती अवस्य ही माननी पढ़ेगी। इससे यह बात निश्चय हुई कि मन-बुद्धि-हारा किया हुआ निर्णय भी ठीक नहीं समस्ता जा सकता।

एक मनुष्य किसी एक मजहबको अच्छा समम्मता है, फिर थोड़े विनके बाद वही उसको खराब समम्मकर दूसरेको अच्छा समम्मने खग आता है। इससे भी यही सिद्ध होता है कि जबतक मन-बुद्धि पवित्र नहीं हो जाते तबतक उनका किया हुआ निर्वाय भी यथार्थ नहीं समम्मा जा सकता। इस विषयमें बहुत बड़े-बड़े बुद्धिमान् पुरुष भी चक्करमें पढ़ जाते हैं; फिर एक साधारण मनुष्यकी तो बात ही क्या है। जिन पुरुषोंकी आत्मा पवित्र है, जिन्होंने आत्मासे परमात्माका साक्षात्कार कर छिया है उन पुरुषोंका जो निर्णय है वही ठीक है। जबतक परमात्माका साक्षात्कार नहीं होता तबतक अज्ञानी पुरुषोंको अपने आपके नित्य बम्तित्वके विषयमें भी अनेक प्रकारकी शंकाएँ होती हैं। फिर ईश्वर, छोक, परछोक, शास्त्र और महत्याओं में शंका होनेमें तो आश्चर्य ही क्या है।

शंका, विचार, श्रद्धा धौर निर्णयादि मन-बुद्धिमें होते हैं। मन-बुद्धि परिवर्तनशील होनेके कारण श्रद्धा धौर विचार धादिमें समय-समयपर परिवर्तन होता रहता है।

स्वममें मनुष्य निद्रांके दोषसे घनेक प्रकारके पदार्थोंको देखता है, उनको वह पुरुष उस कालमें प्रत्यच्च घीर सत्य मान छेता है परन्तु छागनेके बाद उनका घत्यन्त अभाव देखकर घसद मानता है। इसी प्रकारसे जाम्रद-अवस्थामें भी घज्ञानके कारण घस्त्यमें सद-बुद्धि कर छेता है। इसीखिये मन घौर बुद्धिके पवित्र घौर स्थिर हुए बिना बनका किया हुआ घनुमान घौर निक्षय ठीक नहीं समझा जाता। साधनोंके द्वारा जब मन घौर बुद्धि पवित्र हो जाते हैं तभी उनका किया हुआ निर्माय यथार्थ होता है।

इदिके द्वारा निर्याय किये हुए पदार्थोकी प्रस्वचलाकी अपेचा भी चारमाञ्चभक्के द्वारा निर्याय किये हुए पदार्थोकी प्रस्वचला विशेष हैं। जैसे पुरुष अपने चाहिल्लके विषयमें समझता है कि मैं निश्चय हूँ, इस निश्चयका तीनों काछ (भूत, भविष्य, वर्तमान) तीनों भवस्था (जामत, स्वम, सुषुप्ति) और तीनों सरीर (स्थूफ, स्वम, कारण) में कभी भी भ्रमाव नहीं होता। जो बात तीनों काछमें है वही सत्य है। स्वयं अपनी आस्मा तीनों काछमें होनेके कारण नित्य सत्य है। इस सत्यका किया हुआ भनुभव ही सत्य है। परमारमाका प्रत्यच्च अनुभव बारमासे ही हो सकता है। जब भारमाका सम्बन्ध मन-बुद्धिसे छूटकर परमारमामें जुद जाता है तभी आस्मा परमारमाका यथार्थरूपमें भनुभव करती है। वही असछी अनुभव है। उसमें भूज नहीं हो सकती। भ्रतप्व भारमानुभवकी प्रत्यच्वताके समान मन-बुद्धिकी प्रत्यच्वता नहीं समझी जाती। जिन पुरुषोंको परमारमाका यथार्थ भनुभव हुआ है उन पुरुषोंको ऐसा कथन पाया जाता है।

तीनों शरीरोंमें, तीनों श्ववस्थाओंका हर समय परिवर्तन होनेपर भी तीनों श्ववस्था और तीनों काखमें आस्मा निर्दिकार-रूपमें सदा एकरस रहता है। इसी प्रकारने एक शरीरसे दूसरे शरीरकी प्राप्तिमें भी शारमाका परिवर्तन नहीं होता।

> 'देहिनोऽस्मिन्ययादेहे कौमारंयौवनं जरा। तयादेहान्तरप्राधिर्घीरस्तत्र न मुद्धाति॥ (गीता२।१३)

जैसे जीवात्माकी इस देहमें कुमार, युवा और बृद्ध भवस्या होती है, बैसे ही भ्रम्य शरीरकी प्राप्ति होती है, इस विषयमें भीर पुरुष मोहित नहीं होता।

यदि कहो कि देहान्सर-प्राप्तिको हम इसके सदस नहीं सान सकते क्योंकि पूर्व और पर-जन्मकी किसी घटनाका इसको ज्ञान नहीं है, यह ठीक है, परन्तु इस जन्ममें भी सो पूर्व और पर-काछकी घटनाओंका हमें समीचीनरूपसे ज्ञान नहीं है। साधारख मनुष्यको तो भावी काखका ज्ञान एक पक्तका भी नहीं हो सकता। योग-शक्तिके प्रभावसे योगीखन पूर्वापरके जन्मकी घटनाओंका ज्ञान करनेमें समर्थ होते हैं। भगवान कहते हैं—

> उत्कामन्तं स्थितं बापि मुक्तानं वा गुणान्वितम् । बिमृढा नानुपश्यन्ति पश्यन्ति ज्ञानव्यक्षयः॥ यतन्तो योगिनश्चेनं पश्यन्त्यस्मन्यवस्थितम् । यतन्तोऽभ्यक्तात्मानो नैनं पश्यन्त्यचेतसः॥

> > (गीता १५। १०-११)

शरीरको छोड़कर वाते हुएको अथवा शरीरमें स्वित हुएको और विवयोंको मोगते हुएको अथवा तीनों गुणोंसे युक्त हुएको अज्ञानीजन नहीं जानते । केवस ज्ञानरूप नेत्रवाले ज्ञानीजन ही तस्वसे जानते हैं, योगीजन भी अपने हवयमें स्थित हुए इस आत्माको यह करते हुए ही तस्व-से जानते हैं और जिन्होंने अन्तःकरयाको ग्रुद्ध नहीं किया है, ऐसे अज्ञानीजन तो यह करते हुए भी इस आत्माको नहीं जानते हैं।

साधारण पुरुषमें तो भूषकाक्षका भी ज्ञान समीचीन-रूपसे नहीं देखा जाता । थोड़े दिन पूर्वकी बीसी हुई बहुत-सी घटनाझाँके खिये भी वह साफ इन्कार कर देता है कि सझको खबाछ नहीं है, फिर बहुत पुराने जमानेकी बातके मुल जानेमें तो आश्चर्य ही क्या है? दो-तीन वर्षकी बाक्यावस्थाकी तो किसी घटनाका मनुष्यको प्रायः ज्ञान नहीं है । जन्मनेके समय प्रत्यच देखा जाता है कि मनुष्य-को भारी तक्क्षीफ होती है और उस दुःखके कारण प्रायः सभी चित्राते हैं परन्तु उस चित्रानेका और दुःसका किसी-को ज्ञान नहीं हैं। फिर गर्भावस्थाकी घटनाका ज्ञान कैसे रह सकता है ? इसपर यदि पूर्वजन्मकी घटनाओं के ज्ञानसे ही पूर्वजन्मकी सिद्धि मानी जाय तो उसको निरी मूर्खता नहीं तो और क्या कहा जाय ? इससे यह बात सिद्ध हो गयी कि कमार, युवा चौर जरावस्थामें देहके विकारसे चारमा विकारी नहीं होता । इसी प्रकारसे देहान्तरकी प्राप्तिसे भी आस्मा विकारी नहीं होता । अतएव बात्मा अविकारी है और जो अविकारी है यही निस्य है। जो निस्य है वही सस्य है। वह सत्य ही परमात्मा है और परमात्मा ही सक्की बात्मा है क्योंकि बात्मा ईश्वरका बंध होनेके कारण सबकी बारमा परमास्मा ही है ।

> अहमात्मा गुढाकेश सर्वभूताशयस्थितः। अहमादिश्च मध्यं च मूतानामन्त पव च॥ (गीता १०। २०)

'हे चर्जुन ! मैं सब मूतोंके हरवमें स्थित सबका चारमा हूँ, तथा सम्पूर्ण भूतोंका आदि, मध्य चौर चन्त भी मैं ही हूँ।' चत्तपुत परमात्मा निर्विकार, अवन्मा, चविनाशी, नित्य, भूव सत्य प्रमाणित हैं।

( ? )

## ईश्वरके दण्डविधानमें भी दया है

भगवान् द्याके श्रसीम, भनन्त, श्रवाह सागर हैं, वे को कुछ भी करते हैं, उसमें बीवोंके प्रति द्या भरी रहती

है। इसका यह अर्थ नहीं कि वे अन्याय करते हैं वा उनकी दया सोगोंको पाप करनेमें सहायक होती है; बात बह है कि उनका कानून ही ऐसा है जो सोगोंको पापसे बचाता है और दयद या पुरस्कारक्रपसे जो कुछ भी विधान करता है, उसमें उनकी द्या पूर्वरूपेश रहती है। घरमें माता-पिता और राष्ट्रमें राजा भाविके जो नियम या कानून होते हैं उनमें भी दया रहती है परन्तु वह द्या परिमित है, उसमें कहीं स्वार्थ रह सकता है, अथवा भ्रान्तिकरा ऐसा विधान भी हो सकता है जो लोगोंके विये भड़ितकर हो । राग-देव, अहंकार और अल्पलताके कारण भूस भी हो सकती है परन्तु श्रीभगवान् में ऐसी कोई बात नहीं है। इसीसे उनका कानून निर्भाग्त, संकारहित, क्षानपूर्व और स्नेहपूरित रहता है। जो मनुष्य ईश्वर-क्रुपासे श्रीभगवानुके कानुनका रहस्य समझ खेता है, वह तो किर चपना जीवन उसीके श्रनुसार चकनेमें खगा देता है। उसमें ईश्वर-प्रेम, निर्भवता, शास्ति और आनन्दकी उत्तरोत्तर भ्रपार वृद्धि होती है और भ्रन्तमें वह भीभगवानुको प्राप्त करके कृतकृत्य हो जाता है। भन यह समझना है कि भगवानुके कानुनका स्वरूप क्या है ? विचार करनेपर मालुम होता है कि भगवानुकी विधिका प्रधान रूप्य है---

जीवमात्रकी सर्वागीण उन्नति और उन्हें परम श्रेयकी प्राप्ति

इसी कश्यतक जीव आसानीसे पहुँच सके, इसीके िक्ये उनके नियम हैं। उन नियमोंका पालन वास्तवमें उसी ममुष्यके द्वारा सुगमतासे हो सकता है जो ईचरमें परम अब्रा और परम प्रेम रखता हो। ईचरमें परम अब्रा और परम प्रेम रखता हो। ईचरमें परम अब्रा और परम प्रेम होनेपर स्वाभाविक ही मनुष्यमें सदाचार और सद्गुणोंकी उत्पत्ति और उनका विकास होता है एवं दुराचार और तुर्गुंबोंका सर्वथा विनास हो जाता है। शाखोंमें जिल्हें सदाचार बतखाया है, वे ही ईचरीय कानूनमें सेम्ब और पालनीय नियम हैं और किल्हें दुराचार बहा है, वे ही ईचरीय कानूनके निषिद्ध और त्याज्य पदार्थ हैं। संक्षेयमें सदाचार, सद्गुच और दुराचार, दुर्गुंबोंका स्वरूप यह हैं—

श्रार्दिसा, सत्य, तप, त्याग, शस्तेय, ब्रह्मचर्य, अपरिश्रह, यज्ञ, सेवा और महापुरुर्वेका आज्ञा-पाद्यन आदि सवाचार हैं। व्या, शीच, शम, दम, समता, चमा, प्रसचता, ज्ञान, वेशन्य जीर निरभिमानता चादि सद्गुण हैं।

हिंसा, भ्रसत्य, चोरी, जारी, अभध्य-अचण, मादक-वस्तु-सेवन, प्रमाद, निन्दा, धृत और कटुभाषण भादि दुराचार हैं।

काम, कोघ, बोम, अविवेक, श्रमिमान, दरम, मरसरता, प्रावस्प, भय और शोक चाहि दुर्गुण हैं।

सदाचारसे सद्गुणोंकी उत्पत्ति भौर वृद्धि होती है तथा सद्गुणोंसे सदाचारकी उत्पत्ति-वृद्धि होती है, इसी प्रकार दुराचारसे दुर्गुणोंकी उत्पत्ति भौर वृद्धि होती है। तथा दुर्गुणोंसे दुराचारकी उत्पत्ति एवं वृद्धि होती है। ये भ्रम्योन्याश्रित हैं।

सदाचार और सद्गुणोंका सेवन ही ईश्वरीय कानूनको मानना है और दुराचार और दुर्गुव्यांका पालन ही उसका मंग करना है। ईश्वरके कानुनको माननेवाछा पुरस्कारका पात्र होता है और कानुनको तोबुनेबाला दण्डका पात्र होता है। अवस्य ही उनका दण्ड भी द्यासे भोतप्रोत है. इस विषयपर भागे चलकर विचार करना है। यहाँ तो गम्भीरताके साथ यह विचार करना चाडिये कि भगवानके इस कानुनमें कितनी द्या-अपरिमित द्या भरी है। संकेपमें विचार कीजिये । अहिंसाके पालनसे मनुष्य निर्वेर भीर निर्भय हो जाता है, सत्यके पाछनसे सत्यको प्राप्त होता है, चोरी न करनेसे विश्वासका पात्र होता है, ब्रह्म-चर्यके सेवनसे उसके तेज और पराक्रममें बद्धि होती है। परिश्रहके त्यागसे ज्ञान बढता है. यज्ञ-तपसे हन्द्रियोंपर विजय और अन्तःकरणकी शुद्धि होती है। त्याग, सेवा और महापुरुषोंके आज्ञा-पाखनसे सम्पूर्ण दोषोंका नाश, राम-दमादि समस्त सङ्गणोंका आविर्भाव और कृद्धि होकर परमारमाकी प्राप्ति हो जाती है।

इस सदाचारके पासनसे छोक-परस्रोकमें कितना चपरिमित लाभ होता है, यह ईश्वरके कानूनकी ही मिडमा है।

श्रज्ञानके कारया मनुष्य काम-क्रोध-खोमादिके वश होकर असत्य, कपट, बोरी-जारी आदि कुकर्म करके अपना श्रीर संसारके जीवोंका श्रव्हित करता है। इन दुशबारों और दुर्गुजोंसे भ्रपनी और जमत्तकी बढ़ी हानि होती है, सबके सुक्र-शान्तिका नाहा हो जाता है। इसी चयःपतनसे बचानेके बिये भगवान्ने इनको निषिद्ध चौर त्याज्य बतबाया है। इस निषेधकी आज्ञामें भी उनकी दवा भरी है। बो मोइवश भगवान्की निषेधाज्ञाको न भागकर कानून-मंगरूपी पाप करते हैं, उनके बिये दयापूर्ण इण्डकी भ्यवस्था की गर्याः है। श्रीभगवान्के कानुनमं प्रधानत्या जो दण्ड दिया जाता है उसका स्वरूप है—

'प्राप्त-विषय-भोगोंका नाश कर देना, भविष्यमें विषय-भोगोंकी प्राप्ति न होने देना या कम होने देना, अयवा विषय-भोगों अक्षम बना देना।

विचार कीजिये, इस दण्ड-विधानमें कितनी दया भरी है—भोगोंके संसर्गसे कितनी हानि होती है, इसका निचन जिखित कुछ बातोंपर विचार करनेसे पता जगेगा—

- (क) विषयोंके भोगसे आदत बिगड़ती है।
- (ख) विषय-भोगों में रत मनुष्य ईश्वरकी प्राप्तिके मार्गपर आरूद नहीं हो सकता। तथा भारूद हुआ गिर जाता है।
- (ग) विषय-भोगोंकी अधिकतासे बीमारियाँ होती हैं, शरीर-सुसका नाश होता है, शरीर चयको प्राप्त होता है।
- (घ) मन दुर्वल होता है, अन्तःकरण श्रहाद होता है।
- (क) विषय-सुख केवल भ्रमसे ही देखनेमें सुख-सा प्रतीत होता है, वस्तुतः वह परिणाममें दुःस्टस्प है।
- (च) विषय-सेवनसे पुण्योंका नाहा ग्रीर पापोंकी वृद्धि होती है।
- (छ) बिना आरम्भके विषयोंका उपभोग नहीं होता, हिंसा बिना आरम्भ नहीं होता, हिंसासे संसारकी हानि और कत्त्रांको दुःसकी प्राप्ति होती है।

ऐसे दुःखरूप विषयोंके संयोगको नाश कर देना, भविष्यमें प्राप्त न होने देना, या उन्हें घटा देना एक प्रकार-से बर्तमान और भाषी दुःखोंकी प्राप्तिसे बचा लेना है। औसे भागमें पकते हुए पतंगके सामनेसे दोपक हटा लेना या उसको बुक्ता देना, भथवा उसके पास भाते हुए पतंगों-के मार्गमें स्कावट हाजना उनपर दया करना है, इसी प्रकार ईश्वर दण्डविभानके रूपमें जीवोंको विषय-भोगसे विश्वत करके उनपर महानु दया करते हैं।

कभी-कभी ईश्वर जीवके पूर्व-पार्पोके कारवा उनके स्नी-पुत्रावि प्रिध क्स्तुओंका वियोग न कराकर उनके द्वारा उसकी इच्छाके विरुद्ध इसप्रकारके आचरण करवाते हैं, जिनसे उसको दुःखरूप फल मिलता है। इसमें पापका फल दुःख भोगनेसे पापका नाश तो है ही, साथ ही की-पुत्रादिके मनके विपरीत शाचरण करने या उनके द्वारा अपमानित होनेसे उनके प्रति मनमें खोइ-ममता हटकर एक प्रकारकी विरक्ति उपपक्ष होती है, विरक्तिसे चित्तकी हृति उपराम होकर किसी-किसीको तो परमात्माके मार्गमें लग जानेके कारण शान्तिकी प्राप्ति हो जाती है।

किसी-किसीको पापोंके फलस्वरूप ईश्वर बीमारी आदि देते हैं, जिससे दुखी हुआ मनुष्य करूण-स्वरमें आर्तनाद करता है, कोई-कोई सो आर्त होकर भगवान्से दु:खनिवारणार्थ गजराजकी भाँति प्रार्थना करते हैं। जिससे वह दु:खसे मुक्त तो होते ही हैं, साथ ही भगवान्-की भक्ति भी पा जाते हैं।

पापोंके फलस्वरूप किसी-किसीकी श्रीभगवान् मान-बहाई-प्रतिष्ठाका नाश कर देते हैं, इससे उसका वस्तुतः बहा ही उपकार होता है। क्योंकि मान-वहाई-प्रतिष्ठाका रोग बहुत अच्छे-अच्छे बुद्धिमान् पुरुषोंको भी पतनके गदे-में बाल देता है। श्रज्ञानी जीव मान-वहाईरूपी जहरीले भावोंको सुन्दर-सुहावने समझकर उनसे लिपटे रहते हैं। द्यामय परमारमा द्या करके उनके कच्याणके जिये इनका नाश करते हैं। मान-बहाईके सुस्का नाश करना एक प्रकारसे शापके रूपमें महान् वरदान है। क्योंकि परमारमा-की प्राप्तिके मार्गकी मान-बहाईरूपी भारी बाधा इससे इट जाती है।

किसी-किसीके पूर्व-पापोंके फलम्बरूप उसकी शरीर-मात्राका निर्वाह भी कठिनसासे होता है। उसे पर्याप्त श्रध-बस्त नहीं मिलता, इसमे वह दुखी और आर्त होकर भगवानको पुकारता है। इसके सिवा वह आजस्य और अभिमानको त्यागकर— सकर्मण्यता और हरामीपनेको छोदकर सनेक प्रकारके परिश्रम और उद्यम करनेको तैयार हो जाता है, जिससे उसकी सकर्मण्यता मिटती है, मूठा बद्यन, श्राखस्य और समिमान नष्ट होता है।

इसप्रकार ईश्वरके प्रत्येक दण्ड-विधानमें ईश्वरकी प्रपार दया भरी है। जैसे रखोंके गहरे समुद्रमें डुबकी जगानेसे एक-से-एक बदकर रख मिखते हैं, जैसे ही विचार-द्वारा श्रीभगवान्के दण्ड-विधानरूपी दयाके सागरमें हुबकी बगानेपर इसबोक और परखोकके हिसकारक धनेक अमूल्य रक्ष मिलते हैं। इससे यह सिद्ध होता है कि ईंधर-का कानून और उसका दण्ड-विधान त्यासे परिपूर्ण है।

संसारमें भनुकृत और प्रतिकृत दो पहार्थ हैं। मनुष्य भपने अनुकूल पवार्यको प्राप्तिमें ईश्वरकी दया समभता है. सुख-शान्तिको प्राप्त होता है तथा उस पदार्थसे प्रेम करता है। प्रतिकृतमें मूर्श्वताके कारण ईश्वरका कोप समझता है. अशान्ति और शोकको प्राप्त होता है एवं उससे हुव करता है। परन्तु को पुरुष उस सर्वशक्तिमान दयामय सर्वज्ञ परम सुद्धद् परमात्माके तत्त्वको जानता है, बद्द शोक धीर मोइसे तरकर परम शान्ति और निर्मयताको प्राप्त हो जाता है। ईश्वरके कानुनका रहस्य सममकर तो मनुष्य उसपर मुग्ध हो जाता है। ईश्वरका प्रत्येक नियम पापियाँ-के पाप और दुखियों के दुःखको नाश करनेवाला है। वह पापोंकी वृद्धिमें सहायक नहीं है, जो पुरुष तस्व समसे बिना ही ईश्वरको दवाल समझकर ईश्वर-दवाके भरोसेपर नये-नये पापाचरण करता है, उसके पाप तो इतने वज्र-लेप हो जाते हैं कि फिर वे जप, ज्यान छादि प्रायश्चितींसे भी, भौगे विना, प्रायः नाश नहीं होते। बल्कि मजन-ध्यान होनेमें भी वे पाप प्रतिबन्धकरूप हो जाते हैं।

ईश्वरकी तथा और न्यायके तखको आननेवाछे पुरुष प्रतिकृत्व पदार्थोंकी प्राप्तिमें अपरिमित सुल-शान्तिका अनुभव करते हैं, उनका वह दर्शन उन अज्ञोंकी अपेका, को विषय-भोगोंकी प्राप्तिमें सुल-शान्तिका अनुभव करते हैं, अस्यन्त ही विज्ञकण होता है। वे समझते हैं कि—

१-यइ अपने परम प्रेमी न्यायकारी द्यालु ईश्वरका किया हुआ विधान है।

२-प्रतिकृत पदार्य जो जगत्की दृष्टिमें दुःस कहताते हैं, प्राप्त होते हैं, तब पापोंके ऋणानुबन्धमे मुक्ति मिलती है।

३-म्याधि चादिको परम तप समझकर भोगनेसे सिच्चत पापोंका नाश होता है, भन्तःकरण स्वर्थ-सहरा विद्युद्ध भीर निर्मख हो जाता है।

४-अविष्यमें निषिद्ध पाप-कर्म न करनेकी ईबरीय बाज़ाका पायन करनेमें सावधानी होती है, इससे आगामी पार्पोका नाश हो जाता है। भोगसे पूर्वकृत पार्पोके प्रारण्ध-का नाश हो गया, वर्तमानमें तप समझकर पार्पोका फख भोगनेसे बन्द:करण शुद्ध हो गया, वर्तमानमें पाप नहीं हुए और सिक्कत पार्पोका नाश हुवा तथा विविद्ध कर्मोके त्वागासे अविष्यके पाप भिट गये, इसप्रकार वह पापोंसे सर्वधा रहित होकर परमात्माका प्रेमी बन जाता है। आपितकारूमें आस्तिक पुरुषोंको ईश्वरकी स्मृति अधिक होती है, ईश्वर-स्मरणसे बदकर ईश्वर-प्राप्तिका कोई सुरूम साधन दूसरा नहीं है, इसीलिये तो किसी मक्कने कहा है—

सुसके माथे सिल पड़ों को नाम इदयसे आय । बिलहारी वा दुःसकी जो पर-पल नाम जपाय ॥

अतएव हम सक्को भी भगवान्के कान्नका रहस्य समस-कर उसके अनुसार चलना चाहिये। माता, पिता, गुरु और स्वामी चादिके कान्नके अनुकूल चलनेसे उनके अधिकारमें जो परिमित पदार्थ हैं, वही हमें मिल सकते हैं, परन्तु द्यामय ईश्वरके कान्नके अनुकूल चलनेसे हम समस्त पापोंसे मुक्त होकर परमात्माके उस परमपदको प्राप्त हो सकते हैं जो मनुष्य-जीवनका सर्वोपरि प्रधान उद्देश्य है।

#### (३) ईश्वर प्रेम ही विश्व-प्रेम हैं

ईश्वर अनन्त और असीम हैं, चराचर विश्व ईश्वरके एक अंशमें उनके संकरूपके आधारपर स्थित है। ईश्वर चपनी योगमायाके प्रभावसे विश्वकी रचना और उसका विनाश करते हैं। जब ईश्वर संकर्ण करते हैं, विश्व उत्पन्न हो जाता है और जब संकल्पका स्थाग करते हैं तब विश्व नष्ट या तिरोडित हो जाता है। स्वम-स्थित पुरुष जिस-प्रकार भ्रापने अन्दर संकल्पबरूपे स्वम-सृष्टिकी रचना करता है, उसी प्रकार ईश्वर आत्मरूपमें व्यास रहते हुए ही संसारको रचते हैं। भेद इतना हो हैं कि स्वप्रदृष्टा पुरुष अज्ञानमें स्थित और पराधीन होता है परन्तु ईश्वर ज्ञान-स्बरूप और सर्वतन्त्र-स्वतन्त्र है। ध्रतएव उन अनन्त चेतन परमेश्वरके किसी एक शंशमें यह संसार वैसे ही प्रतिमासित है जैसे धनन्त धाकाशके किसी एक देशमें तारा चसकता है। धाकाशकी तुछना केवल सममानेके लिये है, बस्ततः भाकाशकी अनन्तता भएप है और वह देशकालसे परिमित है. पश्चान्तरमें परमेश्वरकी अनन्तता उनके देशकालमे रहित होनेके कारण सर्वथा अपरिमित है, आकाशकी धनन्तता तो उसी प्रकार परमेश्वरके संकल्पके एक धंशके अन्तर्गत है जिसप्रकार स्वमकी सृष्टि स्वमद्रहा पुरुषके संबक्षके एक बंशके अन्तर्गत होती है। ईश्वरकी बातन्तता किसी भी सांसारिक इष्टान्तसे नहीं समसायी जा सकती, क्वोंकि ईकरके सदश संसारमें कोई पदार्थ है ही नहीं। यह समस्त धनम्तकोटि ब्रह्मायह परमात्माके एक रोममें स्थित हैं, वास्तवमें जिन ईचरका यहाँ वर्णन किया जाता है, वे निरवयब होनेके कारण रोमयुक्त नहीं हैं। पर क्या किया जाता है, वे निरवयब होनेके कारण रोमयुक्त नहीं हैं। पर क्या किया जाता, लौकिक बुद्धिको समस्तानेके लिये इन लौकिक पदार्थों के स्रतिरिक्त और साधन ही क्या है? अतएव ईखरका कोई भी तस्त, जो किसी सांसारिक उदाहरणके हारा समस्ताया जाता है, वह उनका एक श्रंशमात्र ही होता है। वस्तुत: श्रंशमात्रका समस्ताना भी समीचीनरूपसे नहीं होता। इसलिये यही मानना पदता है कि ईखरके तस्त्रको समस्तना और समस्ताना श्रायन्त ही दुष्कर है, वह तो धनुअवरूप है, अति गम्भीर और रहस्यमय है, भगवकुपानसे ही जाना जाता है। भगवान्ने श्रीशीतार्में कहा है—

आश्चर्यवरपदयि कश्चिदेन-माश्चर्यवद्धदित तथैव चान्यः। (२।२९)

कोई ( महापुरुष ) ही हस आत्माको आश्चर्यको ज्यों देखता है चौर वैसे ही दूसरा कोई (महापुरुष) ही आश्चर्य-की ज्यों (हसके तत्त्वको) कहता है।

इसप्रकार जो महापुरुप ईश्वरके तखका श्रनुभव कर छेने हैं, वे भी जब इसरोंको सहजर्मे नहीं समका सकते, तब औरोंको तो बात ही क्या है ? समसाना वार्गाका विषय है । बुद्धिके द्वारा ईश्वरके तत्त्वका जितना अनुभव होता है, उतना वाली कह ही नहीं सकती धौर वास्तवमें तो ईश्वरका तत्त्व बुद्धिमें भी पूर्वारूपेण नहीं था सकता। तथापि महापुरुषीं-हारा जो कुछ कहा जाता है उससे उस तत्त्वका समझना सहज हो सकता है परन्तु उनमे सुननेवाले मन्ष्य भी श्रद्धा, प्रेम, एकाप्रता और बुद्धिकी तीक्लाता तथा पवित्रतामें कमी रहनेके कारण यथार्थ समस नहीं पाते। इसी कारण यह विषय सम्भते-सम्भानेमें श्रत्यन्त ही कठिन है। परन्तु इतना समम खेना चाहिये कि उस अनन्त विज्ञानानन्द्वन परमात्माके किसी भ्रंशमें प्रकृति या माया है और उस सायाके किसी अंशमें यह समस्त चराचर विश्व है। इस अवस्थामें ईसरके प्रति किया जानेवाला प्रेम स्वाभाविक ही समस्त विश्वके प्रति हो बाता है। क्योंकि ईश्वर ही विश्वके आधार हैं. ईश्वर ही विश्वके आत्मा है, ईश्वर ही विश्वमें स्याप्त हैं और ईश्वर ही विश्वके एकमात्र (अभिज्ञनिमित्ती-पातान ) कारण हैं; वे भंशी हैं और यह समस्त विश्व उनका संश है, या यों कहिये कि उनका संग है। श्रीभगवान्ने स्वयं अर्जुनसे कहा है---

> भथवा बहुनैतेन कि ज्ञातेन तवार्जुन । विष्टम्भाष्ट्रमिदं ज्ञस्त्रमेकाशिन स्थिता जगत्॥

> > (गीता १०। ४२)

अथवा हे अर्जुन! इस बहुत जाननेसे तेरा क्या प्रयोजन है, मैं इस सम्पूर्ण जगत्को (अपनी योगमायाके ) एक अंशमात्रसे धारण करके स्थित हूँ।

मगवान्के उपर्युक्त वाक्योंका अभिप्राय समस लेनेपर यह निश्चय हो जाता है कि यह समस्त जगत् मगवान्के एक इंश्नें स्थित है, मगवान् ही इस जगत्रू प्ये अभिव्यक्त हो रहे हैं, ऐसी स्थितिमें भगवरप्रेमीका स्वाभाविक ही जगत्के साथ अकृत्रिम प्रेम होता है। जिस मनुष्यने सोनेके लाखको समस लिया, उसका सोनेके आभृष्योंके साथ निश्चय ही प्रेम होता है, वह फिर कभी उनकी अवहेलना नहीं कर सकता, यह प्रत्यक्त प्रमाणित है; यदि करता है तो बह स्वर्णेके तत्त्वको नहीं जानना, इसी प्रकार परमात्माके तत्त्वको जाननेवाला परमात्म-प्रेमी पुरुष जगनके जीवांकी कदापि अवहेलना नहीं कर सकता।

जो मनुष्य किसी एक पुज्य पुरुषके सारे झंगोंकी श्रद्धा और प्रेममे पूजा करता हो, वह उस पूज्य पुरुषके किसी एक उपांगको जला दे, या किसी एक श्रंगको काट डाले चाहे वह कितना हो छोटा हो. यह कैसे सम्भव हो सकता है ? उसके लिये तो पूज्य पुरुषका शस्येक श्रंग ही पूज्य और प्रिय होता है। इसी प्रकार परमात्माके तत्त्वको जाननेवाला परमात्माका प्रेमी पुरुष अपने आराध्यदेव परमात्माके छंत्र या चंगरूप किसी जीवके साथ क्या कर्मा हेच कर सकता है, क्या कभी उसका अद्वित कर सकता है या उसको दु:ख पहुँचा सकता है ? कवापि नहीं। अतएव जो मनुष्य ईश्वरका प्रेमी है, वह स्वाभाविक ही विश्वका प्रेमी है। जैसे पूज्य पुरुषके सब झंगोंको प्रेमसे पूजकर भी जो उनके किसी एक चंगको जलाता है, वह भक्त, प्रेमी या मच्चा पुजारी नहीं है, वैसे ही भगवानुसे प्रेम करनेवाला पुरुष भी यदि किसी भी जीवका किञ्चित भी अहित करता है या उसे कष्ट पहुँचाता है तो बहु न परमात्माका अक्त है. न प्रेमी है और न सच्चा पुजारी ही है। असलमें उसके परमात्माका राष्ट्र ही नहीं समझा है।

वस्तका ज्ञाता तो विश्वका स्थामाविक प्रेमी होगा ही
परन्तु इससे यह वहीं समझ खेना चाहिये कि केवल विश्वप्रेम ही ईश्वरप्रेम हैं, क्योंकि विश्वके परे भी परमात्माका
स्वरूप जनन्त और अपार हैं; विश्व उस परमात्माके एक
द्यंशमें होनेके नाते विश्वप्रेम भी ईश्वरप्रेमके ही चन्तर्गत
है। वस्तुतः विश्वसहित समग्र परमात्माके साथ होनेवाला
प्रेम ही ईश्वरप्रेम हैं।

परमेश्वरकी दो प्रकृति हैं-एक अह और दसरी चेतन । इन्होंको भगवानने गीतामें अपना और वहा प्रकृति कहा है। इनमें आकाश, वायु, तेज, जल, प्रथ्वी. मन, बुद्धि और भहंकार ऐसे आठ प्रकारवाली अपरा प्रकृति जड है, जिसका यह चौबीस विकारीवाका जड संसार है और जीवारमा परा प्रकृति है जिसको <del>चेत</del>न कहते हैं और जिसने उपर्युक्त अष्टधा अवरा प्रकृतिको धारण कर रक्त्या है। शरीरयुक्त इस जीवके भी दो भेद हो जाते हैं-चर और अचर। मनुष्य, पशु, पश्ची आदि चर हैं और वृत्त-लता आदि अचर हैं: उपयु क दोनों प्रकृतियोंसे संयुक्त संसारको ही विश्व कहते हैं: इस विश्वके साथ जो मनुष्य किसी हेन्को लेकर प्रेम करता है, वह भी ईश्वरके साथ ही प्रेम करता है, परन्तु उसका बहु प्रेम इन्हें। किसी भी हेतूमें किया जानेवाला प्रेम हेत्की पूर्ति होनेके साय ही समाप्त हो जाता है, हमीस्त्रिये वह देशकास्त्रमे सीमित होने और फलकी अरुपताके कारण चंद्र कहा जाता है। विशास अनन्य ईश्वर-प्रेमके अन्तर्गत तो बड़ी विश्व-प्रेम आ सकता है जो परमान्माके तत्त्वको जानकर इस जड-चेनन विश्वके साध नि:स्वार्ध-आवसे किया जाता है। यद्यपि इसमें भी देशकासकी परिस्तितता है तथापि यह मध्वज्ञानयुक्त और निष्काम होनेके कारण देश-कालाविष्युद्ध होनेपर भी सच्चा और सराहनीय सामा जाता है। वास्तविक और सर्वोग्ज्य ईसर-प्रेम तो बड़ी है जो इस जह-चेतन जगन्महित, देशकारूरहित अपरिमित परमारमामें विना किसी हेन्के होता है !

भव यह समझना है कि चेतन और जड-जगन्के साथ—परा और अपरा प्रकृतिके साथ किसप्रकारका प्रेम करना चाहिये।

#### चेतनके साथ प्रेम

१-मनुष्यादि मुक्तिके अधिकारी **बीबोंको, इस कोक** और परकोकके यथार्थ अम्बुदब और परम क्र्यानके किये अपनी शक्तिके अनुसार तन-अन-अनसे हेतुरहित सहायता पहुँचाना ।

२-पशु, पची आदि क्षीवींको, जिनको आरमज्ञानकी प्राप्ति विधेय नहीं है, इस छोकमें रचा, हृद्धि चौर उनके हितके किये अपनी शक्तिके अनुसार तन-मन-चनसे स्वार्थ-रहित सहायता करना ।

३-इसी प्रकार **वृष-क**ता भादिके साथ स्वार्थरहित हित-म्यवहार करना ।

#### जडके साथ प्रेम

जो पदार्य जीवंकि स्थि उपयोगी हैं और उत्तम गुख नया कर्मोंकी वृद्धिमें सहायक हैं, उन पदार्थोंकी उद्यति, वृद्धि और रक्षाके लिये चेष्टा करना और आसक्ति तथा कामनाको त्यागकर खोक-शिक्षाके स्थि उनका यथायोग्य उपभोग करना ।

जो पत्रार्थ जीवांके लिये अहितकारक हैं और तुर्गुख तथा तुष्कर्मीको बढानेवाले हैं, उनके घटाने चौर नष्ट करनेके लिये प्रयक्ष करना और द्वेष तथा कामनाको त्याग-कर लोकसंग्रहार्थ उनका ययोजितरूपसे सर्वधा त्याग करना ।

जिसप्रकार उपयोगी पदार्थोंकी बृद्धि, रक्षा और उपयोगमें उनके साथ प्रेम करना है, इसी प्रकार हानि-कारक पदार्थोंके क्य और त्यागमें भी उनके साथ प्रेम करना है, हानिकारक पदार्थोंका अस्तित्व न रहनेमें ही इनका दित है और दितकी चेष्टा ही प्रेम है।

इसी प्रकार मन, बुदि, अहंकार और समस्त हन्त्रियाँ आदिको दुराचार, दुर्गृष्य और भोग-विषयोंसे हटाकर सदगुणोंकी कृष्टिके स्त्रिये उन्हें ईश्वर-अक्तिमें — ईश्वर-सम्बन्धी विषयों में खगामा उनके साथ प्रेम करना है।

यह प्रेम साथकको ईश्वरकी प्राप्तिके किने और सिद्ध पुरुषोंको क्रोकसंप्रहके किने करना चाहिये।

यह विश्वप्रेस ईंग्नर-प्रेसके अन्तर्गत है, ईश्वरमें प्रेस होनेपर यह आप ही हो जाता है, अत्तप्व समुख्यमात्रको ईश्वरके प्रति विशुद्ध और अनम्य प्रेस करनेके किये प्राय-पर्यन्त प्रयक्ष करना चाडिये । इस ईश्वर-प्रेसके कुछ साधन निश्चविक्तित हैं— १-ईश्वरके गुण, प्रेम, प्रभाव और रहस्यकी असृत-मयी कथाओंका श्रवण, मनन और पठन-पाठन।

१-सगवान्में श्रदा और निष्काम प्रेम करनेवाले पुरुषोंका संग ।

३-- मगवान्के स्वरूपको याद रसते हुए प्रेमपूर्वक उनके नामका अप और कीर्तन।

४-भगवानुकी आज्ञाका पालन और प्रत्येक सुन्ध-दुःखको भगवानुका विधान समम्मकर प्रसञ्जयित रहना ।

४—संपूर्व जीवोंको भगवानुका भंश मानकर सबके हितके खिथे कोशिश करना ।

६-ईश्वरके तत्त्वको जानने और उनका दर्शन प्राप्त
 करनेके लिये उन्कविठत रहना ।

७--एकाम्नमं करूनभावसे ईश्वर-प्रार्थना करना ।

इसप्रकार साधन करनेसे ईश्वरमें अनन्य विशुद्ध प्रेम होकर ईश्वरकी साधान प्राप्ति होती है। फिर जड-चेतन संसारमें तो उसका हेनुरहित प्रेम होना अनिवार्य ही है। ऐसे तत्त्वके जाननेवारे प्रेमी भक्तोंके रुष्ण बतलाते हुए श्रीभगवान् कहने हैं—

> अद्वेद्दा सर्वभूतानां मैत्रः करुण एव च । निर्ममा निरहङ्कारः समदुः ससुसः भ्रमी ॥ सन्तुष्टः सततं योगी यतात्मा दढनिश्चय । मरवर्षितमनोवृद्धियों मद्गकः स मे प्रियः॥

> > ( गाता १२ । ) 3-7 ४ )

जो सब भूतों में देवभावमे रहित, मकका स्वार्थरहित प्रेमी और हेतुरहित दयालु है एवं जो ममतामे रहित, अहक्कारमे रहित, सुन्त-दुःश्लोंकी प्राप्तिमें सम तथा समावान् यानी अपराध करनेवालेको भी अभय देनेवाला है, जो ध्यान-बोगमें युक्त हुआ निरम्तर लाभ-हानिमें सन्तुष्ट है, मन तबा इन्द्रियोंसहित शरीरको बचामें किये हुए है और मुक्तमें दह निश्चयवाला है वह मुझमें धर्मण किये हुए मन-बुद्धवाला मेरा मक्त मुक्तको प्रिय है।

उपर्युक्त विवेचनसे यह सिद्ध हो गया कि ईश्वर-प्रेम ही विवापेस है।

# ईश्वर और उसकी प्राप्ति

( रुसक - श्रीश्रानन्द्स्वरूपजी [ साहेवजी महाराज ] दयारुवाग )



श्वर है' यह विश्वास मनुष्यके हृदयमें इतनी गहरी जब जमाये हुए है और यह विश्वास हतना प्राचीन एवं विश्वव्यापो है कि हमें बरबस उस विज्ञ दार्शनिककी बुद्धिकी प्रशंसा करनी पहती है जिसने मनुष्यकी परिभाषा करते हुए पहले-पहल इसे ईश्वरकी खोजने-वाला प्राची बतलाया था। यह सस्य है कि

सब मनुष्योंकी ईश्वरके सम्बन्धमें एक-सी भावना नहीं होती, परन्तु इसमे इन्कार नहीं किया जा सकता कि कोई एक सर्वोपरि अध्यय शक्ति-अज्ञात ईश्वरीय तत्त्व है। इस सम्बन्धमें होटे-बढ़े सभी श्रेगिके मनुष्य एकमत हैं। कहाँ सो वे प्रतिभाशाली वैज्ञानिक एवं अनेक-विद्या-विशारद दार्शनिक, जो देश-विदेशींमें स्थाति एवं मान प्राप्त कर चुके हैं, इंग्लैरहकी रॉयल सोसायटी (Royal Society) जैसी बढ़ी-बढ़ी संस्थाओं में भाग लेते हैं और जिसके जीवन-का अधिकांश भाग गहन तत्त्वींके विचारमें ही बीनता है. और कहाँ दक्षिण अमेरिकाके वे असम्य बंगली लोग जो उन घने जंगलें में निवास करते हैं, जहां आधुनिक सध्यता-का प्रकाश अभीनक नहीं पहेंच पाया है, तथा जो अपने अधिकांश जीवनको उदरदरीकी पुर्तिमें ही बिताने हैं। किन्तु इन दोनों प्रकारके सन्दर्शके जीवनमें ऐसे इल आते हैं जब उनका जी उस सर्वोपरि अधरय शक्तिके प्रभावके यामने नतमसुक होना चाहता है। यह माना कि सभ्यताके अभिमानी सनुष्याने ईश्वरमें जिन-जिन गुणोंका आरोप किया है, जंगली जातियोंको उन सबका ज्ञान नहीं है, परन्तु वे अपने दिलमें इस बातको खुद समझते हैं कि उनके जीवन, मुख तथा मोजनाच्छादनकी व्यवस्था किसी अलौकिक शक्तिके हाथमें हैं। इसलीत. जिनका जन्म ऐसे देशमें हुआ है जो आध्यारिमक विकास एवं ईश्वरीय ज्ञानमें बहुत बढ़ा-चढ़ा है, घपने उन साहर्यो-की धारणाओंकी अले ही दिल्लगी उदावें,जिन्हें यह सीभाग्य मास नहीं है परम्तु इमें यह मानना पड़ेगा कि इन छोगोंके सररु हृदयमें ईश्वरकी जिज्ञासा उतनी ही मात्रामें है जिल्ली इसलोगोंके हर्योमें है। बात यह है कि सनुष्य यश्चपि ईरवरकी सृष्टिमें सबसे उचकोटिका प्राची है किर भी उसके

अन्दर पाशिक इत्तियोंकी प्रधानता है। जब कभी किसी कारणमें उसके कार्यों में बाधा पहुँचती है अथवा असफकता होती है उस समय इसकी आध्याध्मक भावनाएँ जागृत हो उठती हैं। यहो कारण है कि वे असम्य जातियाँ, जिनके जीवनका अधिकांश भाग पेट पाछनेमें ही ध्यानीत होता है, तथा सम्य कहलानेवाले इमलोग, जिनकी कृतियाँ सांसारिक कामनाओं के बोक्स सदा दबी रहती हैं, इंबरकी ओर तभी मुकते हैं जब किसी शारीरिक वेदना, भय, आनन्द अथवा अन्य किसी कारणसे हमारे मनकी खब्छन्द गति एक प्रकारमे निरुद्ध हो जाती है। और यही कारख है कि योगिजन आध्याध्मक साधनाके हारा अपने मन और इन्द्रियोंको पूर्णत्या वशमें करके निरन्तर ईश्वरका ध्यान कर सकते हैं।

उपरकी एंकियाँ लिखने समय इस इस बातको भूला नहीं सकते कि संसारमें ऐसे सहसों मनुष्य हो चुके हैं और अब भी हैं जिनका ईश्वरके अम्सिक्में विश्वास नहीं है। इस होटे-से निबन्धमें इसारे खिये यह सम्भव नहीं कि इस उनके इस अविश्वासके कारणीयर विचार करें अथवा उनके सिद्धान्तके गुण-दोशीका विवेचन करें, परन्त हम इतना कह सकते हैं कि अधिकांश मनुष्मीका ईश्वरमें विश्वास न डोनेमें प्रधान डेन यह डोता है कि वे जिस सपमें सांसारिक विषयोंको देखते. समझते और इसस्रिये उनमें विश्वास करते हैं, ईश्वरकों वे उसी सपमें देख और समझ नहीं वाते । इयप्रकार माननेमें वे यह करपना कर लेते हैं कि संसारमें उन्हों पहायौकी सत्ता है जिनका बाब इन्द्रियोंके हारा प्रहण हो सकता है. श्रथवा संसारका प्रत्येक पदार्थ इन्द्रियमाद्य है। वे इस बातको भूल जाते हैं कि इन्द्रियोंकी गानि सीमित है, तथा प्रत्येक इन्द्रियका एक निर्दिष्ट चेत्र एवं निश्चिम व्यापार है। उन्हें ज्ञात नहीं कि उनके धन्दर पदार्थीके ब्रहण करनेकी कन्न और शक्तियाँ भी हैं जो सुप्त होनेपर भी इन्द्रियोंसे कहीं अधिक सामर्था-युक्त हैं । उनका ज्ञान वहींतक सीमित है बहाँतक इन्द्रियोंकी पहुँच है, अथवा जहाँतक दनकी सक्देशि कहापोह कर सकती है। उन्हें भन्तर्ज्ञान (Intuition) अववा 'धार्मिक अनुभव' (Religious experience) की सवर नहीं । वे ज्ञान एवं मनुभवका श्रांक्षिक रूपसे ही उपयोग करते हैं ।

राधास्त्रामी-मतके धनुसार मनुष्यके किये ईश्वरका साक्षात्कार उसी प्रकार सम्भव है जिसप्रकार हम नेत्रीं-द्वारा सर्वको देखते हैं. परम्त जावरयकता इस बातकी है कि इस पहले उस चक्क पता छगावें जिसके द्वारा हमें ईबरका हर्धन हो सकता है, फिर उसे जागृत कर उसके साथ उन विषय किरबॉका सम्पर्क होने हैं की प्रक्रिक विश्वको प्रकाशित करती है। क्षोग कहते हैं कि पाँच ज्ञानेन्द्रियोंके अतिरिक्त एक खुटी इन्द्रिय भी है जिसे 'दिस्य चक्ष' कहते हैं। परन्तु संसारमें बहत थोड़े मनुष्य ऐसे हैं जो ईश्वरके दिये हुए इस सर्वोत्तम प्रसादका उपयोग करना अथवा उसकी कड़ करना जानते हों। सनुष्यके समकी अधोगासिनी तथा वहिर्मुली शक्तियाँ इतनी बख्वती हैं कि बहर्तीको प्रारम्भिक साधन भी असम्मव-सा ज्ञात होता है, जो उनकी आध्यारिमक शक्तिके अपन्ययको रोकने तथा ईश्वर-साक्षारकाररूपी महान कार्यमें हाथ शकनेके किये अपेक्षित भाष्यात्मिकताको उत्पन्न करनेके लिये भाषरयक है। इमारे शरीरोंमें श्वाप्यारिमकताकी जो सामान्य छड्रें प्रवाहित होती रहती हैं. वे ही घाण्यारिसक साधनोंके श्रम्यासमे भीतर-ही-भीतर केन्द्रीभूत होकर महान् शक्ति-शालिनी बन जाती हैं. जैसे बिलरी हुई सुर्वकी किरणें शातकी शीरोंके बीच एकत्रित होकर शक्ति-सम्पन्न हो आती हैं। जब साधक अपने ध्यानको अभीष्ट केन्द्रमें पूर्णरूपेख छगानेमें समर्थ हो जाता है तब उसे यह अभु-मव होने लगता है कि उसके अन्दर विवर्धोंको प्रहत्य करनेकी एक नवीन सक्ति बागृत हो रही है। इसके धनन्तर इस नदीन शक्तिके द्वारा जो आन्तरिक अनुसद उसे डोने सगते हैं, उनसे उसका अपने कार्यकी सिद्धिमें विश्वास बदता है तथा उससे बगले आध्वारिमक केन्द्र चयवा चक्की ओर बढनेके लिये उसे प्रोत्साइन भिक्रता है। इसप्रकार सब प्रत्येक नया चक्र क्रमशः जागृत होता है तो उसके साथ ही एक नवीन चेतना प्रस्कृटित होती

है, जो पूर्वचकको जागृतिके समय अनुभूत हुई चेतनासे बिल्कुछ बिछक्षय होती है, तब उसे अनुभव होता है कि प्रत्येक मिजिलके ते होनेके बाद साधकके घन्दर आध्या-रिसकताकी उत्तरोत्तर बृद्धि होती जाती है। धन्तमें जाकर साधक उस घवस्थाको पहुँच जाता है जब उस चककी जागृति होती है, जिसके हारा ईश्वरका साक्षात्कार हो सकता है।

इस उपर कह माये हैं कि इसारी प्रत्येक इन्द्रियका एक निर्दिष्ट स्थापार है। इसका कारण यह है कि प्रस्थेक इन्द्रियमें पश्चतन्मात्रामेंने जो पश्चमहामृतीके सुध्म रूप हैं, एक तम्मात्रा अवस्थित है। इसिछये प्रत्येक इन्द्रिय अपने तम्मात्राके अन्दर होनेवाले स्पन्दनको ही ग्रहण करने तथा उसके अनुकुछ स्यापार करनेमें समर्थ होती है। उदाहरखार्थ - नेत्रमें अग्नि या तेजकी तन्मात्रा सबस्थित है, इसकिये इस नेत्रोंके द्वारा केवल प्रकाश श्रयवा रूपको ही देख सकते हैं । इसी प्रकार उस केन्द्र भयवा चक्रमें जिसके द्वारा ईश्वरका साक्षारकार होता है, आत्मतत्त्व अत्यन्त विद्याद रूपमें अवस्थित है । और इस चक्रके जागृत हो जानेपर सारी भाष्यारिमक शक्तिके स्रोत-ईश्वर-से उद्भुत होनेबाकी किसी आध्यारिमक लहरके साथ इसका सम्पर्क होते ही चक्रमें उसके भनुकूछ न्यापार होकर ईचर-दर्शन उसी प्रकार संघटित हो जाता है जिस प्रकार इसारी घाँखोंके साथ सर्वकी किरखोंका सम्बन्ध हो जानेपर सुर्यके दर्शन होते हैं।

उपर्युक्त विवेचनसे यह स्पष्ट हो जाता है कि ईश्वरके साक्षारकारके लिये दो बार्ते आवश्यक हैं—

1-मनका निम्नह और २-अन्दर सोई हुई उदास शक्तियोंको आग्रत करना । इससे यह भी स्पष्ट हो जाता है कि उपयुक्त झाध्यारिमक करणका उपयोग किये बिना हो ईश्वरके झिलात्वको झस्त्रीकार करना उतना ही अनुचित है जितना झाँखोंका उपयोग किये बिना ही सूर्यके झिलातका निषेप करना !

को इसारे मीतर-वाइर वारों ओर निस्य विशासित हैं, जो कर्म करके भी निष्क्रिय हैं वे ही ईश्वर हैं। ईश्वर असील हैं। इस विश्वमें जितने स्थान हैं, वे उन सबमें स्थास हैं, इसीसे उन्हें निशकार कहते हैं।

 $\sim$ 0 $\sim$ 

( हेखक--- भड़ामहोपाध्याय डा० बीगंगानाथर्जा भा एम०ए०, ही० किट्, बाइस-चान्सलर, इलाडाबाद-युनिवर्सिटी )



इबर हैं या नहीं ?' यह प्रश्न भ्रमादि-कालसे चला आया है । उत्तरमें दार्शनिकोंका अनस्त प्रयास होता आया है। दर्शनके गृह विचारोंका भ्रवसर यह नहीं है। उससे उपकार भी हने-गिने ही लोगोंका होता है। इससे सामान्य जनताकी बुद्धिमें

जो बातें-जो युक्तियाँ-मार्वे, उन्हींका उपयोग यहाँ होगा।
(१) सबसे प्रवरु युक्ति ईरवर माननेके पक्षमें
चिरकारुसे यह प्रसिद्ध है---

'नास्ति चेनः किमायातमस्ति चेन्नास्तिको हतः।'

ईरबरवादी कहता है—'मैं ईश्वरको मानता हूँ— भजन करता हूँ, यदि ईरवर नहीं है तो मेरा यह सब करना व्यर्थ होगा-इतना ही होगा—मेरा कुछ बिगड़ेगा नहीं। पर यदि ईरवर है तो जो नास्तिक हैं—जो ईश्वरको नहीं मानता, भजन नहीं करता, उसका सर्वथा संस्था-नाश ही होगा।'—तास्पर्थ यह निकला कि ईश्वरको माननेमें ही सर्वथा कल्याया है।

(२) जब कभी मैं किसी चीजको देखता हूँ-किताब, कुरसी या मेज इत्यादि—तो उसी क्षणमें उसका बनानेवाला कौन है, यह जिज्ञासा उठती हैं और किसी वस्तुके प्रसंगर्मे यह मनमें नहीं आता कि इसका कर्ना कोई नहीं है। फिर नदी, पर्वत, बुक्ष, फल, पुरुप इत्यादिके प्रसंगर्मे भी यही युक्ति क्यों नहीं क्यायी जाय ? जैसे ग्रन्थका या सेजका बनानेवाला कोई पुरुष है, इसी तरह पर्वत इत्यादिका भी कोई कर्ना अवस्य होगा। जैसे मेज इत्यादि विना कर्ताके नहीं बन सकते, वैसे ही फल-पुच्यादि भी विना कर्ताके नहीं बन सकते। 'Naturrl laws' 'Nature' 'Chance' इत्यादिका आश्रय लेना तो जलताडनमात्र है। 'प्राकृत नियम' के अनुसार मो सभी चीकें बनती हैं - बदई जो मेज बनाता है ---इथियारोंसे जो लक्ष्मी काटी जाती है-यह सब 'प्राक्कत नियम' हीके अनुसार होता है। पर प्राकृत नियमके होते हुए भी एक सञ्चालक चैतन पुरुषकी अपेक्षा होती ही है। इसी तरह नदी, पर्वत इस्वादि पदार्थीकी उत्पत्ति प्राकृत नियमके चतुसार होती है, तथापि सञ्चारक पुरुषकी

अपेक्षा अवश्य होगी । मेज, कुरसी इत्यादि स्थूक पदार्थ जब बिना चेतन सञ्चाककके नहीं उत्पन्न होते, तब सुन्दर हुक्ष, लता, पत्र, पुच्प, कल इत्यादि पदार्थ चेतन सञ्चालकके बिना केवल 'प्राकृत नियम' के अनुसार उत्पन्न होंगे, यह बात मनमें नहीं बैठती ।

इन सब विचारोंने यह सिद्ध होता है कि ईश्वरके अस्तित्वको मानना ही युक्तियुक्त है और इसीमें सर्वधा कल्याबा भी है। इस विषयमें विशेष तर्क-वितर्क करना अनुचित, भनावस्थक और चनिष्टकारक है।

# श्रीहरिनाम-संकीर्तन

पशु, पक्षी, कीटादि प्राची को स्वयं नामोचारक्षं असमर्थ हैं, वे हरिनामको सुनकर ही उत्तम गतिको प्राप्त करते हैं। ब्रीकृष्णके नाम-अपसे तो मनुष्य आप ही तरला है परन्तु प्रति उँचे स्वरमे संकीर्तन करनेमे वह दूसरोंको भी तारता है। जप करनेवालेकी प्रपेक्षा उच्च स्वरमे संकीर्तन करनेवाला सामुखा प्रधिक फल पाता है। प्रेम-पूर्वक उच्चक्यउमे श्रीकृष्ण-नाम-संकीर्तन करते रहनेपर नमाम जीव अवचमात्रमे ही मुक्त हो जाते हैं। भैया! नुम्हारे सामने भयानक प्रलय था रहा है, हरिनाम लो दूसरा उपाय नहीं। अपने भावी कस्यावके लिये भवानक मोह प्रार पापाँको खोड़कर सब प्रकारसे हरिनामको अंगीकार करो। संकीर्तनस्य सूर्यके प्रभावसे पापक्षपी अन्यकार नहें हो जाता है। —पशु जगडन्य

## परमेश्वर

जिसके ब्रह्म,परमारमा चादि नाम हैं,जो मचिदानन्दादि स्वक्षयपुक्त है,जिसके गुन-कर्म-स्वभाव पवित्र हैं,जो सर्वेच, निराकार, सर्वच्यापक, चलन्मा, अनन्त, सर्वचिक्तमान, दयालु, न्यायकारी, सब सृष्टिका कर्त्ता, धर्ता, हर्ता, सब अविंको कर्मानुसार चपने सस्य न्यायसे फलदाता चादि स्वक्षस्वतुक्त है, उसीको मैं हैंबर मानता हूँ। सब सस्य विचा नथा जो पदार्थ विचासे जाने जाते हैं, उन सबका चादि मूक परमेश्वर है।



भगवात कर्मस्पर्

# परमात्मा और जीवात्मा

(लखक---श्रीमानन्दर्शकर वायुभाई भ्रुव, एम॰ ए०, भ्रो-वाइस चैन्सकर हिन्दू-विश्वविद्यालय, काश्ची)

(१) 'द्वा सुपर्णा समुजा सकामा समानं नृक्षं परिवस्तजते। तनोरन्मः पिप्परुं स्वाद्वरूय-नश्चनन्ये।ऽमिचाकशीति ॥'

भावार्य-एक बृक्षपर सदा साथ रहनेवाले और एक-वृसरेके भिन्न ऐसे दो पक्षी बसते हैं। उनमें एक मीठे फक्क साता है और वृसरा विना साबे देसता रहता है।

(२) 'यः सर्वेषु मृतेषु तिष्ठन् सर्वेभ्यां मृतेम्योऽन्तरा यं सर्वाणि मृतानि म निदुर्यस्य सर्वाणि भृतानि शरीरं यः सर्वाणि मृतान्यन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याग्यमृतः ।

भावार्य—जो सर्वभूतोंमें रहता है, जो सर्वभूतोंके अन्तर है, जिसे प्राची नहीं जानते, सर्वभूत जिसका शरीर है, जो अन्तरमें रहकर सब प्राणियोंका निवसन करता है, वही तेरा अन्तर्योमी और असर भाग्सा है।

पूर्वोक्त श्रुतियोंके उपदेशको आस्त्रोचना करते हुए हाक्टर आध्वारकरने सिखा है—'जिन श्रुतियोंमें 'सक्य' और 'अन्तर्यामिश्व' का प्रतिपादन किया गया है उनका श्रुहेतवादमें सर्वथा निषेध नहीं किया जाता। अहैत-वेदान्तमें वे दोनों ही पक्ष माने गये हैं। यदि सक्य-सम्बन्ध तथा नियम्य-नियामक-आवका विशेषरूपये विश्वेषक किया जाय और उन भावोंमें निगृद सिद्धान्तको स्त्रोज निकाला जाय तो हमें यह स्वष्ट प्रतीत होगा कि 'तत्त्वमित' ही परम सस्य है। ....... तत्त्वरह्या स्रोज हुए भी यही सम्बन्ध सुरिक्ट प्रतीत होता है।'

जीव और ईरवरके परस्पर सम्बन्धके विषयमें यहाँ अब सविकार विचार करना उचित है---

जीव और इरवरका 'सरुव' क्या करतु है—उन दोनों-की मित्रताका क्या अभिप्राय है ? जगत्के व्यवहारके अनुसार 'तुम' और 'मैं' एक-दूसरेसे मिल होते हुए मित्रताका सम्बन्ध स्थापित करते हैं । किन्तु जीवास्था और परमास्थाका सम्बन्ध इसप्रकारका नहीं हो सकता, वह सर्वसम्मत है । हैतवादी मानते हैं कि परमास्था जीवारमाके अन्तरमें रहता है--बट-बटमें राम रम रहा है। किन्तु वे 'बन्तर' शब्दके गरुमीर अर्थपर विशेष सनन नहीं करते । अद्वैतवादी इस विषयमें सिर्फ प्रतना प्री कहते हैं कि 'सम्तर' शब्दके अर्थपर विचार करनेसे जीव और ईश्वरका तावास्य इस शब्दले फलित होता है। एक बैतन्य वृसरे बैतन्यके भन्तरमें तादास्य-सम्बन्धके अतिरिक्त और किस रीतिये रह सकता है ? जब और साबदब पदार्थके सम्बन्धमें अन्तर शब्दका उसके बाच्यार्थमें प्रयोग किया जा सकता है किन्तु चैतन्यके सम्बन्धमें जहाँ 'धन्तर' और 'बहिर' शब्दोंका ध्यवहार किया जाता है वहाँ इस देखते हैं कि इन शब्दोंका अर्थ 'तत्त्व' (Reality) और 'श्रतत्त्व' (Appearance ) किया जाता है। एक सरक उदाहरक छीजिये। अमुक मनुष्य भीतरमे - मन्तरसे - बुरा नहीं है, यह प्रायः कहते हैं। यहाँ भन्तर शब्दका क्या भर्थ है ? अन्तरसे बुरा नहीं-इसका अर्थ यही है कि उसका तत्त-यदार्थ स्वरूप-सौजन्ययुक्त है, किन्तु उस मनुष्यका अतत्त्व-बाह्य रूप-निरर्थक है।

आत्माको ज्ञान, इच्छा, भाव भावि वृत्तियोंसे जुदा समझना वर्तमान मानस-शास (Psychology) के प्रतिकृत्व है। भारमा एक भल्य वस्तु है जो ज्ञानादि-वृत्तिरूपसे प्रकट होता है। यही भाजकळका सर्वसम्मत मानस-शासका सिद्धान्त है। इसी प्रकार जब यह कहा जाता है कि जीवास्मामें परमारमा है तब इस कथनका यही तास्पर्य समझना चाहिये कि जीवास्मा परमारमाका ही भाभास है—उसका प्रकट स्वरूप है। जीवास्माका भन्तरतम तस्त्र, उसका स्वकीय स्वाभाविक—भागन्तुक, उपाधिकृत नहीं—स्वरूप ही परमारमा है। यही उसका भाषार्य समझना चाहिये।

बिद् पूड़ों कि परमारमा किसकी भारमा है ? इसका बही उत्तर है कि वह तो स्वयं ही भारमा है, उसकी और आरमा कैसे हो सकती है ? परमारमा भपनी ही भारमा है भर्मात् अपने प्रकट स्वरूपकी भारमा है। किस्तु उसर प्रकट स्वरूप 'मैं' और 'तुम' सहित बाद्य और भारतर रि सिका बुसरी क्या वस्तु हो सकती है ? इस प्रकट र का परमारमा ही चारमा है। इस सिद्धान्तसे चहैतवादी-का कोई विरोध नहीं।

हैं तथावी परमारमा और जीवको परस्पर मिस समझते हैं । से परमारमाको जीवारमाका सारमा नहीं मानते, किन्तु परमारमाको जीवके जानका विषय सतकाते हैं । यदि परमारमाको जीवके जानका विषय मान किया जाय तो वह परमारमाको अपने ज्ञानका विषय मान किया जाय तो वह परमारमा हमारे समझ विषयस्प होकर उपस्थित हो जाता है । विष वह सामने विषयस्प से उपस्थित हुआ तो वह हमारे अन्तरमें किस रीतिसे रह सकता है । विषय (Object) और विषयी (Subject) एक कर्का के हो होरकी तरह जुदे-जुदे (Antithetic) है—एक छोर दूसरे छोरके अन्तरमें कैसे था सकता है । है तथादी हतमा तो मानता ही है कि परमारमा जीवारमाके अन्तरमें विराजमान है । अतस्य, परमारमा जीवारमाके जानका विषय नहीं, विक असका सन्तरत्तम सारमा है ।

अब वूसरी युक्तिपर विचार कीजिये । जीव एक वस्तु है और परमात्मा वूसरी—इस भाँति संस्था करनेपर यह प्रभा उठता है कि उन दोनोंमें ऐसा कीन-सा तत्त्व मनुस्यूत है जो दोनोंको एक ही गखनामें भयवा वर्गमें रखता है ? यदि कहा जाय कि उपाधिरहित हुद्ध चैतन्य ही दोनोंमें सामान्य है तो अहैतवादीको यह सर्वधा स्वीकार है। अनुपहित-छुद्ध-चैतन्यरूपसे ही वह तद् और स्वम्का तादालय मानता है।

> 'यथा यथा तत्त्वमसीति बल्चे विरुद्धकर्मीनुस्यत्र हित्वा । संबेध्य चिन्नात्रत्या सदारवने-रक्षण्डमावः परिचीयते बुदैः । यवं महावाच्यशतेन कश्यते महातमनोरेच्यमखण्डमावः ॥'

माचार्य---जीव चल्पज्ञ है। ईरवर सर्वज्ञ है। उनमें चल्पञ्चता चौर सर्वज्ञतारूपी विरुद्ध घर्मौकी निकास डार्स तो वोनौंमें एक ही तस्व स्थित रहता है। ब्रह्म चौर आत्मा- का ऐक्य प्रतिपादन करनेवाकी 'तत्त्वमसि' आदि श्रुतिका यही ताल्यं है।

प्रसंगवश एक और भी प्रश्न विचारार्थ उपस्थित होता है। यदि उक्त विरुद्ध धर्मीको निकास डाला जाय तो फिर रहेगा क्या ? इस प्रश्नके उक्तरमें यह पूझा जा सकता है कि धर्मीसे पर क्या कोई तक्त ही नहीं होता ? यदि नहीं होता तो धर्मीके धर्मित्व और स्वरूपका निरूपया भी किस-प्रकार सम्भव हो सकता है ? किसी भी बास्तिकने—धालम-वावो और ईरवरवादीने—आजतक यह नहीं कहा कि धर्मी-से पर सच्च होता ही नहीं। किन्तु हमारे देशमें तथा यूरोपमें इस सिद्धान्तको नास्तिकोंने ही माना है। इस परिदरबमान जगतके पीछे कोई वस्तु अवस्य है, इस सिद्धान्तपर ही ईरवरवाद अवस्थितत है। इसी प्रकार आस्मवादीका भी यही निश्चय है कि सुख-दु:स धर्मीके पीछे धारमाकी सत्ता ध्रवस्य है।

पूर्वोक्त मुक्तिके अनुसार आप यदि यह कहें कि परमास्मा सगुण सिद्ध होता है तो इसपर निर्मु खवादी वेदान्तीको कुछ भी बाक्षेप नहीं। जगवका कारण निर्मुख है, यह वह नहीं कहता । जगत्का कारण तो हमेशा संगुण ही माना जाता है। निर्मुखवादमें समुख नहीं माना जाता, यह कथन सर्वया भ्राम्तिपूर्व है। यदि ऐसा होता तो लगुगको सिक करनेके जिये शहराचार्यने स्थल-स्थळपर जो यह किया है उसे वे न करते । निर्मयनादियोंका इतना ही कहना है कि सगुनवादी गुगा और गुन्ती इसप्रकारके दो तश्वींको जैसे अन्तिम तत्त्व मान बैठते हैं वैसे न मानकर उन दोनों तस्वींका निरूपस एक परमतस्वके द्वारा करना चाहिये। कुसकानेके किये-शास्त्रकारोंने एक कव्यित पदार्थ रच बाका है। वदि गुख ऐसा पदार्थ है तो सगुख भी हो सकता है. किन्तु यदि गुर्गोका परम तत्त्वरूप समझमें भा जाय और यदि वै गुख स्वतः स्वतन्त्र अस्तित्वरहित प्रतीत होने खाँ। तो किर सगुवा नहीं रहता, यही निगुणवादका तात्पर्य है। (मद्भवादक-- पं अभिगापसाद नेवता एम० ए०)

++30366H

TOTOT

# घार्मिक रहस्यवादकी श्रेणियाँ

( लेखक-प्रो॰ शीराधाकमक मुदर्जी एम॰ ए॰, पी-एच० डी॰, लखनक विश्वविद्यालय)



इस्तमय अनुभवका प्रारम्भ भारम-समर्पण एवं आज्ञानुवर्तिताके भावींसे होता है। अन्तःकरणकी अन्तर्भुखी बृत्ति होनेसे इन प्रारम्भिक अवस्थार्थीमें भी ईश्वरके साम्नि-ध्यका शान हो सकता है, किन्तु वह

साधारण इन्द्रियोंके द्वारा नहीं हो सकता । मनुष्यके इत्वियजन्य स्थापारी तथा अम्य स्थामाविक क्रियाओंके तथा संकरप-जगत्में प्रारम्भिक प्रति-क्रियाओं के होनेसे इस ज्ञानकी उत्पत्ति होती है। परम्त अधिक प्रवस्त उत्करहाके कारण मनके संयोगकी अवस्था क्रमशः जैंची हो जाती है। बाहबलके अन्तर्गत सेच्ट जान (St. John) के निम्निक्षित क्वनोंने इसी अवस्थाका म्बरूप वर्णित है---'मनुष्य अपने मित्रोंके निमित्त अपने प्रात्मोंका उत्सर्ग कर है, इससे बढ़कर उसका प्रेम क्या हो सकता है ? यदि तुम मेरे आदेशका पाछन करो तो तुम मेरे मित्र ही हो। मैं अब तुम छोगोंको भपना अनुवार नहीं कह सकता, क्योंकि अनुचरको अपने स्वामीके कार्यो-का ज्ञान नहीं होता । मैंने तो तुम्हें मित्र कहकर सम्बोधन किया है, क्योंकि मैंने अपने पितासे जो कुछ भी सुना है वह सब तुम्हें बतला दिया है।'

मनुष्यके अन्दर धार्मिक भावनाका प्रारम्भ पूर्ण निर्भरता एवं निरुवायताके ज्ञानसे होता है। इसके छिये रामानुवावार्यने 'किंकर' शब्दका प्रयोग किया है जो इसके छिये सर्वधा उपयुक्त है। आगे चळकर मनुष्य धीरे-धीरे हंबरके साथ सर्वत्र्य अथवा साहचर्यको प्राप्त होता है और इसके अनन्तर उसे हंबरके सौन्दर्य पूर्व प्रेमका यथार्थ ज्ञान होता है। रसामिज्ञान माधुर्यभावकी कुआ है, उसके अन्दर भय और सम्भ्रमका माव नहीं रहता, विक् समानता एवं अन्योन्यनिर्भरताका ज्ञान रहता है। इसप्रकार उस प्रेमीकी दृष्टिमें हंबर सृष्टिका नियामक एवं मनुष्योंकी मृति रह काला है और आत्माका उसके साथ प्रेमका स्वस्थ्य हो आता है।

बीबारमाका परमात्माके साथ सम्बन्ध और भी

वनिष्ठ हो जानेपर उसकी निकालितित तीन भिन्न-भिन्न जेणियाँ वन जाती हैं।

- (१) पह्छी श्रेणीको 'साधारण अवस्था' कहते हैं। इसके अन्दर आत्मार्जे सामान्यतया तो रसामाव ही रहता है, किन्तु समय-समयपर भावावेशसे उसे तरी मिकती रहती है। ज्यों-ज्यों उसकी कृतियाँ अन्तर्मुखी होती हैं, त्यों-त्यों उसके अहंकारका नारा होता जाता है और उसकी आत्मा परमात्माके रंगमें रँगती जाती है।
- (२) दूसरी अवस्थाका नाम है 'समञ्जस-अवस्था'
  जिसमें आरमाका परमात्माके साथ सम्बन्ध पहली अवस्थाकी अपेचा चाजिक घनिष्ठ होता है। इसके अन्दर अहंकार
  तो रहता है, किन्तु भावावेश एवं चमरकार पहलेकी
  अपेचा चाजिक होते हैं। अनेक प्रकारकी मूर्तियों एवं
  क्रपोंसे उसकी आम्यन्तर चेतना शून्य हो जाती है और
  कभी-कभी उससे ईश्वरके साथ जीवके गाद समागममें भी
  बाघा आती है। इसप्रकारके चमरकारोंका कारणा ईश्वरकी
  कृपा ही बतलाया जाता है और साधक बढ़े अनुनयविनयके साथ उस कृपाकी भिन्ना माँगता है। रीर्घ
  अम्याससे चान्तरिक व्यवस्था सुगम हो जानेपर प्रयक्ष
  धीरे-धीरे शिधिल हो जाता है और आरमा विषक्क चेष्टाहीन बन जाती है। सेयट थेरेसा (St. Theresa) ने अपने
  स्वित्वित जीवन-बृताम्तमें इस अनुमवको चमताओंको
  निक्का (Sleep of the Powers) कहा है।
- (१) तीसरी अवस्था पूर्ण एकताकी भवस्था है, जिसे 'समर्थ' अवस्था कह सकते हैं । इस अवस्थामें भावावेश, चमस्कार, दिस्य ध्विन पूर्व दिस्य गन्ध ये सब-के-सब लुप्त हो जाते हैं और आस्मा सस्य तस्वके अन्दर निरन्तर प्कीभावसे स्थित रहती है, यद्यपि उसमें अहंभाव भव भी बना रहता है।

इसके धनन्तर घरम धवस्था आती है, जिसमें बुद्धि आत्मासे पृथक् रहकर, ईश्वरके साथ धारमाका एकत्व देसकर धानन्य मनाती है। बंगाएक वैष्णवसम्पदायमें गोपिकाओं-के प्रेमको इस अवस्थाका उदाइरण माना गया है। जिस-प्रकार किसी नायिकाको धपने प्रियतमके साथ निस्य नवीन कीवा करते देख उसकी सिखरों को स्वराधिक आनम्य मिकता है, उसी प्रकार परमारमाके साथ भारमाके संयोग-में अप्रत्यचरूपसे योग देकर बुद्धिको बदा आहाद होता है। भारमाको आध्यात्मिक प्रेमकी सुकुमार लितिकाकी उपमा ही गयी है और बुद्धिके अप्रकट सहभोगको पश्रपुष्प-की! गोविन्य्लीकासृतका सनुसर्या करते हुए श्रीचैतन्य-चरितासृतकारने इतनी बात और किखी है कि लितिकाके हारा भाषकटक्ष्पसे अपना पोषण करनेमें पग्र-पुष्पको कहीं अधिक सानन्यकी उपलब्धि होती है।

संयोगको मिश्व-भिश्व श्रवस्थाओं में भिश्व-भिश्व रंगोंके दर्शन होते हैं, जैसे सूर्यदर्शन, चन्द्रदर्शन, विद्यदर्शन, नीलिमाका दर्शन इत्यादि। ये श्रवस्थाएँ श्राठ होती हैं और इन्हें 'आध्यारिमक संयोगकी आठ कुत्र' कहते हैं। यह प्रसिद्ध है कि ईसाई योगी छोग ईसा घथवा उनको माता कुमारी मेरी (Virgin Mary) की माधुर्यभावमे उपासना करते थे। सेवट थेरेसा (St. Theresa) ने लिखा है कि, 'सुमें एक बार एक स्वर्गीय आस्मा दीख पड़ी जिसके हाथमें एक अग्निमुख सुनहरा वाण था। उस वाणको वह अपने हृदयमें भौंक लेती, जिससे उसके हृदयमें दिव्य प्रेमकी ज्वाला धंधक उठती।' आगे थेरेसा किसती है कि 'बाणके भींक लेनेसे उस दिया आत्माको बाज्यात्मक वेदना होती, शारीरिक पीड़ा नहीं: यद्यपि उस भाष्यात्मिक वेदनाका अनुभव शरीरको भी काफी मात्रामें होता था।' इसप्रकार श्रातमा और परमात्मामें ऐसी मधुर प्रण्यचर्या होती है कि उसका वर्णन मेरी शक्तिये बाहर है। प्रसिद्ध सुफ्री महिला रवियाके विषयमें कहा जाता है कि वह रात्रिके समय बटारीपर चढकर पुकारती--'हे परमात्मन ! दिन-का कलरव शान्त हो गया है, प्रेमीका अपनी प्रेयसीके साथ समागम हो गया है; किन्तु मेरा प्रेमी तो तू ही है, तेरे ही समागमसे मुक्ते भागन्य मिकता है ।' मेवाइकी महारानी सीरा की इसी प्रकारकी एक मक्त महिला थी। वह श्रीकृष्ण-प्रेममें इबकर गाती-

हे री, मैं तो प्रेम-दिवानी मेरी दरद न आणे काय ॥१६०॥ स्की ऊपर सेत्र हमारी सोणा किस निष होय। गगन-मॅंडरूपर सेत्र वियाकी, किस निष मिरुणा होय॥१॥ घायलकी गति वायल जाने जो केई घायल होय। बीहरकी मति औहरी जाने, दुवा न जाने कीय॥२॥ दरदकी मारी बन बन डोहूँ बैद मिल्यो नहिं कीय । मीराकी प्रमु पीर मिटै जब बैद साँबिकियो होय ॥३॥

सिक्लोंके 'प्रस्थाहव' में भी धाष्पारिमक प्रेमकी धनताका इसप्रकार वर्खन किया गया है मानो इस बीव-रूपी वुक्डिमका उस परमेश्वरके साथ परिणय हुआ हो। उसके अन्दर प्रेमास्पदसे मिखनेकी वैसी ही उस्कच्छा दिखालायी गयी है, जैसी बंगास्के धैम्पाव कवियोंके माव-काम्योंमें वर्षित है। प्रन्थसाहवके एक इसी प्रकारके पद-का माव नीचे दिया जाता है—

है प्रियतम ! अपनी ही उच्छू 'सलताके कारख तथा अपने ही कर्मोंसे मैं आपसे विद्या हो गया। परन्तु जो कुछ होना था सो हो चुका; दशों विशाओं एवं चारों महाद्वीपोंको मैंने छान हाछा, मुसे कहीं भी आध्य नहीं मिला, कहीं शान्ति प्राप्त नहीं हुई। अब इस जीवन-सन्ज्यामें में फिर घापको शरण आया हूं। घपनी शरणागतवत्सछताके कारण आप फिर मुसे अपनी शरणमें छे छीजिये। आपके बिना मेरा जीवन उसी प्रकार व्यर्थ है जिसप्रकार बिना कूपकी गाय और इचकी कटी हुई शासा व्यर्थ होती है। चुल्हेमें जाय वह नगर जहाँ मेरे प्रियतमके चरण नहीं जाते। प्रियतमके बिना मुसे अपने सारे मिन्न और बन्धु यसकूत-से प्रतीत होते हैं।

मेरे सारे उत्तम श्रंगार, मेरी प्रशस्त वेशभूषा, मेरे होर्डोपर पानकी खाली, मेरे कमनीय वपुकी गरिमा, मेरे प्रेम और उत्करठाकी विचित्रता, मेरे मार्बोकी सरसता—ये सब-की-सब फीकी एवं तीब मालूम होती हैं।

'हे परमारमन् ! मुस्ने अपने नामका उपहार दो, मुस्ने अपनी गोदमें छे छो । हे प्रियतम ! आपके परमधामका कभी विनाध नहीं होता, मेरी जीवन-सम्ब्या समीप आ रही है, मेरे प्राणाधिक ! मैं आपके द्वारपर पढ़ा हुआ आपसे आजय माँगता हूँ ।'

स्को (Suxzo) ने अपने सकौकिक प्रमुभवका इस-प्रकार वर्षन किया है---

'एक तेबस्बी युवा स्वर्गते उतरा और मेरा हाथ पक्षकर मुक्ते एक सुन्दर हरित तृष्यसंकुछ भूमिमें ले गया, तब उस युवाने अपने मन-ही-मन एक ऐसी मनोमोहक तान बेड़ी कि उसके सुमधुर स्वरकी प्रतिशय मादकता के कारण बहु भएकी सुच-तुष भूक गया और उसके हृद्यमें उत्कट आमक्त्रेम एवं उत्कर्णको ऐसी बाद आयी जिससे वह इतना जोर-जोरसे धड़कने छमा मानो विदीशं ही हो बायमा । उसने उसपर अपना दाहिना हाथ रत्कर बड़ी कठिनतासे उसे थामा । उसके कपोल अभुधारासे तर हो गये । उसी समय उसने देखा कि 'माता' अपने शिद्य ( अनम्त ज्ञान ) को हृद्यसे कमाये उसके सामने खड़ी हैं और उस शिद्यके भरीश्पर 'मेरा हृद्यवक्तम' ये शब्द लिखे हैं।'

खुबा (Leuba) ने इस सम्बन्धमें केवल इतना ही लिखा है कि 'सूज़ोने उपर्युक्त श्रवतरणमें श्रपने लिये श्रन्थ पुरुषका प्रयोग किया है, जैसा कि भंग्रेजीके मुख लेखये स्पष्ट है: किन्त उसने यह नहीं बतलाया कि सूज़ोने ऐसा क्यों किया । कारण यह है कि आवेशकी दशामें यद्यपि उसकी घारमा देखनेमें बाह्य ज्ञानश्चम्य थी किन्तु उसे तब भी इस बातका ज्ञान था कि वह अन्य पुरुषकी नाई ईश्वरसे प्रेम करती है एवं उनके समागमसे आनन्दित होती है।' सेण्ड धेरेसाने भी इसी प्रकारकी द्विविध चेतना-का अनुमव किया था। उसने खिला है - 'संकल्प-शक्ति वास्तवमें प्रेम करनेमें लगी हुई है, किन्तु वह इस बातको नहीं सममती कि वह प्रेम किस तरह करती है। रही बुद्धिकी बात, सो वह यदि वास्तवमें समस्ती है तो ऐसी प्रक्रियासे समसती है जो उसकी समसमें नहीं चाती और वह जो कुछ सुनती है उसे तो विष्कुख नहीं समक सकती। मेरी समकये तो वह समकती नहीं, स्योंकि मैं उपर बता चुकी हैं कि वह अपनेको भी नहीं समस्ती। बाकी सब ऐसी पहेली है जिसे मैं भी नहीं सलका सकती।'

सूफी घोलिया अल-हुज्विरीके मतमें अहंकारका नाश किये दिना एकताकी सरवताका ज्ञान नहीं हो सकता, क्योंकि ज्ञान एवं मज्ञान महंकारके ही भाधारपर रहते हैं। उसने भपना एक भनुभव इसप्रकार लिखा है—

जब इसरी भावे हुए कोगोंको उपदेश दे रहा था उस समय मेरी भाँख छग गयी। खममें मैं क्या देखता हूँ कि दो दिव्य भारमाएँ खगेंसे उत्तरकर कुछ समयतक इसरीके उपदेशको सुनती रहीं। उनमेंसे एक दूसरीसे कहने छगी—'यह मसुष्य एकताके सिद्धान्सको बतला रहा है, एकताके खरूपका वर्णन नहीं करता।' जागनेपर मैं देखता हूँ कि इसरी एकताका प्रतिपादन कर रहा है। उसने मेरी और देसकर कहा कि 'एकताके सारूपका वर्चन सिद्धान्सकी रीतिसे डी हो सकता है, अन्यया नहीं।'

जीव और ईखरकी पूर्व एकता ही प्रत्येक धर्मके रहस्यवादका आवर्श है । उसकी अभिन्यक्ति प्रेमकी भाषामें होती है, सबसे घनिष्ठ सम्बन्ध प्रेमका ही होता है। प्राचीन ब्रह्मवादियोंके रहस्यवादमें भी आरमा एवं परमास्प्राका सम्बन्ध पति-पक्षीके सम्बन्धके रूपमें अभिन्यक्त किया गया है। बृहद्दारययक उपनिषद्में छिखा है— 'जिसप्रकार अपनी प्रिय भाषांके अंगस्परंके समय मनुष्यकां न तो आन्तरिक ज्ञान रहता है और न बाब्ध ज्ञान, इसी प्रकार जब इस मनुष्यका प्रज्ञासे संयोग होता है, उस समय न तो उसे बाहरका ज्ञान रहता है न भीतरका।' इसी प्रकार ज्ञाँटिनस् (Plotinus) ने ज्ञारमाके ईखर-प्रेम एवं उसके साथ समागमकी इच्छाका इसप्रकार वर्णन किया है—

'ऊपरके छोकमें इमें वह सन्ना प्रेमास्पद मिलता है बिसे प्राप्तकर इस उसके साथ एकता कर सकते हैं, क्योंकि उसका शरीर हमारी तरह रुधिर-मांससे बना हुआ नहीं है। जिसने उस प्रियतमका दर्शन किया है वह मेरी बातको स्वीकार करेगा । जिस समय शास्मा उसमे मिलने-के विये जाती है और उसके समीप पहुँचकर उससे संयुक्त होती है उस समय उसे एक नया जीवन प्राप्त होता है और इस नयी परिस्थितिमें, उसे इस बातका ज्ञान होता है कि मेरा सबा जीवनदाता मेरे पास है, इससे अधिक मुझे और क्या चाहिये ? ऐसे मनुष्यको यह ज्ञान भी होता है कि हमें सब तरफसे मुँह में।इकर केवल प्रेमास्परका धाश्रय छेना चाहिये और सारे बन्धनोंको तोइकर केवछ तदाकार बन जाना चाहिये; एवं इसीजिये हमें इस संसारके पदार्थोंसे शीघ्र उपराम होकर उनसे क्रकड़नेवाली बेड़ियोंको तोड़ देना चाहिये, ताकि इस भपनी सम्पूर्ण आत्मासे प्रियतमका ग्रालिंगन कर सकें भौर इमारे शरीरका कोई ऐसा मंग वाकी न रहे जी उसके स्पर्शसे विश्वत रह जाय ।

स्फियोंके मतमें फुना अर्थात् एकताका क्यां है उस प्रकाशोंके भी प्रकाशकी समितिमें रहना, जिसके अन्दर शास्त प्रेमको ज्याला घघकती रहती है और फिर तह्य बन जाना। आत्माको उसके अन्दर जला देना जिससे कि वह समागमके आहोजसे पुनः जी उठै। (देखिये 'गुलराने राज़')। प्रत्येक धर्ममें सगुया ईश्वरके साथ जीवका जो सम्बन्ध माना गया है उसे प्रसिद्ध महाराष्ट्र सन्त श्रीतुकारामने मानवीय तरंगों एवं समिखापासोंकी ओशीली एवं सजीव भाषामें इसप्रकार वर्षान किया है—

'बिसप्रकार दुलहिन अपने नैहरसे ससुरालको जाती हुई पिछेकी चोर ताकती जाती है और बड़ी कठिनताये बागे पैर बढ़ाती है उसी प्रकार मेरी चात्मा हे केशव ! तुमसे कब मिलेगी ?

जब शिशु अपनी माताको नहीं देख पाता उस समय वह बढ़ा विकल होता है और चिल्लाता है। महली पानीके बाहर निकाल दिये जानेपर तहपने लगती है। मेरी भी वहीं दशा है।'क्ष

कहीं-कहीं तो जीव और ईसरके समागमका माधुर्य-मैमकी भाषामें बढ़ा ही उरक्रकापूर्ण वर्णन मिछता है। सभी रहस्यवादियोंने इस प्रेमका वर्णन किया है। वे इस प्रेमके उच्छेदको नहीं सह सकते । रहस्यवादियोंके सामने सदा यह प्रश्न आता है कि ईश्वर जगत्के अन्दर है या बाहर र उनके अनुसवर्मे ईखरकी कृटस्थला अथवा जगदम्तर्वर्तितामें कोई विरोध नहीं है। ब्रह्मका स्वरूप सत् है। अद्वैतवादी अपनी बुद्धिये उसे शहण नहीं कर सकता, किन्तु रहस्ववादीका हृदय उसे प्रेममयके रूपमें पक्ष सकता है। बचपि सम्बद्धानस्टरूपमे ईसरका ज्ञान हो सकता है, किन्तु उसे इस एक पृथक एवं अन्यन्यावृत्त सत्ता नहीं मान सकते। ईसाइयोंने ईश्वरके साथ व्यक्तिगत सम्बन्धके अनुभक्को 'इमारे अन्दर ईसा-मसीइ' इस चिट्ठसे अभिन्यक किया है। सेवट पॉल (St. Paul) ने छिला है कि 'ईमामसीहके घन्तर ईनारकी सारी पूर्वता मूर्तरूपमें विद्यमान है। इसप्रकार सवातीय भाष्मार्थोंके सम्पर्कका नाम ही संयोग हो जाता है। किन्तु फिर भी ईश्वरसे उसका बैजात्य बना हो रहता है, क्योंकि ईबरका चंश होनेपर भी वह उसमे भिन्न है। दीन इन्ज (Dean Inge) का कहना है कि 'ईश्वर सारे सरवन्धोंने परे है और इसीलिये ईश्वरके घन्दर उसके तीनों स्वरूपोंका समम्बय हो काता है।'

\* कन्या सासुरबार्धा जाये । मागे पर तोनी पाहे ॥ १॥ तैसें झालें मामया जीवा । कथी मेटसां केशवा ॥ मु०॥ चुकल्या साये ) नाल इन्ड्रक पाहे ॥ २॥ जीवना बेगली सासोकी । द्वाका तैसा तकसका ॥ १॥

ईसाई-रहत्ववादियोंके मतमें मनुष्य-वीवनका ध्येष ईम्बरतुल्य बन जाना भीर उसके कार्योमें योग देना है। उनके यहाँ सैकडों वर्षोंसे इसी बातपर जोर दिया गया है। सफी रहस्यवादियोंका ध्येय है पहले ईश्वरकी श्रद्धितीय सत्तामें अपनेको विस्तीन कर देना और तरनन्तर उन्माद-की अवस्थासे फिर स्वस्थताको प्राप्त होना । यहस्री अवस्था-का नाम 'फना' है, जिसमें अहंकार उस अपरिश्वित सत्ताके साथ मिलकर नष्ट हो जाता है। वृसरी अवस्था वह है जिसमें योगीका श्रहंकार पुनः लौट श्राता है और उसकी स्विति ईश्वरमें हो जाती है, उसमें ईश्वरीय गुवोंका विकास हो जाता है, उसके द्वारा ईसरीय तत्त्वकी श्रभिव्यक्ति होती है और संसारमें ईश्वरीय नियमकी पूर्ति होती है । 🕾 ईश्वरका सतत कियाशील संकल्प ही जीव और ईश्वरके बीचके अनन्त व्यवधानको मिटा देता है। जुनायहने कहा है 'एकता इसका नाम है कि मनुष्य ईश्वरके हाथकी कउपुतली बन जाय, ईसर धपनी सर्वशक्तिमत्ताके श्रनुसार उसके साथ जैसा उचित समझे विधान करे और मन्त्र्य उसकी एकनाके समुद्रमें हुब जाय, वह श्रपनी अहंताको बिल्कुरू नष्ट कर दे, यहाँतक कि न तो वह हम बातकी परवा करे कि उसे लोग क्या कहते हैं भीर न उन्हें उत्तर देनेकी ही फिक्र करे। वह ईसरीय एकताकी यथार्यताके कारण सच्चे साक्षिण्यमें इतना मन्न हो जाय कि न तो उसे बाह्यज्ञान रहे धीर न वह किसी कामका ही रह जाय । क्योंकि ईश्वर अपने विधानके अनुसार उसके कार्योंका निर्वोह करता है, अर्थात् दसकी चरम अवस्था उसकी प्रारम्भिक अवस्था बन जाय भौर उसकी वड़ी दशा हो जाय जो उसके जन्मसे पूर्व थी।

किन्तु यह और उसके अनुयायी उन्मादकी अवस्थासे स्वस्थताकी दशाको अच्छी समस्तते हैं। पहछी अवस्थाको 'मनुष्योंकी सृत्युका क्षेत्र' और तृसरोको 'वास्कोंकी क्रीडा-स्यस्ती' कहा गया है। उनका कहना यह है कि उन्मादकी अवस्था अच्छी नहीं है क्योंकि उसमें मनुष्यकी सामान्य अवस्था विकृत हो जाती है और उसके होश-हवाश ठीक नहीं रहते एवं आस्मा काव्में नहीं रहती। सारे पदार्थोंके तत्त्वका अन्वेषण या तो उच्छेदके रूपमें होता है या जीवनके

## He becomes indowed with divine attributes, displays the divine truth and fulfils the divine law in the world.—Nicholson. The Idea of Personality in Sufism, p. p. 14, 68 and 69.

क्यमें, प्रयोद निषेशके क्यमें नयना स्वीकारके रूपमें होता है, इसकिये निर्मायके तत्त्वकी तवतक उपकरिय नहीं हो सकती जबतक हूँ इनेवाका अपने होशोंने नहीं ।

रहस्पबादमें सर्वता विरोध-सा प्रतीत होता है। ईश्वरके पुत्र, अझाइके पैगम्बर अथवा ईश्वरके अवतारके क्रयमें किसी मध्यवर्ती पुरुषके साथ अथवा स्वयं ईमरके साथ एक भट्ट एवं घनिष्ठ सम्बन्ध होता है। किन्तु ईश्वर और योगी एक नहीं हो जाते. क्योंकि ईश्वरका समग्र स्वरूप योगीके अनुभवमें नहीं आ सकता । ये गी छोग बार-बार यही कहते हैं कि ईश्वर सत्ता एवं ज्ञान दोनेंकि परे हैं। वार्ड (Ward) नामक चंत्रेज़ विद्वान्ने जिला है कि 'मझको माने बिना भनेकताका कारण बतलाने अथवा भनेकको एक बनानेकी चेष्टा व्यर्थ एवं जोलियसे पूर्ण सालूस होती है और बहाको माननेपर अनेकके अन्दर जो कुछ भी स्वतन्त्रता एवं निरपेक्षता टीख पहती है उसका भी रहना कठिन है। किन्तु योगियोंका वास्तविक अनुभव तर्ककी दोनों चरम कोटियोंको मिला देता है। ईसाई-धर्ममें एकके मन्दर अनेकका भाव उस एकताके अन्तर व्यक्तियोंके सम्बन्धको बोतित करता है। मुसलमान एवं हिन्दू रहस्यवादियोंके मतमें एकके भन्दर भनेकताका भाव उस एक अपरिच्छित्र तस्तके साथ उन अनेक रूपोंके सम्बन्धको बतळाता है बिनमें उसकी अभिन्यक्ति होती है। ये रूप पूर्ण पुरुष अथवा ईश्वरके श्रवतारके श्रन्टर प्रतिभासित होते हैं। ईश्वरका स्वरूप इन्हींके सन्दर और इन्होंके हारा जाननेमें आता है. चतः इन्हें इस ईश्वरका मूर्तरूप कह सकते हैं ।

हिन्दुकोंके मक्तमागंमें जीवारमाओंकी सत्यवाको तो स्वीकार किया गया है किन्दु बीवारमा एवं महति दोनों एकता-के कन्दर रहनेवाले सापेक्ष तस्य माने गये हैं। बीवारमा एवं अन्य सापेक्ष सत्तानोंका मिक-भिक्ष दर्श्वों एवं मतोंमें क्रिक-भिक्ष रूप बत्तलावा गया है, यद्यपि एक केन्द्रीय इंकरको वे सब-के-सब समानरूपसे मानते हैं। बी-रामागुजावाकी मतमें भगवान और उपनिवदोंके प्रतिपाध मक्त एक ही बस्तु हैं, किन्दु वे भगवान्को सगुख मक्त मानते हैं---- को प्रस्केक सहस्तुका बावार है और को समी क्षम गुजीका बाकर है। प्रसूति और बीव होनों उन्होंसे

उत्पन्न डोते हैं और वे चन्तर्वामीकपसे सर्वत्र स्वाम है। निस्वार्क-सम्प्रदाचवाके कीव और प्रकृति रोनोंको अरावान-से भिन्न मानते हैं किन्तु उनके मतमें उन दोनोंका ईक्टके साथ वैसा ही धनिष्ठ सम्बन्ध है जैसा सर्पके करहरूका सर्पके साथ भौर तरङ्गांका जक्क साथ होता है। उनके मतमें भगवानुका स्वरूप प्रविक्त है, किना उसकी प्रकृतिस्य प्रम्थमें अभिम्बक्ति होती है। प्राकृतिक प्रदार्थ उसके शब्दोंके अक्षर हैं। इन अक्षरोंकी आकृति चाडे भिक्र-भिक्र हो, किन्तु उनसे बोधित व्यक्ति एक ही है। अतः प्रवतारोंकी वास्तविक घटनाचोंका ध्रथवा उनकी द्याओंके सत्यासत्यका इतना महस्य नहीं है जदतक उनके अन्दर ईबरीय प्रेम अभिन्यक्त हो रहा है। सध्य-सम्बदायबालोंने हैंत-सिकान्तपर जोर दिया है। उन्होंने जडाको तो एक ही माना है किन्तु विशेष गासक पहार्थसे अमतपूर्व भेदोंकी करूपना की है। श्रीबल्लभाचार्यके सत्से कीनारमा बक्कका ही ग्रंफ है ) वह निस्य एवं सन है और बडाकी तरह कर्सा और मोक्ता दोनों ही है। बड़ा अपनी इच्छा एवं र्छ।कासे चपने ही अम्बरसे सहिको उत्पव करता है जिसप्रकार सकती अपने ही शरीरसे आसा बनाली है और ऐसा करनेमें उसके अन्दर तबिक भी विकार नहीं होता । जक्कि इच्छाके न्यापारसे जीवारसाठे अन्तर रहनेवाका आनन्द-गुण सप्त हो जाता है और हसी क्रिये बीब बन्धन, बज्जान एवं कामनाओं के बनामें हो रहा है।

श्रीरामानुजाचार्य, श्रीमध्याचार्य एवं श्रीवस्त्रभाचार्यसे भक्तिकी वह महान् धारा प्रादुर्मूत हुई वो इंस्वी सन्की ११ वी शताब्द्शिसे प्रारम्य होकर भारतवर्षके सिक-शिक्ष प्राम्तों में फैक गयी। श्रीरामानुजाचार्यका प्रभाव उनकी सम्म-भूमि दक्षिणमें धीरे-धीरे कीण हो गया और फिर उत्तरीय भारतमें वहे जोरके साथ पुनः म्यक हुआ। श्रीरामानम्य, जो इनके शिष्य थे, अपने गुरुसे मगड़ा करके चले धाये और काशीमें रहने त्यो । उनसे तीन महान् सम्प्रदायोंकी सृष्टि हुई, पहला सम्प्रदाय गोस्वामी तुलसीवासवीका था, वूसरा कवीरका और तीसरा नामा-जीका था। कवीरपर सृष्टी सिद्धान्तका भी प्रभाव पदा, तुलसीवासवीने रामायग्रकी कथा रचकर अपनी काव्यक्रकाको प्रवृक्ति किया और नामाजीने धपने भक्तमाल-काको प्रवृक्ति किया और नामाजीने धपने भक्तमाल-कामक प्रम्थी हिन्दी-भाषामें अनेक भक्तोंके चरित्रका सर्थन किया । अध्य-सम्प्रदायसे बंगाकके महान् भक्त झी-

वेक्सिये शक-दुजनिरीका करक अल-महजूद नामक प्रन्थ
 १०५ पश्चिद १६ ।

चैतन्य महाप्रभुका विकास हुआ। उनपर बंगालके पूर्ववर्ती चरडीहास एवं विद्यापति--इन सहात्माओंका भी प्रभाव पदा । श्रीबृह्मभाचार्यका गुजरातमें खुव प्रभाव रहा और मीराबाई एवं नरसी मेहता इन्होंके उपदेशोंसे प्रभावित हुए 1% इसप्रकार उक्त दार्शनिक सम्प्रदायोंसे सार्वजनिक अस्तिका स्रोत फूट निकला । स्रीर इस बातपर ज़ोर दिया गया कि मिक्तका उपदेश बोखवालकी भाषामें ही दिया बाय । यद्यवि बङ्गासङ्ग वैष्णव-सम्प्रदाय अपनेको मध्य-सम्प्रदावकी ही एक शासा बतलाता है, किन्तु उसके सिद्धान्त श्रीवल्लभाचार्यके सिद्धान्तींसे श्रधिक मिस्ते हैं। बंगासके वैध्यय-सम्प्रदायके प्रधान शाचार्य जीव गोस्वामी थे । इन्होंने ईश्वरका ऐसा समन्वित स्वरूप माना है कि किसमें 'बड़ा', 'परमारमा' एवं 'भगवान्' इन तीनीं स्वरूपीका अन्तर्भाव ही जाता है। भगवान तर्ककी दृष्टिसे सबसे ऊँची सत्ता है और ब्रह्म एवं परमात्मा ये दोनों उस समस्वित सत्ताके भ्रपूर्ण रूप हैं। केवल ज्ञानकी भ्रप-रोकतार्मे ब्रह्म ही भगवान हैं भीर इस अपरोक्ताका अनुभव तब होता है अब कर्त्ता और कर्मके मेदका ब्रह्मके अन्दर स्पष्ट अनुभव नहीं होता क्योंकि बझ वास्तवमें एक अमूर्त एकता-के रूपमें प्रतिभासित होता है। बाध्यारिमक अनुमवका यह पहला चण होता है। केवल ज्ञानी ही इस अनुभक्की पूर्णताको प्राप्त कर सकते हैं। यह वस्तुकी सत्यतामें एकता-का धनुसव है किन्तु वह एकता केवल दिखाउँ है और सर्वोच चन्तर्ज्ञानमें स्युखताका पूर्वरूप है। इसप्रकार जीव गोस्वामीकी दृष्टिमें जबतक आध्यारिमक जीवनकी स्थकता इहिगोचर नहीं होती तबतक अभेदज्ञान वास्तविक एवं अनुभवसिद्ध रहता है, इस अधूरे वर्णनके समन्वय-तस्बद्धो 'प्रमारमा' कइते हैं । सम्पूर्ण समन्वय तो अनन्त गृखों एवं चनन्त शक्तियांसे सम्पद्म सगुण भगवान्में ही होता है। इसप्रकारकी समन्वय-दृष्टि केवल प्रेमये ही होती है। बंगाक्रमें श्रीचैतन्य सहाप्रभुके हारा मक्तिका प्रचार

# मक्त नरसी मेहता भीनलभाचार्यसे नहुत पहले हो जुके हैं, यह निश्चवरूपसे माना जाता है कि नरसीजीका जन्म वि क्षंठ १४७० में और उनका परलोकवास सं० १५३६ में हुआ, परन्तु शीवल्लभाचार्यका जन्म सं०१५३५ में हुआ था। भतपत्र नरसी-आंका भक्तिवाद शीवल्लभाचार्यसे मिलता-जुलता होनेपर भी नरसीबीपर भाचार्यका प्रसाव पड़ा हो पेसा नहीं कहा जा सकता।

होनेके साथ ही ईश्वरके सगुज स्वरूपकी भारणार्जे बढ़ा आरी परिवर्तन हो गया । बंगारुके वैष्णव-सम्प्रदावमं ज्ञानके द्वारा ईश्वरके महस्कके भाग्तरिक अनुभवका अधिक उन्नेत नहीं मिछता । इस सम्प्रदायमें ईश्वरको 'प्रेम और आनन्द' का की लामय स्वरूप माना गया है। ईश्वरके स्वरूपमें लीलामय आनन्दकी आन्तरिक अभिन्यक्तिकी आवश्यकता रहती है और यह अभिन्यक्ति प्रेमसे ही हो सकती है। प्रेमके अन्दर इस अभिन्यक्तिके दो स्वरूप माने गये हैं। पहला तो यह कि शक्तिके अनम्त विकारों में देखर सवा उसके साथ रहते हैं। शक्ति आनन्दका तत्त्व है और प्रेम डी उसका असकी स्वरूप है। इस एकताके अन्दर डी मनुष्य ईश्वरके साथ अपनी एकताका अनुभव कर सकता है । इसके अतिरिक्त शक्तिके अनन्त विकारों में शक्तिके साथ ही ईश्वर एक कालमें विद्यमान नहीं रहते। प्रेमकी सबसे उँची अवस्थासे एक तार्किक इलचल प्रारम्भ होती है. जिसके भन्दर पहले साहचर्यको स्वीकार किया जाता है भौर फिर उसका खरदन किया जाता है। आनम्डमें न्युनाधिक्य करनेके खिये और साइचर्यके बारम्बार समर्थन एवं सरदनसे आनन्दको अधिक घन बनानेके क्रिये उनके यहाँ एक कानून भी है। भगवत्-प्रेमकी तार्किक इखचलमें जीव एवं प्रकृतिकी सृष्टिका अभिप्राय यही है। ईश्वरके विनोदके लिये अपनेको उनके अधीन कर देनेमें शक्तिको जो ज्ञानन्द प्राप्त होता है उसका स्वयं परसारसाको सी अनुभव नहीं है। इसप्रकार प्रेम, भक्ति एवं त्यागर्मे शक्ति एवं जीवको जिस भानन्दका बास्तवमें अनुभव होता है, उसका अनुसद करनेकी ईश्वरमें भी प्रवृत्ति होती है। यही मनुष्पके ईवर-प्रेमके रूपमें भभिन्यक्त होती है। प्रेमके सबसे केंचे स्वरूपको प्रेमी ग्रहस करता है और ग्रहण करनेवाका प्रेम करता है। इसप्रकार भक्तींके प्रेमके आन्तरिक अनुभवींसे ईबरकी कुटस्व सत्ता एवं जगदन्तर्वर्ती सत्ताका सनातन विरोध मिट गया है। यहाँ भक्तको वह एकता नहीं मिकती को सारे सम्बन्धोंसे परे हैं, को एकता सम्बन् में नमककी रकीके शुक्र वानेसे सथवा वर्षाकी बूँदके समुद्र-में गिरनेमे होती है, अथवा होपककी आकामें पतंगके जरु जानेसे सम्पन्न होती है। प्रेमकी तार्किक प्रगतिमें एक आवरयक विरोध, एक अविवार्य युक्ति-विरुद्धता नष्ट हो जाती है।

# एकेश्वरवाद और शिव-विष्णु

(लेखक---पं० श्रीभवानीशंकरजी)



न्तृ-शास्त्रीमें एकसे अधिक ईश्वरका वर्णन जानकर अनेक स्त्रेगोंकी यह धारणा हो गयी है कि हिन्दू-धर्म ईश्वरको एक न मानकर अनेक मानता है और इसी कारण वे लोग हिन्दू-धर्मको हेय-रिं देखते हैं। हिन्दुओं-में भी अनेकों मनुष्य शिव और विष्णु-में भेट मानत हैं तथा दोनोंको परम्पर-

विरुद्ध गुणवाले समझते हैं। इसी कारण बहुषा शैव और वैष्णवींमें परस्पर घोर विरोध और देखमाव देखा जाता है। पूर्वकालमें तो दोवों और वैष्णवोंमें सिद्धान्त-भेदके कारण कभी-कभी बदो कदाई हो जाया करती थी। शिव और विष्णुमें भेद-ज्ञानसे ही लोग समझते हैं कि हिन्द्-धर्ममें एकेश्वरवाद न होकर अनेकेश्वरवादका सिद्धान्त है। इस अनेकेश्वरवादके अमपूर्ण सिद्धान्तके कारण भी कुछ लोग ईश्वरमें विश्वास रखना अमावश्यक समझते हैं।

### शिव और विष्णुकी एकता

ययार्थतः मूलकारणस्यरूपमें शिव और विष्णु एक ही हैं, वह एक ही ईश्वर सांसारिक प्रयोजनके अनुसार भिन्न-भिन्न कार्य सम्पादन करनेके कारण गुण और कर्म-की दृष्टिसे विभिन्न समझे गये हैं। परन्तु विभिन्न कर्मोंका सम्पादन करतं हुए भी वह एक हैं, तथा उनके कार्यकलाए और गुण-कर्म परम्पर-विशोधी न होकर आवश्यक और सहायक हैं।

शिवके गुण और कर्मके रहस्यको लोग कम समझते हैं और इसी कारण उनमें शंका भी करते हैं; इसका कारण यह है कि उनके कर्म निवृत्ति-मूलक होनेके कारण परम उच्च और रहस्यमय हैं। संसारकी सृष्टिके सञ्चालनके निमित्त यह आवश्यक हुआ कि प्रथम प्रकृतिका विकास हो। इस विकासके कारण आवरणकी स्थूकतामे प्रकृतिके अभ्यन्तरस्य आरमाके दिव्य गुण और शत्तिके वाद्य प्रकाशका स्वामाविक ही हास हो गया। यही प्रकृत्ति-मार्ग है। इसमें आधार-की उन्नति और वृद्धि होती है किन्तु इसके द्वारा उपाधिकी स्थूकताके कारण अभ्यन्तरस्य आस्माके प्रकाशका हास होता है। जब प्रकृतिकी स्यूलता चरम सीमापर पहुँच जाती है तब उसके विकारको शुद्धकर सुक्ष्म अर्थात् सस्वरूपमें लानेकी चेष्टा की जाती है जिसमें अध्यन्तरस्य आरमाका प्रकाश जो आधारकी बाह्य म्थुलताके कारण हासको प्राप्त हो गया या कमशः विकसित होने कगता है, यही निवृत्ति-मार्ग है। यह दोनों मार्ग आवश्यक हैं। पहले प्रवृत्ति-मार्गके कर्त्तव्योंके पाछन किये विना निवृत्ति सम्भव नहीं है। अतएव प्रवृत्ति-मार्ग भी निवृत्ति-मार्गका सहायक है। ईश्वर जब पाछन और धारण करनेके कार्यमें प्रवृत्त रहते हैं, (जो प्रवृत्ति-मार्ग है ) तो वह विष्णु कहलाते हैं और वही ईश्वर जब निवृत्ति-मार्गके कार्यमें नियुक्त रहते हैं. ( जो जीवारमाका ईश्वरमें सम्मिलन है ) तो वह शिव कहलाते हैं। ताल्पर्य यह है कि एक ही ईश्वरमें कार्य-भेदके कारण नाम-भेद पाया जाता है। जैसे गवर्नमेण्टका एक ही अफसर मालके कामका अधिकारी होनेके कारण 'कलक्टर'. फौजदारीके कामका अधिकारी होनेके कारण 'मजिस्टे ट', रबिस्टीका अफसर होनेके कारण 'डिस्टिक-रबिस्टार' कहकाता है, ( तथा पहले म्युनिसिपैक्टिटी और डिस्टिक्ट-बोर्डका 'चेयरमैन' भी कहलाता था) अर्थात् एक ही व्यक्तिकी विभिन्न कार्योंके कारण विभिन्न संज्ञा हो जाती है. वैसे ही एक ही ईश्वरकी भी विभिन्न संज्ञाएँ हैं।

श्रीविष्णु प्रवृत्ति-मार्गके नायक हैं। प्रवृत्ति-कार्यके साधनमें धन, धान्य, समृद्धि आदिकी आवश्यकता है। इसीलिये श्रीविष्णुकी शक्ति श्रीलश्मी हैं जो धन-धान्यादिकी देनेवाली हैं। श्रीविष्णु अपने कार्यको यशहारा सम्पादित करते हैं। क्योंकि इसके विना प्रवृत्ति-धर्मका पालन सम्भव नहीं है और इसी कारण वह अवतार धारणकर कभी-कभी मर्थलोकमें भी प्रकट होते हैं, जो यथार्थतः उनके निमित्त यश्च अर्थाद स्थाग ही है। इसप्रकार विष्णुका कार्य क्यक्त है। सृष्टिके कह्याणार्थ जो वैदिक यश्च किया जाता है उसके भी अधिष्ठाता श्रीविष्णु ही हैं और इसी कारण उनका नाम यश्च पुरुष है।

जब साधक प्रवृत्ति-मार्गके कर्तग्यको पूरा करके निवृत्ति-मार्गका अनुसरण करनेमें प्रवृत्त होता है तो श्रीशिव शान, योग और भक्तिको प्रवानकर उसे गुणमधी प्रकृतिसे जीव-

म्मक करनेके छिये ईश्वरीम्मुख करते हैं। श्रीशिव स्वयं जीवन्मुक्तके परम आदर्श हैं और मनुष्य-शरीर जो पिण्डाण्ड है, वह किसप्रकार ठीक पिण्डागढ ( लख बह्माण्ड ) बनेगा, इसके वह प्रकाशक हैं। वह अगृद्गुरु होनेके कारण मुसुक्षको जीवन्यक बनाते हैं। निवृत्ति-मार्गमें त्यागकी प्रधानता है और श्रीशिव स्वयं त्यागके परम आदर्श हैं; इसीस्त्रिये उनका नाम स्यागराज (योगिराज) है। इसी गुजके कारण श्रीकिष समस्त सांसारिक भोगके पदार्थीका स्याग करते हैं। आकाश उनका वस्त्र है: तथापि स्यागके चिह्नस्वरूप वे केवल एक कौपीन धारण करते हैं और वह भी ब्याब-चर्मका । सर्प, जिससे प्राणी भयभीत होते हैं. आभूषण बनकर शिवके गले और सिरमें लिपटे रहते हैं. जो आभ्यन्तरीय प्रसप्त अधः कुण्डलिनी-शक्तिके जागृत होकर अर्थ्व-शक्तिमें यक्त होनेकी सूचना देते हैं। श्रीशिव सुगन्धित पुर्ध्यांको त्यागकर धत्रे और आक-जैसे विष-प्रश्नोंके प्रव्योंसे प्रसन्न रहते हैं, क्योंकि योगवल-के कारण विश्व भी अग्रत हो जाता है। वह शरीरमें चन्द्रनादिका लेप न करके विमृति रमाते हैं, जिसका भाव यह है कि इन्द्रियोंके विकारोंको योगामिसे दग्धकर उसे ज्ञाब, सास्विक बनाकर विभूतिके रूपमें धारण करते हैं। क्यास्त्रधारणका अर्थ सन्य सुस्यवान् घातुके पात्रींका स्याग करना है: इसका भाव यह है कि कपालके सहस्रार-चक्रमें शिवका वासस्थान है और वहीं उनको साधनहारा खोजना चाहिये।

जब कोई मृतिं (आकृति) अपने उहेश्यको सिद्ध-कर उससे अधिक कार्य करनेके योग्य नहीं रह जाती तो श्रीशिष उसको नष्टकर उसके द्वारा नवीन आकारकी रचना करते हैं जो नये रूपसे कार्य करता है। अतप्व मृत्यु और मृतककी अस्थि, मुण्ड, चर्म, कपाछ आदि यधार्थतः अमंगळजनक नहीं हैं, क्योंकि मृत्युद्वारा शरीर-की सामग्रीको परिवर्तिसकर नवीन आकृति बना उससे संसारका मंगळ ही करते हैं। इसप्रकार मृत्युसे ही जन्मके मंगळका विधान होता है। इसो परिवर्तन और पुनक्जीवन-का बोधक शिवका इसशान-वास है।

अहंकारके अधिष्ठाता श्रीशिव हैं। साथक अहंकारको अपने स्वार्थसाधनमें न ख्याकर निवृत्ति-धर्मका पाछन करनेके खिये झीशिक्को अपँण करता है और इस अपँणको ही मुण्डभदान कहते हैं। ऐसे साथकके अपित अहंकारकपी मुण्डकी माला जब वह अपने गलेमें धारण करते हैं तबसे जस अपितास्मा साधकके सब कर्म श्रीशिवकी इच्छाके अनुसार होने छगते हैं। श्रीशिव ऐश्वर्यस्चक रयादिकी सवारी न करके वृद्ध मृष्यकी सवारी करते हैं, इसका अभिप्राय यह है कि वे मनुष्यके ही कस्याण-कर्ता नहीं हैं बिक्क पशुओं के भी कस्याण करनेवाले हैं। इसी कारण उन्हें पशुपति भी कहा जाता है। वृष्य धर्मका भी स्चक है, इससे स्चित होता है कि शिव धर्मके सञ्चाकक हैं।

श्रीशिव सम्पूर्णाके द्वारा संसारके निमित्त अध्यन्त आवश्यक अम्रका वितरण करते हैं, पर स्वयं भिक्षा माँग-कर निर्वाह करते हैं; इसप्रकार संसारको अहंकारसूम्यता, दीनता और ध्यागकी शिक्षा देते हैं। वह स्वयं परम स्यागी होते हुए भी आर्त्त, दीन, निःसहाय, निर्धन, संग्रहीन, विरूपांग आदिके त्राता और पालक हैं। यही कारण है कि दीन, हीन, पंगु, संग्रहीन, भूत, प्रेत, पिशाचादिकी जिनसे छोग उनकी दुरवस्थाके कारण घृणा करते हैं, श्रीशिव सुधि छेते हैं और उनको अपना गण बनाकर रखते हैं।

श्रीशिय वन ऑर पर्वतमें रहते हैं, इसका तारपर्य यह है कि वे उद्भिज और स्थावर-जगत्के भी सहायक और पाछक हैं। उनके मोजन मुक्यतः जंगकके कन्द-मूल-फल ही हैं, जो सभी स्थागके सूचक हैं। श्रीशिवके सामने अमृत और विष दोनों समान हैं। यही कारण है कि समुद्रसे हालाइल विषके निकलनेपर उन्होंने संसारकी रक्षाके लिये उसका पान किया और स्वयं नीलकण्ड बन गये।

निवृत्ति-मार्गमें कामवासनाका दमन ही मुक्य बात है, अतएव श्रीदिवने काम-दहन किया । परमा सुन्द्री श्रीपार्वतीके अंघापर बेंडे रहनेपर मी उनमें कामविकार नहीं होता। यथार्थ काम-दमन भी इसीको कहते हैं कि विषयके संस्पर्शसे भी कुछ क्षोम नहीं।

श्रीशिव जीवन्युक्त अवस्थाके प्रदान करनेवाले हैं, परन्तु वह सायाके अतिक्रम किये बिना प्राप्त नहीं हो सकती । अतपून श्रीशिवकी शक्तिके (उमारूप समष्टि तुरीय वैतन्य-शक्ति) जो समष्टि महासुष्ठुप्तिके (अविद्यान्धकारके) परे हैं, प्रकाशकी सहायतासे साधक इस अविद्यान्धकारको अतिक्रमकर ईश्वरको प्राप्त करता है। इस तुरीय-वैतन्यकी प्राप्ति जगद्गुर शिवकी कृपासे ही होती है, किन्तु सन्विकारी साधकको इस कृपाकी प्राप्ति नहीं होती। भीशिव अचादि सांसारिक वस्तुएँ अयोग्यको भी प्रदान करते हैं, परन्तु इस तुरीय-चैतन्यका बोध अर्थात् राजविद्या उसीको प्राप्त होती है जो उनके तृतीय नेत्रके प्रकाशमें पवित्र, निर्मेख और स्वच्छ जँचता है। क्योंकि अपवित्रारमा उस सर्चछाइटको सहन नहीं कर सकता और न कोई उनको घोसा ही ने सकता है।

उपर्युक्त महा अविधान्धकाररूप महासुधुप्तिके उपर श्रीकृष्ण अनादि जीवन-गीताका गान धपनी वंशी (हादिनी-शक्ति) द्वारा करते हैं। वर्तमान गीता उस गानका एक श्रंश है। यह दिश्य-गीता-गान उसीको सुनायी देता है जो महासुधुप्तिरूप अविधाको तुरीय-चैतन्यके प्रकाशसे अतिक्रमकर उससे उपर जाता है और यह जगदगुर श्रीशिव और उनकी शक्ति उसा (महाविधा) की सहायनाद्वारा ही सम्मव है। इसीकिये शिव अधिकारी मुमुञ्जुको तारक-मन्त्र प्रदानकर अविधान्धकारसे मुक्त करते हैं। अर्थात् श्रीशिवकी शक्ति विधाके प्रकाशसे अविधान्धकारका नाश होता है। अविधा ही मृत्यु है, इसका विधाके द्वारा अतिक्रम होता है। इसी कारण श्रीशिवको मृत्युक्तय अर्थात् अविधारूपी मृत्युका जय करनेवाला कहते हैं।

नुरीय-चेतन्यकी छः शक्तियाँ हैं-- ज्ञान, इच्छा,

क्रिया, मात्रिका, कुण्डिकिनी और परा । यह तुरीय-चेसन्य-शक्ति शिवका दिव्य शरीर हैं । विना इस शक्तिको आधार बनाये ईश्वरका कोई अवतार नहीं हो सकता । जगद्गुरु शिवका निवास छ्ळाटके सहस्रारचक्रमें हैं-'छलाटे सिद्धदर्शनम्' ।(योगध्य )

परम्तु श्रीकृष्णका वास हृदयमें है---'हृहें देऽर्जुन तिष्ठति।'

जगर्गुरु श्रीशिवकी दीक्षाके विना कोई श्रीकृष्णको पा नहीं सकता । स्वयं भगवान् श्रीकृष्णने हिमालयमें शिवकी दीक्षा प्रहणकर उनकी तपस्या की और उनको तुष्ट किया (यह कथा महाभारतके अनुशासन-पर्वके प्रथमाध्यायसे प्रारम्भ होती हैं)। श्रीकृष्ण भगवान्की इस तपस्याका मुख्य तारपर्य जगत्को यह उपदेश देना था कि वे दोनों एक हैं। अतः जगद्गुरु शिवकी कृपाके विना कोई श्रीकृष्ण भगवान्को प्राप्त नहीं कर सकता। जिला हैं—

यो ती शंसकपालभूषितकरी हारास्यिमालाधरी देवी द्वारवती श्रमशानिनलयी नागारि-गो-वाहनी। द्विन्यस्थी बलिदक्षयक्षमधनी श्रीशेलजावल्लमी पापं मे हरतां सदा हरिहरी श्रीवत्सगङ्गाधरी॥ शिवस्य हृदयं विष्णुः विष्णास्य हृदयं शिवः। यथा शिवसयो विष्णुः सर्वं विष्णुमयं जगत्॥

### STATES OF THE STATE OF THE STATES OF THE STA

# जतलाओं निज प्यार

( लेखक--पं ० श्रारमाशंकरजी मिश्र 'श्रीपति')

जगतके जब भूठे व्यवहार,

तब तो नाथ! तुम्हीं बन जाते मेरे प्राणाधार।
यश-अपयश, सम्मान-निरादर, राग-निराग, दुलार;
इस उलझनमें हमें उलझना, नहीं प्रमो! स्वीकार।
साधु-असाधु, नराधिप-निर्धन, प्रबुध-अबोध, गँवार;
करते हो क्या एक भावसे, सबको अंगीकार?
माया भी झूठी काया भी, धन, दारा, परिवार;
तब जो कुछ हो सार, बता दो, हमको हे करतार!
जो कुछ है, प्रस्तुत है श्रीपति, व्यथा-पूर्ण उपहार;
दुकराओ या हृदय समझकर, जतलाओ निज प्यार!

国名かなかなかなかなかなからい

図れたなかなからなからない

## ईश्वर-निरूपण

ं लखक-पण्डितवर श्रीबालकृष्णजी शर्मा )



हिक सुक्षको दुःखसे मिश्रित तथा आमुष्मिक सुक्षको नाशमान जानकर विवेको पुरुष इनकी कामना नहीं करते; प्रत्युत टोनोंको समान ही दुःखप्रद मानते हैं। दुःख असह-नीय होता ही है, अतएव दुःखमय

संसारसे विरक्त होकर आध्यन्तिक दुःख-निवृत्तिका उपाय जाननेके क्रिये वे गुरुके पास जाते हैं। जैसे---

परीक्ष्य कोकान् कर्मचितान् बाह्यणं।
निर्वेदमायात् नास्यकृतः कृतेन ।
तिद्वज्ञानार्थं स गुरुमेवामिगच्छेत्समित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठम् ॥
(श्रुति)

तय गुरुके द्वारा यह बपदेश प्राप्त करके कि जीव-मिथ्याज्ञानकी निवृत्तिये होनेवाला जीवतत्त्वज्ञान मोक्षमें कारण है और जीवतत्त्वज्ञानमें पुण्यद्वारा या साक्षात ईसर-तत्त्वका ज्ञान कारण है, वह ईसरकी जिज्ञासा करता है। अतः ईसरका निरूपण करना आवश्यक है। जैसे---

> 'द्धे ब्रह्मणी वेदितत्वे परं चापरमेव च ।' 'स हि तन्वते। ज्ञातः स्वात्म-साक्षात्कारस्योपकरोति ।' 'तमेव विदित्वार्शनमृत्युमेति नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय ॥' (श्रुति)

'मक्कसंस्थाऽभृतत्वमेति ।' 'भिद्यंत इदयग्रन्थिदिछद्यन्ते सर्वसंशयाः । क्षायन्ते श्वास्य कर्माणि तस्मिन्दष्टं परावरे ॥' 'मामव ये प्रपद्यन्ते मायामेतौ तरन्ति ते ॥' (स्पृति)

ईश्वरको किसी-न-किसी रूपमें सभी मानते हैं, इस-लिये असका निरूपण न्यर्थ है। जैसे---

मृष्टिके आरम्भमें विद्वान् अणिमा आदि ऐड्डवर्योसं सम्पन्न महामुनि कपिल ईखर हैं, सांरूप-मतवाले ऐसा मानते हैं। अविद्यादि होश, कर्म, जाति, आयु, भोग धर्माधर्मसे सर्वथा चसम्बद्ध, शरीरधारणद्वारा बेव्हिं

प्रकाशक, घटपट आदि बनानेकी विधि दिखानेवाले ईश्वर हैं, यह योगशास्त्रका मत है। उपान्यस्पते बेदोपदिष्ट मन्त्र-विशेष ईबर है, ऐसा पूर्वभीमांसा कहता है। उत्तरमीमांसा (वेदान्त) ईश्वरको निर्दोष, सम्बिदानन्दस्बरूप बतलाता है। न्याय-वैशेषिकका मत है कि ईश्वर सर्वज्ञ जगत्का कर्ता संख्यादि आठ गुणोंसे युक्त है। ईश्वर लोकविरुद्ध अग्नि और सर्पका धारण तथा वेदविरुद्ध दारुवन और विप्रवध् विष्वंसन करनेपर भी निष्पाप और स्वतन्त्र है यह महा-पाञ्चपत-मतका सिद्धान्त है। शैव ईश्वरको निर्द्धगुण्य मानते हैं। पौराणिकांका मत है कि ईश्वर सर्वज्ञत्व आदि गुर्णोसे युक्त पुरुषोत्तम है। याज्ञिक उसे यागमें प्रधान-तया यष्टब्य पुरुषस्य मानते हैं। जैन दिगम्बर अद्दर्श-अविचाश्चन्यरूप मानते हैं। चार्चाक वसे लोकमें सबसे बद-कर गुणी, प्रतापी शरीरवान् रूपसे मानते हैं। यहाँतक कि शिरपी लोग भी उसे विश्वकर्मारूपमें मानते हैं। तथापि सगुणस्व, निर्गुणस्व, क्षणिकस्व, निरयस्वादिमें महभेद होने-के कारण असका (ईश्वरका ) निरूपण करना परमावश्यक है। भर्माशर्मे विवाद हो सर्वत्र भर्मीके निरूपणर्मे प्रयोजक होता है।

### ईश्वरका खरूप

ईश्वर नीइए. निरवयव, निर्मनम्क, निष्क्य, निर्ध्य, निर्यत्प्त, निद्र्यंप, अतनु, विभु, निर्ध्य सर्वविषयक अविकल एक अनन्यसाधारण ज्ञानेच्छाप्रयह्मांस्य प्रयुक्त, सुख-दुःखा-दृद्द्द्रित, संस्था-परम-महत-परिमाण-पृथक्ष्व-संयोग-विभागका आश्रय, श्वदष्ट आदिका अधिष्ठाता, स्वतन्त्र, सर्व-शक्तिमान्, सर्वेश्वर, जगत्का उत्पादक, पाछक और नाशक, प्रणववाच्य सजानीय द्वितीयरहित और पुरुषोक्तम है। जैसे-

'निष्करं निष्कियं शान्तं निरवदं निरक्षनम् । महान्तं विभुमात्मानं मत्वा धीरे। न शोचिति ॥ 'ईशाने। भूतभव्यस्य ।' 'अष्राणो क्षमनाः शुग्नः ।' ( भृति )

#### ईश्वरके लक्षण

नित्यज्ञानवरव, नित्यप्रयज्ञवरव, नित्येष्ठावरव, जग-दुरपादकस्व, जगरपाककरव, जगन्नाशकरव इस्पादि ईश्वरके कस्त्रण हैं।

### ईश्वरमें प्रमाण

ईश्वर बाझेन्द्रियोंसे प्रस्यक्ष नहीं हो सकता है; क्योंकि उसमें रूप नहीं है। रूपके कारण हो बाझेन्द्रियोंसे द्रव्य-प्रस्यक्ष होते हैं। ईश्वरका प्रस्यक्ष अन्तरिन्द्रिय मनसे भी नहीं हो सकता। अपने आस्मा और उसके गुणोंको छोड़-कर प्रकीय आस्मा आदिका मानस-प्रस्यक्ष न होनेमें अभपने आस्माके साथ मनके विलक्षण संयोगको कारण मानना पड़ेगा; पर-नु यह विरुक्षण संयोग जैसे प्रकीय आस्माके प्रति नहीं होता है वैसे ही ईश्वरके प्रति नहीं होता। अतः ईश्वरका मानस-प्रस्यक्ष भी नहीं हो सकता है। जैसे---

'न तत्र चक्षुर्गंच्छति ।' ( श्रुति ) 'अवाड्मनसगोचरम् ।' ( स्मृति )

(१) परन्तु अनुमान-प्रमाणद्वारा ईश्वरकी सिद्धिमें कोई वाधा नहीं होता । जितने कार्य होते हैं सब सकर्त्क (अर्थात् कर्ताके द्वारा ) होते हैं, जैसे घट-पट आदि; जो सकर्तृक नहीं है, वह कार्य भी नहीं हो सकता, जैसे गगन। ह्रयणुक एवं श्रंकुर कार्य हैं, अतः इन दोनोंको जरूर सकर्नुक होना चाहिये। तब इनका कर्ता कीन है । बह कर्तान तो जढ हो सकता है और न जीव। अतः इनके कर्तृत्वरूपमें ईश्वरकी सिद्धि होती है। यदि कोई कहे कि 'कर्ता शरीरी होता है, शरीररहित कर्ता कहीं नहीं देखा जाता है फिर ईश्वरको कर्ता कैसे माना जाय ?' परन्तु यह बात ठीक नहीं है क्योंकि ईश्वरको या तो सिद्ध कहेंगे या असिद्ध । यदि सिद्ध है तो क्यों ? इसका उत्तर यदि यह हो कि जगत्का कर्ता होनेसे वह सिद्ध है, तब उस ईश्वरमें कर्तृत्वके अभावका आरोपण करनेसे धर्मिप्राहक प्रमाण ही जाता रहेगा । यदि ईश्वरको असिद्ध मार्ने तय कर्नरवका खण्डन किसमें किया जायगा ? क्योंकि धर्माके अभावये अभाव-ज्ञानका होना ही सम्भव नहीं है। यदि कोई दसरी शंका करे कि 'शरीरजन्यत्वका सकर्तकत्व ब्याप्य है और शरीरजम्यस्य ब्यापक है। ब्यापकाभावसे न्याप्याभावकी सिद्धि निर्विवाद है। द्वयणकादिको सकर्तृकस्व माननेवाले नैयायिक शरीरजन्यस्य नहीं मानते हैं, तब शरीराजन्यस्वसे सकर्तृकत्वका अभाव होनेके कारण संत्रित-पक्ष हो जायगा।' परन्तु यह कपन भी सम्यक् नहीं है। क्योंकि व्यर्थ विशेषणसे प्रदित साध्य व्याप्यत्वासिकि नामक हैरवामासमें आ जानेक कारण सिद्ध नहीं हो सकता। इसीकिये नीळभूमहेतुसे विक्षको सिद्ध करनेवाला वादी हेरवामास नामक निग्रह-स्थानमे निग्रहीत (पराजित) हो जाता है। प्रकृत स्थळमें शरीर-विशेषण व्यर्थ है, अकर्तृकस्य सिद्ध करनेके लिये अजन्यस्वमात्र ही पर्याप्त है, इसलिये शरीराजन्यस्य व्याप्यस्य असिद्ध हो गया। और यदि शरीर-विशेषणको हटाकर केवल अजन्यस्वको हेतु वनाव तो हेतुके पक्षमें न रहनेने स्वरूपकी असिद्धि हो जायगी—'संयमुभयतः पाशाय रज्जुः!' इसमें श्रुति आदि प्रमाण इसप्रकार है—

'यता वा इमानि भूतानि जायन्ते' 'निश्वतश्चक्षरत , निश्वतीमुखे। ावश्वतीबाहुरुत निश्वतस्पात् । सम्बाहुभ्यां धमिति संपतत्रैः द्यावाभूमी जनयन्देव एकः॥' / श्रुति ) 'अहं सर्वस्य प्रभवे। सत्तः सर्वं प्रवर्तते ।' (स्पृति )

(२) सृष्टिके आरम्भमें प्रथम वायवीय परमाणु ॐ में किया होती है, तत्पश्चात् कमशः परमाणुह्यके संयोगसे हृथणुक, तीन हृयणुकोंके संयोगसे त्यणुक, तार त्र्यणुकोंके संयोगसे त्यणुक, तार त्र्यणुकोंके संयोगसे त्युगुक—इसप्रकार महावायुकी सृष्टि होती है। इसके बाद कमशः महातेज, महाजल तथा महाप्रवीकी उत्पत्ति होती है। यह नैयायिकोंकी सृष्टि-प्रक्रिया है। सृष्टिके आरम्भका यह परमाणु-क्रियारूप कार्य किसीके प्रयत्नहारा ही हुआ होगा, क्योंकि कोई भी कार्य विना किसी प्रयत्नके नहीं होता। परमाणु तो स्वयं जद है, अतण्य परमाणुके प्रयत्नको कारण कहना आकाश-कुसुमके समान है। सृष्टिके प्रारम्भमें शरीरके अभावमें जीव भी प्रयत्नवान् नहीं कहा जा सकता जो परमाणु-क्रियाके कार्यको कर सके। अतः जिसके प्रयत्नसे परमाणु-क्रियाके कार्यको कर सके। अतः जिसके प्रयत्नसे परमाणु-क्रिया होती है वहां ईश्वर है। जैसे —

'यदा स देवा जागित तदेदं चेष्टते जगत्। यदा स्विपिति शान्तात्मा तदा सर्व निर्मालति॥

& सिक्नोसे आनेवार्ल। सूर्व-किरणोर्मे जो छोटे-छोटे धूक्तिग से दास्त्रते हैं, वे त्र्यणुक हैं, उसका छठाँ हिस्सा परमाणु है। यथा-

जालान्तरगते भानी यत् स्क्म दृश्यते रजः। तस्य वष्टतमो भागः परमाणुः स उच्यते ॥ अज्ञो जन्तरनीशोऽयमात्मनः सुखदुःखयोः । ईश्वरप्रेरितो गच्छेत् स्वगं वा श्वश्रमेव वा॥ 'मयाष्यद्येण प्रकृतिः सूयतं सचराचरम्।' 'तपाम्यहमहं वर्ष निगृह्वाम्युत्सृजामि च॥' (स्पृति)

(३) आकाशमें पक्षीके चौचमें चारण किया हुआ काह मीचे नहीं गिरता है, यदि वह उसे छोड़ देता है तो नीचे गिर जाता है। इससे यह मानना होगा कि गुस्त्वाश्रय-पदार्थ प्रयक्षवान् दे द्वारा अधिष्ठित होनेके कारण पतनको नहीं प्राप्त होते हैं। तब इतने वदे बहागडको पतनसे बचाने में किसीका प्रयक्ष अवश्य काम कर रहा है। यह जीवारमाके प्रयक्षको सामर्थ्यसे बाहरकी वात है। इसल्ये जिसके प्रयक्षको सामर्थ्यसे बाहरकी वात है। इसल्ये जिसके प्रयक्षते बहागड धारण हो रहा है और पतनको प्राप्त नहीं होता, उसको अवह्य ईश्वर मानना पदेगा। जैसे—

'पतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि, द्याबापुयिन्या विधृते तिष्ठतः ।' (श्रुति)

> उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः। यो लोकत्रयमाविदय विभत्यंन्यय ईश्वरः॥(स्पृति)

(४) घट-पटका विनाश जैसे प्रयक्तमे होता है, वैसे बह्माण्डका विनाश भी विना प्रयक्तके नहीं हो सकता। इस-रूपे सादश प्रयक्तके आश्रयसे ईसरकी सिद्धि होती है। जैसे --

> पष सर्वाणि भूतानि समिमन्यान्य मृतिभिः। जनमनृद्धिक्षयैनित्यं सम्भ्रामयति चक्रवत्॥ सर्वभूतानि कौन्तेय प्रकृति यान्ति मामिकाम्। करपक्षये पुनस्तानि कत्पादौ विसुजाम्यहम्॥ (म्मृति)

(५) घट बनानेकी विधि कुछाछको तथा पट बनानेकी विधि तन्तुवायको माल्यम होती है, स्यवहार होनेके
कारख उनका आदिमें किसी स्वतन्त्र पुरुषद्वारा निर्माण
होना आवश्यक है। यद्यपि आजकल दूसरे कुलाल अथवा
तन्तुवायकी रचना देखनेसे घटादिकी रचना की जाती है,
परम्तु सृष्टिके आदिमें सर्वप्रथम कोई आदर्श निर्माता अवश्य
रहा होगा। अतः आदर्श निर्माताके रूपमें ईश्वरको
मानमा ही होगा। ईश्वर ही कुछाछादिका शरीर घारण
करके पहले घट-पट आदि बनाकर छोगोंको शिक्षा देता
है, पीछे प्रछय-पर्यन्त अविष्ड्रिक्षस्पसे वह स्यवहार चलता
रहता है। यदि कोई इसपर शंका करे कि जब प्रलय
होता ही नहीं है तब सृष्टिका आरम्भ क्यों मामा जाय ?
केवल पूर्व-स्यवहार ही उत्तर-स्यवहारके कारण होते हैं।

परन्त यह कहना युक्त नहीं है, क्योंकि जम्मादिका क्रमिक हास देखकर, सम्प्रदायका भी किसी-न-किसी समय हास हो जायगा, यह निश्चित होता है और इस अनुसानसे प्रक्रयकी भी सिद्धि हो जाती है। जैसे पहले मानसी सृष्टि होती थी, पीछे व्यवस्थित मैथनी सृष्टि होने छगी और धव देश-कालादि-म्यवस्थासे हीन सृष्टि होती है---यह जन्मका हास है। पहले सहस्रशाखा-वेदका अध्ययन किया जाता था, पीछे घडंग एक वेदका अध्ययन होने छगा और आजकल एक शासामात्रका अध्ययन होता है. यह अध्ययनका हास है। पहले शिलोम्छ दत्ति बाह्मण थे, पोछे अयाचित-वृत्ति हुए, आजकल उनकी कृषि, वाणिज्य, सेवा-वृत्ति है, यह वृत्तिका हास है। पहले बाह्मण यज्ञ-दोष-मोजी थे, पीछे अतिथि-शेष-भोजी हुए, आज अपने ही क्रिये बनाये हुए अनको खाते हैं। सत्ययुगर्मे धर्मके तप, ज्ञान, याग और दान यह चार चरण थे, त्रेतामें ज्ञान. याग और दान तीन चरण थे, द्वापरमें दो चरण थे याग और दान, किल्युगमें एक ही चरण दानमात्र रह गया है, वह भी श्रश्रद्धा आदि दोषोंन दृषित काम-कोषादिने समन्वित होकर प्रतिदिन हीनवल होनेके कारण स्खलित होताजारहा है। यह धर्मका द्वास है। आगम भी प्रख्यमें प्रमाण उपस्थित करता है। यथा---

> 'बाता ययापूर्वमकत्पयत्' (श्रृति ) 'यदा यदा हि धर्मस्य म्हानिर्मवित मारत । अभ्युत्थानमधर्मस्य तदारमानं सृजाम्बहम् ॥' 'परिवाणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्मसंस्यापनार्याय संमवामि युगे युगे॥' (स्मृति)

#### घटादि-निर्माणके प्रथम आदर्श ईश्वर है इसमें प्रमाण--

'नमः कुलालेभ्यः कर्मारेभ्यश्च' (श्रुति)
'पिताहमस्य जगता माता चाता पितामहः ।'
'यदि ह्यहं न वर्तेयं जातु कर्मण्यतन्द्रितः ।
मम वर्त्मानुवर्तन्ते मनुष्याः पार्थ सर्वशः ॥
टरसीदेयरिमे लोका न कृषौ कर्म चेदहम् ॥'(स्मृति)

(६) प्रत्यक्षका कारण महानता है, नहीं तो परमाणु-का भी प्रत्यक्ष हो जाता। ज्यणुकका प्रत्यक्ष होता है इसक्ष्यि उसे महान् मानना होगा। अब उस ज्यणुकका असमवायिकारण किसको माना जा सकता है ? ह्रयणुकके परिमाणको उसका ससमवायिकारण नहीं मान सकते,

क्योंकि यह अणु है और अणु-परिमाणसे महत्की उत्पत्ति नहीं हो सकती । परिमाण सजातीय उत्कृष्ट परिमाणको पैदा करनेमें ही समर्थ होता है। सजातीय अणु-परिमाण-को यदि उत्पादक माने तो न्यणुक प्रत्यक्षका विषय न रह जायगा: और चतुरणुकसे क्षेकर घट आदि पर्यन्त किसीका भी प्रत्यक्ष नहीं होगा, तथा घट आदि अन्त्य अवयवीका प्रत्यक्ष न होनेसे तद्गत गुण, किया, जातिका ैभी प्रस्यच न हो सकेगा । अतः कारण नहीं मान सकते । पुनः यदि द्वयग्रक-रूपको कारण माने तो वह भी युक्त न होगा क्योंकि उसके रस और म्पर्शादिको लेकर विनिगमना-विरह होनेसे गौरव हो जायगा अतः अगस्या द्वयणुकगत त्रिस्वसंख्याको ही उसका कारण मानना होगा। द्विस्व आदि संख्या एक-एक करके गिननेसे उत्पन्न होती हैं, और उस समय ईश्वरको छोड्कर हुपणुकका गिननेवाला वृसरा कोई है नहीं, जिससे त्रिखकी उत्पत्ति हो सके। इसक्रिये ईश्वरको मानना परमावश्यक है।

(७) वेदवास्यसे उत्पन्न शाब्दवीघके प्रामाण्यज्ञानके बिना बहुतर घनव्यय और श्रमसाध्य यागादि क्रियामें प्रकृति नहीं हो सकती और प्रामाण्यका ज्ञान शाब्दबोध-प्राइक सामग्रीसे नहीं हो सकता । यदि प्रामाण्यको स्वतः-प्राह्मस्य मार्ने तो ज्ञानमें प्रामाण्यका सन्देश ही नहीं उठ सकता, क्योंकि ज्ञान यदि ज्ञात है तो उसमें प्रामाण्य भी ज्ञात ही हो गया, फिर संशय कैसे हो सकता है ? यदि वह ज्ञात नहीं है तो भी धर्मिज्ञानके अभावमें संख्य नहीं हो सकता । अतः प्रामाण्यको वक्ताके यथार्थ ज्ञानरूप गुणसे उत्पन्न हुआ ही मानना ठीक है। तब वेद-वाक्यसे उत्पन्न बोधमें रहनेवाले प्रमात्वके ज्ञापक ज्ञानके आश्रय-रूपमे ईश्वरकी सिद्धि होती है, क्योंकि धर्माधर्म आदि वेदार्थको स्वतन्त्ररूपसे जाननेकी शक्ति दुसरेमें नहीं है। यदि यह शंका की जाय कि 'प्रामाण्यको दूसरेके द्वारा ब्राह्म मानें तो अनवस्था-दोच आ जायगा' पर यह शुक्त नहीं है, क्योंकि अप्रामाण्य-ज्ञानसे अनाकिंगित ज्ञान सिद्ध डोता है न कि प्रामाययद्वारा निश्चित अनार्किगित ज्ञान । ऐसी अवस्थामें सर्वत्र प्रामाण्य-निश्चयकी आवश्यकता नहीं होती: इसिछये अनवस्थारूप दोष भी नहीं छम सकता है।

(८) वेद-प्रणेतृत्वसे भी ईश्वरकी सिद्धि होती है, इसके दो प्रकार हैं—'वेदाः सर्वज्ञप्रणीताः वेदस्वात' अर्थात् वेदस्वके कारण वेद किसी सर्वज्ञहारा प्रणीत हैं क्यों कि जो सर्वज्ञ-प्रयोत नहीं है वह वेद भी नहीं है, जैसे इतर वाक्य। यह केवल व्यतिरेकी अनुमान है। दूसरा 'बेदवाक्यानि पौरुषेयाणि वाक्यस्वात् अस्मद्-बाक्यवत्।' अर्थात् इमलोगों के वाक्यके समान वाक्यस्वके कारण वेदवाक्य भी पौरुषेय हैं। यह अन्वय-व्यतिरेकी अनुमान है। जैसे-—

> 'तस्मात् यज्ञात् सर्वहुत ऋचः सामानि जिक्किरे' (अति ) 'अनन्तरं च वक्त्रेम्यो बेदास्तस्य विनिःसृताः । प्रतिमन्बन्तरं चैषा श्रुतिरन्या विषीयते॥' 'वेदान्तकृत् वेदविदेव चाहम्।' (स्मृति)

(९) इन्न छोग ईश्वर-विषयक वेदवाक्यको अर्थवाद-वाक्यमें परिगश्चित करते हैं। परम्तु अर्थवाद-वाक्यका तारपर्थ विष्यर्थकी प्रशंसा अथवा निन्दासे होता है। अतः प्रशंसाद्वारा उस विधिमें प्रवृत्ति और निन्दाद्वारा निवृत्ति होती है। जैसे---

'बायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता, वायुरेव पनं मूर्ति गमयतिः

यह अर्थवार-वास्य वायुकी प्रशंसाके द्वारा 'वायब्यं श्वेतमाळभेत' इस विधिके अर्थमें प्रवर्त्तक होता है।

'सोऽरोदीत् तदरोदीत् तदेव रुद्रस्य रुद्रत्वम्'

यह अर्थवाद-वाक्य रजत-निन्दाद्वारा 'विहेषि रजतं न देयम्' इस विधिके छिये रजत-दक्षिणा-दानसे निष्टस कराता है। अतः किसी विधिवाक्यमें प्रवर्तक-निवर्तकसासे रहित ईश्वरकी सिद्धि होती है।

(१०) विना ज्यास्यानके वेदार्थका यथार्थ ज्ञान नहीं हो सकता और एकदेशदर्शी पुरुषके ज्यास्यानमें विश्वास करना भी ठीक नहीं है, क्योंकि—

'पौर्वापर्यापरामृष्टः शन्दोऽन्यां कुरुते मतिम्'

अर्थात पूर्वापरका बिचार छोड़कर किया हुआ अर्थ अन्यथा ज्ञान प्रदान करता है। इसकिये समस्त वेदोंके तथा उनके अर्थके विज्ञाताका ही व्याख्यान आदरणीय हो सकता है। इसप्रकारका विज्ञाता ईचरके अतिरिक्त दूसरा नहीं हो सकता, अतः ईखरको मानना आवश्यक है।

(११) जो शब्द रूक्षयावृत्तिके अभावमें जिस अर्थ-में प्रयुक्त होता है, वह शब्द उस अर्थका वाचक है। जैसे स्वर्ग-शब्द सुक्त-विशेषके अर्थमें प्रयुक्त उसका वाचक है, उसी प्रकार प्रणव, ईश्वर, ईशान आदि शब्दोंका प्रयोग जगस्कर्ता अर्थमें श्रुति, स्मृति, इतिहास आदिमें असंस्थों बार प्रकुत्त हुआ है, इसिक्षये तरपदवाच्य ईश्वरको अवस्य मानना होगा। जैसे—

> 'ॐ तरसिदिति निर्देशो ब्रह्मणक्किविधः स्मृतः ॥' 'समस्तं त्यस्तं त्वां शरणद् गृणात्योमिति पदम् ॥' 'तस्य बाचकः प्रणवः' (स्मृति)

- (१२) कृति, स्पन्द, श्रपूर्व, कार्य, अभिधा, इष्ट-साधनताको यदि विधि-प्रस्ययका कारण मानें तो उसमें आपत्ति, अनुपपित्त आदि दोष आ जायँगे इसकिये विधिका कारण आप्त-अभिप्राय ही मानना होगा। इसप्रकार वेदोक्त विधिके प्रस्ययके लिये अभिप्रायके आश्रयस्वरूप ईश्वरकी सिद्धि होती है।
- ( १३ ) संज्ञावाची उत्तम पुरुषके लिये एकरव आदि संख्या बकार्में आरोपित होती हैं,—'अहं गण्छामि।' इस-प्रकार 'एकोऽहं बहु स्याम्' इत्यादि वेदवाक्यमें उत्तम पुरुषके लिये एकरव-संख्याके आरोपणसे ईश्वरकी सिद्धि होती है।
- ( १४ ) काठक, कालापक प्रशृति वेदशासाओं के नाम प्रसिद्ध हैं। अध्येताके अनन्त होनेसे उसके नामसे शासा-

का नामकरण स्वीकार करना ठीक नहीं है। इसिल्ये ईश्वरने सृष्टिके आरम्भमें कठसंज्ञक धारीर धारण करके जिस शासाका अध्यापन किया उसका नाम काठक हुआ, कलाप-संज्ञक शरीर धारण करके जिस शासाका अध्यापन किया, उसका नाम कालापक हुआ, अतः नामानुरोधमे भी ईश्वरको मानना ठीक है।

(१४) समस्त वेद परम्परा या साक्षात् रूपसे ईश्वर-का ही तारपर्य रखते हैं। जैसे, पुरुषस्कर्मे सृष्टिकक्तिके रूपमें, रुद्राध्यायमें ऐश्वर्यरूपमें, मण्डल बाह्मणमें शब्द-बह्मके रूपमें, मन्त्रविधिमें यज्ञपुरुषके रूपमें, उपास्यानमें अवतारके रूपमें, तारपर्य यह है कि सर्वत्र उपास्यरूपसे ईश्वर ही प्रतिपादित हुआ है—

'सर्वे बेदा यत्पदमामनन्ति' (श्रुति)

(१६) कुल्हाड़ी स्वतः काहको नहीं काट सकती, क्योंकि वह अचेतन हैं। अचेतन चेतनद्वारा प्रयुक्त होकर ही कार्यको उत्पन्न कर सकता हैं। अदष्ट समन्न कार्योंका उत्पादक हैं, परन्तु वह अचेतन है इसल्यि उसका प्रयोक्ता (अधिष्ठाता) किसीको अवश्य ही मानना पड़ेगा। वह अधिष्ठाता ही ईश्वर हैं।

शासा- इसप्रकार ईश्वर सर्वतोभावेन सिद्ध है।

गीत

( लेखक---श्रीसत्याचरणजी 'सत्य' एम ० ५०, विशास्य )

सान्ध्य-गीत-सा मधुर रूप धर

शत सहस्र अश्वत अन्तरसे, शड़कत हो हे अन्तरतर !

(1)

अनहद-ष्वनि-सा मनोगगनमें आशा-तिहत् निराशा-घनमें मत्त मयूर नृत्य-सा चब्रल,

ियरक उठी है भुवनेश्वर !

सान्ध्य-गीत •••••॥

(२)

तरुण उषाके मधु-प्रणयन-सा मुँदे सुमन-दक उन्मीलन-सा ज़नैः शनैः स्वर्णाम मनोहर,

बिकसित हैं। है अक्षिलेडबर !

सान्ध्य-गीत ... ॥

(३)

विश्व-छोरपर कठणा-रेसा झलक रही मिथ्मा मद-केसा उज्ज्वल बारिद पह्चांपर आ,

शान्ति-सुधा बरसा क्षणभर!

सान्ध्य-गीत · · · ।।

(8)

निर्मम जग सब मिलन पाशमें सिसक ग्हा है भग्न-आशमें इन्द्र-धनुष-सा रच आशा-पुरु

मदिर तन्त्रि छेड़ी हरिहर !

साम्ध्य-गीत .... ।।





महर्षि क्षाद्

## प्राचीन धर्म और आधुनिक मन

(लेखक-साधु मी टी॰ एक॰ बास्वानीओं)



तिहासकी व्याख्या करते हुए एक कवि कहता है कि राष्ट्र केवल अपनी आत्माके द्वारा ही स्वतन्त्र और महान् हो सकते हैं। एक राष्ट्रके हृदयमें जैसे विचार उठते हैं वैसा ही वह बनता है; और एक बार जब अन्त-

स्वतन्त्रताका साम्राज्य निर्मित हो जाता है तो फिर समाज और राज्यके बाह्य चेत्रमें उसकी वृद्धिको कोई नहीं रोक सकता । बस्तुतः स्वतन्त्रता धर्मकी प्राप्ति है और राष्ट्र जिनना ही धर्मसे ध्युत होता है उतना ही उसका अधःपतन होता है। युनान जब यह विश्वास करता था कि जीवनके आदर्शस्वरूपकी अभिन्यक्ति इस्य (जगत्) में होनी चाहिये, तब वह महान राष्ट्र था, एथेन्स देश एथेना देवीकी प्रतिमृतिमें अवस्थित थाः समस्कारीके द्वारा जनसमुदायमें शक्ति और सहायताके एक अदस्य स्रोतमें उसका विश्वास था, और वहाँ हेखासकी क्रीहाएँ भी देवताओंकी पूजाके रूपमें मानी जाती थीं। मेरा विश्वास है कि ओलिस्पियन धर्म (Olimpion religion) में शनेको अन्धविश्वासीका मिश्रण हो गया था: परन्तु उसमें उस शक्तिके प्रति जीवन्त श्रद्धा थी जिसकी सत्ता सदाचार-की---'सत्यं शिवं सुन्दरम्' की सृष्टिकरती थी। पीछे एक समय आया जब यह धर्म नष्ट हो गया, और फ्रांसिस गाल्टन (Francis Galton) के कथनानुसार सामाजिक सदाचारका नाम होने छगा। तब नयी जातियाँ यूनानमें प्रवेश करने लगीं, और युनानको बौद्धिक शक्तिये सम्पन्न होनेपर भी धारमदुर्वछताके कारण रोमके अधीन होना पदा। रोमका भी एक दिन पतन हुआ। १८० ई० में मार्चस भौरिकियस (Marcus Aurilius) मर गया । उसके बाद ३३० ई॰ तक रोमके अधःपतनका काल है। इस चविमें रोममें धर्मभावनाको हीनता देखी जाती है। देसिटस (Tacitus) जो पुरावृत्त (Annals) का रचिता था, बौद्धिक शक्तिमें महान् होनेपर भी आस्मिक इष्टिसे बैसा न या । जुबेनसा (Juvenal ) एक चतुर प्रेक्षक या, इसने अपने गीतकाष्यमें मृतकाकपर शोक प्रकट किया है, परन्तु उसकी रचनामें धर्मादेशका नाम भी नहीं मिलता। कैसी आश्चर्यजनक बात है कि रोमका अध:-पात होते-होते हुगोंने युरोपको आकान्त कर दिया। धर्मकी हानि होते ही सामाजिक आचारमें कमी था जाती है और फलस्वरूप राष्ट्रका अधःपतन हो जाता है। व्यक्तिके समान राष्ट्रांके लिये भी यह बात सच है कि वे केवल रोटीपर जीवन धारण नहीं कर सकते । भारतवर्षकी क्या अवस्था है ? आज धर्म-सूर्यको राह ग्रस रहा है। कितने मनुष्य घरपर या मन्दिरमें ईश्वरकी पूजा करते हैं ? कितने मन्त्य धर्म-ग्रन्थोंका अध्ययन करते हैं ? कितने मनुष्य ऐसे हैं को अपने घरांमें देवाक्यके रूपमें एक अलग कमरा रखते हैं ? हमारे मन्दिरोंकी क्या अवस्था है ? यदि कोई धर्माधिष्ठाता हमारे बीच आज होते तो अधिकांश मन्दिरोंके अधिकारियोंको अभुके मन्दिरके लिये अयोग्य कहरू निकाल देते । उपेचा और संशयवादकी इदि हो रही है; मारतकी सभ्यता और धर्मशास्त्रोंकी सहत्ताका खरहन किया जा रहा है: श्रीर नवयुवक संकालेकी इस बुद्धिहीन और अहंकारपूर्ण उक्तिका समर्थन करते हुए पाये जाते हैं कि यूरोपियन छाइब्रेरीकी एक आरूमारी समस्त भारत और अरबके देशी साहित्यकी तुलनामें रक्की जा सकती है।

धर्मकी स्थितिमें इसप्रकार न्यूनता आ जानेके तो प्रधान कारण कहे जा सकते हैं—आर्थिक क्षेत्राकी दृद्धि और बुद्धिवादका उदय । पाश्चारय सभ्यताके फैलनेसे जीवन-युद्ध तीचण हो गया है और मनुष्य दिन-रात जीविकोपार्जनके कार्मोमें लगे रहनेके कारण जीवनके महान् प्रभोंके चिन्तनके लिये कम समय पाते हैं । इसी प्रकार बुद्धिवादके प्रचारसे नवीन मन:सृष्टि हो गयी है तथा चिन्तनकी नयी शैकीका धाविर्भाव हुआ है, मनुष्यका दृष्टिकोण बदल गया है, लोगोंके मनमें श्रद्धाशीलता नहीं रह गयी है, स्वतन्त्र चिन्तन नवयुगके लिये आवश्यक हो गया है । हम संस्कृति (Civilization) की उपेक्षा नहीं कर सकते, और हमें बौद्धिक प्रवृत्तिको भी धनुत्साहित नहीं करना चाहिये। यहाँ तो मैं यह दिखलानेकी चेष्टा करूँगा कि प्राचीन धर्म अब भी हमारे किये आवश्यक हैं, जीर

मेरा विश्वास है कि ब्राप्तिक युगकी श्रेष्ठ भावनाओं श्रीर श्रभिकाषात्रोंकी पूर्ति भी इससे होती है।

इस लेखमें मैं केवल हिन्द-धर्मके सम्बन्धमें ही कुछ कहुँगा । हिन्दु-धर्मका तत्त्व क्या है ? 'हिन्दु-धर्म' यह शब्द प्राचीन पुस्तकोंमें नहीं मिलता । यह धर्म किसी व्यक्तिविशेषके नामसे सम्बन्ध नहीं रखताः प्रन्थोंमें इसे सनासन-धर्मके नामसे कहा गया है। इसके तस्व स्या हैं ? एक ग्रंगरेज़ आलोचक हिन्तु-धर्मका लग्नण करते समय इसे 'दर्शनके द्वारा न्यूनाधिक विकृत जीववाद' तथा पुन: 'अध्यात्मसे प्रभावित तन्त्रवाद' नाम देता है। परन्तु जीववाद कुछ असभ्य जातियोंका धर्म है. इसिवये इसे हिन्तुओंकी धार्मिक चेतनाके साथ एकीकरण करना मुर्खता है। क्योंकि यह चेतना स्वर्गछोकसे भी श्रेष्ठ वस्तुकी श्रमिकाषा करती है। एक दक्षिणी महारमा कहते हैं कि भी इन्द्रपदको नहीं चाहता और न देवताओंको प्राप्त होने-बाले सुखोंको ही चाहता हूँ, मैं तो परम पदकी जिज्ञासा करता हैं।' एक दसरा यूरोपियन आस्त्रोचक खिखता है कि हिन्द उसे कहते हैं जो अपने मुद्दीको जखाता है; परन्तु क्या संन्यासी छिङ्गायत आदि कुछ ऐसे हिन्दू नहीं हैं जो अपने मुद्दीको दफनाते हैं ? निम्सन्देह इन धर्म-विधानीसे हिन्द-धर्म कहीं श्रेष्ठ है। कुछ खोग ऐसे भी हैं जो कहते हैं कि हिन्दू उसे कहते हैं जो जाति-पाँतिमें विश्वास करते हैं: परम्तु चैतन्य, नानक और बहुतेरे अन्य अक्तोंका इस बातमें विश्वास न था। कबीर मुसलमान होते हुए हिन्द-धर्मर्ने एक पन्थके सञ्जालक माने गये हैं। उपनिषद भी कहते हैं कि सनातन तत्त्व हन बाहरी बार्तीये परे हैं। फिर, जाति-पाँति केवल भारतमें ही नहीं है, बर्क्क इसे आप युरोप और अमेरिकामें भी पा सकते हैं। बन्दनमें वेस्ट-मिन्स्टरके का कने जब नीग्रो राजकुमार खानका आतिथ्य किया था तो उच्च कके इस आचारपर दक्षिया अफ्रिकाके गोरीने अपनी बुब्धता प्रकट की थी कि उसने एक नीघोके साध भोजन किया। जब रुज़वेल्ट ( Roosevelt ) ने बुकर वार्शिगटनके साथ भोजन किया या तब उस भूतपूर्व प्रेसिडेयटके भाचारके विषयमें सार्वजनिक आसोचना हुई थी । क्या इसी लिये यह आलोचना नहीं हुई थी कि बुकर वार्शिगटन नीयो थे ? असेरिकार्में इवशियोंका प्रश्न असी-तक इक नहीं हो पाया है। दुर्भान्यका अन्य देशोंके समान ही भारतमें भावत्वका अभाव है। परम्त

मारतके महारमाओं और आचारोंने इसका समर्थन नहीं किया है। आर्थयुगमें वर्णाश्रम-स्थवस्था अवश्य थी, परम्तु परवर्ताकालमें इसका लो रूप मिलता है ऐसी वह न थी। उस वर्णाश्रम-स्थवस्थामें समाज-शास्त्र-सम्बन्धी इस सस्यका इद प्रमाण मिलता है कि सामाजिक गठनमें कर्मका विमाण होना चाहिये, सुम्यवस्थित समालमें विभिन्न वृक्तियोंका होना आवश्यक है, एक तो शिक्षककी वृक्तियाली शिक्षशास्त्री, वैज्ञानिक और बाह्मण-वृक्तिका होना आवश्यक है, वृसरी सैनिक और राजसङ्खालक चृत्रिय-वृक्तिका होना आवश्यक है, तीसरी कृषि, स्थापार करनेवाली वैश्यवृक्तिका होना आवश्यक है, और चौधी हाथसे काम करनेवाली शृद्धवृक्तिका होना आवश्यक है, और चौधी हाथसे काम करनेवाली शृद्धवृक्तिका होना आवश्यक है। परन्तु इनमें सभी आदृरणीय हैं, क्योंकि सभी बहासे उत्पन्न हुए हैं।

मुक्ते प्रतीत होता है कि हिन्दू-धर्मके तीन स्वरूप हैं --- एक दर्शन है, एक धर्म है और एक मार्ग है। और मेरे विचारसे यह तीनों स्वरूप वैष्णव. शेव तथा अन्यान्य हिन्त्-सम्प्रदायोंके लिये सामान्य हैं। पहले हिन्त्-धर्मका एक मार्ग, आर्यमार्गके रूपमें विचार करो। आर्यमार्ग केवल विश्वास ही नहीं है बिक्कि प्राप्तिकी एक घौकी है। हिन्द-धर्म सम्प्रदाय नहीं है; यह भ्रापने भ्रानुयायियांको भारमसंयम और अनुभवके मार्गपर चलनेका आदेश देता है, और इसके साथ ही इस तथ्यको स्वीकार करता है कि मनुष्यकी प्रकृति और विकासमें विभिन्नता होती है, जीव अनुभवमय होते हैं, विभिन्न जीवोंको अपनी विभिन्न पात्रता उसत करनी पहती है. वह सार्ग तीन प्रकारका होता है, प्रन्थोंमें इसे कर्ममार्ग, ज्ञानमार्ग और मक्तिमार्गके नामसे कहा है। एक विशेष श्रवस्थामें कर्ममार्गका उपदेश सबके लिये दिया गया है। इसके तीन नियम हैं। पहली उपासना है, जिसका अर्थ सामान्य पूजा अथवा प्रचलित विधिसे भिन्न है। उपासनाका प्रर्थ होता है आरमाके समीपमें बैठना, योगकी नीरवतामें प्रभुके नाद या शब्दका अनुसब करना। इसका दसरा अर्थ धर्मप्रन्थों में 'ऋख' शब्दसे व्यक्त किया गया है। दैनिक उपासनासे इस भगवानके ऋगसे मक्त होते हैं,ऋषियोंके मन्यों और उपनेशोंका स्वाध्याय करना ऋषिऋ गुले मुक्त होना है। राष्ट्रको स्वस्थ पुत्र प्रदान करना तथा वंश-परम्पराका उच्छेद न होने देना पितृह्मण-से छूटना है। सबके प्रति हम चातिष्य और सेवाके ऋसी हैं और को कोग अपने चचनों या कर्मीके द्वारा उन विश्वता. द्मनाथ, रोगी, भूको, दीन-दुक्तिया, प्रदर-स्त्री तथा

चिंकी सहायता करते हैं, जिल्हें प्रच्छे घर तथा ीवनमें सामाजिक, आर्थिक अवस्थाकी कमी होती है, रमाजके यथार्थ सेवक हैं। मुक्तिके बिये कर्मका होना रमावश्यक है, यह हिन्दु-धर्मका उपदेश है। कर्मको इब्छ भ्रमासक्त-भावसे करना चाहिये। इसी बातको तिता बारम्बार कहती है। तथापि ऐसे बाखीचक मौजूद हैं ो हमें कहा करते हैं कि हिन्द-धर्म कर्मका विरोधी है ! जनरल सर शोम्रर क्रोग (General Sir O'moore-Creagh ) अपने Indian Studies में कहते हैं कि 'हिन्द-धर्मका एक सिद्धान्त समस्त सांसारिक व्यवहारोंसे श्रलग होना है। और इस सिद्धान्तके फलस्वरूप भारतके बहतेरे महान् पुरुपीने जनसाधारणसे सम्बन्ध रखनेवाले सांसारिक सम्बन्धको त्याग दिया है और भारत-भूमि धार्मिक सपस्विधींसे भरी हुई है जो नंगे होकर अपने दुःखमय और कृशित शरीरको इसप्रकार कष्ट देते हुए धुमा करते हैं कि उसका वर्णन करना श्रत्यन्त कठिन है. तथा वे हिन्दु ब्रामीणोंके ऊपर, जिनकी दानशीख़ता असीम है, एक बड़े टैक्समे भी बदकर होते हैं।' हमप्रकार छिलकर लेखकने हिन्द-धर्मके कर्म-योग-सम्बन्धी उपदेशींमें भ्रापती अज्ञाननाका पश्चिय विया है।

तक ज्ञानमार्ग श्राता है। और इस धर्म-प्रन्थोंमें देखते हैं कि कर्मका ठीक अनुष्ठान होनेसे ज्ञानकी प्राप्ति होती है। कर्मके द्वारा ज्ञान प्राप्त करना ही भारतीय ऋषियोंका विचार है। जबतक शुद्ध कर्मीके अनुद्वानसे तम प्रपने हृदयको पवित्र न बना लोगे. तबतक आत्मजानकी प्राप्ति न होगी। उपनिषद् कहते हैं कि 'जो विद्या और अविद्या दोनोंको जानसा है वह विनाशको नहीं प्राप्त होता ।' अविद्या कर्मको कहते हैं । आचार-निर्माणके लिये ज्ञान और कर्म दोनोंकी बादश्यकता है और इस ज्ञानमें डी विचारकी एकांबता ब्राप्त होती है। यह ज्ञान-मार्ग ध्यानका, विचार-शक्तिका मार्ग है। विचारकी एकाप्रतासे मस्तिष्कके नवीम रन्ध्रों ( Cells ) की रचना होती है. यह अन्तर्जानको खोलती है और आत्माको सत्यके संयोगमें काती है; और मैं बहुआ इसे अनुभव करता हूँ कि आधुनिक युगको क्षवधता, स्यसन और उत्तेजनाओंसे बचनेके लिये ज्ञानमय तपकी, भ्यान-शक्तिकी आवश्यकता है।

ईश्वरको जाननेके लिये शान्त वनो तब भक्तिमार्गका नम्बर बाता है, जो बेस वा अद्धाका पध है। प्रह्लादने मगवान् विष्णुकी प्रार्थना करते समय सच्चे भक्तींका यथार्थ स्वरूप बतलाया है—'हे प्रमो! चाहे जिस योनिमें मैं जन्म लूँ, तुम्हारे चरणोंमें मेरी अट्टट भक्ति हो।' राष्ट्रीय प्रगतिको झागे बढ़ानेके लिये झाज ऐसे ही भक्तोंकी भारतको आवश्यकता है।

किसप्रकार यह कर्स. ज्ञान. भक्ति--त्रिपथ एकत्रित हो धर्ममें मिलते हैं, यह प्राचीन भारतका एक सामाजिक समन्वय है जिसके वर्णन करनेके लिये यहाँ समय नहीं है। हिन्द-धर्म धर्मके रूपमें एक ऐसा विषय है जिसकी विशिष्ट भ्यारुया होनी चाहिये। ग्रव मैं हिन्दू-धर्मके दार्शनिक रूपके विषयमें दी-चार शब्द कहूँगा । क्योंकि जो धर्म अन्तर्ज्ञान-आकाशके भीतर गहरा प्रविष्ट नहीं हुआ होता वह तो केवल एक सम्प्रतायमात्र है। धर्म प्राचीन आयों-की सर्वप्रथम प्रवृत्ति थी । धर्मशास्त्रोंमें लिखा है कि दर्शन-विहीन पुरुष आवागमनके चक्करमें पढ़ा रहता है। दर्शनका अर्थ है उस परमतत्त्वके साथ संयोग, जिसे शासीमें आत्मा, जीवारमा, विश्वारमा कहा गया है, महर्पि याज्ञवस्क्य बहुत डी सन्दर शब्दोंमें सांसारिक वस्तुओंकी तुलना बाँसरीकी ध्वनिके साथ करते हैं। उन्होंने ठीक ही बतलाया है कि यदि बाँस्री बजानेवालेकी बाँस्री न ले ली जाय तो उसकी ध्वनि एकडी नहीं जा सकती। इसी प्रकार यह निर्धारित है कि जब भारमा देख लिया जाता है तो सब कुछ ज्ञात हो जाता है: आत्मा ही ज्ञानका आधार और अनुसदका स्रोत है। अनेकत्वमें यह एकत्वकी दृष्टि हिन्द ऋषियोंकी पुरुवतम वाणीहारा व्यक्त होती है। और एकत्वकी भावनासे ओतप्रीत हो वे 'एकमेवादितीयम' इस मन्त्रका उदघोष करते हैं । इस रहस्यका कारण हिन्दु श्रोंका 'लीक्वासिद्धान्त' है, जिस सिद्धान्तके अनुसार जगत् शाश्वत तस्वकी प्रेममधी कींदा है। जैसा कबीरने अपनी एक सुन्दर प्रार्थनामें कहा है- 'भगवानूने श्रसित जगत्में अपने ग्रेमस्वरूपका विस्तार किया है।' इस छीलाके सिद्धान्तके साथ-साथ मायाका सिद्धान्त भी लगा हुआ है, जिस सिद्धान्तके विषयमें बहुधा आलोचक असमें पड़ बाते हैं। क्योंकि मायाका अर्थ अमारमक नहीं बलिक इणिक और भनित्य है। यहाँतक कि आजकल भी हिम्द सेवधोंके मुँइसे यह बात सुनी जाती है कि बाबुजीका कोध माया है, अर्थात् वह शीघ्र ही चला जायगा । इसी प्रकार सगतकी बस्तएँ माया है, तुम्हारे दुःस माया है, क्योंकि

वे भी खरू जायेंगे भीर धपने स्थानमें स्थिर शान्तिको होदसे जायेंगे; हमारा म्यक्तित्व भी माया है, क्योंकि यह भी चला जायगा और हमको शनै:-शनै: जन्म-जन्मान्तर उच्च व्यक्तित्वका निर्माण करना पढ़ेगा।

जिन्होंने अनेकमें एकको देखा है वे जानते हैं कि जगत्को जितना इस समझते हैं उसमे वह कहीं विरुत्तर है। वे जानते हैं कि एक ही क्रियारमक जीवन सबमें प्रवाहित हो रहा है। वे जानते हैं कि जगतमें यथार्थतः कुछ भी विभिन्नता नहीं है, कोई ऐसा भेद नहीं है जो दूर न हो सके । क्योंकि इसका मूछ तस्व एक आस्मा है । सर जगदीशचन्द्र बोमने हमें पीघों और खनिजॉके निर्वचनके हारा शिका दी है। मि॰ फ्रांसिस शर्विनने हमें विश्वास दिखाया है कि पौधोंको भी मस्तिष्क होता है, तथा लताओं में चेतना होती है, जो अपने तन्तुओंसे सहारा खोजती हैं, जैसे मनुष्य अपनी श्रंगुलियोंसे तबतक खोजता रहता है जबतक उसे उपयुक्त भाश्रय नहीं प्राप्त हो जाता। कैप्टेन मस्प्रेच (Captain Musgrave) ने तो वहाँतक कहा है कि उन्होंने कोलिम्बयामें एक ऐसा पौधा देखा था जिसे मस्तिष्क होता है तथा स्नायुजात्व और पाकाशय भी होते हैं। इसी जीवनकी एकताको प्रत्यन करके आर्थीन सब जीवोंके प्रति श्रद्धाका भाव रक्खाः सहिसा भारतका धर्म वन गया, जो आजतक किसी भी दमरे राष्ट्रका धर्म नहीं दन सका है। यदि दम्तृतः एक ही जीवन प्रत्येक रूपोंमें काम करता है तो किसप्रकार तुम किसी भी जीवका नाश करनेका साइस करोगे अथवा जगतमें किसीको भी हानि पहेँचाओरो ? तुम कहते हो संसार दोपमय है। परन्त हिन्द-धर्म इंकेकी चोट कहता है कि तम गुणके बिना दोषका दसन नहीं कर सकते । अर्डिसा और प्रति-रोधहीनता साथ-साथ चलती हैं। इिन्द-धर्मका यह त्रादेश कैसा महत्त्वपूर्ण है---'सबके साथ भ्रातमाव रक्लो' जिसप्रकार संस्कृति समर नहीं है, उसी प्रकार जीवन भी युद्ध नहीं है।' समन्त राष्ट्रों और जातियोंका अन्तरतम श्रारमा वही एक शासत तस्य है। और प्रत्येकके पास एक अज्ञात तार है जिसको छते ही उस गुप्त आरमासे सामअस्यकी ध्वनि निकक्ष यक्ती है। सबके साथ

बन्धुस्व रक्खो, क्योंकि तुम्हारा धन्तरात्मा एक धहरय सुत्रसे बसंस्य सुर्व और तारासण्डल अर्थात् आकाश और प्रथ्वीकी समस्त वस्तुओंसे तुम्हें बाँधता है। केवस मौनावलम्बन करो. अपने आत्मजीवनकी असीमतामें स्थित हो जाओ, फिर तुम्हें सब पदार्थों में उस अनन्तकी ज्योति छिटकी हुई दीख पदेगी। क्या तुमने अपने मनमें कभी सोचा है कि संसारकी किसी भी वस्तको, यहाँतक कि एक बालुके कख़को भी तुम अच्छी तरहसे क्यों नहीं समझ पाते ? यह बालुका कण अनन्तसे अरूग नहीं किया जा सकता: असीममें ससीमकी श्रमिन्यक्ति सृष्टि-कलाविद्रकी एक कल्पना है। उनको पूर्णतया कौन समम सकता है? इस चेतनामे संयुक्त होकर विज्ञान अर्चनाका रूप चारग करता है, प्रकृति सन्दिर बन जाती है, इतिहास धर्म-प्रस्थ दन जाते हैं. जान उस आश्चर्यका साधी वस जाता है और जीवनका एकसात्र धर्म परसारमाकै प्रति नित्य आत्म-समर्पण हो जाता है।

मेरे विचारसे 'नित्य आत्मसमर्पण' हिन्दु-धर्मका आदेश और शाधत प्रयोजन हैं; यह वह कर्म है जिसके लिये आर्यावर्तके ऋषि-मृनि हमें आज भी सुचित करते हैं। कितने पुरुष चिकनी-चुपड़ी और दुर्बल बातांसे नहीं, बल्कि जीवनके पराक्रमपूर्ण और शुभ कर्मीसे इस सुचनाका उत्तर देंगे ? शोक, आज भारतके घरोंसे इसी बातकी चित्राहट आती है और अनेकों मनुष्य चुपचाप द:ख सहते और मरते हैं। हिन्द् कहलानैवाले कितने मनुष्य उस परमात्मा-की सेवाके लिये दीन-दुखी, अकिञ्चन, अनजान बननेके लिये तैयार हैं ? चाहे जितने मनुष्य ऐसे हॉ-उनके नाम और धर्म चाहे जो हों, वे हिन्द-धर्मके सन्ने अनुवायी हैं। और उनके प्रति ऋषिगण अपना प्रेम प्रदान करते हुए उन्हें भारतकी सेवाके छिये बाहुत करते हैं। भारतको इसप्रकारमे समझनेवाले लोग ही भारतकी सेवा करेंगे। और भारतीय पूर्वतों, समुद्रों और जल्लोतोंको उद्दीप्त आदर्शवादसे पुनः जीवित करेंगे । और उनके नाम सारगीय न होनेपर भी वे नवीन भारतराष्ट्रके निर्माणमें जीवन वितासेंगे, स्थॉकि जो लोग उस परमात्माको निरय आरमसमर्पण करते हुए मरते हैं वे अमर हैं।



### ईश्वर-प्रसंग

(लेखक-पं० मीविभुशेखर भट्टाचार्य पम० ए०, प्रिमिपल विश्वभारती, शान्तिनिकेतन)



री समझसे धर्म और ईरबर—इन दो विषयोंपर आजतक इतनी बार्ते कही जा खुकी हैं कि यदि इजार वर्षतक इस सम्बन्धमें कुछ भी न कहा जाय तो भी कोई हानि नहीं जान पड़ती। पूर्वमें जो कुछ कहा जा खुका है, उसके एक सामान्य धंशपर आछोचना करनेसे ही सब कुछ हो सकता है। किन्तु मनुष्यमें पुनरुक्ति

करनेकी एक इच्छा देखी ही जाती है।

मनुष्य नाना प्रकारकी बातें कहता है, वह सभी समय सभी बातोंको भवीभाँति समझ-सोचकर और उनका अनुभव करके ही कहता हो, ऐसा नहीं है। कभी-कभी तो मनुष्य ऐसी बाने कहने लगता है जिनके सम्बन्धमें वह कल भी नहीं जानता-समझता। वरं किसी-किसी समय तो वह अधिकतर ऐसी ही बार्ते कहा करता है । इस तरह करनेका परिणाम अच्छा होगा या ब्रा, इसका वह कुछ भी विचार नहीं करता, किसी प्रकार कछ-न-कछ कहना ही उसका काम होता है; कह दिया, बस छट्टी हुई । जहाँ अम्बकार हो और बहत ही पूँचला प्रकाश हो, वहाँकी चीज साफ-साफ देखी या जानी नहीं जा सकती। वहाँकी एक ही चीवको भिषा-भिषा मनुष्य भिषा-भिषा रूपमें देखते हैं। कोई उसे दूँठा पेड़ कहता है, कोई मनुष्य और कोई भूत कहता है तथा कोई और ही कुछ बतलासा है। ऐसा भी मनुष्य होता है जो भूत या मनुष्यका निर्णय नहीं कर सकता । इसी प्रकारके और भी अनेक लोग हो सकते हैं। यदि ऐसे सब छोग एक जगह इकट्ठे हो जायँ और उस वस्तको लेकर तर्क करने लगें तो उनके तर्कके प्रधारोंसे वह स्थान गूँज उठेगा, युक्तियों और तर्कोंके प्रवाहमें दिशाएँ वह जायाँगी, परम्तु यथार्थ तत्त्वका पता तनिक भी नहीं सरोगा । यह बात नहीं है कि इन तार्किकों मेंसे कोई उस तरवको जान ही नहीं सका हो या जानकर भी अच्छी तरह कड़ नहीं सकता हो, बात तो यह है कि वैसा होनेपर भी तर्कके व्युद्दको भेषकर उस तत्त्वका प्रद्रश्च कर सकना श्रात्यन्त कठिन है। धर्म और ईरवरके सम्बन्धमें यही हुआ

है। अस्तु। हमारे सामने अभी ईरवरका प्रसंग उपन्धित है, इसिलिये अब उसीकी आलोचना करनी है।

दोनों दल हटे खड़े हैं, आज ही नहीं, अति प्राचीन कालसे; यहाँ ही नहीं, विदेशों में भी ऐसा ही है। क्यों कि यही जह भी बात है। एक दल कहता है 'ईरवर है' दूसरा कहता है 'नहीं है।' दोनों में तुमुल इन्द्र ख़िहा है, कोई-सा दल हटनेवाला नहीं, कोई-सा भी पक्त कमज़ोर नहीं। इस विपयपर जो कुछ कहना-सुनना था, प्राचीन लोग कह-कहकर चले गये। पर मनाहेका अन्त नहीं आया। प्राचीन लोग जहाँ छोड़ गये थे, नवीनोंने वहीं से फिर अवस्य उत्साहके साथ यात्रा आरम्भ कर दी; परम्पर युक्ति-तकों की कटा-कटी चल रही है, पता नहीं, इसका कब अन्त होगा। मेडोंकी लड़ाईकी भाँति जो प्रवल होता है, वह दुर्बलको हटा देता है, परम्तु दुर्बलके हट जानेपर भी यह नहीं कहा जा सकता कि युद्धकी ग्रुह्मातमें उत्सीका दोष था।

ये सब बाहरकी बार्ने हैं, बाहरी बातोंसे ईरवरके होने-न-होनेका निर्णय असम्भव है। जो कहते हैं कि ईरवर हैं, वहीं यह भी कहते हैं तर्कके द्वारा उसकी प्राप्ति नहीं हो मकती। यह अपने अनुभवका विषय है। दुध, शहद, गृह श्राटि मीठे हैं या नहीं, यह बातोंसे समसाना कठिन है, अथवा समझाया नहीं जा सकता । या किसमें कितना भिठास है, इस यातको हजार वर्षका समय मिछनेपर भी, स्वयं सरस्वती भी नहीं समझा सकतीं। इनको निजर्मे जरा-सा चसकर देखना होगा और चसनेके साथ ही पता लग जायगा । क्योंकि यह धनुभवका विषय है। गुड़ मीठा है या कड़ आ, यह जाननेके लिये जैसे उसे चलकर देखना ही एकमात्र उपाय है, वैसे ही ईरवर हैं या नहीं, इस बातको जाननेका भी एकमात्र उपाय अनुभव करके देखना ही है। अनुभव करनेका क्या उपाय है ? जो कहते हैं कि ईरवर है वे ही इस प्रश्नका उत्तर देंगे और उन्होंने दिया भी है। यदि कोई श्रद्धेय पुरुष कहते हैं कि मैं स्वयं जाकर अमुक गाँचको देख आया हूँ, तो वह उस गाँवका मार्ग भी जानते हैं. एवं इसरेको बतला भी सकते हैं। उनके बतलाये हुए पथको ख़ोड़कर वृसरी राहसे कानेपर यदि वह गाँव न मिडे तो इसीसे यह निश्चय कर छेना अनुचित है कि वह गाँव ही नहीं है। उनके वतलाये हुए मार्गसे चलकर देखिये, गाँव मिछ गया तब तो ठीक ही है, झगड़ा ही निपट गया। और यदि न मिला तो कहना ही होगा कि गाँव नहीं है।

एक बात और भी समझनेकी है। एक आदमी प्यास-से छटपटाता है, उसकी थोड़ा जल दिया गया, उसने सथाविधि पी लिया, उसकी प्यास बुझ गयी। एक मनुष्य रोगकी पीड़ासे व्याकुल है, वैद्यने उसकी औषध दी, रोगीने उसका यथाविधि सेवन किया। उसका रोग शान्त हो गया। यहाँ, यदि वाम्सवमें जल और औषध न होती तो प्यासेकी प्यास और रोगीका रोग शान्त नहीं होता। जल और औषध थी, इसी कारण प्यास और रोगकी निवृत्ति हुई। इसी प्रकार यदि मनुष्य यथाविधि ईश्वरकी उपासना

気をなななななななななななななななななな

करता है और उसमें ईरवरोपासनाके गुण ( जैसे---

अद्वेद्या सर्वमृतानां मैत्रः करुण एव च । निर्ममो निरद्दकारः समदुः समुखः क्षमी ॥

—आदि गीता अ० १२ रखोक १२ से २० ) प्रकट हो जाते हैं तो कहना चाहिये कि ईरवर है, इसीसे उसकी उपासनासे उपासकर्में इन गुयोंका विकास हुआ है। ऐसे भक्त बुर्लभ होनेपर भी अलभ्य नहीं हैं।

ईश्वरकी उपासना न करनेसे क्या ये गुख नहीं हो सकते? यह स्वतन्त्र प्रश्न है। यहाँ तो जो ईश्वरकी उपासना करता है, उसीके विषयमें कहा गया है। किन्तु इस प्रश्नके उत्तरमें अनेकोंने कहा है कि हो सकते हैं। एक रोगकी अनेक दवाहयाँ हो सकती हैं और सनके छिये एक ही दवा उपयोगी भी नहीं है।

# प्रभुके प्रति

( अमिथिलांशरणजी ग्रुप्त )

प्यारे, एक प्रश्न उठ आया-मुझे बनाया है या मैंने तुझे बनाया ? यदि में ही कर्त्ता हूँ तेरा तो कर्तृत्व मधा वया मरा? मिथ्या हमा स्वयं तब तो मैं दांस्वा अब ता और अँघेरा ! अष्ट्रा तर्क उठाया ! प्यारे, एक प्रश्न उठ आया। यदि है तु ही कर्ता-धर्ता और अन्तमं सबका हर्त्ता. तो फिर क्यों प्रामाणिक मतिसे बता मुझे मेरे मव-भर्ता, तुझे मेंने पाया । प्यारे, एक प्रश्न उठ बाया । यदि असिक तु मेरी मतिसे, तो फिर में पाऊँ किस गतिसे ? श्रद्धांस नत-मस्तक होकर यस करूँ क्या मनकी रतिसे ? हाँ, अब त् मुसकाया । प्यारे, एक प्रश्न उठ श्वाबा।

STATE TO THE TO THE TO THE TO THE TOTAL TO T

### ईश्वर-प्रेम



विकेशके पासका विक्र है कि रांगा के इस पार बहुत साधु रहते थे और उस पार एक अस्त रहता था। उसके रागेरेशेमें (अम्ब्ब्ह्ब्य) शिवोऽहं बसा हुआ था। रात-दिन यह आवाज आया करती थी—'शिवोऽहं, शिवोऽहं, शिवोऽहं,

इस पारसे देख रहे थे कि होर भाषा और उसने महात्मा-की ओर रुख किया। वह महारमा रोरको देखकर उच स्वरसे कह रहा था 'शिवोऽहं, शिवोऽहम् ।' उसकी धारवामें यह जमा हुआ था कि यह शेर मैं ही हूँ, सिंह मैं ही हूँ। म्बयं केसरीके शरीरमें स्वर भर रहा हूँ। 'शिवोऽहं, शिवोऽहुम् ।' वनराजने आकर इनके कन्धेको पकद छिया तो वह (महात्मा ) आनन्तके साथ सिंहके रूपमें नर-मांसका स्वाद ले रहे थे और आवाज निकल रही थी 'शिषोऽहं, शिवोऽहम्।' दीवालीमें खाँदके खिलीने वनते हैं। लॉडके हिरन और लॉडके शेर। अगर लॉडका हिरन अपने-आपको नामरूपरहित विशेषणके साथ सममे कि मैं हिरन हूँ तो क्या यह कहेगा कि खाँदका शेर मुमको ला रहा है। यदि वह अपने-आपको साँक मान ले तो सांबका सूग कह सकता है कि साँबके रूपमें मैं ही इधर हिरन और उधर शेर हूँ। इसी तरह जब तम जानो कि तम्हारी असकियत स्या है, वह इस लॉबके बनुरूप ईरवरका स्वरूप है। बतः इस लॉबके शेरकी दशामें तुम ईरवरकी हैसियतसे यह कह सकते हो कि मैं इधर हिरन और उधर शेर हैं।

पगड़ी, पाकामा, दुपष्टा, कॅगरला, गौरसे देखा तो सब कुछ सुत है।

> दामनी तोड़ी तो मारुको गढ़ा पर निगाहे-इकमें बहु भी थी तिला।

प्यारे ! यह महारमा वह दृष्टि रखते थे । जिस समय सिंह का रहा था उस समय वह स्थान्या स्वाद के रहे थे । जान नर-एक हमारे मुँह क्या । टॉग कावी तो भी 'शिबोऽहं, हिकोऽहम् ।' पर्या पहने ही पतका था, सगर सरकाया गया । सिकन्दर अब भारतवर्षमें आया और उसने देखा कि जितने देश मैंने जीते, सबसे अधिक सवाईवाजे बुद्धिमान और रूपबान भारतवर्षमें ही देखे। उसने कहा इस भारतवर्षके सिर अर्थान तत्त्व-वेताओं और ज्ञानियोंको देखना वाहता हूँ। सिकन्दरको सिन्धुके किनारे से गये। वहाँ एक अवधूत बैठे ये। सिकन्दर सारे संसारका सम्राट्, वहाँ खंगोटी भी नहीं। सामना किस गजबका है! सिकन्दरमें भी एक प्रताप था। मगर मस्तकी निगाइ सो यह थी—

> शाहोंको रोब और हसीनोंको हुस्सी-नाज़। देता हूँ, अबकि देशूँ ठठाकर नज़रको मैं॥

सिकन्दरपर उस मस्तका रोब छा गया। उसने कहा—'महाराज! छुपा की जिये। यहाँ के लोग ही रेकी गुद्दी में छपेटकर रखते हैं। पश्चिममें लरा-जरा-सी ची जां-की बदी कदर की जाती है। मेरे साथ चलो, मैं तुम्हें राजपाट दूँगा, धन दूँगा, सम्पत्ति दूँगा, ही रे-जवाहिरात दूँगा, जो कुछ चाहो सब दूँगा, लेकिन मेरे साथ चलो।' महारमा हँसे और बोछे 'में हर जगह हूँ, मेरी हिंहमें कोई जगह नहीं है।' सिकन्दर नहीं सममा। उसने कहा—'अवस्य चिलेये।' और वही छाछच फिर दिखलाया। मस्तने कहा—'मुमें किसी ची जकी परवा नहीं, में अपना फेंका हुआ धृक चाटनेवाछा नहीं।' सिकन्दरको को असा गया और उसने सलदार खींच छी। इसपर साधु खिलिखाकर हँसा और बोखा—'ऐसा मूठ तो तू कभी नहीं बोछा था।' मुक्को कोटे कहाँ है वह तलवार है'

बचे रेतमें यैठकर रेत अपने पैरोंपर डाकते हैं। स्तका क्या हिंग को पहले थी वह अब भी हैं। रेतका क्या बिगड़ा है को पहले थी वह अब भी हैं। प्यारे ! इसी तरह उस साधुकी दशा थी। यह शरीर उसको बालुके घरकी तरह हैं, जो लोगोंकी करूपनामें उनकी समक्रका घर बना था। मैं तो बालु हूँ। घर कभी था ही नहीं। अगर तुम या जो कोई इस घरको बिगाइता है, वह अपना घर खराब करता है।

तारे क्या रोशनीसे न्यारे हैं। तुम हमारे हो हम तुम्हारे हैं॥ उत्तर सुनकर सिकन्दरके हाथसे सखवार छूट पड़ी।

एक मंतिन थी, जो किसी राजाके घरमें माबू विया करती थी। कभी-कभी उसको सोना या मोती इनाममें मिछ जाता था। कभी गिरे-पड़े उठा छाती थी। उसका एक सड़का था, जो बचपनसे परदेश गया हुआ था। जब बद पनद्रद्द धर्षका हुआ तो घर आथा। देखा कि उसकी मौने कोंपड़ीमें छाछोंका डेर लगा रक्खा है। उसने पूछा—'ये चीजें कहाँसे आयीं?' मेहतरानीने कहा—'देटा! में एक राजाके यहाँ नौकर हूं, ये उनके गिरे-पड़े मोती हैं, जिनका यह डेर है। छड़का अपने मनमें कहने सगा, जिसके गिरे-पड़े मोती ऐसे उत्तम हैं, वह आप कैसी रूपवती होगी? यह ख्याछ आया था कि उसके मनमें प्रेम छा गया और अपनी माँसे कहने छगा

कि मुन्ने उसके दर्शन कराओ । ये तारे-सितारे, यह चन्द्र-सूर्य, ये मलकती हुई निदयाँ, यह सांसारिक रूप-सीन्दर्य उस सचाईके गिरे-पड़े मोती हैं। अरे, जिसके गिरे-पड़े मोतियांका यह हाल है तो उसका अपना क्या हाल होगा !

> लगाकर पेड पूलोंके किये तकसीम गुलशनमें। जमाया चाँद-सूरजको सजाये क्या सितारे हैं॥

### वापजी

कबीर यह तन जात है. सके तो राख बहारि। खाती हाथों वे गये जिनके लाख करोरि॥ आस पास जोघा खड़े समी बजाबै गारु। मंझ महत्रसे के चका पेसा काल कराक॥ तु मत जानै नानरे मेरा है सब कोय। पिष्ट प्रानसे बाँच रहा, सा अपना नहिं होय।। साहिबसे सब होत है बन्दे तें कछ नाहिं। राई तें पर्वत करे पर्वत राई माँहिं॥ सहिब-सा समस्य नहीं गरुआ नहिर गैंभीर। औगुन केँग्रेडै गुन गहै छिनक उतारे तीर 🏻 मैं अवराधी जनमका नख-सिख मरा विकार। तुम दाता दुस-भक्षना मेरी करी सम्हार॥ अवगुन मेरे वापजी, वकस् गरीव-निवाज। जो मैं पूत कपृत हों तक पिताको काज॥ औगून किये तो बहु किये, करत न मानी हार। माबै बन्दा बकसिबे, माबै गरदन साहित तुमहिं दयाक ही तुम लगि मेरी दौर। जैसे काग जहाजको सूक्षे और न ठीर॥ तुम तो समरम साइयाँ दढ़ करि पकरो बाँहिं। धुरही हो पहुँचाइया जनि छाँडो मग माँहिं॥

### ईश्वर-भक्ति

चतुराई चूरहे परै, जम गहि ज्ञानहिं साय। तुलसी प्रेम न राम-पद, सब जर मूळ नसाय॥ नाथ पक बर माँगहूँ माहि इपा करि देहा। जनम जनम प्रभु-पद-कमह कबहुँ घंटे जनि नेहु॥ बार-बार बर माँगहँ हरि देह श्रीरंग। पद-सरोज अनपामिनी भक्ति सदा सत्संग॥ कामिहिं नारि पियारि जिमि लाभिहिं क्रिय जिमि दाम । तिमि रघुनाय निरन्तर प्रिय कागहु मोहि राम॥ मक करप-तरु प्रनतिहत कृषासिन्धु सुस-धाम । सोइ निज मिक मोहि प्रभु देहु दया करि राम॥ दीनानाथ दयाल प्रमु तुम किम मेरी दौर। जैसे काग बहाजको सूझत और न ठीर॥ तुरुसी बिलम न कीजिये मिज कीजै रघबीर। तन तरकससे जात है साँस-एशिक्ष तीर ॥ जो चेतन कहूँ जड़ करे, जड़हि करे चैतन्य। अस समर्थ रघुनायकहिं, मजहिं जीव सो धन्य॥ हरि-माया-कृत दोव गुन, बिन् हरि-मजन न जाहिं। भजिय राम सब काम तजि, अस बिकारि मनमाहिं॥ तुकसी सन छल झाँदिनै कीनै नाम सनेहा अन्तर पतिसों है कहा, जिन देखी सब देह ॥

—यो ० द्र≉सीदासबी

-कवीरदामजी

भगवान—वगहरूपमें

### भागवत-सिद्धान्त

( लेखक--श्रीकृष्णप्रेमजी भिखारी )



गवान्का स्वरूप जाननेके लिये इमारे पास दो ही प्रमाण हैं—एक शास्त्र और दूसरा उन भक्तोंका अनुसव, बिन्होंने उनका प्रत्यच दर्शन किया है। बहुत-से मनुष्य इनमेंसे किसी भी प्रमाणको नहीं मानते, परन्तु यह उनके दुर्भाम्यकी वात है; इससे

भगवान् की सत्तामें कोई अन्तर नहीं पड़ता। उन लोगोंसे कोई यह पूछे कि आपके पास सम्राट् पद्मम जार्जके अस्तित्वके लिये क्या प्रमाण है, तो वे यही उत्तर देंगे कि पुस्तकोंके अवस्रोकनसे तथा उन स्रोगोंके कथनसे, जिन्होंने उनका दर्शन किया है, हमने यह निश्चय किया है। परन्तु एक शंकाल पुरुष यह कह सकता है कि ये पुरुष सारी-की-सारी मंगरेज़ोंकी लिखी हुई हैं जो पचपातरहित नहीं कहे जा सकते और जो स्रोग यह कहते हैं कि इसने मम्रादको आँखोंसे देखा है वे या तो मूठे हैं या मूर्ख हैं. उन्होंने किसी अभिनेताको, जो वासवमें सम्राट्नहीं है परम्तु जिसे वहाँके छोगोंने सम्राट्का पोशाक पहना दी होगी, धो**खे**ये सम्राट् मान छिया **होगा । इसपर वे** कदाचित् यह कहेंगे कि 'आई! यदि तुम्हें किसी तरह भी विश्वास नहीं होता तो तुम विकायत जाकर स्वयं सम्रादका दर्शन कर सकते हो । माना कि, हम इङ्गवीयड जाकर सम्राट्का दर्शन कर सकते हैं किन्तु हमें सहजहीमें उनका दर्शन नहीं मिल सकता, इसके लिये हमें बहत-से कष्ट उठाने पहुँगे । इमें अपना रोज़गार-धन्धा छोड़कर हजारों मीलकी समुद्र-यात्रा एवं स्थल-यात्रा करनी परेगी. तब कहीं इस उनकी झाँकीसात्र पा सकते हैं। यदि इस उनसे मिलकर उनके साथ साजात रूपसे बार्से करना चाहें तो इमें और भी अधिक कष्ट उठाने पहेंगे, फिर भी यह निश्चय नहीं कि हम अपने उद्देश्यमें क्रतकार्य हो ही जायेँ। यही बात किसी ग्रंशमें भगवान्के छिये कही जा सकती है। यदि कोई मनुष्य उनका प्रत्यच दर्शन करना चाहे तो उसके छिवे यह असम्भव नहीं है; वह अवस्य उनका भक्षीभाँति दर्शन कर सकता है। परम्तु उसे अपने जीवन-का साधारण हरी छोड़कर धैर्च एवं विनयके साथ उस मार्गपर अवस्य चलना होगा, जिसे शास्त्रोंने एवं भक्तोंने बसलाया है । इसके अतिरिक्त जिसप्रकार सम्राट्ये मिलनेके बिये मनुष्यको अपने अन्दर कई ऐसे गुणोंका विकास करना आवस्यक होता है, जिनसे वह उनके दर्शनका पात्र वन सके, उसी प्रकार भगवान्ये मिलनेके लिये भी साधकको प्रेम, सरयभाषण, विनय, इन्द्रियनिप्रह, इच्छाओंका दमन इस्पादि अनेक ऐसे गुयांका विकास करना होगा जो उसके अन्दर पहलेसे नहीं हैं। यदि मनुष्य इसना परिश्रम करे तो उसे इसका फल अवस्य मिलेगा, किन्तु हमर्मेते कितने मनुष्य यह सब कष्ट उठानेके लिये प्रस्तुत हैं ? इसकी अपेका आरामसे धरमें बैठकर भगवान्की सत्ताका खयहन करमा कहीं सहज है।

में इस निबन्धमें भगवान्के असित्वको सिद्ध करनेके छिये कोई तार्किक प्रमाण नहीं हूँगा, क्योंकि इसके छिये असत्ती प्रमाण तो अनुभव ही है और दूसरे, इस विषयका निर्णय युक्तियोंसे हो भी नहीं सकता, चाहे वे कितनी ही तर्कपूर्ण एवं सब्दी क्यों न हों ? फिर भी भिन्न-भिन्न दर्शन-शास्त्रोंमें इसके विषयमें अनेक युक्तियाँ ही गयी हैं, जो अपने-अपने चेत्रमें मान्य हैं और जिन छोगोंको उन्हें जाननेकी इच्छा हो वे उन शास्त्रोंका अध्ययन कर सकते हैं।

इसके अतिरिक्त भगवान्के असित्वका युक्तियों से निर्णय करना इमारा उद्देश्य भी नहीं है; इमें तो यह देखना है कि शासों में उनका स्वरूप कैसा बतलाया गया हैं। कुछ लोग यह देखकर घवड़ा जाते हैं कि शासों के मिस्स-भिन्न स्पर्स वर्णन किया गया है। बात भी ठीक हो है। भगवान् के वास्तवमें अनेक स्प एवं सम्बन्ध हैं और उनका शासों के भिन्न-भिन्न स्पन्नों में बिभिन्न वर्णन पाया जाता है। सन्नाट् पद्धम जार्ज के दृष्टाम्स ही यह बात भी स्पष्ट हो सकती है। पद्धम जार्ज इंगलीयहके अधीकर, भारतवर्णके सन्नाट्, एवं सन्नाची मेरोके पति हैं। उनके में तीनों ही सम्बन्ध एक दूसरेसे भिन्न हैं। इन तीनों स्वरूप के अधिकारोंका भी भिन्न-भिन्न वेश धारण करना पड़ता है और उनके अधिकारोंका भी भिन्न-भिन्न होता है। इन तीतिसे वर्णन करना आवश्यक होता है। कुछ

छोगोंका उनके एक अधिकारसे सम्बन्ध है तो दूसरोंका दूसरे अधिकारसे, परम्तु सभी वेश और अधिकार हैं एक ही व्यक्तिके!

इसी प्रकार श्रुतिमें भगवान्के किये यह कहा गया है-'एकं सत्विपा बहुधा वदन्ति' भर्धात् यद्यपि विद्वान् कोग उन्हें अनेक नामोंसे पुकारते हैं किन्तु वे हैं वास्तवमें एक ही। श्रीमद्रागवतमें, जिसकी रचनाका एक उद्देश्य श्रुतिके वास्तविक तास्त्रयंको बतलाना था—'वेदार्यपरिचृहितम्' इसी बातको विस्तारपूर्वक इसप्रकार कहा गया है—

> बदन्ति तत्तरविदस्तत्त्वं यज्ज्ञानमद्भयम् । ज्ञक्केति परमहमेति मगवानिति शब्छते॥

अर्थात् तत्त्ववेत्ता पुरुष उस अद्वितीय ज्ञान-तत्त्वको अग्र, परमात्मा एवं भगवान् इन तीन नार्मोसे पुकारते हैं।

उपर्युक्त श्लोकके पूर्वार्द्धसे यह ज्ञात होता है कि क्रिवर्योंने एक ही ज्ञान-तस्य माना है। इस अद्वितीय तस्वका वर्णन सभी धर्मोंके आस-प्रन्थोंमें मिलता है; यही नहीं, एक अस्पष्ट आन्तरिक अनुभव अथवा विश्वासके रूपमें इस तस्वका ज्ञान प्रत्येक मनुष्यके इदयमें भी निहित है। किन्तु कुछ कोग इस अन्तर्ज्ञान अथवा विश्वासको अनेक प्रकारकी तार्किक युक्तियों अथवा मोगकी कामनाओंसे आहृत कर डाकते हैं। शास्त्रका उहेरय हैं, इस परम तस्वके स्वरूपका स्पष्टतया वर्णन करना; अतएव उपर्युक्त स्रोकके उत्तराईमें यह कहा गया है कि उस परम तस्वके बहा, परमात्मा एवं भगवान् ये तीन नाम हैं। अर्थात जिसप्रकार उस परम तस्वको जाननेके ज्ञान, योग एवं मिक्त ये तीन उपाय हैं, उन्होंके अनुरूप इन तीन नामोंसे उनके तीन स्वरूपोंका निर्देश किया गया है।

श्रीशंकराचार्यद्वारा निरूपित ज्ञान-मार्गसे ममुष्य उस परमतस्वके निर्विशेष, निराकार, निर्विकार, अवाक्मनस-गोचरस्वरूपका सांचात्कार कर सकता है, जिसे वेदोंने 'नेति-नेति' कहा है। परमतस्वके इस स्वरूपको ब्रह्म कहा गया है। 'ब्रह्मतात् बृंदणत्वात् च तत्ब्रह्म' अर्थात् जो स्वयं बृहत् श्रयात् महान् है और जो तूसरोंको भी बृहत् बनाता है वह ब्रह्म है। अमेदजानके साधनसे इसकी प्राप्ति होती है। इस साधनसे मनुष्यको यह अनुभव हो जाता है कि जात्वि सारी प्राप्तिभासिक अनेकताचांक मूक्म जो बास्तिक एकता है वह ब्रह्म ही है। महर्षि पश्यक्षिः-प्रणीत योगस्त्र एवं अन्य प्रम्थोंमें बतलाये हुए योगमार्गका अनुसरण करनेसे मनुष्य उसी परमतत्त्वके दूसरे स्वरूपका साम्रात्कार कर सकता है जिसे 'परमारमा' कहते हैं और जिसका जीवारमा एक मंश है। यह उस ईश्वरका अन्तर्यामी स्वरूप है, जो सारे भूतप्राणियोंके हृत्यमें विराजमान है, जो हमारी सारी कियाओंका निष्पम्न साम्री है, जो सारे भूतांको समान हृष्टिसे देखता है अर्थात् जिसकी हृष्टिमें न सो कोई मिन्न है और न कोई शत्रु है। चिन्त-वृत्ति-निरोधरूप योगस्माजिके हारा इस दूसरे स्वरूपका साम्रात्कार होता है।

उस परमतस्वका तीसरा स्वरूप 'भगवान्' शब्दका वाच्य है। उसकी प्राप्ति भक्तिमार्गके अनुसरणसे होती है। सन्त, रज एवं तम इन तीन प्राकृतिक गुणोंसे अतीत होनेके कारण इस उन्हें निर्म्या भी कह सकते हैं, किन्तु वे पेश्वर्यादि षड्गुण एवं अक्त-वात्सल्यादि अनन्त गुणांके सागर हैं। वे निष्किय नहीं हैं, उनकी दिन्य स्टीकाएँ निस्य होती रहती हैं। वे निराकार नहीं हैं, उनका ग्रद सस्वस्य विद्रह है। वे निर्विशेष नहीं, किन्तु अगणित दिव्य शक्तियोंके आकर हैं। श्रुतिमें भी कहा है-'पराऽस्य शक्तिविविधेव श्रयते।' उनके अन्दर सारे विरोधोंका सामअस्य हो जाता है और वे भक्तोंकी शाश्वत गति हैं। यद्यपि वे एक ही समयमें असंख्य रूप धारण कर सकते हैं, किन्तु उनका वास्तविक स्वरूप श्रीकृष्णका निरयविश्रह है। भागवतके 'क्रुव्यान्तु भगवान् स्वयम्' इस महावाक्यमें तथा 'तस्मात्कृष्ण एव परो देवस्तं ध्यायेत्' अर्थात् 'कृष्ण ही परमेश्वर हैं, उन्हींका ध्यान करो ।' इस श्रुतिमें यही बात कड़ी गयी है। ब्रह्मसंद्वितामें भी किखा है-

> इश्वरः परमः कृष्णः सिचदानन्दविग्रहः। अनादिरादिगोविन्दः सर्वकारणकारणम्॥

—अर्थात् सचिदानन्द्विप्रह्वाले श्रीकृष्ण ही परमेश्वर हैं, वे ही आदिरहित आदिगोविन्द हैं, वे ही समस्त कारणोंके कारण हैं। इसप्रकारके अन्य सैकड़ों प्रमाण उद्भृत किये जा सकते हैं, किन्तु मैं अब केवल श्रीशंकराचार्य-का एक वाक्य प्रमाणरूपमें उद्भृत करके विश्राम लूँगा। वे कहते हैं—

> मूतेष्यन्तर्गामी ज्ञानमयः सचिदानन्दः। प्रकृतेः वरः परात्मा यहुकुततिककः स पवायम्।।

— प्रयांत् यदुकुखतिक्षक भगवान् श्रीकृष्ण ही समस्त भूतोंके हृदयमें रहनेवाले, ज्ञानमय, सिवदानन्दस्वरूप, प्रकृतिसे पर परमात्मा हैं। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि यद्यपि श्रीशंकराचार्यने मुख्यतया 'निर्मुण ब्रह्मवाद'का उपदेश दिया है, किन्तु वे इस बातको भलीभाँति जानते ये कि श्रीकृष्णका विग्रह अप्राकृतिक, अत्रप्व निस्य है। यहाँ किसीको यह शंका हो सकती है कि श्रीशंकराचार्यने निराकार ब्रह्मके लिये ही 'श्रीकृष्ण' शब्दका प्रयोग किया है। पर यह शंका निम् ल है, क्योंकि उन्होंने 'यदुकुजित्तिकक' शब्दका प्रयोग किया है और इस शब्दसे द्विभुज स्यामसुन्दर-स्वरूपका ही बोध होता है, जिसका आविर्भाव हापरयुगके अन्तमें श्रीवृन्दावन एवं श्रीहारकाधाममें हुआ था।

इसमे यह बात स्पष्ट हो जाती है कि एक ही परम-तस्व तीन स्वरूपोंमें अभिष्यक होता है, परन्तु यहाँपर यह प्रश्न हो सकता है कि हन तीन स्वरूपोंमें परस्पर क्या सम्बन्ध है ? कुछ जोग यह कहते हैं कि निर्विशेष महा ही उसका वाम्नविक स्वरूप है और श्रीकृष्णादिके विग्रह काल्पनिक हैं। इस सिद्धान्तके श्रनुसार निर्गुण बह्न ही वास्तविक सत्ता है, दूसरे स्वरूप सभी एक प्रकारसे मायिक हैं। उदाहरएके लिये 'वेदान्तसार' नामक ग्रन्थके रचयिताने जिखा है कि मायाके दो भेद हैं-विद्या एवं अविद्या । ब्रह्मके जिस स्वरूपकी उपलब्धि विद्यासे होती है वह ईश्वर है और जिसकी भ्रविद्यासे उपलब्धि होती है वह जीव है; किन्तु उक्त दोनों प्रकारकी उपलब्धियाँ मायिक ही हैं। यह सिद्धान्त बिल्कुल निषिद है, क्योंकि इसके अनुसार भगवान् तो केवल अपरिपक बुद्धियोंके ध्यानकी वस्तु रह गये । वे सो साधकके लिये एक ऐसी सुरूभ सीदी हो गये, जिसपर भारूद होकर वह पर-बद्यको प्राप्त हो सकता है और फिर उसकी आवश्यकता न रहनेपर उसे भ्रपने पैरीं-तले दबाकर नीचेकी ओर **७ केल सकता है।** 

इसके अतिरिक्त यह सिद्धान्त सर्वथा शास्त्र-विरुद्ध है। शास्त्रोंमें लिखा है कि ईश्वर मायातीत है। 'स ईशो यत्वरो माया' अर्थात् 'माया जिनके अधीन है वही ईश्वर हैं' बास्तवमें माया तो उसकी अनेक शक्तियोंमेंसे एक विशिष्ट शक्ति है। इस विषयमें बास्तविक सिद्धान्त क्या है, इसे भगवान्ने अपने श्रीमुखसे भगवद्गीता एवं चन्य ग्रन्थोंमें बताया है। भगवान्का घादेश है—-

यस्मात्अरमतीतोऽहमक्षरादपि चात्तमः।

श्चर्यात् मैं चर यानी सारे भूतप्राणियोंसे परे हूँ और श्रक्त अर्थात् निर्विशेष ब्रह्मसे भी उत्तम हूँ ।

चौदहर्वे अध्यायमें भी श्रीभगवान्ने कहा है 'ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाऽहम्' अर्थात् 'ब्रह्मकी प्रतिष्ठा यानी आधार मैं हूँ ।'

श्रीमज्ञागवतमें भी आपने फरमाया है---मदीयं महिमानं च परं ब्रह्मेति शब्दितम ।

- अर्थात् मेरी महिमाको ही परवक्त कहते हैं।

भगवान् श्रीकृष्णकी इस निर्विशेष ब्रह्मरूप महिमाको श्रीचैतन्य महाप्रभुने श्रीकृष्णके विष्य विश्रहसे प्रावुर्भूत ज्योति माना है। वे कहते हैं—

ताहार अंगेर शुद्ध किरणमंडल, ठपनिषद कहे तारे ब्रह्म सुनिर्मल।

—अर्थात् श्रीकृष्णके श्रीसंगते निकलनेवाले शुद्ध किरण-मण्डलको ही उपनिपदोंमें सुनिर्मल ब्रह्म कहा है।

हम जपर कह आये हैं कि भगवान्के अन्तर्यामी स्वरूपको ही परमातमा कहते हैं। वे इसी रूपमें समस्त जीवेंके हृदयमें निवास करते हैं। श्रुतिमें शरीररूपी वृक्षपर बैठे हुए दो मिश्र पिंच्योंका वर्णन मिलता है। इनमेंसे एक अर्थात् जीवको फलका खानेवाला अर्थात् विषयोंके साथ-ही-साथ कर्मोंका मोक्ता कहा गया है और दूसरेको अभोक्ता अर्थात् अनासक्त रहनेवाला बतलाया गया है।

द्वा सुपर्णा सयुजा सस्ताया
समानं वृक्षं परिषस्वजाते।
तयारन्यः पिष्पतं स्वाद्वस्यनश्रवन्योऽभिचाकशीति॥

निर्विशेष बहाका न तो किसी प्रकारके कमसे सम्बन्ध है भीर न उनके ग्रुमागुम फलसे, किन्तु परमात्मा हमारे सारे कमोंके मूक साक्षी हैं और प्रत्येक कर्मका ग्रुमाग्रुम फल देते हैं। सर्व भूतोंके हृदयस्पी गुहामें निवास करनेवाले आत्मा भी वहीं हैं—

अहमात्मा गुढाकेश सर्वभूताशयस्थितः।

#### अति भी कहती है-

'पको देवः सर्वभृतेषु गूढः सर्वव्यापी सर्वभृतान्तरात्मा ॥'

श्चर्यात् सारे भूतोंके अन्दर छिपा हुझा एक देव हैं जो सर्वज्यापी पूर्व सर्वभूतोंका श्वन्तरात्मा है।

बझ किसीका स्वामी नहीं है क्योंकि वह तो निर्विशेष है किन्तु परमात्मा सबका स्वामी है, सबका सुहद् है और श्रम्यक ईश्वरके रूपमें सबके हृद्यमें प्रतिष्ठित होकर मारे भूतप्राणियोंको इसप्रकार घुमाता है, जैसे कोई चक्करमें चढ़ी हुई वस्तुको घुमावे—

भ्रामयन् सर्वभूतानि यन्त्राह्टानि मायया ॥

— इन्होंको कूटस्य पुरुष, चेत्रज्ञ तथा सारे अवतारीं-का बीख कहा गया है। गीताके निम्नलिखित श्लोकार्डमें भगवानके इसी स्वरूपका वर्णन हैं—

विष्टम्याहमिदं कृत्स्रमेकांशन स्थिता जगन्॥

— ग्रर्थात् अपने परमारमारूप एक ग्रंशसे श्रस्तिल विश्वको व्यास करके मैं (भगवान्) अपने स्वरूपमें स्थित रहता हूँ।

यह ध्यान रहे, ब्रह्म, परमात्मा एवं भगवान ये तीन पृथक तत्त्व नहीं हैं, किन्तु उस एक ही परमतन्त्रके तीन रूप हैं। इन तीनोंमें परत्पर क्या सम्बन्ध है, इस बातको श्रीजीवगोस्वामीने एक दृष्टान्तके द्वारा समभाया है। उन्होंने लिखा है कि एक बार जब भगवान श्रीकृत्या श्रीद्वारकामें विराजते थे, उन्होंने एक तेजःप्र तको आकाश-मार्गसे अपनी ओर आते देखा । कुछ ही चर्णोंके अनन्तर उन्होंने देखा कि वह सन्ध्यके आकारका है और इसके बाद जब वह बाकुति चौर भी समीप चा गयी. तब भगवान-ने पहचाना कि ये तो देविषं नारद हैं। यहाँ नारदरूप वस्तु तो एक ही थी, परन्तु वह भिन्न-भिन्न अवस्थात्रों सं कहीं अधिक स्पष्टरूपमे और कहीं अम्पष्टरूपमे प्रतिभामित हुई । सर्वप्रथम वे आकाररहित नेजःपुत्रके रूपमें दिखायी दिये, यही निर्विशेष ब्रह्मका साक्षात्कार है। इसके अनन्तर उनकी मनुष्याकृति स्पष्ट दिखायी देने जगी, यही परमारमाका स्वरूप हैं। अन्तमें अन्यन्त निकट पहुँचनेपर वे नारदरूपमें पहचाने गये, यही भगवानका सर्वांगीय ज्ञान है। यहाँ यह बात अवश्य विचारणीय है कि उक्त तीनों रूपोंमें प्रतिभासित होनेवाली बस्तु एक ही है।

इसी बातको कि क्किन् भिन्न दृष्टिसे समस्मानेके खिये एक दूसरा दृष्टान्त दिया जा सकता है। एक मनुष्य अपने पिताका पुत्र है, अपने पुत्रका पिता है और अपनी पक्षीका पति है। इसप्रकार वह पुत्र, पिता और पति तीनों ही है। पुत्ररूपमें उसका भाव कुछ और ही है, पिताके रूपमें कुछ और ही और पतिके रूपमें उसका तीसरा ही भाव होता है, परन्तु इन तीनों भावोंका धारण करनेवाला मनुष्य तो एक ही है।

परमतस्वके तीन भावोंको इस गीताके द्वारा इसप्रकार समक सकते हैं । ब्रह्मभावसे भगवान् श्रीकृष्या यह फरमाते हैं—

> जरामरणमोक्षाय मामाध्रित्य यतन्ति व । ते बद्धा तद्विदुः इत्स्रमध्यात्मं कर्म चास्तिकम् ॥

-- अर्थात् जो स्नोग मेरा भाश्रय लेकर जम्म-मरणके बन्धनमं मुक्त होनेका यस करते हैं वे ही ब्रह्म एवं अध्यात्मतत्त्रको तथा कर्मके सम्पूर्ण रहम्यको जानते हैं।

परमात्माके भावसे श्रीभगवान् कहते हैं---

समाऽहं सर्वभूतेषु न में द्वेष्याऽस्ति न प्रियः।

- अर्थान् मैं समम्म भूतप्राणियों में ममानरूप में बर्तता हूँ, मेरी दृष्टिमें न तो कोई प्रिय हैं और न कोई द्वेषका पात्र हैं।

भगवान्के भावसे आप फरमाते हैं---

'इष्टोऽस्मिसे' (अर्थात तुम सेरे प्रेमपात्र हो), 'प्रियोऽसि मे' (तुम सेरे प्यारे हो ) ।

वहुत-सं लोग इस बाठको देखकर चक्करमें पह जाते हैं कि जो श्रीकृष्ण कुछ ही खप्याय पूर्व यह कह आये हैं कि मेरेलिये कोई भी प्रिय नहीं है, वही खर्जनसे अब यह कहते हैं कि 'तुम मेरे प्यारे हो ।' किन्तु उपरके विवेचनसे यह विगेधाभास मिट जाता है। वहाँ वे परमास्माके भावसे कहते हैं शीर यहाँ भगवानुके भावसे !

शासके वचनोंकी मंगति खगाते समय यह समम लेना आवश्यक है कि ममुक बचनके अन्दर उस परमतत्त्वके कीन-मे स्वस्पका वर्षान है। यदि ऐसा म किया आवगा तो उनमें परस्पर विरोध एवं गड्डब्ड्-सी विकासी देने लगेगी। उनाहरणतः अग्नितासको सममनेके लिये हम केवल अग्निका विचार कर सकते हैं अवदा वाहिका-सक्ति,

प्रकाशिका-शक्ति अववा पाचिका-शक्तिके सहित उसका विचार कर सकते हैं, क्योंकि इन सारी शक्तियोंका अधिके स्वरूपमें समावेश हो जाता है। किन्तु अग्निकी भिष्क-भिष्न शक्तियोंका ज्ञान हुए बिना भी अधिका ज्ञान हमें हो सकता है।

इसी प्रकार संबिदानन्द परमतस्वके भी तीन स्वरूप माने जा सकते हैं---निर्विशेष सिंबदानन्द अर्थाद परवहा, अन्तर्यामी-शक्ति-सम्पन्न अर्थात परमारमा एवं अगणित अचिन्त्य दिश्य शक्तियोंसे युक्त सिचदानन्द अर्थात् भगवान । प्ररन केवल इतना हो है कि उस तत्त्वकी उपासना इस ज्ञानके द्वारा करते हैं अथवा भीगके द्वारा अथवा भक्तिके हारा ? शासके भिष्ठ-भिष्ठ कारहोंकी रचना उक्त तीन मार्गीको बतलानेके लिये ही की गयी है और इस बातको ध्यानमें रस्तनेपर फिर हमें परस्पर-विरोधी वचनोंको पढ़-कर भ्रम नहीं होगा। उदाहरणतः योगशास्त्रमें जिस प्राणायामकी प्रशंसाके पुरू बाँधे गये हैं उसीके सम्बन्धमें श्रीशंकराचार्यने अपने 'अपरोत्तानभृति' नामक प्रन्थमें यह लिखा है कि ब्रह्माकारवृत्ति कर खेना ही असली प्राणायाम है-'वर्षेवास्त्रीति या कृतिः पुरको वायुरीरितः ।' आगे चलकर उन्होंने यहाँतक कह दिया है कि छज्ञानी लोग ही ब्राण-पीडन करते हैं (अज्ञानां ब्राणपीडनम्)। श्रीसदागवतमें तो अन्य सभी साधनोंको हरिनास-संकीतंत-मे नीचा बतलाया है।

इसप्रकार इसने समझ छिया कि जो छोग यह मानते हैं कि भगवान केवल मायिक कल्पना हैं अथवा ध्यानमें सहायता देनेमात्रमें ही उनकी उपयोगिता है अथवा बह्य-सायुज्यमुक्तिरूप अन्तिम लक्ष्यकी प्राप्तिके पूर्व इस ईश्वर-रूप अन्तिम मायाका भी उच्छेत्र करना होगा, वे वास्तवमें भूछमें हैं। मगवान स्वयं वह परमतस्व हैं और उनसे परे कोई वस्तु नहीं हैं। यद्यपि उनका प्रकाश सर्वस्थापक, निर्मुण, निर्विशेष बह्यके रूपमें विद्यमान है, किन्तु उनका निक्य-विश्वह बास्तविक एवं नित्य है भीर उनकी दिव्य क्षिक्यों अनस्त हैं।

इन शक्तियों में एक शक्ति एक साथ अनेक रूपों में प्रकट होनेकी भी हैं। वृष्यावनकी प्रकट कीका में आपने इस शक्तिको कई बार विकासाया। उदाहरणतः रासकी सा-के समय उन्होंने गोपियों के साथ अगणित रूप धारणकर नृत्य किया और दूसरी बार महाजीका दर्ष वृत्यं करनेके छिये आपने सैकड़ों गोप-बासकों एवं बड़ड़ोंका रूप भारण किया।

इसी प्रकार अपनी अप्रकट छीछामें वे एक साथ अनेक रूपोंमें रहते हैं । इनमेंसे कुछ रूप विश्वास-मूर्तियाँ कहछाती हैं और उन रूपोंमें प्रायः उन्हीं शक्तियोंकी अभिष्यांक होती हैं को आपने अपने असछी स्वरूप अर्थात् श्रीकृष्ण-विग्रहमें प्रकट की थीं । वैकुषकांत्र-पति चतुमुंज श्रीनारायणदेव एवं शैवोंके उपास्यदेव श्रीमहाशिव इसी प्रकारकी विछास-मृतियाँ हैं।

इसी अप्रकट खीकाके तूसरे रूप अवतार हैं। बान्तवमें तो ये परमाग्मा (पुरुष) के ही रूप हैं। श्रीमञ्जागवतमें कहा है—

पते चांशकताः पुंसः कृष्णस्तु मगशन् स्वयम् ।

— अर्थात् ये सारे झवतार (जिनका उपर वर्णन हो चुका है) पुरुष (परमात्मा) के ही झंश हैं, किन्तु श्रीकृष्ण तो स्वयं भगवान हैं।

परन्तु पूर्णावतार एवं भ्रांशावतारके इस भेदको ठीक तरइसे समझ छेना चाहिये, ताकि इसमें कहीं अमके लिये अवकाश न रह जाय। ग्रवतारोंका भेद उनके श्रम्दर प्रकट होनेवाली शक्तिके भेदको लेकर ही माना गया है। सभी चवतारों में भगवानुकी पूर्ण सत्ता रहती है, जहाँ कहीं वे रहते हैं, सर्वशक्तिमान होकर ही रहते हैं। किन्तु इतनी बात ग्रवश्य है कि वे भ्रपनी छीलाके निमित्त कही किसी शक्तिको सभिन्यक करते हैं, कहीं किसीको । शक्तिकी अभिव्यक्तिके भेदको लेकर ही अवतारोंके भेद माने गये हैं, वास्तवमें उनके अन्दर कोई तारिक भेट नहीं है, क्योंकि सारे ही भवतार श्रीभगवान्-के ही स्वरूप हैं। हाँ, एक प्रकारके अवतार जो आवेशावतार कहलाते हैं उनके अन्दर यह बात पूरी तौरमे लाग नहीं होती, क्योंकि बावेशावतारमें श्रीभगवानको किसी विशेष शक्तिका किसी जीवके भन्दर आवेश होता है।

महाराज पृथु इसप्रकारके अवतार थे।

श्रम्तमें इम कीलावसार एवं गुणावसारके भेवको बतकायेंगे । मस्य, कुमं, वामन इस्पादि कोलावसार श्रीभगवान्के निस्य खरूप हैं, वे समय-समयपर किसी क्षीक्षा-विशेषको दिखकानेके क्षिये जगत्में प्रकट होते हैं बहा, विष्णु एवं रुद्र ये तीन प्रसिद्ध देवता श्रीभगवान्के गुणावतार हैं। इस विषयको अच्छी नरहमें समक्ष लेना चाहिये, क्योंकि कुछ लोग इन तीनों देवताश्रोंको भिष्म मानते हैं। यही कारण है कि कुछ लोग केवल श्रीविष्णुकी उपासना करने हैं और कुछ श्रीरुद्रकी। वास्तवमें इनके अन्दर भेद-भावना करना बड़ी भारी भूल हैं और इस-प्रकारकी भेद-भावनाके कारण भिष्क-भिष्म सम्प्रदायके लोगोंमें जो मनोमालिन्य एवं द्वेष देखनेमें आता है वह किसी प्रकार भी शाखानुमोदित नहीं है।

तीनों प्राकृतिक गुणोंसे अतीत होनेके कारण भगवान् स्वयं निर्मुण हैं, किन्तु ब्रह्मायहकी सृष्टि, स्थिति एवं संहारके लिये वे ब्रह्मा, विष्णु एवं महेश्वरके रूपमें तीनों गुणोंसे युक्त हो जाते हैं। रजोगुणके सम्पर्कसे वे ब्रह्माका रूप धारणकर सृष्टिको उत्पन्न करने हैं. सख्याणके संयोगसे वे विष्णु बनकर विश्वका पालन करने हैं और तमोगुणसे युक्त होकर वे रुद्ररूप धारण करने हैं और प्रस्थालमें विश्वका मंहारकर उसे अपने अन्दर स्थीन कर सेते हैं।

इसीलिये भगवानके इन तीनों रूपोको गुणावतार कहते हैं और अनम्लकोटि ब्रह्मायहों में प्रत्येक ब्रह्मायहों हैं श्रीर अनम्लकोटि ब्रह्मायहों में प्रत्येक ब्रह्मायहों हैं । हमारे इस ब्रह्मायहको रचना करनेवाले ब्रह्माजीने वृन्दावन-में बछकों और गोप-बालकों को जब कन्दरामें छिपा लिया श्रीर भगवान् श्रीकृष्णने उन सबका रूप धारण करके फिर ब्रह्माजीको अनन्तकोटि ब्रह्मायहोंका दर्शन कराया और जब ब्रह्माजीको अनन्तकोटि ब्रह्मायहोंका दर्शन कराया और जब ब्रह्माजीने देखा कि उन मारे ब्रह्मायहोंको रचने-वाले ब्रह्मा अलग-श्रवा भगवान् श्रीकृष्णके चरणां में द्रव्यवन्-प्रणाम कर रहे हैं, तो उनके श्राश्चर्यका पार नहीं रहा।

श्रीभगवान् एवं उनके विभिन्न स्वरूपोंके पारम्परिक सम्बन्धके विषयमें शासोंने जो कुछ कहा है उसका हमने उपर दिख्दांनमात्र कराया है। भगवानकी स्वरूप-इक्तियोंके विषयमें स्थवा जीवका भगवानके साथ क्या सम्बन्ध है इस विषयमें हमने कुछ भी नहीं जिल्हा है। हाँ, उपरकी पंक्तियोंमें हमने जो कुछ छिल्हा है उसमे कम-मे-कम यह वात समझमें ह्या सकती है कि भगवानके स्वरूपके सम्बन्धमें जो भिन्न-भिन्न वासे शासोंमें कही गयी हैं, उनसे घवदानेकी आवश्यकता नहीं है ह्यौर म

उन छोगोंसे शगका करनेकी आवश्यकता है जो उनके अन्यान्य सकर्पोंकी उपासना करने हैं। इस चाहे जिस रूपमें उनकी पूजा करें, वे हमें उसी रूपमें प्राप्त होंगे। गीतामें आप अपने श्रीमुख्ये फरमाते हैं कि सभी देवताओं की पूजा साक्षात् रूपसे अथवा अप्रकटरूपसे मेरी ही पूजा है—

येऽध्यत्यदेवता भका यजन्ते भद्धयान्विताः । तेऽपि मामव कीन्तेय यजन्त्यविधिपर्वकम् ॥

भिन्न-भिन्न सम्प्रदायों में श्रीकृष्णके ही किसी-नकिसी स्वरूपका प्रत्यचानुभवयुक्त वर्णन है। उनके गृण्
धनन्त हैं, अत्रण्व उनका सनुभव भी अनन्त प्रकारमे
एवं भिन्न-भिन्न भावोंके द्वारा हो सकता है। वास्त्वमें
जिन-जिन भावोंके द्वारा उनका अनुभव हो सकता
है, उन्होंको खेकर हिन्दू एवं इत्तर भिन्न-भिन्न
सम्प्रदायोंकी सृष्टि हुई है। यदि कहीं उनके अन्दर
परम्पर-विरोधी बानोंका भी उल्लेख पाया जाता है नो
यह बात ध्यानमें रखनी चाहिये कि श्रीकृष्णके अन्दर सारे
विरोधोंका सामअस्य हो जाता है।

कुछ लोग इन आपानतः विरोधी वचनोंको पढ़कर चक्र्समें पढ जाते हैं और यह मान बैठते हैं कि शास्त्रोंमें भिन्न-भिन्न प्रकारकी बातें खिली हुई हैं और उनमेंने कीन-मी बात ठीक है यह निश्चयरूपमें नहीं कहा जा सकता। वे लोग भलते हैं। कहा स्रोग ऐसे भी हैं जो उनमें से एक ही सिवान्तको सानते हैं और यह समझते हैं कि उसरे सभी सिदान्त असमुखक हैं और इसीलिये वे इसरे सिद्धान्तीको माननेवाखाँके साथ एकाई-अगदा करने खगते है। वे भी भूल करते हैं। उन्ह दोशों प्रकारके लोगोंसे विलक्षण एक तीमरा ही समुदाय है जो उन दोनोंकी मूलोंने बचतेके लिये सारे सम्प्रदायोंके सिद्धान्तीकी एक-वारवता करनेकी चेष्टा करता है, जो एक असम्भव-सा कार्य है । ये लोग भी भूलमें हैं, क्योंकि भिन्न-भिन्न सम्प्रदायोंके सिद्धामन इसप्रकारके नहीं हैं कि उनकी एक-वास्यता हो सके और न उनके प्रवर्तकोंका यह अभिप्राय था कि उनकी इसप्रकार एकवाक्यता कर ही जाय । इस-प्रकारके लोग बहुधा यह कहा करते हैं कि 'आई! इसने तो मारे धमेंकि सारको से किया है और अनावश्यक बार्तीको कोड दिया है, परम्त इसप्रकारके प्रयक्त श्रम्सतीगत्वा प्रायः विकल ही होते हैं। यह बात ठीक है कि हमें प्रस्पेक वस्तुका सार ब्रह्म करना चाहिये और असार वस्तुका परित्याग करना चाहिये, किन्तु हमें यह बात सदा ध्यानमें रखनी चाहिये कि अबतक दाना पक न आय तबतक उसे सुरक्षित रखनेके खिये तुथोंकी आवश्यकता होती है और समयसे पूर्व ही तुयोंको निकास देनेका परियाम यह होता है कि उनके साथ दाना भी नष्ट हो जाता है—

स्मर्तन्यः सततं कृष्णां विस्मर्तन्य। न जात् चित्।

--- प्रयात् श्रीकृष्णको सदा सरण रखना चाहिये, एक क्षण भी उनकी विस्मृति नहीं होनी चाहिये।

यह विधि-निषेधारमक वचन अन्य सारे विधि-निषेधोंका राजा है। अन्य सारे विधि-निषेध इसके अनुचर हैं। किन्तु इसप्रकारके प्रविचित्रक स्मरणमें मनुष्यकी स्थिति जवतक इव न हो जाय, सबतक धर्मशाक्षीक नियमीके पालनमें अवहेलना करना मूर्चता है। जो लोग उन सम्प्रदार्थोंकी एकवास्थता करनेकी चेष्टा करते हैं, जिनके प्रवर्तकोंका अभिप्राय इसप्रकारकी एकवास्थता करनेका नहीं था, उनका एकमात्र आधार धागे चलकर कतिषय अस्पष्ट नैतिक सिद्धान्त ही रह जाते हैं। यही नहीं, ईश्वरके सक्ष्यके सम्बन्धमें उनकी धारणा और भी धनिश्चित हो जानी है स्थेकि उनके ईश्वरके चन्द्र सामान्यतया सभी प्रकारके गुण रहते हैं, परन्तु विशेष गुण कोई भी नहीं होता।

मारे सम्प्रदायोंके मुख्में एकता अवस्य है और वह एकता भगवान्को लेकर हैं: किन्तु वह एकता उनकी प्राप्तिमें ही हो सकती है और किसी उपायमें नहीं। सारे मार्ग उसी छह्यकी और जाते हैं परन्तु उसकी प्राप्ति भिन्न-भिन्न सम्प्रदायोंके सिद्धान्तों तथा उनके भन्दर बताये हुए साभनोंकी खिन्न बना देनेसे नहीं होती, किन्तु ऐकान्तिक अद्यासे किसी एक ही मार्गका अवस्त्रम्बन करनेसे होती है।

मान छीजिये, कोई मनुष्य किसी व्याघि-विशेषसे पीदित है और किसी चिकित्सकके चिकित्साख्यमें भीचय छेने काता है तो यह वहाँ जाकर क्या करता है ? वह देखता है कि उसके सामने अनेक प्रकारकी दवाइयोंकी सैक्वों बोतखें सजायी हुई रक्की हैं। ऐसी दवामें क्या वह चितनी बोतकें उसके हाथ का वार्वे, उन सक्की दवार्वोंको मिकाकर अपने किये दुस्का तैवार कर केता है नहीं, पहले वह चिकित्सकको धपने रोगके कक्षण बतलावेगा और चिकित्सक उन लक्षणोंने उसकी म्याधिका निदान करके तब उसे उसके अनुकूल दवा देगा, यद्यपि उसके रोगके किये एक ही प्रकारकी औषध उपयोगी होती है, किन्तु इसका यह धर्म नहीं है कि बाकी सब बोतलें मूठी अथवा बनावटी हैं और फोब देने लायक हैं। वह इस बातको अच्छी तरह जानता है कि वे दूसरे प्रकारके रोगियोंके किये हैं।

वर्ड। बात शास्त्रोंके सम्बन्धमें समझनी चाडिये । इस स्रोग सभी रोगी हैं, श्रीकृष्ण-वें मुख्य-रोगम पीदित हैं। इस जोगॉने श्रीकृष्याकी ओरसे मुँह फेर किया है और इसीलिये इस आध्यात्मिक, श्राधिदैविक एवं श्राधि-भौतिक इन तीन प्रकारके तापींसे परितप्त हो रहे हैं। हम स्वयं इस बातका पता लगाने बैठ जाते हैं कि शास्तें-में इस रोगके निवारणके लिये कौन-कौन-से उपाय बताये गये हैं । किन्तु अपने बुद्धिजन्य ज्ञान एवं आधुनिक शिक्षाके गर्वमें भाकर हम दिकसूचक यन्त्र अथवा किसी सयोग्य कर्णधारकी सहायता लिये बिना ही शास्त्रस्थी महोद्धिको पार करनेके किये प्रम्तुत हो जाते हैं। ऐसी दशामें इस यदि प्रथभट हो जाते हैं तो इसमें शास्त्रवं ही क्या है ? शास्त्रोंकी रचना इसलिये नहीं हुई थी कि लोग उनका इसप्रकारसे उपयोग करें। प्रत्येक स्वक्तिके किये शासके कुछ ही छंश उपयोगी होते हैं और असक व्यक्तिके लिये उसके कीन-से चंश उपयोगी हैं, इस बात-को उसे किसी गुरुके द्वारा ही जानना चाहिये।

अधिकारके विना शासका अध्ययन करना वैसा ही है जैसा किसी रोगोका ऐसी दवा लेना है जो उसके छिये उपयुक्त न हो। हिसकी अपेक्षा उससे हानिकी ही अधिक सम्भावना रहती है। शास्त्रोंके प्रतिपाध विषयके सम्बन्धमें आजकछ कितना मतभेद फैल रहा है और लोग इंकेकी चोट यह कहते हैं कि 'शास्त्र विलक्ष्य निरर्थक एवं इस युगके छिये अनुपयुक्त हैं, वे हमारे लिये सहायक न होकर केवल बाधक हैं, हत्यादि।' इन सबका कारण यही है कि लोग आजकछ बिना अधिकारके ही शास्त्रोंका अध्ययन करते हैं।

यह बात सदा सरण रखनी चाहिये कि सारे मार्ग अग्रवान्के निकट पहुँचानेवाले हैं और सारे सिद्धान्त उसी-के किसी विशिष्ट स्वरूपका निरूपय करते हैं। परन्तु

केवल इस बातको जान सेना ही पर्याप्त नहीं है। इसके अनम्तर हमें यह देखना चाहिये कि हमें कीन-सा भाव अधिक रुचिकर है और फिर किसी ऐसे गुहकी खोज करनी चाडिये जो इमें उस भावके अनुसार मार्गपर चलाने-की योग्यता रखता हो । ऐसा कर लेनेपर हमें पूर्ण श्रद्धा-के साथ अपने निश्चित मार्गपर अग्रसर हो जाना चाहिये, किसी इसरे मार्गकी परवा नहीं करनी चाहिये। अन्य मार्गीके सम्बन्धमें इस यही समसें कि वे दूसरोंके लिये अभिग्रेत हैं. इसारे लिये नहीं । ऐसा करनेसे हम झगडाल, म्बमताग्रही तथा सामक्षस्यकी निरर्थक एवं विफल वेष्टा करनेवाले दोनोंकी भूखोंसे बच सकते हैं। वाम्तवमें भगवत्-प्राप्तिके तीन ही मुख्य मार्ग हैं। ज्ञान, योग और भक्ति। यदि इस ब्रह्मरूपमें उनकी प्राप्ति करना चाहते हैं तो ज्ञानके द्वारा कर सकते हैं: परमान्मरूपमें उनकी प्राप्ति करनेके लिये हमें योग-मार्गका अनुसरण करना होगा और भगवानके रूपमें उन्हें प्राप्त करनेके जिये हमें भक्ति-का भाभ्य लेना पढेगा। श्रीभगवानूने स्वयं उद्धवके प्रति कडा था---

> न साध्यति मां योगो न सांख्यं धर्म उद्भव । न स्वाध्यायस्तपस्त्यागे। यथा मक्तिर्मगोर्जित।॥

—अर्थात् न तो योगसे और न ज्ञानमे, न धर्मानुष्टान-से, न वेदोंके अध्ययनसे, न तपस्यासे और न स्यागसे ही कोई मुस्ने पा सकता है, मैं केवल भक्तिसे प्राप्त होता हूँ।

सर्वतो भावेन तथा एकान्ततः उनकी शरणमें जानेके सिवा और कोई उपाय नहीं है। हमारा समर्पण सर्वांगीण होना चाहिये, उसमें किसी प्रकारकी त्रुटि नहीं रहनी चाहिये और न हमें बदलेमें उनसे कोई याचना ही करनी चाहिये और न हमें बदलेमें उनसे कोई याचना ही करनी चाहिये। यदि याचना करें भी तो केवज इस बातकी कि 'हे प्रभो ! चाप हमें वह शक्ति प्रदान कीजिये जिससे इस पूर्णतया आपके चरणों में आत्मसमर्पण कर सकें ।' श्री-कृष्णके साथ आदान-प्रदान नहीं हो सकता और उनका बन जानेके बाद हमें न तो किसी और वस्तुकी इच्छा हो सकती है और न हमें परियामका ही भय हो सकता है। उन्हें आत्मसमर्पण करते समय न तो हमें यह चिन्ता होनी चाहिये कि हमारी इस कियासे हमारे कुटुनिवयों को क्रेश होगा, अथवा हमारे मिन्न हमारा उपहास करेंगे और न हमें यही चिन्ता होनी चाहिये कि मविष्यमें इसका

परिजाम क्या होगा ? घारमसमर्पयाके विना केवल शास्त्रीय सिद्धान्तोंका परिचय जीव और ब्रह्मकी एकताका ज्ञान, प्राक्तन सुकृतोंका सञ्चय तथा योग-सिद्धियोंके चमरकार ये कुछ भी हमारे काम नहीं आ सकते।

अब प्रश्न यह होता है कि भगवानुको प्राप्त करनेकी इच्छाका क्या धर्थ है ? इस संसारके शोकसे पार होनेकी इच्छा, परमारमाकी महान सत्तामें अपनी क्षद्र सत्ताको विलीन कर देनेकी अभिकाषा अथवा योगशक्तिके चमत्कारों-को प्राप्त करनेकी इच्छा, इन सब इच्छाओंको इस भगवान्को प्राप्त करनेकी इच्छा नहीं कह सकते। श्री-कृष्णको प्राप्त करनेकी इच्छाका चर्च है स्वामी, पुत्र, सखा, पति अथवा प्रेमीके रूपमें उनका वरण करना भीर इसके लिये यह आवश्यक है कि इस उन्हें बात्ससमर्पण कर हैं। संसारमें भी यदि इस किसी स्यक्तिका प्रेम प्राप्त करना चाहें तो हमें बदलेमें उसे प्रेमदान करना होगा। हम किसी बहम्मल्य उपहारके द्वारा अथवा अपनी विद्वसा या सामर्थके चमन्कारमे किसी सब्बे मित्रको नहीं रिक्रा सकते । यही बात श्रीकृष्णके सम्बन्धमें समझनी चाहिये। विविध प्रकारकी पुजासे अथवा श्रधिक लागतके मन्द्रिर द्रायादि बनवानेसे इमें अनेक प्रकारके फलांकी प्राप्ति हो सकती है. किन्तु उनसे हम भगवानुको प्राप्त नहीं कर सकते ।

भगवान् पूर्ण स्वतन्त्र हैं। संसारकी कोई भी शक्ति, यहाँतक कि सन्त्रशक्ति भी उन्हें वशीभूत नहीं कर सकती। भनन्य-भक्ति और उससे भी ऊँचे दर्वेकी प्रेमा-भक्तिके पाशमें वे वैंध जाते हैं। उन्होंने स्वयं कहा है—

वर्शाकुर्वनित मां भकाः सत्पतिं सित्स्त्रिया यथा।

—अर्थात् जिसप्रकार एक सती स्त्री घ्रापने सम्बरित्र पतिको यशमें कर लेती हैं उसी प्रकार भक्त, सुस्ते वशमें कर लेते हैं।

भगवान् भक्तींके हैं और भक्तभगवान्के ( इस भक्तनके भक्त हमारे ) ! श्रीकृष्ण ही सनातन सन्य हैं और सब मिथ्या हैं । भगवान् श्रीकृष्ण कोरी कविकी कष्पना नहीं हैं, वे प्राचीन भारतवर्षके एक बीर योखा ही नहीं ये जिनको अन्धश्रदालु भास्तिक छोग ईश्वर मानकर पूजने छो हों, वे द्वापरसुगके अस्तमें इस संसारमें प्रकट होने- वाले अवतार ही नहीं ये वे तो सावात् परमेश्वर हैं एवं नित्य किशोररूपसे अपने नित्यधानमें सवाओं तथा सिक्सिकों के साथ नित्य विद्यार करते रहते हैं। उनकी मुरलीका निनाद रूँकार-ध्वनिसे भी महान् हें और उनके कमनीय कलेवरकी नीक कान्ति उस नील ज्योतिसे भी अधिक प्रकारायुक्त हैं जिसका योगीजन समाधिमें अपने हृदय-मन्दिरमें दर्शन करते हैं।

यूरोपीय विद्वान् असे ही श्रीकृष्णको न माने और रूसके साम्यवादी यह कहते रहें कि ईश्वरके अस्तित्वमें विश्वास करना जनताकी उन्नतिमें रोढ़े अटकाना है। उनके इस कथनका क्या मूल्य है? साँचको आँच क्या है? लोग परमाणुओं एवं नच्छोंके बारेमें तथा पूँजीवाद एवं अमवादके सम्बन्धमें कितनी ही विद्वचापूर्य बातें करें. उनसे सरयमें किसी प्रकारका अन्तर नहीं आ सकता। एक बार प्यारे श्रीकृष्णकी झाँकी मिल जानेपर ये सारे-के-सारे वाद धूलमें मिस्र जाते हैं। ये सिद्धान्त अपनी दृष्टिमें सरय हो सकते हैं, किन्तु वास्तविक सम्यका इनके अन्दर आआस भी नहीं है। इस स्वप्नमय जगत्में यदि कोई वस्तु सस्य है तो वह एक श्रीकृष्ण ही हैं। जो लोग हिनहासकी सन्देहपूर्ण कथाओं अथवा निरे प्राकृतिक ज्ञान अथवा विज्ञानवादोंके पीछे उनसे मुँह मोड़ लेते हैं वे सोना बेचकर बदलेमें पूल लेते हैं।

उपर इस जो कुछ कह आये हैं उसमें तिक भी सन्देह नहीं है। जिन छोगोंने भीकृत्याके चरयोंमें आरम-समर्पय कर दिया है वे इस बातको भलीभाँति जानते हैं। किन्तु फिर भी यह संसार कितना ठोस, पूर्व सत्य प्रतीत होता है। की, पुत्र एवं धन सभी मिथ्या हैं परन्तु हमें ये वास्तविक दिखायी देते हैं। भीकृष्या ही एकमात्र सस्य हैं, चाहे अधिकांश छोग उनहें केवल कल्पना ही समस्तते हों। यही तो उनकी साया है। जिसे भघटन-घटनापटीयसी घर्यात् असम्भवको भी सम्भव बना देने-बाकी कहा गया है। उनकी तथा उनके भक्तोंकी कृपासे ही इस उस सायाके पर्वेको चीरकर बालविक सस्यको प्राप्त कर सकते हैं।

भगवान्को प्राप्त करनेमें ही पूर्णता है। प्रेम ज्ञानसे ऊँचा है और वास्तवमें भगवान् ही प्रेमके स्वाची एवं योग्य पात्र हैं, क्योंकि अगवान्के अतिरिक्त जितने भी हमारे प्रेमास्पद हैं वे सभी एक-न-एक दिन हमें छोड़कर चले जायेंगे या हमारा प्रेम उनके साथ अन्ततक नहीं निभ सकेगा। प्रेम प्रेमास्पदकी सेवा करना चाहता है, परन्तु वास्तवमें अगवान् ही हमारे सेव्य बननेके योग्य हैं।

क्रानियोंकी मुक्तिका गौरव उन्होंको मुबारक हो ! इसमकारकी मुक्तिकी अपेका श्रीकृष्यकी दासता कहीं अधिक मधुर है। अपनी आत्माका प्रमु बननेकी, अपने भाग्यका विधाता बननेको क्यों चिन्ता करते हो ? क्या अहिल्यासे बदकर कोई प्रभु हमें मिलेगा ? कैवल्यकी इच्छा क्यों करते हो ? साधन करनेसे कैवल्यकी प्राप्ति अवश्य हो सकती है किन्तु श्रीकृष्णके संगको छोक्कर अकेला (केवल) रहना कौन पसन्द करेगा ? श्रीकृष्णका प्रेम स्वर्ग और अपवर्गके सारे सुखोंसे बदकर है। यदि श्रीकृष्णका प्रेम प्राप्त हो गया तो फिर इस संसारमें बार-बार जन्म लेनेमें भी क्या आपत्ति हैं उस प्रेमी प्रमुकी सेवाको छोक्कर अपनी मुक्ति चाहना अथवा एक च्याके लिये भी उसकी विस्कृति होना, भक्तोंकी दृष्टिमें यही सबसे बड़ी विपक्ति है। भक्त इसी विपक्तिसे मोक्ष चाहते हैं।

श्रीभगवान्ने अपने श्रीमुखये फरमाया है-

सालोक्यसार्टिसामीत्यसारूप्यैकत्वमध्युत । दायमानं न गृहन्ति विना मत्सवनं जनाः॥

अर्थात् मेरे भक्त मेरी सेवाको छोड़कर सालोक्य, साष्टिं, सामीप्य, सारूप्य एवं सायुज्य इन पाँच प्रकारकी मुक्तियों मेंसे किसी भी मुक्तिको ग्रहण नहीं करते, चाहे मैं स्वयं उन्हें उसका दान करूँ।

श्रीचैतस्य महाप्रभुने निम्नलिखित रह्णोकर्मे इसी भावको प्रदर्शित किया है—

न घनं न अनं न सुन्दरीं कवितां वा जगदीश कामये। मम जन्मीन अन्मनीदवरे भवताद्गक्तिरहेतुकी स्वयि॥

-- अर्थात् हे जगदीश्वर ! मुक्ते न तो धनकी इच्छा है, न मित्रोंकी, न सुन्दरी स्त्रीकी चाह है और न विद्वलाकी। मेरी तो केवस्त यह अभिलाषा है कि जन्म-स्तरमें मेरी तुम्हारे अन्दर हेतुरहित भक्ति वनी रहे।

### ईश्वर क्यों और कौन ?

( केखक--- टा॰ श्रीमगवानदासजी पम॰ ५०, डी॰ लिट्, काशी )



रत-दर-पुरत, इकारों वर्षसे ममुख्योंमें इंखरकी चर्चा होती आसी है। पशुओं-का हाल कहना कठिन है पर मनुष्य तो स्थात ही कोई ऐसा होगा, पड़ा या अनपड़, गैंबार या नागरिक, को ज़रा भी सोचने-विचारने योग्य सथागी अवस्थाको पहुँचकर, कभी-न-कभी कुछ-न-कुछ, ईश्वरकी चर्चामें न पड़ा

हो और इस विषयमें कोई राय न रखता हो। किसी-किसीने निश्चय कर शिया है और वह बढ़े ज़ोरसे कहता है कि ईश्वर-पदार्थ कोई नहीं है। श्रिथकांश मनुष्य मानते हैं कि ईश्वर-पदार्थ कुछ है। पर क्या है, इसमें, 'मुख्डे मुख्डे मति-भिचा।' निर्जीववत् अरमा, पत्थर, मित्र, धातुसे आरम्भ करके सखीव हुचादि, जन्तु, मस्य, कुमें, विविध चतुष्यदादि, मानवावतारादि, सूर्यादिमें होती हुई, निराकार वस्तुपर्यम्न पदार्थोंको मनुष्यकी बुद्धिने ईश्वर मान रक्का है।

इस सब वाग्जाल, तर्क-वितर्क-कुतर्क-जाल, महा
मंझट, माथापची, सरदर्वमें भादमी पहला ही क्यों है?
क्षाहमक्षाह केस्त्की हुजत क्यों कोई समझतार भादमी
मोक से? ईखर हो या न हो, इमको क्या मतलब?
सुमते हैं—सच या मूळ यह ठीक मालूम नहीं—कस
देशमें बोल्सेबिक शासनने इस न्यर्थ, भपि च दुर्श, छमधं
चर्चाको बन्द ही कर देनेका हुक्म वे दिया। पर यह भी
सुनते हैं कि चर्चा बन्द नहीं हुई, छोग मरने-मारनेको
तैयार होते हैं, पर इस चर्चाको नहीं छोदते। तो अवदय
कुछ कारवा होगा। अच्छा, कसमें कारण हो या न हो,
इमको इससे भी क्या काम है हमें यह देखना चाहिये कि
इमारे इत्यमें भी कोई कारण है या नहीं, लो बजाय
इमको विवस करता है कि इस प्रभपर विचार करें कि
ईश्वर है या नहीं।

इस विषयपर पद्म प्रायः नहीं विचार करते, ऐसा जान पदता है, निश्चयसे तो नहीं, पर सम्भवतः । मनुष्यके बच्चे भी नहीं विचार करते । यह अपनी ही स्यृतिसे सिद्ध होता है । जब हम बहुत छोटे थे, इस और ध्यान नहीं देते थे। न अपने सामने इस समय ओ छोटे बच्चे देख पहते हैं दे अपने मनसे इसकी चर्चा आरम्भ करते हैं? बच्चों की स्था बात है? वे तो अपने माता-पिताको ही खेळमें मग्न होकर भूछ जाते हैं!

तयैव सूताः परिपातितास्त्रया तयैव हिस्वा स्वसुखं विवर्षिताः । कीबारता अननीं विस्मरन्ति भृषातुवार्त्तास्तु पुनः स्मरन्ति ॥

'उसीने जन्म दिया, उसीने पाछा, उसीने अपना सर्वस सुल त्यागकर पोसा, उसीने खेळकी सामग्री दी, उसोको खेळकी शुनमें विल्कुक भूल जाते हैं, पर जब फिर भूल छगती है, प्यास लगती है, तब पुनर्वार उसीको याद करते हैं, उसीके पास दौड़े जाते हैं।' एक प्रकार चौर है। माँसे स्टकर भी बच्चे उससे हट जाते हैं और उसको बुरा-मला भी कहने लगते हैं। पर इसका अर्थ स्पष्ट ही यह है कि खाहे सत्काल दु:ख ग्रीर रोक्से ईश्वरको 'नास्स्वेव' भी कहने हों, हदयमें तो उनके वह बसा ही है और उससे वे बहुत आशा रखते हैं!

जिसका मन ईश्वरके विचारमें, ईश्वरकी जोर नहीं लगा है, उसको सिज्ञाना-समझाना उचित है। यदि रुचि जाग जाय तो बहुत अच्छा है। जैसे बच्चोंको बतलाया जाता है कि यह पीने-लानेके पदार्थ हितकर हैं। पर बदि उसको भूख-प्यास नहीं है, अध्य-पैयसे इटता है, तो ज़बर-दलीसे लिलाना-पिछाना बही भूछ है। अधिक चृणा और रोग ही पैदा होंगे। बलारकारेया ईश्वरमें विश्वास कराने-का यक भी ऐसी ही भूछ है।

सबीन् बरुकृतानर्थालकृतान् मनुरब्रबीत्।

--- जब सूख-प्यास छोगी तब आप ही साँ-वापके पास दौढ़े आवेंगे, 'लाना हीजिये' 'पानी हीजिये'।

यदि संसारमें दुःख न हो, मृत्यु न हो और मनुष्य-को दुःख और मृत्युका भय न हो, उनसे बचनेकी हष्का न हो, अथवा विना परकोक और ईश्वर माने वह मच दूर हो सके, नह हण्डा पूरी हो सके, तो ईश्वरका कोई प्रयोक्तन सबुष्यके किये न रह आय चौर कोई किसी ईयारको न भाने। अभाग्यवश किये, प्रकृतिस्थाभाववश किये, प्रत्येक मजुष्यको दुःख भी होता है, मरण भी होता है, दोनोंका भय भी होता है, उनसे बचनेकी इच्छा भी होती है और आत्यन्तिक बचावका कोई अखीकिक उपाय नहीं ही मिलता। इसिखिये विवश होकर एक किसी ईयारको मानना और उसकी शरण लेना पदता है।

तकंसे किसीको ईश्वरमें विश्वास करा देना यहि सम्भव है, तो भी वह तभी सम्भव है जब उस तकंको सुननेके किये कोई ग्रुभूषु जिज्ञासु हो। जिसको 'श्रोतुं इच्छा' 'ज्ञातुं इच्छा' ही नहीं उसके सभीप ईश्वरको कोई कैसे सिद्ध करेगा?

नायमात्मा प्रवचनेन प्राह्यः । नैवा तकेंण मातिरापनेया । अपने स्नाप जब---

कालचके बहलासिन् धोरे सततमामिनि।

—उस जीवका समय आ जायगा और वह दु:स और शोकमे आकान्त पीड़ित होगा, तब स्वयं ईश्वरकी स्रोजमें व्यम और एकाम होगा और तब वह तकं सुनेगा और करेगा और ईश्वरको अवश्य पावेगा।

भार्ती जिज्ञासुरर्थार्थी मजते रूमते च तम्।

आरत होइ खोइ सम्पद सब परम अर्थ अरवावै । जिज्ञासा करि ज्ञान पाइ तब सब जगमें मोहि माबै ॥

किसप्रकारके ईश्वरको पायेगा ? यह उसके दुःख और भयके प्रकार तथा उसकी बुद्धिके विकासकी काष्ट्रापर आग्रित है।

> अप्सु देवो मनुष्याणां दिवि देवे। मनीषिणास् । बालानां काष्ठलोष्टेषु व्यथस्यात्मनि देवता॥

बालकोंको काठ और मिही आदिके खिलीनोंमें देवता-बुद्धि होती हैं। उचित ही है, बच्चेसे यह आशा क्यों को जाय कि वह रेखागणित, बीजगणितके प्रस्थ पड़े ? पुरुष पवित्र जलवाली नदीमें, खब्खु सरोवरमें, साधारण मनुष्योंको देवता-बुद्धि होती हैं। अच्छा ही है, नहानेसे सरीर खब्ख चौर मन प्रसच्च होता है, यदि वक द्युद्ध हो और द्युद्ध रच्छा जाय तो शरीर और मन गुद्ध होनेसे समशः बुद्धिका विकास अधिकाधिक होता है। इससे एक दक्षा जैंचे कानेसे, मनीची विद्यान कोगोंके देव जाकाकार्म सूर्य, चन्द्र, तारा, मचन्नादि मिकते हैं। ठीक है, अनम्त्र आकाशमें मरे हुए सगियत 'बह्नके अण्डों' गोवॉका ध्यान-ज्ञान करनेसे बुद्धिका भारी विकास होता है। अम्तमें और भी विकास होनेसे उस काष्ठापर जीव पहुँचता है, अब उसकी यह ज्ञान उदय होता है कि यह अनम्त बह्मायह और काल और आकाश सब चेतनाके, मेरे, 'मैं' के, आस्माके भीतर हैं और आस्मा ही सर्वन्यापक, सर्वाधार, सर्वज्ञ 'सर्वेश्वरायां परमो महेश्वरः' है। सब बीच साक्षात् नहीं तो परम्परया हसी आस्मबोधकी ओर चले बा रहे हैं!

मम क्रमीनुवर्तन्तं मनुष्याः पार्य सर्वदाः । वेडप्यन्वदेवता मका यजन्ते श्रद्धयान्विताः ॥ वेडपि मामेव कौन्तेम यजन्त्यविधिपूर्वकम् । व यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्त्येव भजाम्यहम् ॥ केचित् कर्म वदन्त्येनं, स्वभाविमतरे जनाः । एके कालं, परे दैवं, पुंसः काममृतापरे ॥ एतमेके वदन्त्यित्रं, मनुमन्ये, प्रजापितम् । इन्द्रमेके, परे प्राणं, अपरे ब्रह्म शाक्षतम् ॥

बह्रेंद, आत्मैब, अहमेद, सर्वाणि नामानि, सर्वाणि रूपाणि, सर्वाणि रूपाणि बिमर्ति ।

चाहे किसी नामपर अन्तमें नृद्धि खाकर अटक जाय, वही नाम इस अन्तिम मूल पदार्थका है। पच्छिममें 'छा आफ् ईवोल्यूशन' 'चांस' 'फोसं' ऐसे शब्दोंपर कुछ छोग सन्तोष कर छेते हैं। बहुत अच्छा। जिस नामसे सन्तोष हो जाय वही तुमको सुवारक हो, वही 'गाँड' है, चल्लाह है, बल्ल है, परमारमा है।

पर योदा गहिरा सोचनेसे जान पदता है कि इन सब नाओं को पहिरने-ओदनेवाला एक अकेला 'मैं' ही-— आस्मा ही है। यह व्यक्ति गुरु माननेयोग्य है या नहीं, यह बाक्य ब्रह्मवाक्य है या नहीं, वेदको मानना या बाइबिल-को मानना या कुरानको मानना या सबको मानना, यह सस्य है या असस्य है, अन्ततः ईश्वर है या नहीं है, या है तो क्या है—इसका निर्मेता जो हो, वही न सर्वोत्कृष्ट ईश्वर होगा ? तो वह कीन है ?

> गुरोचॉन्यत्वनिर्णेता त्वं, ततोऽसि गुरोगुंकः । सत्यासत्यदिनिर्णेता त्वं, ततोऽसि तु सत्तमः । ईयरास्तित्वनिर्णेता त्वं, ततोऽसि परेयरः ॥

वहं ब्रह्मास्मि, तत् त्वं चासीत्येव श्रुतिशासनम् । तच साक्षाद्विचारेण सुसूक्ष्मणानुसूयताम् ॥

इसके निर्णेता तो तुम ही हो, मैं ही हूं। 'मैं' अहम, 'तुम' खम, ही है। सब 'मैं' यों में, सब 'तुमों' में, को पदार्थ अनुस्पृत है, जिसके बक्कसे ही, जिसके हेतुमें ही, सब अपनेको 'मैं' और दूसरेको 'तुम' कहते हैं, जिसके हो बक्कसे अनपड़ आदमी भी जब चाहता है ते कर लेता है कि यह मज़हब सही है और यह गृज़त, मनमाने कभी हिन्दूमे मुसल्मान या ईसाई, या ईसाई मुसल्मानमें फिर आयसमानी हिन्दू बन जाता है, भ्रपने आप निर्णय कर खेता है, कि बेर और पण्डित माननेयोग्य हैं, या कुरान और मुखा, या बाहबिल और पादरी-वही पदार्थ, सबके भीतर भी बेडा, सबके बाहर भी भरा, अन्तिम

निर्वेता परमेश्वर है। वही पापकर्मके बदले दुःस भीर पुरुषकर्मके बदले सुस देता है।

सुझस्य दुःझस्य न कोऽपि दाता
परो ददातीति कुबुद्धिरेना ।
स्वयं इतं स्वेन फलेन युक्यते
शरीर हे निस्तर यत्त्वया इतम् ॥
परस्परभयात्केचित् पापाः पापं न कुवेते ।
राजदण्डमथात्केचित् यमदण्डमयात्परे ॥
न यमं यम इत्याद्वरात्मा वै यम उच्यते ।

राजदण्डमसारकेचित् समदण्डमसारपे ॥
न समं यम इत्याहुरातमा वै यम उच्यते ।
सर्वेषामेव दण्डानामात्मदण्डः परः स्मृतः ।
यतस्तु सर्वदण्डानामात्मा मृतप्रयोजकः ॥
अहमात्मा गुडाकेश सर्वभूताशयस्थितः ।
अहमातिश्च मध्यं च भृतानामन्त पत च ॥

# ईश्वराराघन ही पुरुषार्थ है

(हेस्सक-स्वामीजी मोभोहेबाबाजी)

ईश्वराराधनं धर्म ईश्वराराधनं धनम् । ईश्वराराधनं ज्ञानं ईश्वराराधनं परम् ॥ यस्मित्रित्ये रिघतं विश्वं य एकां विश्वकारणम् । यस्मिन्प्रलीयते विश्वं तमीश्वर भजान्यहम् ॥



शापि ईश्वर सर्वत्र, सर्वत्रा सर्वेमें सर्वधा विराजमान है अधवा यों कहना शाहिये कि मर्व ईश्वर ही है, ईश्वरके सिवा अन्य कुछ नहीं है। श्रुति कहती है कि निश्चय यह सब ब्रह्म ही है। भगवान्का गीतामें वधन है कि यह सब बासुदेव ही

है। युक्ति भी है कि कारण बिना कोई कार्य नहीं होता, तब इतने बढ़े नियमित जगत्का कारण ईश्वर अवस्य है। इसप्रकार श्रुति, स्मृति और युक्तिमे ईश्वर सिद्ध है, फिर भी सब मनुष्य ईश्वरको नहीं जानते, कोई विरला ही ईश्वरको कुपासे और गुरू-शासको सहायतासे ईश्वरको जाननेमें समर्य होता है। ईश्वरका न जानना सर्व मनयौंका कारण है और ईश्वरका जानना सब मनयौंका विश्वंस करके परम शास्ति प्राप्त करानेवाला है। जो भाग्यशाली ईश्वरको जान जाता है, उसके लिये समल विश्व शान्तिमय हो जाता है, न उसका कोई शश्र होता है म कोई मित्र! उसके लिये सभी समान होते हैं। न वह किसीसे शा

करता है और न किमीये द्वेष । वह सबको समान ही प्यार करता है। सब मजहब उसके लिये एक हो आते हैं, वह जानना है कि सभी ईश्वरकी ओर ले जानेके मार्ग हैं, इसलिये छोटा-बद्दा कोई नहीं है, सब समान ही ईश्वरकी आज्ञा हैं। शास्त्रोंमें भी उसे भेट प्रतीत नहीं होता, वह सममता है कि यब शास्त्र भिन्न-भिन्न युक्तियों ये उसी एक जगदीश्वरके प्रदिपादक हैं। ब्राह्मण आदि वर्ण और वक्कचर्यादि आश्रमोंमें भी उसकी दृष्टि समान ही होती है. उसका निश्चय होता है कि वर्णाश्रम-व्यवहारमें भिन्न-भिन्न दीखते हुए भी सबका पर्यवसान एक ईमारके जाननेमें है. इसिंखें अपनी-अपनी योग्यता और भ्रपने-भ्रपने श्रधिकारके अनुसार सभी चण्डे हैं। जैसे ब्रह्मा, विष्णु, महेश ऋममे रकोगुणी, सतीगुखी और तमोगुखी होते हुए भी और अपना-अपना कार्य उत्पत्ति, स्थिति चौर स्वय करते हुए भी स्वरूपने एक ही हैं, इसी प्रकार चारों वर्ख और चारों भाश्रम एक ही हैं। ईसरको जाननेवालेके किये सब देश भी अपने ही देश हो जाते हैं, क्योंकि वह सब देशों में अपने भारमा एक ईश्वरको ही देशता है, इसकिये परम

शान्तिका चतुमव करता है। ईश्वरको न जाननेवालेका निक्रय इससे विपरीत होता है: वह मजहबाँ, शाकाँ, वर्णात्रसादिमें भिन्नता देखता है और भेद देखनेके कारण किसीसे राग करता है, किसीसे द्वेष करता है, किसीको शत्र समझता है और किसीको भिन्न मानता है: इसिखये वह सर्वत्र, सर्वदा, सर्वया अशान्त ही रहता है। अपने मजहबकी प्रशंसा करता है, दूसरोंके मजहबोंकी निन्दा करता है: अपने शास्त्रोंको प्रमाण जानता है, दूसरोंके शास्त्रोंको अप्रमाण मानता है, सपने वर्णाश्रमको उत्तम मामता है, दूसरोंके नीच मामता है अथवा वर्णाक्षमीको मानता ही नहीं, स्वच्छन्द होना श्रेष्ट समझता है। अपने देशको देश और वहाँके रहनेवासोंको देशी समझता है। दूसरोंके देशको विदेश और वहाँके रहनेवालोंको विदेशी समझता है। इसप्रकार ईश्वरको न जाननेवाखा भेददर्शी सर्वदा तुली रहता है और ईश्वरको जाननेवाला अभेददर्शी सर्वदा सुखी रहता है। ईश्वराराधनासे ईश्वर जाना जाता है, इसलिये ईधराराधन ही पुरुषार्थ है। इसीमें पुरुषका अर्थ है।

ईसराराधना पुरुषार्थ है परम्तु ईसरको जाने बिना ईश्वराराधना नहीं हो सकती और ईश्वरका जानना ईश्वरको माने बिना नहीं हो सकता । बहत-से भाई ईश्वरको मानने ही नहीं, तब ईश्वरका ज्ञान होना तो उनके लिये असम्भव-सा ही है, ईरवरका सामान्य ज्ञान हए बिना ईरवराराधना नहीं हो सकती और ईरवराराधना विना पुरुषार्थकी सिद्धि नहीं हो सकती, पुरुषार्थ सिद्ध हुए बिमा दु:सकी निवृत्ति नहीं हो सकती। ऐसे ईश्वरको न माननेवालोंको वु:स-सागरमें इवते हुए देखकर वेदवेशा उनपर करुणा करते हैं श्रीर उनको शोक-सागरसे पार करनेके लिये अनेक युक्ति-प्रयुक्तियोंसे ईश्वरका स्वरूप, ईश्वराराधनकी रीति और उसका कल सममाते हैं। जो श्रद्धालु भाग्यशासी उनके उपदेशको सुमकर उसका अनुकरण करते हैं, वे देर-सबेर अवस्य संसार-सागरसे तर जाते हैं भीर को अश्रद्धाल, दुर्भान्य उसके कथनपर भ्यान नहीं देते. वे धनेकों बन्मतक धपनी इतज्ञताका दुःसह दुःख भोगते रहते हैं।

इस वेदवेताओं के आदेशका सार नीचेकी झाल्यायिका-द्वारा जिल्लासुओं के दिलार्थ दिलाक्षाते हैं और सब आई-बहिनोंको सुबुद्धि देनेके लिये ईखरसे प्रार्थना करते हैं, क्योंकि ईखर-कृषा विना सुबुद्धि प्राप्त नहीं होती और सुबुद्धि प्राप्त हुए बिना कोई घपना दित-सम्पादन करनेमें समर्थ नहीं दोता, ऐसा बृद्ध भौर विद्वान् पुरुषोंका निश्चित मत है।

#### पाँच पश्च-संवाद

इंश्वरशरण-- मित्रो ! कासी घटा आकाशमें झामी है. मानो देवराज इन्द्रने दैश्योंपर करी चढ़ाई है। श्रावणका सुन्दर है महीना, मेंह पढ़ रहा है मीना-झीना । शीतल, मन्द, सुगन्ध पवन चल रहा है, चल्रल मनको कर अचल रहा है। विद्वानोंका मत है कि जहाँ पश्च वहाँ परमेश्वर। यश्चि हेरवर सर्वत्र है परन्त जहाँ पाँच पश्च होते हैं, वहाँ ईश्वर प्रकट हो जाता है। इस सब मिलकर पाँच मित्र हैं, आओ, एकान्त्रमें बैठकर ईश्वरकी चर्चा करें । ईश्वर-चर्चा करना हो मनुष्य-जन्मको सार्थक करना है, भोग भोगनेके लिये तो एक कम चौरासी जास योनियाँ हैं ही, भगवद्य तो केवल मनुष्य-योगिमें ही हो सकती है। इसीलिये मनुष्य-शरीर प्राप्त हुआ है। इस मनुष्य-शरीर-की स्वर्गके देवता भी वाष्ट्रा करते हैं कि हमको मनुष्य-शरीर मिले, तो इस सर्वदाके लिये अमर करनेवाले भगवचर्चारूप अमृतका पान करें । जिन भाग्यवान् अधिकारियोंको ईश्वरके चरणकगलके रजका स्पर्श हो जाता है, वे न स्वर्गकी इच्छा करते हैं, न चक्रवर्ती राज्य चाहते हैं. न अग्रिसादि ऐश्वर्यकी बाम्छा करते हैं और न रसातलके दिम्य भोग उनको रुचते हैं। ब्रह्माके पदतककी उन्हें चाह नहीं होती. तब अन्य पदार्थकी तो बात ही क्या है? भगवबरगाप्रेमी मोक्षकी भी भूलकर चाइना नहीं करते, रेसा विद्वानोंका निश्चय है। जहाँ भगवचर्चा हो, वह देश धन्य है, जिस कासमें भगवत्-कथा कहने या सुननेमें आवे, वह काल पावन काल है। भगवत्-कथाके श्रीता चौर वक्ताचोंको इच्छा बिना ही सर्व वान्छित वस्तुएँ प्राप्त हो जाती हैं। जितना समय भगवान्के गुणानुवाद करनेमें अ्यतीत हो, वही समय जीवनरूप है, नहीं तो मरगरूप ही है । इसलिये आप सबने जो कुछ ईश्वरके विषयमें निर्वाय किया हो, क्रम-क्रमसे कहिये।

नयनसुख—आई! मेरी समझमें तो ईश्वरका नाम-ही-नाम है, असलमें ईश्वर-बीश्वर कुछ है नहीं। जैसे कोई कहे कि सृजन्त्र्या-नदीमें खान करके, गम्धर्य-नगरके चन्द्रनका तिलक लगाकर, बाकाशके पुर्णोकी माला पहिनकर, शक्षामंगका अनुष लेकर, गधेके सींगोंका

चनुष्पर बाक् चढावे हुए यह बम्ध्याका पुत्र जाता है। यह बचन कहनेमात्र ही है, इसका अर्थ कुछ नहीं है, इसी प्रकार ईश्वर वाणीसे कहनेमात्रका है, वस्तुतः कुछ नहीं है। भीर पुरुषोंने उसका नाम छे-छेकर बातका बतंगड वा राईका पहाद बना दिया है अथवा झूठ-मूठका वालकका बीचान होता हुआ भी होता-साकर विवाहै। ईश्वर होता तो दिखाची न देता ? सबको नहीं, तो किसीको तो विसाबी देता? बाजतक किसीने ईश्वरको नहीं देखा, इस-क्रिये ईसर है ही नहीं। ईसरको बसानेवाले वेद स्वार्थी माझणींके गपोडे हैं, पुराश मंग पी-पीकर ऋषि-मुनि कहानेवासे, दुनियाँको बहकानेवाले भूतौंके लिखे हुए हैं। मेरी समझमें तो उनमें कुछ भी सार नहीं है। ईश्वरका तो सुझे नामतक नहीं सुद्दाता, ईश्वरका मानना ही खारी अवनितकी जब है और यही इसारी उन्नतिमें बाह है। मैं तो ऐसा समझता हूँ, फिर भी आप सब अपनी-अपनी दम्तकथा कहिये, मैं भी सुनता हूँ। चतुरोंने जो कुछ सीला है, मूद पुरुर्वोसे ही सीला है, आपकी वार्तों मेंसे भी कुछ-न-कुछ सार तो मैं निकाल ही लूँगा। आपलोग कहिये, प्रेमसे कहिये, मैं ध्यान लगाकर सुनता हूँ और भाषकी युक्तियुक्त बात माननेको भी तैयार हैं। श्रदला, मारम्म कीजिये, अतिप्रकाशकी ! पहले आप ही अपनी बाँसुरी बजाइये।

श्रुतिप्रकाश--भाइयो ! श्रुति भगवतीपर मुझे पूर्ण विश्वास है, अति भगवतीसे ईश्वरके विश्वरमें मुझे जो शिक्षा मिली है, उसमेंने जो कुछ सरवा है, मैं बापके सामने वर्शन करता हूँ, सुनिवे -- 'ईशादान्य' श्रुति भगवती कहती है-यह स्यावर-जंगमरूप सर्व जगत् श्रमित-निमित्त-उपाटान-कारणरूप ईश्वरसे व्यास है अर्थात ईश्वरमेंने यह जगत बना है और ईइक्रने ही जगत्को बनाया है, उस ईक्षरने इस बगएको न्यास मानी पूर्ण कर रक्ता है। जैसे कि उपादान-कारसस्य स्तिकाने घटराहावादिकार्यको स्याप्त कर रक्ता है, वैसे ही ईरवरने इस अगत्की म्याप्त कर रक्ता है। अथवा जैसे राजाकी रिष्टद्वारा नगरादि स्वाप्त हुए होते हैं, बैसे ईरवरसे बगद न्यास किया हुआ है। अधवा जैसे मन्द्रपोंके शरीर क्यादिसे स्यास होते हैं, वैसे ईरवरने इस जगत्को ध्यास कर रक्ता है। भववा जैसे सुवासित पुष्प अपनी सुगम्बये जसको रमखीय बनाता है, वैसे ईरवरने अपनी स्कृतिसे इस बगत्को स्यास करके रसकीय बना

दिया है। अथवा जैसे प्रश्नुसिकी कारव्यस्य वासमाएँ जीवोंके समको व्यास किये हुए हैं, वैसे अन्तर्यां सी हंड्यर वृद्ध इस जगत्को व्यास कर रक्खा है। यह ईश्वर वायु आदि स्पसे चलता है, स्वरूपसे नहीं चलता, क्योंकि अक्रिय है। यह ईश्वर श्रायु आदि स्पसे चलता है, स्वरूपसे नहीं चलता, क्योंकि अक्रिय है। यह ईश्वर श्रायु संवर्ध भी दास में वास है, क्योंकि यह सबका प्रत्यगात्मा है। यह ईश्वर इस चरावर श्रायु स्वरूप भीतर है और वाहर भी है। जो इस ईश्वरको सब भूतोंको ईश्वरमें देखता है, वह अभेन्द्रशी पुरुष किसीकी निन्दा अथवा स्तुति नहीं करता। उस अभेददर्शीको न शोक होता है, न मोह होता है। वो इस ईश्वरको वहीं जानते, वे मरनेके प्रश्नात् अन्यकाररूप तमसे विरे हुए छोकोंको प्राप्त होते हैं।

सामवेदकी 'केन' भ्रुति कहती है-- यह ईश्वर खोत्रका भी श्रोत्र है बर्धात् ईश्वरके सामर्थ्यसे श्रोत्र-इन्द्रिय अपना शब्द प्रहण करनेमें समर्थ होती हैं। यह ईश्वर मनका भी मन है अर्थात् मन जो सर्व विषयोंको उपलब्ध करनेका साधारण कारण है, वह मन ईश्वरकी शक्तिमे अपने विषयों-को उपलब्ध करनेमें शक्तिमान होता है। यह ईरवर वासीकी वासी है अर्थात् वागिनित्रय ईरवरके असुप्रइसे शब्द उचारका करनेका स्थापार करती है। यह ईश्वर बक्षका चक्ष है प्रधांत नेत्र-इन्द्रिय ईरबरकी सहायतास अपने विषय स्पको ग्रहस करती है। भाव यह कि, श्रोत्रादि-की प्रवृत्ति को अपने-अपने विषयों में होती है, उस प्रवृत्तिका कारणभूत ईश्वर उनमे विलक्षण चेतन-स्वरूप है, बैसे कि सकान आदिका बनानेवाला राज सकान आदिसे सिक होता है। भीर पुरुष देह और श्रोत्राति इन्द्रियों मेंसे आत्मवृद्धि त्यागकर इस ईश्वरका आत्मरूपसे साक्षात करके अस्त अर्थात् मरग्राहित – अमर हो जाते हैं, इन्द्र, बायु और अग्नि सादि समर्थ देवता भी इस समर्थ देव इंश्वरके ऋषीन हैं, उसकी सहायता विना कोई किञ्चित् भी करनेमें समर्थ नहीं है।

'कठ' श्रुति कहती है—के यह ईश्वरका नाम श्रेष्ठ आलम्बन है, परम आलम्बन है, इस आलम्बनको जानकर ब्रह्मकोकमें महानताको प्राप्त होता है। यह नित्य चैतम्ब-रूप आत्मा न जन्मता है, न सरता है, यह कमी उत्पक्त नहीं हुआ है, अज है, जित्य है, शायत है, दुराख है, हारोरके सरनेसे यह नहीं सरता । जो इसको हम्ता बानी इनन-क्रियाका कर्ता मानता है और को इसको इत बानी इसल-क्रियाका कर्म सामता है. वे होनी इसको नहीं जानते; न यह आरता है. न सारा जाता है. यह आत्मा-ईवर बरकाण बादि सकाते भी भति सका है बौर आकाशादि महानुसे भी चारवन्त सहान है, समस्त सन्तुओंकी बुद्धिरूप गृहामें स्थित है सर्वात ब्रह्मिसे जाननेमें आता है। इस आत्माकी महिमाको निकाम पुरुष निर्मश जन्त:करणके प्रसादसे देखता है और देखकर बीतशोक हो जाता है यानी शोकमे लक्षित जन्म-मरखादिसे रहित हो जाता है। यह आरमा जाव्रव चौर स्वप्न-अवस्थाओं में बैठा हुआ ही दूर चला जाता है यानी साचीरूपमे न्यित रहता है और सन्धि-भवस्थामें सोता हुआ सर्वत्र चला जाता है यानी -विशेष ज्ञानके अभावसे सामान्य ज्ञानरूपसे सर्वत्र जाता हुआ-सा कहलाता है। यह अनित्य शरीरोंमें अशरीररूपसे स्थित है, इस महान् विभू, भारमा, ईश्वरको जानकर धीर पुरुष कर्न स्वादिरूप बन्धमे रहित हो जाता है, इसलिये शोकके कारण अज्ञानके निवस हो जानेसे शोकरहित हो जाता है।

'प्रभ' श्रृति कहती हैं-- जैसे पची बचके घाँमलेमें मम्प्रतिष्ठित होते हैं---भलो प्रकारसे रहते हैं, इसी प्रकार इस स्वयंप्रकाश ईश्वरमें स्थूल, सुक्ष्म, पृथिवी, जज्ज, नेज, वायु और भाकाश सम्प्रतिष्ठित है। चक्ष द्रष्टब्य, भोत्र श्रोतस्य, श्रास् श्रातस्य, रस रसमितस्य, स्वक् म्पर्शियतम्य, वाक् वक्तम्य, इस्त आदासम्य, उपस्थ भानम्द्रियतव्य,पायु विसर्वेथितस्य, पाद् गम्तस्य,मन मन्तस्य, बुद्धि बोद्धव्य, महंकार महंकर्तव्य, चित्त चेत्रयितस्य, तेज विचोत्तियतस्य और प्राण विधार्रायतस्य ये सब इस स्वयं-प्रकाश भानन्दस्वरूप ईश्वरमें सम्प्रतिष्ठित हैं। पृथिवी आदि जब प्रपन्न ही नहीं, किन्तु हुए।, स्प्रष्टा, श्रोता, प्राता, रसंचिता, मन्ता, बोद्धा, कर्ता और विज्ञानात्मा पुरुष, वे सभी इसी परमारमामें सम्प्रतिष्ठित हैं। को इस खाया-रहित, शरीदरहित, वर्णरहित, श्रश्न-श्रद अचरको जानता है. वह परम अचरको ही प्राप्त होता है और सर्व एवं सर्वज्ञ हो जाता है।

'मुरहक' मृति कहती है—यह ईबर दिन्य है, अमूर्त है, दुरुष है, बाहर है, मीतर है, अन है, अप्राया है, अमन है, दुअ है और घषने कार्यते पर जो अवर—अध्याकृत है, उससे भी पर है। इसमेंसे बाख, जम, सर्व इन्द्रियाँ, आकारा, वाबु, स्पोति, अरु और विश्वको भारत्व करनेवाडी प्रधिबी उत्पन्न होती है। यह सब भूतोंका अन्तरास्मा है. श्रद्धि इसका सिर है, चन्द्र-सर्व इसके नेत्र हैं, दिशा श्रोत्र हैं, बेद इसकी बाखी हैं, वायु इसका प्राय है,विश्व हृत्य है और पृथिवी इसके पैर हैं। इससे मुख्येकरूप अग्नि उत्पन्न होता है, जिस अग्निका समिश्व सुर्य, चन्द्रमा, पर्वन्य, श्रोबधि और पृथिबी हैं। स्वर्गलोकको गया हुआ श्लोब सोमसे पर्कम्पर्मे आता है, पर्कम्पसे वृद्धिहारा प्रथिबीपर धाता है, पृथिवीसे ओषधिरूप अवर्मे भाता है, अवकी पुरुष अष्य करता है, अबसे बने हुए बीर्यको बोषितमें सींचता है, उससे बहुत-सी प्रजा उत्पन्न होती है। ऋगावि चारों वेद, दीचा, यज्ञ, ऋतु, दचिणा, संवस्सर, यजमान और छोक जिनमें चन्द्र पवित्र करता है और सुर्य तपता हैं. वे सब अचर ईश्वरसे उत्पन्न होते हैं। देवता. साध्य. मनुष्य, पञ्च, पक्षी, प्राय, भपान, बीहि, यव, तप, भद्रा, सत्य, ब्रह्मचर्य भौर विभि समुद्र, पर्वत और नदियाँ सब ईश्वरमे उत्पन्न होते हैं ।

'माचडूक्य' भूति कहती है--यह आत्मा बक्क है, यही सर्व है, यह आत्मा चार पादवाका है। प्रथम पाद जामत-स्थान है, यहाँ यह बहि:प्रज्ञ यानी वाहरका जाननेवाका होता है । इसके सात अंग और उन्नीस मुख हैं, स्थूल इसका भीग है और इसका नाम बैशानर है। ( यू, सूर्य, वायु, आकाश, जल, पृथिवी और आइवनीय श्रीम ये सात अङ्ग हैं। सिर, चक्ष, प्राण, पेट, बस्ति, पाद और मुख ये सात स्थान सात ग्रांगोंके रहनेके हैं। पाँच ज्ञानेन्द्रिय, पाँच कर्मेन्द्रिय, पाँच प्राण और चार अन्तःकरण ये उन्नीस मुख हैं। दूसरा पाद स्वम-स्थान है। यहाँ यह चन्तःप्रज्ञ होता है यानी हृदयमें देखनेवाला होता है। जामत्के समान यहाँ भी इसके सात बंग और उन्नीस मुख हैं। यहाँ यह वासना-मय मोग भोगता है, तैजस इसका नाम है। तीसरा पाद सुपुप्त-स्थान है, जहाँ यह सोता हुआ म कुछ कामना करता है, न स्वम देखता है । सुपुत-स्थानमें एकी भूत, प्रज्ञानघन आनन्दमय होता है, आनन्दको डी भौगता है, यहाँ यह चेतोमुल होता है; प्राज्ञ इसका नाम है। यह सर्वेश्वर है, सर्वज्ञ है, अन्तर्वामी है, कारक है, सर्व भूतोंकी उत्पत्ति और नाश इससे होते हैं। चौचा पाद म अस्तामक है, न बहिःमक है, न बसवतः प्रज्ञ है, न प्रज्ञानघन है, न प्रज्ञ है, न अप्रज्ञ है, अहए है, अध्यवद्दार्थ है, अग्राद्ध है, अल्ड्डण है, अचिन्त्य है, अध्यपदेश्य है—सध्दशक्तिका अविषय है, एक आत्मा, इस आकारका प्रत्यय यानी झव्यभिचारी ज्ञान ही इसमें सार—प्रमाण है अथवा एक आत्म-प्रत्यय ही इसके जाननेमें प्रमाय है, यह प्रपञ्जसे रहित है, शान्त है, अहैत है, यह चौथा पाद माना जाता है, वह आत्मा है, वह विज्ञेय—जाननेयोग्य है, जो इसको जानता है, वह आत्माद्दारा आत्माको ही प्राप्त होता है।

'तैचिरीय' श्रुति कहती है—आनन्द ब्रह्म है, ऐसा बानो । आनन्दमें ही निश्चय ये सब भूत उत्पन्न होते हैं, आनन्दसें ही उत्पन्न हुए जीते हैं, आनन्दमें ही अन्तमें छय हो जाते हैं, यह वरुणकी भृगुये कही हुई विद्या है, यह विद्या हृदयाकाशरूप गृहामें परमानन्द शहू त-स्वरूप ब्रह्ममें समाप्त होती हैं। जो विद्वान् ह्सको जानता है, ब्रह्ममें स्थित होता है, ब्रह्म ही हो जाता है।

'ऐतरेय' श्रुति कहती हैं—यह ब्रह्म ही इन्द्र हैं, यह प्रजापित हैं। ये सब देवता, पृथिवी, वायु, भाकाश, जल और अमेति, ये पश्चमहाभृत, जरायुज, अरहज, स्वेदज, उन्निक, ये चार प्रकारके स्थावर-जङ्गम प्राणी सब प्रज्ञानमें प्रतिष्ठित हैं, प्रज्ञान ब्रह्म हैं, जो इस प्रज्ञान ब्रह्मको जानता है, वह इस लोकसे उरक्रमण करके स्वर्ग-कोकमें—स्वप्रकाशास्मक ब्रह्ममें सर्व कामनाओं को प्राप्त होकर असूत हो जाता है।

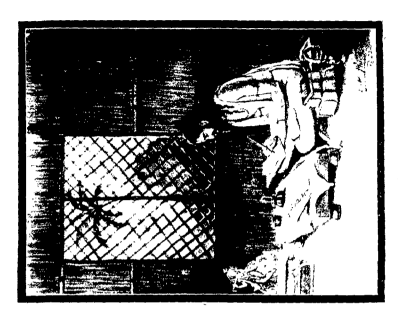
'क्षान्दोम्य' श्रुति कहती है—यह सत् ही सृष्टिके पूर्व एक अहितीय था। सब जगत इसीका स्वरूप है, वह सत्य है, वह आत्मा है, वह तू है। इस एकके जाननेसे सबका ज्ञान हो जाता है। जैसे मृत्तिका सत्य है, मृत्तिकाके कार्य घट-शरावादि वार्णामात्र होनेसे मिथ्या हैं, जैसे कोहा सत्य हैं, तकवार, चाकू आदि बोहेके कार्य कथनमात्र होनेसे मिथ्या हैं और जैसे सुवर्ण सत्य हैं, सुवर्षके कटक, कुवडकादि कहनेमात्र होनेसे मिथ्या हैं, इसी प्रकार यह सत्कूप आत्मा सत्य है और इसका कार्य नामकृप जगत् कथनमात्र होनेसे मिथ्या है।

सन सुख चाहते हैं, तुःख कोई नहीं चाहता, विहान् सुबके किये इन्त्रिय-संयमादि करते हैं। सुबको बानना बाहिये। सुब क्या है को भूमा यानी महान् है, वह सुब है, कर्यमें सुख नहीं है, भूमा ही सुख है, भूमाओ जानमा चाहिये । मूमा क्या है ? जहाँ दूसरेको नहीं देखता, दूसरेको नहीं सुनता, दूसरेको नहीं आनता, वह भूमा है; जहाँ दूसरेको देखता है, दूसरेको सुनता है, दूसरेको जानता है, वह भएप है। जो भूमा है, वह अस्त है और जो अएप है, वह सत्यं यानी सृत्युप्रस्त है, जो इस भूमाको जानता है, वह स्वराट् होता है और सब जोकोंमें उसका कामचार होता है।

'बृहदारचयक' श्रुति कहती है--इस अकर परमेश्वरकी भाजामें सूर्य और चन्द्रमा बर्तते हैं । इस अचरकी बाज्ञामें स्वर्ग और पृथिवो ठहरे हुए हैं। इसकी आज्ञामें निमेष, मुहुत्त, दिन, रात, पन्न, मास, ऋतु और संवत्सर हैं। इस अचरकी आज्ञासे गङ्गा-यमुनादि नदियाँ हिमाचल-पर्वतमे निकलकर पूर्व दिशाको बहुती हैं. इसीकी आज्ञासे सिम्धु आदि नदियाँ पश्चिम दिशाको बहती हैं। इस अक्रकी आज्ञासे वानीकी मनुष्य प्रशंसा करते हैं। देवता अन्य प्रकारसे जीनेमें समर्थ हैं. तो भी यजमानके दिये हुए पुरोडाशादिको प्रसन्नतासे प्रह्रम् करते हैं और अर्थमादि पितर श्राद्धमें दिये हुए पदार्थीको लेत हैं। ओ इस अचरको जानकर इवन करता है, यजन करता है और तप तपता है, यह अनन्त फरू पाता है। जो इस अचरको न जानकर इस छोकसे मरकर जाता है, वह कृपण है और जो इसको जानकर इस खोकसे मरकर जाता है, वह ब्राह्मण है। यह अच्चर अदृष्ट होकर भी द्रष्टा है, अञ्चल होकर भी श्रोता है, अमत होकर भी मन्ता है, अविज्ञात द्वीकर भी विज्ञाता है, इसके सिया अन्य द्रष्टा, श्रोता, मन्ता, विज्ञाता नहीं है, इसमें समस ब्रह्मावड ओनपोत है रज्जमें भुजकादिके समान आरोपित है।

हे मित्रों ! यह सिश्वदानन्द्स्यरूप परमेश्वर ही जानने और देखनेयोग्य हैं । श्रवश, मनन और निदिष्यासनरूप आराधनासे ईश्वर जानने और देखनेमें आता है, ईश्वराराधन ही पुरुषार्थ हैं — परम पुरुषार्थ है ।

नयनसुख-वाह साई श्रुतिप्रकाश ! वाह ! आपके कथनने तो मेरे घँधेरे इत्यमें प्रकाश कर दिया, मेरे कानोंका मैळ निकळ गया और मेरी आँखें खुळ गयों ! आप-सरीखे विद्वानोंका जन्म ही सफळ है, मैंने तो हुआ ही जन्म किया ! अपका आई! स्युतिबद्धम ! आप अपने चाँवचाँबी वानगी दिखाबाह्ये।





मध्या ता

स्मृतिबृह्म-सित्रो ! यह समस्त चराचर बगत् ईखरके अधीन है. ईरवरकी कुण ही मनुष्योंका बख है. ईहबरकी क्या ही जीवींका धन है, केवल ईहबरकी क्या डी इस अम्म-मरण, शोक-मोडमच संसाररूप रोगकी भोषि है। विश्वराज महादेवके गुणानुवाद श्रोत्र-इन्द्रिय-से सर्वता सुने, अन्तर्यामी हृदयमें स्थित ईश्वरका सदा स्पर्श करे. नेत्र-इन्द्रियसे बिश्वभावन पूर्ण ज्योतिका विश्वरूप नाठ्यशासामें दर्शन करे, जिह्ना-इन्द्रियसे रसोंके भी रस महाविष्ण्के चरण-मकरन्दका स्वाद ले धीर नासिकासे भ्रमरके समान भगवानुके चरखकमलका सन्दर दिम्य गम्ब सँ बे. मुख्ये जनार्यनके पवित्र मंगलक्ष्य नाम या नामोंका उचारक करे. पावन यशका गान करे. हाथमे अगवत-प्रीतिके अर्थ यथाशक्ति दान दे भौर अन्य कार्य भी मुक्तन्द भगवानुकी प्रसन्ताके लिये करे. पर्वासं भगवत-मन्दिर और भगवजनोंके स्वानपर जाय. चित्तमे चैतन्यमूर्ति सर्वसाची विश्वेश्वरका सारण करे. मनसे मनन, बुद्धिसे भगवतु-तरवका निश्चय करे और चहंकार भगवत्के धर्पण कर दे, इसप्रकार सर्व इन्द्रियों-से को परमंदवरका अर्चन करता है, वह उस पूर्श परमारमाकी करुणा प्राप्त करनेका पात्र होता है, ईश्वर ही सर्व चराचर है, उसके सिवा भ्रम्य कुछ नहीं है। वह विश्वेश ही दाता, पाता, कर्ता, भोक्ता और भवका आश्रय यानी आधार है। वड़ी एक सबकी उत्पत्ति करता है. उस नित्यमें ही सब स्थित है और उसी नित्य, परिपूर्ण, परात्परमें सब बाय होता है, बही निर्मुख है, बही सगुण है, मायाबी है, माबातीत है, बड़ी अक्तींपर अनुकरण करनेके लिये धनेक दिख्य मूर्ति धारण करता है ।

परमेश्वरका कोई नाम नहीं हैं, उस नामविही न ईश्वरके अपनी-अपनी भावनाओं के अनुसार भाषुकोंने अनेक नाम । रक्ले हैं। परं नहा, परास्पर, परासंविद, परमित्र , परमारमा, महाविष्छ, मगवान, परमेश्वर, कृष्ण, राम, शिव, दुर्गा, नारायख, हर, हरि, अनस्त, जनार्दन मुकुन्द, शेच, गणेश, सत्य, प्रज्ञान, वासुदेव, संकर्ष ख, प्रश्चुम, अनिक्द हस्पादि असंस्थ नाम भावुकोंने कहे हैं। ये सब नाम उस एकके ही वाषक हैं। उस परेश, हवीकेश, सिबदानन्द, अन्यवका छवि होकर शासित्य- दुविसे भाववान् प्रविकार सर्वदा ही दुवन करें। वेदनें,

वर्ममें चौर ईश्वरमें अदा होनेका नाम चालिक्य-बुद्धि है। उस भक्तानुझाहक देवकी कृपासे शुक्ति और मुक्ति सहज-इन्में करतवागत होती हैं, इसिवाये उस प्रजनीय देवका निरम्तर आदर-सरकारसिहत भनम्य बुद्धिये प्रजन करे। उस-की कृपा गुखहीनको विष्य गुजवाका बना देती हैं घर्यात् शाम्ति, सम्तांच, बमा, आजंब, विवेक, वैराग्य, शाम, वम, वीरता, वीरता, उदारता चादि गुख मगवत्के मक्तमें भनायास ही भा जाते हैं। जिस माम्यशास्त्रिको परमदेवकी कृपा क्याभर भी प्रास हो गयी है, वह धन्य है और वही हवाष्य—प्रशंसनीय है।

ईश्वरमितिहीन जीवोंके छिये तत्त्वदर्शी अनुकोश करते हैं—शिवार्चनसे विहीन और शिवकी कथामृत पान किये बिना जो दिन चजा गया, वह दिन निश्चय दुदिन है और निष्फल हैं! जो मुहुर्त मगवन्स्मरण दिना बीत गया, उस मुहूर्तके जिये पश्चात्तापपूर्वक रुदन करना चाहिये। जो भान्यद्दीन संसाररूप सपसे दसे गये हैं उसके छिये सर्व अवस्थामें सर्वत्र सर्वदा हरिचिन्तन सुन्दर भेषज भथवा गारुदी मन्त्र हैं। बिह्नान कदापि न तो भ्रम्यको भजे, न भन्यका चिन्तन करे और न भन्यको सुने, सर्वदा राममय होवे! सर्वाधार, निराधार, पूर्ण प्रेमस्बरूप, हदालय मुकुन्द शंकरका निस्य चिन्तन करे!

ईवरमें ममता-इसमकार धाता, परमात्मा, भगवन्त, भवेश्वरमें उसकी करुणांके प्रभावसे भावक समता प्राप्त करे । निष्काम समतायुक्त विष्णुके चिन्तन-परायण होकर मगवत्प्रेमी समन्त इनिद्वयोंको शीघ्र ही अन्तर्माखी करे ! मनको अनन्यविषय प्रयोत प्रान्यके सम्पर्कमे रहित करके भगवज्ञन सुबुद्धि प्राप्त करता है और उसकी शम्भुमें परम प्रेमसंप्लुत अनस्य ममता है। जाती है। शरभमें अनस्य ममलाका होना बहुत दुर्छभ है, बहे भाग्यमे शम्भुमें अनन्य ममता होती है । महाविष्णुमें अनन्य ममता हो मनुष्यों-का बालम्बन है, वही पर-बबलम्बन है । अनन्य प्रेसके योगसे विशोकपदका आञ्चन्द्रन लेकर भगवज्ञत शुद्ध बुद्ध पढ़में सर्वता बीब-भारमाको हनन करे. परम निर्मल होकर क्षेत्रज्ञ--जीवको अञ्चले खय करे भीर मनको वृत्तिहीन करके जीवको शिवमें बिखीन कर दे ! इसप्रकार जितेन्द्रिय श्वविकारी जानी, योगी और मुनि हो जाता है और शावती शान्तिरूप परमा सिद्धि--मोचको प्राप्त है। कैसे अकके विका प्यास वहीं बकती, यह निश्चित है। इसी प्रकार शक्ष-प्र।सि विवा खीव तु:खके अन्तको नहीं प्राप्त होता, इसमें सन्देइ नहीं हैं। जैसे अग्निकी सिष्ठिये नवनीत—सक्तन कीन हो जाता है, इसी प्रकार ईश्वरकी सिष्ठिये पाकर शोक, मोइ, भय, चिन्ता आदि दोष विकीन हो जाते हैं। जैसे प्रज्ञवित अग्निसे स्वा काष्ट शीप्र हो जक जाता है, इसी प्रकार ईश्वर-दर्शनक्य अग्निसे समस्त दोष भया हो जाते हैं। बिहान जगत्की चिन्ताको छोक्कर नित्य ईश्वरानुसम्भान करता हुआ संसार-सागरको गोपरके समान तर जाता है। इसिल्ये ईश्वरचिन्तनमें प्रमाद न करना चाहिये, किन्तु बाधारहित स्थानमें स्थित होकर सर्वदा ध्यानादि करने चाहिये। अतुक रसामन्द ईश्वरका ध्यान करता हुआ परमामृत-समुद्रमें सर्वदा ही मा रहे, इसीलिये कहा है कि ईश्वराचायन ही पुरुषार्य है!

नगनमुख-भाई स्मृतिषक्षम ! आप तो निश्चय ईश्वरवद्यम और जगवक्षम ही हैं, श्रुतिप्रकाशके कथनसे भी आपका प्याक्यान विशेष रुचिकर और विकाकर्षक है, क्योंकि श्रुतिप्रकाशका निरूपक्ष सारगर्भित होते हुए भी गूढ़ है, साधारखकी समक्षम आना किन्ह है, पर आपका कथन तो सारगर्भित होते हुए भी सरछ और सीधा है, साधारण मनुष्यको बुद्धि भी उसको प्रह्म कर सकती है। आप धन्य हैं, जिनकी ईश्वरमें ऐसी श्रद्धा और धनन्य प्रेम हैं। मेरा चिक्त जैसा आज प्रसन्न हुआ है, बैसा आयुमरमें कभी नहीं हुआ! मुझे धाशा होतो है कि आप-का सत्संग प्राप्त करनेका सुझे सीभान्य प्राप्त हुआ, तो निश्चय मेरा भी धवश्य ही कल्याया हो जायगा। मैं धायको हार्विक धन्यवाद देता हूँ। घच्छा भाई तर्ककुशक! धाप भी बाककी खाछ निकाकिये। श्रुति-स्मृतिको तो विहालोंने प्रमाया माना ही है,युक्ति भी प्रमायक्ष्य ही है।

तर्ककुशल-मित्रो ! इन दोनों भाइयोंके समान इंश्वर-प्रेम तो युझमें है नहीं, समान क्या, छेरा भी नहीं है, प्रत्यक् तत्त्वको मैंने सभीतक समझा भी नहीं है। हाँ, इतना बानता हूँ कि आत्मा-बीव शरीरसे मिन्न है और ईचर उसका नियासक है। बिन युक्तियोंसे हमारे बाचायों-ने इंश्वर सिद्ध किया है, उन्हीं बुक्तियोंको मैं आपके समय वर्यान करता हूँ, सुनिवे। ईश्वर प्रत्यक्ष-प्रमाणका विषय नहीं है, अनुमान-प्रमाणका विषय अवश्य है। हमारे बाचार्य निञ्च-विवेत नौ अनुमान-प्रमाणोंसे इंश्वरकी सिद्धि करते हैं-

- (१) शंकुराविरूप कार्य, कार्य होनेसे, किसी कर्तांसे कम्प है। को कार्य होता है, वह किसी कर्तासे जन्म होता है। कर्ता बिना कोई कार्य उत्पन्न नहीं होता, जैसे घटकप कार्य कुलाकरूप कर्तासे जन्य है. वैसे चंकरादि कार्य भी अवस्य किसी कर्तासे अन्य है । उन अंकरादि कार्योका कर्तापना किसी जीवमें तो हो नहीं सकता, ईरवरमें ही हो सकता है। कोई कहे कि 'कर्ता बिना केवछ पृथिबी-वसके संयोग भाविसे मंद्रराविकी उत्पत्ति हो सकती है, ईचरको कर्ता माननेका क्या प्रयोजन है ?' इसका उत्तर यह है कि ईरवररूप कर्ता बिना केवरू पृथिवी-जलके संयोग आदिसे शंकरादि कार्योंकी उत्पत्ति मानें गे.तो घर आदि कार्य भी कुबास चावि रूप कर्ता दिना केवल सत्तिका-सलके संयोग बादिसे उत्पन्न होने चाहिये । परन्तु ऐसा देखनेमें नहीं आता. इसकिये चंद्ररादि कार्योकी उत्पत्ति ईरवररूप कर्तासे ही मामनी चाहिये। इससे स्वेदलादि शरीरोंकी उत्पत्तिका भी ईश्वर ही कर्ता है, ऐसा सिद्ध हजा समझना ।
- (२) एडिके आदिकाळमें ह्रयणुकरूप कार्यका प्रयोजक जो परमायुनिष्ठ कियारूप कर्म है, वह कर्म, कर्म होनेसे किसी प्रयक्ते जन्य है, जो कर्म होता है, वह किसी प्रयक्त जन्य होता है। जैसे घटरूप कार्यका प्रयोजक जो कपालिष्ठ कर्म है, वह कर्मरूप होनेसे कुकालरूप जीवारमाके प्रयक्त कर्म है, वेसे परमायुओंका कर्म भी कर्मरूप होनेसे अवश्य किसीके प्रयक्षते जन्य है। जीवारमाका प्रयक्त तो परमायुओंक कर्मका कारण हो नहीं सकता, इसिलये ईचरका प्रयक्ष ही उस कर्मका कारण है। इस विलक्षण प्रयक्षका आक्रय ईचर है, ऐसा सिद्ध होता है।
- (१) आकाशमें स्थित गुरुवधर्मवाके सूर्य, चन्द्र, नचन्नादि द्रव्य प्रतिवाके होनेसे, बीचे पशनके प्रतिवन्धक किसी प्रयक्तमें प्रयुक्त हैं, जो द्रव्य प्रतिवाका होता है, वह द्रव्य पश्तक प्रतिवन्धक प्रयक्तसे प्रयुक्त ही होता है। जैसे आकाशमें स्थित गुरुवधर्मवाका बीचे पशनसे रहित पश्चीका शरीर प्रतिवाका होनेसे बीचे पशनके प्रतिवन्धक प्रयक्तसे प्रयुक्त ही है। जैसे पणी-करीशविक्त कीवास्माका प्रयक्ष पणी-करीरके नीचे पशनमें प्रशिवन्धक है, वैसे आकाशमें स्थित गुरुवधर्मवाके सूर्य आदि मी प्रतिवाके होनेसे बीचे पश्चने प्रतिवन्धक किसीवाक्षाक्ष प्रयक्त स्थान्य युक्त होने वाहिये। किसी जीवाक्साका प्रयक्ष स्थानिक पश्चनका

प्रतिबन्धक हो नहीं सकता, ईखरका प्रयस ही सिख होता है। ऐसे बिसक्षय प्रयसके भाष्यसे ईरवर सिद्ध है।

- (४) प्रखयकाकों सर्व ब्रह्मायहका नारा, नारा होनेसे, किसीके प्रयक्कते जन्य है; जो नारा होता है वह किसीके प्रयक्कते जन्य होता है, जैसे घटका प्रश्वंसामायहरूप नारा, नारा-रूप होनेसे, जीवारमाके प्रयक्कते जन्य होता है, वैसे ब्रह्मायहका नारा भी, नारारूप होनेसे, अवस्य किसीके प्रयक्कते जन्य होना चाहिये। वह प्रयक्क जीवारमाका तो हो नहीं सकता, ईरवरका ही हो सकता है। उस विख्याय प्रयक्कत आजय हरवर सिद्ध है।
- (१) घट शब्दके सुननेये छोकाँको घटरूप अर्थका बोध होता है, पटरूप अर्थका बोध नहीं होता, बैसे ही पट शब्द सुननेसे पटका बोध होता है, घटका बोध नहीं होता । यह घट-पटादि शब्दरूप व्यवहार, व्यवहाररूप होनेसे, किसी स्वतम्त्र पुरुषसे प्रयोज्य है। बर्धात् घटसे घट-रूप अर्थका और पटले पटलप अर्थका बोध है, इत्यादि संकेत किसी स्वतन्त्र सर्वज्ञ पुरुषने पूर्वमें कर रक्ला है; जो स्यवहार होता है वह किसी स्वतन्त्र पुरुषये प्रयोज्य ही होता है। जैसे किसी बाधुनिक पुरुषका करियत किया हुआ लिपि चादि व्यवहार है। भिन्न-भिन्न देशोंमें भिन्न-भिश्न पुरुषींने लोकींको ककारादि शब्दींका बोध करानेके लिये क, ख, ग, घ, इ आदि लिपिकी कल्पना कर रक्खी है। उस खिपिको देखकर उस देशवाखोंको ककारादि शब्दोंका बोध होता है। जैसे लिपि भादि व्यवहार, व्यवहार होने-से किसी आधुनिक पुरुषमे प्रयोज्य है, इसी प्रकार घटादि व्यवहार भी, व्यवहार होनेसे किसी स्वतन्त्र पुरुषसे प्रयोज्य होना चाहिये, इस ध्यवहारकी प्रयोजकता किसी जीवमें तो हो नहीं सकती, सर्वज्ञ स्वतन्त्र ईरवरको ही इस व्यवहारका प्रयोजक मानना पढेगा ।
- (६) वेद-वाक्य-जन्य यथार्थ ज्ञानस्य प्रमा शास्य-प्रमा होनेसे वेदके वक्ता पुरुषके यथार्थ वाक्यार्थ-ज्ञानसे जन्य है, जो प्रमा होती है, वह वक्ता पुरुषके यथार्थ वाक्यार्थ-ज्ञानसे ही जन्य होती है, जैसे चैत्र नामक पुरुषके 'घटमानय' (घट का ) इस वाक्यसे जन्य मैत्र नामक पुरुषकी प्रमा, शास्य-प्रमास्य होनेसे, चैत्र नामक वक्ता पुरुषके उस वाक्यके यथार्थ ज्ञानसे ही जन्य होती है, बैसे वेद-वाक्योंसे भी घषिकारी पुरुषोंको जो यथार्थ ज्ञानस्य प्रमा उत्यक्ष होती है, वह प्रमा भी शास्य-प्रमा-

स्प होनेसे उस वेवके वक्ता पुरुषके उस वावसके समार्थ ज्ञानसे सवस्य जन्य होनी चाहिये। ज्ञराादि वेदोंका उत्पादकरव-रूप वक्तापना किसी जीवमें तो हो नहीं सकता, सर्वक्र हैंबरमें ही हो सकता है, इसजिये हैंबररूप वक्ताके यथार्थ वाक्यार्थ-ज्ञानसे ही श्रोताझोंमें वेव-वाक्य-जन्य शास्त्र-प्रमा उत्पन्न होती है।

- (७) ऋगादि वेद, वेदरूप होनेसे, किसी ध्रसंसारी पुरुषको रचित होनेपोग्य हैं, जो शास्त्र असंसारी पुरुषको रचा हुआ नहीं होता, वह शास्त्र वेदरूप भी नहीं होता। जैसे प्रसिद्ध रघुवंशादि काव्य ध्रसंसारी पुरुषेद्वारा रचित हैं, इसिक्ष्मे वे वेद नहीं हैं, ऋगादि वेद काव्यके समान अवेदरूप नहीं हैं किन्तु वेदरूप ही हैं, इसिक्ष्मे वे सव असंसारी पुरुषेद्वारा रचित से स्मान अवेदरूप नहीं हैं किन्तु वेदरूप ही हैं, इसिक्ष्मे वे सव असंसारी पुरुषके रचे हुए हैं। ऋगादि वेदोंका उत्पादक संसारी पुरुष जीवारमा सो हो नहीं सकता, किन्तु ध्रसंसारी ध्रूष्ण जीवारमा सो हो नहीं सकता, किन्तु ध्रसंसारी ईचर ही वेदोंका उत्पादक सिद्ध होता है।
- (८) वेद, वाक्यरूप होनेसे, पौरुषेय अर्थात् किसी पुरुषसे रचित होनेयोम्य हैं, जो शास्त्र वाक्यरूप होता है, वह शास्त्र पौरुषेय ही होता है, जैसे महाभारत वाक्यरूप होनेसे पौरुषेय हैं अर्थात् श्रीच्यासरूप पुरुषसे रचित हैं बैसे वेद भी किसी पुरुषसे अवश्य रचित होने चाहिये। वेदका कर्तापना किसी जीवारमामें तो सम्भव है नहीं, ईश्वरमें ही सम्भव है, इससे ईश्वर सिद्ध होता है।
- (९) द्रषणुकके परिमाणका असमवायिकारणस्य दो परमाणुनिष्ठ दिस्त-संख्या अपेक्षा-बुद्धिसे जन्य होनेथोग्य है, एकस्त-संख्यासे अन्य संख्या होनेसे। जो संख्या एकस्त्व-संख्यासे अन्य संख्या होनेसे। जो संख्या एकस्त्व-संख्यासे अन्य संख्या होती है, वह संख्या अपेचा-बुद्धिमें ही जन्म होती है। जैसे दो घटोंमें स्थित दिस्त-संख्यासे अम्य होती है, वैसे दो परमाणुनिष्ठ दिस्त-संख्यामी एकस्त-संख्यासे अन्य होती है, वैसे दो परमाणुनिष्ठ दिस्त-संख्यामी एकस्त-संख्यासे अन्य होती हो, वैसे दो परमाणुनिष्ठ दिस्त-संख्यामी एकस्त-संख्यासे अन्य होती जाहिये। जीवास्त्राकी परमाणुनिष्ठ के प्रेषा-बुद्धिसे ही उन परमाणुओंमें दिस्त-संख्याकी उत्पत्ति होती है, ऐसी अपेका-बुद्धिका ग्राभय ईश्वर हो हो सकसा है।

इसप्रकारके नव अनुमानोंसे ईश्वरकी सिद्धि होनेपर ईश्वर-उचिरतत्व-हेतुसे वेदोंमें भी प्रमायरूपता सिद्ध हो सकती है, इसक्तिये वेद भी ईश्वरके सज्जावमें प्रमायरूप हैं,

बेद कहते हैं -- स्वर्ग तथा भूमिको उत्पन्न करता हुआ वह एक परमात्मादेव सर्व विश्वका कर्ता है, सर्व भुवनींका रक्क है। यह पुरुष ईरवरकी उपासना करे। जो ईश्वर सामान्यरूपसे सबका जाननेवाला है, वही ईश्वर विशेष-रूपसे सबका जाननेवाला है। इस ईश्वरका ज्ञानमय तप है, यह ईश्वर इच्छा करता हुआ, इत्यादि अनेक बेदकी अतियाँ ईश्वरमें प्रमाणरूप हैं। 'हे अर्जुन ! ईश्वर सर्व भूतोंके हृदयदेशमें स्थित है। इत्यादिस्मृतियाँ भी ईइवर-में प्रमाणरूप है। यदि सर्व जगतका कर्त्ता ईइवर अङ्गीकार न करें, तो नियन्ताका अभाव होनेसे सुर्य-चन्द्र आदि ग्रहोंका विपरीत उक्य-अस्त होना चाहिये. मेघमण्डलको योग्य कारुमें दृष्टि न करनी चाहिये, क्योंकि चेतन बिना अचेतन वस्तुर्धीका नियत कालमें रामन-ग्रागमन नहीं हो सकता । सूर्य-चन्द्रादि ब्रह्मोंका नियल देश-कालमें उदय-अस्त देखनेमें भाता है और मेघमएइख भी नियत काछ-पर बृष्टि करता है, इसमे जाननेमें ब्राता है कि कोई सर्वज्ञ चेतन इस जगत्का नियन्ता है, जिसकी आज्ञासे यह सूर्य-चन्द्रादि नियमपूर्वक गमनागमन कर रहे हैं। सूर्य-चन्द्रादिका नियम्सापना किसी जीवास्मार्मे हो नहीं सकता, सर्वज्ञ ईश्वरमें ही हो सकता है, इसलिये सूर्य-चन्द्रादिका नियमपूर्वक उदय-अस्त होना ईइवरकी सिद्धि करता है, ऐसे ईश्वरकी भाराधना अर्थात् ईश्वराराधन ही पुरुपार्थ हैं।

नयनसुख-आई तर्ककुशल ! आपके अनुमान बहुत मुन्दर और ईश्वरकी सिद्धि करनेवाले हैं, इसमें संशय नहीं हैं, भाष चारों भाइयोंके वचनरूपी अज़नने मेरी आँखें खोल दी हैं और मेरे नामको यथार्थ कर दिवा है। अबतक तो मैं 'आँखेंका अन्धा, नाम नयनसुख !' ही था, आज आपके प्रतापमे मैं सचा नयनसुख हो गया। मुमे पूरा विश्वास हो गया है कि ईश्वर है, वही सब कुछ करता-कशता है, उसके सिवा वूसरा करने-करानेवाला नहीं है, जो कुछ प्राप्त होता है, ईश्वरकी कृपाने ही होता है और ईश्वरशायना ही पुरुवार्य हैं। माई ईश्वरशाय ! आप हम सबसे चतुर और गम्भीर हैं, आपके पेटकी थाइ किसीको नहीं मिलती, आप बहुत कम बोलते हैं, यदि बोलते हैं तो ईश्वरके सम्बन्धमें ही बोलते हैं, संसारी वार्ते आपके मुखकमलसे महीं निकलतीं, आप-के वचनामृत सुमनेको सेशा मन बहुत ही उत्सुक है और

ये तीनों भाई भी उस्किष्ठत दीलते हैं, कृपवा इसारा सनोरथ पूर्व कीजिये।

ईथरशरण-मित्रो ! जैसा तर्फकशलने कहा कि ईरवर प्रत्यक्ष-प्रमाण्से नहीं जाना जाता, केवल धनुमान-प्रमाणसे सिद्ध होता है, यह उनका कथन कुछ-कुछ ठीक ही है, परन्तु ईरवर प्रत्यक्ष या सनुमान-प्रमाण्से जाननेमें नहीं आता, केवल शाब्द-प्रमाख अर्थात् श्रुतिसे ही जाननेमें भाता है। ईश्वर रूप-रसादिसे रहित होनेके कारण हुन्द्रियों-का विषय नहीं, इसिलिये प्रत्यक्ष-प्रमाणमे जाननेमें नहीं भाता । लिंग सादश्यादिसे रहित होनेसे ईश्वर भनुमान-प्रभासका विषय नहीं है, केवल श्रुतिसे ही जाना जाता है। 'उपनिषस्यवेवाधिगतः' ( उपनिषदीं में ही अधिगत--प्राप्त है ) इस स्युत्पत्तिसे भीर 'नावेदविन्मनुते तं वृहन्तम्' ( बेद न जाननेवाला उस बृहत्को नहीं जानता ) इस निषेध-श्रतिसे सिद्ध है कि वह केवल वेदमे ही जाना जाता है। यदि कोई शङ्का करे कि 'श्रुति तो ब्रह्म-ईश्वरको मन-वाणीका चविषय बताली है, तो फिर श्रुति उसका कैसे उपदेश करती है और जीव उसको मनसे कैसे जानता है, क्योंकि जीवके पास मन ही तो जाननेका एक साधन है ?' तो इसका उत्तर यह है कि अशुद्ध सनसे ईरवर जाननेसे नहीं आता। बह निर्मल सनसे अवस्य जाननेमें आता है, क्योंकि हार मन ब्रह्माकार होता ही है, ऐसा विद्वानीका अनुभव है।

वाणी वैखरी, मध्यमा, पश्यन्ती स्रोर परा चार प्रकारकी है। पहली तीनोंने ईश्वर जाननेमें नहीं आता. परा बाणीये अवद्य जाननेमें आता है क्योंकि परा वाणी असंसारी होनेसे ईरवरतत्त्वका निरूपण करनेवाली हैं, इस-प्रकार श्रृतिका उपदेश और प्रधिकारी मुमुचका सममना बन सकता है। विचारकर देखा जाय तो यद्यपि ईस्वर किसी प्रमाशका विषय न होनेपर भी परम प्रपरोध है क्योंकि वह सबका आरमा है और आरमा किसीको कहीं. कभी किसी प्रकार अवरोच्च नहीं है। ऐसा अवरोच्च ईश्वर मी जाननेमें नहीं आता, यह मन्द्योंका दुर्भाग्य ही है। अहंकार और समताकी आब आ जानेसे परम प्रत्यक्त हैं बर भी दिखायी नहीं देता. ईश्वरकी कृपा बिना और सहान पुरुषोंकी सेवा बिना ईश्वरका दर्शन नहीं होता । ईश्वरका नाम अपनेसे, इष्टदेवका ध्यान करनेसे, सबमें ईश्वर-भाव करनेसे, रागद्वेषका त्याग करनेसे ईवरकी क्रूपा होती है भीर ईबर-कृपासे ईबरका दर्शन होता है। ईबर-दर्शनसे सर्व शोककी बरम निवृत्ति और बरमानन्दकी प्राप्ति होती है, इसीकिये विद्वान् बारम्बार बही कहते हैं कि इंबराराधना ही पुरुषार्य है ।

है मिश्री ! यह सब जगत ईश्वराधीन है, जीवोंकी ईसरका ही बस है । जिस किसीको जो ऋछ प्राप्त हुआ है और डोता है, ईश्वर-कृपासे ही डोता है, अपने बछसे कोई नहीं बढ़ता, ईश्वरके बढ़ाये हुए ही बढ़ते हैं। अपने बलसे रावण बढ़ा था, उसकी परुभश्में भगवान्ते भूरुमें मिखा दिया ! अपने बलपे हिरग्याच और हिरग्यकशिपु बढ़े थे, उनको भगवान्ने तुरत ही उनके पद और प्राण्से अष्ट कर दिया ! सारांश यह कि जिस-जिसने गर्व किया उसीका ही गर्व भगवान्ने तोड़ा; शिद्युवाल, दुर्योधनादिके बृत्तान्तमे यह बात स्पष्ट है। ईश्वर किसीका गर्व नहीं रहने देता, इसलिये भगवान गर्वहारी कहलाते हैं। ईश्वर-कुपासे बहुत-से बढ़ाई पा चुके हैं और पा रहे हैं। ब्रह्मादि तीनों देव ईश्वरकी क्रपासे ईश्वर कहलाते हैं और जगत्की उत्पत्ति, स्थिति और लय करनेमें समर्थ होते हैं। सनकाटि ईश्वरके अनुब्रहसे ही समस तत्त्वद्शियोंके आदिग्र हैं, ईश्वरके अनुब्रहमे देविष नारत देवताओं और भगवज्रकोंके पूज्य हैं। ईश्वरकी ह्यामे उत्तानपाडके पुत्र अवने ध्रवपद् पाया है। ईश्वरको आज्ञासे करवपादि सप्तकाषि सृष्टिके आदिमें वेदोंका प्रचार करते हैं। ईश्वरके बरूपे मरोचि आदि देवता देव, मनुष्यादि प्रका उत्पश्च करनेमें समर्थ होते हैं। ईश्वरके ओजमे शेषनाग समक्त मकाण्डको तृसके ममान अपने फर्सांपर धारस कर रहे हैं. इंभरकी प्रसन्नतासे विभीषणने कल्पूपर्यन्त सङ्घाका भटल राज्य पाया है। बलि भी ईश्वरकी करुणासे रसातल-का सम्राट है और घागेके मन्यन्तरमें वह इन्ड्रपदकी पावेगा । ईखरके आशीर्वाटसे बाउरायक अगले सन्वन्तरसँ ससञ्ज्ञिषियोंके पद्यर आस्त्र किये जायँगे । इसप्रकार ईश्वरमे भनुगृहीत बहुत-से देव, ऋषि, सुनि आदि सनेक प्रकारके दिव्य ऐश्वर्य पा चुके हैं और पाते हैं। ये घोडे-से नाम दिग्दर्शनमात्र हैं, इनका नाम लेनेसे ही अन्त:करण श्रुद्ध होता है, ऐसा बेदबेत्ताओंका निर्णय है। यह सब फल ईश्वराराधनका है । इसलिये ईश्वराराधन डी प्रक्षार्थ है।

ईश्वर स्वरूपसे नित्य, कृटस्य, अद्वय, अवन्या हैं, ऐसे होकर भी अपने भक्तोंपर उनका हतना नाड़ ग्रेम हैं कि दनके प्रेमवरा होकर अपनी कीकासे धनेक स्वरूप चारण करते हैं. बारम्बार अवतार लेकर अपने अनोंके द:स निवारक करते हैं । मक्तकी प्रार्थना सुनकर तुरत ही उसका कष्ट निवन्त करमेको पैर-पथादे ही दौबते हैं, गरुबको भी छोब देते हैं और मानो पास ही खडे हुए थे. ऐसे शीघ ही भाकर भक्तका दःख दर करते हैं, यह बात गजेन्द्र और द्वीपदीके इतिहाससे स्पष्ट है, ईश्वरने मक्तोंके हितके छिये वेद-पुराकादि अनेक शास्त्रोंकी रचना की है अथवा याँ कहना चाडिये कि करायी है भीर अपने नामको वह प्रताप दिया है कि जो उचारकमात्रसे पापीका नाश करता है। यह बात अजामिकके इतिहासमें स्पष्ट है कि पुत्रके बडाने अचेत दशामें 'नारायका' नाम छेकर वह परम गतिकी प्राप्त हुआ। बेदवेत्ताओंका निश्चय है कि जितना सामर्थ्य ईश्वरके नाममें पाप निवृत्त करनेका है, उतना सामर्थ्य मनुष्यमें पाप करनेका नहीं है। 'हर्र लगे न फिटकरी, रंग झकाझक आय' ऐसा ईश्वरका नाम भी, जिसमें खर्च कुछ नहीं और फल श्रद्धय है, जिनसे जपा नहीं जाता, उनसे बढ़कर धभागा और कौन होगा ? ईश्वर अपने भक्तोंको अपना स्वरूपतक भी देकर सोचा करते हैं कि तन, सन, धन, पुत्र, स्त्रो, परिवार अर्पेश करनेवाले भक्तोंको इसने कुछ भी नहीं दिया, क्योंकि अपना म्बरूप तो हम रावण, कंस धादि राक्षसोंको भी प्रदान करते ही हैं, फिर भक्तोंको हमने क्या दिया, कुछ नहीं दिया ! ऐसा विचारकर जगदीश्वर भगवान् घपनेको भक्तोंके ऋणी समझते हैं। जो ऐसे दबाल ईश्वरसे विसुख हैं, उनके कल्याणका कोई मार्ग नहीं सुमता, ईश्वर उनपर करुए। करे; इतनी ही ईश्वरसे प्रार्थना है कि ईश्वराराधन ही पुरुषार्थ है, यह बात उनकी समझमें आ जाय।

ईश्वरशरणांगति परम पुरुषार्थ है। श्रपना बल-भरोसा बीक्कर जो ईश्वरके शरणमें मा गये हैं वे ही धन्य हैं, उनका ही जन्म सफल हैं। न उनको मरनेका शोक होता है, न जीनेका हर्ष होता है। न वे किसीकी निन्दा करते हैं, न स्तृति करते हैं। वे सबमें ईश्वरको देखकर सबसे समाज सुहदसाका बर्ताय करते हैं। मान-प्रपमान उनके लिये समान होता है, प्राप्ति-श्रप्राप्तिमें भी वे एक-से रहते हैं, सर्वदा जिह्नासे ईश्वर-नाम जपते हैं, अथवा ईश्वरके गुणानुवाद गाते हैं, सनसे ईश्वरका ज्यान करते हैं, जो इन्ह कार्य करते हैं ईश्वरके लिये करते हैं, श्वपना आहंकार किश्चित् भी नहीं करते । अहंकार ही सब अनर्थोंका मूल है, अहंकार ने ही आनन्द्रव्यक्त प ई्यरको छिपा रक्ता है, अहंकार ने ही आनन्द्रव्यक्त प ई्यरको छिपा रक्ता है, अहंकार ही ईव्यर-दर्शनमें आद है, ग्रहंकार निमृत कर देना ही ईव्यररार्थागित है । ईव्यररारणागितमें जैसा सुख ब्रह्माको भी नहीं है, इन्द्रादिका तो कहना ही क्या है ईव्यररार्थागितका उपाय ईव्यररार्थाण है, इस्तिष्ये ईव्यररार्थाना ही पुरुषार्थ और वही परम पुरुषार्थ है। जैसे आमका इक्ष लगानेवालेको मुख्य फल तो आम-फलकी प्राप्ति है चौर पत्र, पुष्प काशादिकी प्राप्ति अवान्तर फल है, ऐसे ही शरयागतिको ईव्यरकी प्राप्ति स्ववन्तर फल है, ऐसे ही शरयागतिको प्राप्ति श्रवान्तर फल है और विष्य भोगोंकी प्राप्ति श्रवान्तर फल है और

पाठक ! इतना कड्कर ईश्वररारग्ने अपना म्याख्यान सम्राप्त किया और उसकी संगतिसे चारों मिश्र भी ईश्वरदारण होकर सर्वदाके छिये सुखी हो गये। इस्पति-शोभनम् । सबका सार यह है—

कुं - ईश्वर-चर्चा कीजिये, लीजै ईश्वर-नाम ।

प्रिये ईश्वर-ध्यान नित, कीजै हरिहित काम ॥
कीजै हरिहित काम चित्त निर्मल कर लीजे ।
सबसे मनका मोड़, ईशमें लग कर दीजे ॥
मोला ! ईश्वर सत्य, विश्व शोकाकुल नश्वर ।
आश विश्वकी छोड, नित्य शाखत मज ईश्वर ॥
दो - पढें सुने माई बहिन पाँच पश्च-संवाद ।

मोला ! ईश-प्रसादसं, चढ़ें मुक्ति-प्रासाद ॥



## ईश्वर-चर्चा

( लेख**क—**'शिव' )

### ईश्वर बुद्धिगम्य नहीं है



सर क्या है ? उनका वास्तिषक स्वरूप
कैसा है ? वह निशकार हैं या साकार ?
निर्मुख हैं या समुख ? इस जगत्के साथ
उनका क्या सम्बन्ध है ? इत्यादि प्रक्रोंका
एकमात्र निश्चित उत्तर न तो कोई आजतक दे
सका है और न दे सकता है। आजतक ईसरके
सम्बन्धमें जितना वर्णन हुआ है, वह सब
मिलकर भी ईस्वरके यथार्थ स्वरूपका

निर्देश नहीं कर सकता। क्योंकि ईश्वर मनुष्यकी बुद्धिके परे है, बह परम वस्तु मनुष्यकी बुद्धिमें नहीं समा सकती; बुद्धि तो प्रकृतिका कार्य होनेसे जह और परिष्ठिक है, वह उस अनम्त, सर्वन्यापी, सर्वाधार, सर्वान्तर्यामी, निर्य ज्ञानामण्यक चेतनका आकता किसप्रकार कर सकती है? जो वस्तु ज्ञानका विषय होती है, वह सीमित, प्रमेय और धर्मी वस्तु ही होती है; जो सीमित है, जिसका परिमाण हो सकता है, जो किसी धर्मवाली है, वह वस्तु ईषर नहीं हो सकती; बुद्धि या ज्ञान जिस प्रार्थका निरूपण करता है, उस प्रार्थका कोई एक निश्चित रूप ज्ञानमें रहता है, ऐसा ज्ञेष प्रारंथ सचका प्रकाशक, सबका आधारण्योति नहीं हो सकता। जिसका प्रकाशक, सबका आधारण्योति नहीं हो सकता। जिसका प्रकाश बुद्धि

करती है, वह बुद्धिको प्रकाश देनेवाला कैसे हो सकता है? परमारमा ईश्वर ज्ञेय नहीं है, प्रमेय नहीं है, प्रकाश्य स्वका प्रकाशक स्वयंप्रकाश है। वह किसी भी बुद्धिका चिन्न्य विषय नहीं है, सारी बुद्धियोंमें चिन्ता-प्रवणता उसीसे आती है। वह स्वयं प्रमावास्प और ज्ञानरूप है। वस्तुतः ऐसा कहना भी उसको सीमाबद्ध करना है- उसको साम करना है। उसे कालातीत-गुवातीत कहना भी उसका परिमाया बाँधना है। इसीस्थि मनीपीगा यह कहा करते हैं कि ईश्वरका तत्व ईश्वर ही जानता है, वह स्व-संवेध है, दूसरा कोई उसे जान ही नहीं सकता, तब वर्णन कैसे कर सकता है ? जबतक दूसरा रहता है तबवक जानता नहीं और दूसरा न रहनेपर बर्धनका प्रसंग ही असरभव है।

ंहुंबर चतक्यं है, चज्ञेय है, वह कभी मनुष्यको बुद्धिमें चा ही नहीं सकता, संसारकी किसी क्लामे तुलना कर-कर वह समकाया नहीं जा सकता, ऐसी स्थितिमें उसे मानने-जानने या उसकी चर्चा और जाननेकी चेषा करनेसे क्या लाम हैं? वो चीज़ सिद्ध नहीं हो सकती, दील नहीं सकती, उससे उदासीन रहना ही बुद्धिमानी है। ऐसा विचारकर परमास्माकी चर्चा छोड़ देना तो स्त्युसे भी बदकर है। उसकी कुछ ऐसी सक्ति है कि वह श्रेय न होनेपर भी श्रेय-सा वनकर उपासककी सञ्चान-प्रवानकाको हटा देता है, जिससे वह उसके स्व-स्पको प्रवानकर कृतकृत्य हो जाता है। इसीक्षिये उस परम-तत्त्वको श्रेय मानकर उसकी उपासना करना परम आवश्यक माना गया है।

इसीलिये तत्त्वज्ञ ईयरगतप्राख ऋषि-महर्षियोंने अपने-अपने विकक्षण सत्य अनुमर्थोको, तो सचमुच ही उन्होंने 'अघटनघटनापटीयसी' शक्तिके आधार और स्वामी भगवान्की कृपासे समय-समयपर प्राप्त किये हैं, उन्होंको तर्क और उक्तियोंके द्वारा सिद्धकर लोगोंके सामने रक्ता और यथोचित साधनविधि बत्तकाकर भगवत्-प्राप्तिका मार्ग सुत्तम कर दिया है। दर्शन, पुराण आदिमें इन्हों साधनोंका उल्लेख हैं।

इमारी बुद्धि जहाँ आकर थक जाती है और अपनेको धारी बढ़नेमें सर्वधा श्रसमर्थ पाती है, वहींसे मगबकुपाका प्रकाश और बल इसारा प्रधप्रदर्शक और सहायक होकर इमें उस बुद्धिके परे, बुद्धिके अगीचर परम सखका सादात्-कार करा देता है। नहीं तो, जो सर्वशा अध्यक्त और चित्रिश्य है, जो एक, केवक, ग्रुद्ध समिदानन्द्रधन रहते हए ही अपने सगुग्रहणके द्वारा संकल्पमात्रसे विचित्र ब्रह्मायशैंकी सृष्टि करते हैं; सगुण, साकार, दिश्य, निस्प विश्वहरूपये भनन्तकोटि ब्रह्मावहों में भनन्तकोटि ब्रह्मा. विष्णु और रुद्रक्ष्पोंसे विभक्त-से प्रतीत होकर पृथक्-पृथक् सुजन, पालन भीर संद्वार करते हैं, जो विविध देशों और काळींमें विविध स्वरूपींमें अवतरित या प्रकट होकर आवश्यकतानुसार न्यूनाधिक शक्तिका प्रकाशकर अपनी विश्वविमोहिनी क्षीकाश्रीसे अगत्को मुग्ध और पावन करते हैं, जो बीबमायमें अन्तर्गामी भारमारूपसे विराजित होकर विभिन्न-से भासते हुए जीवजीजामें वर्तमान रहते हैं। (यहाँ यह समझनेकी बात है कि जिसप्रकार अनन्त-कोटि व्यक्तिरारीरोंमें एक ही परमात्मा त्रिगुख-संविक्तत जीवात्मारूपसे विराजमान है, ऐसे ही अनन्तकोटि ब्रह्माण्ड-शरीरोंग्रें 'विधि-इरि-इर' त्रिग्यमर्तिसे एक डी परमारमा विराजमान हैं, त्रिग्यामूर्ति होनेपर भी तीनों एक ही हैं और गुखातीत हैं।) को अनन्त विश्व-ब्रह्माण्डोंमें प्रकृतिके विकार-क्ष्पसे आसनेवासे बढ रश्य-प्रपञ्चका मेच धारणकर सपनेको क्रियाचे हुए हैं और प्रस्वेक क्यमें मध्येक समय पुकरस बौर पूर्व हैं, उन परात्पर महाविष्यु, महाशिव, महा-प्रकापित, महावेष, महाशिक, श्रीकृष्य, श्रीराम श्रादि विविध नाओं और रूपोंसे धाक्यात और पृक्षित नित्य, धविनाशी, अनन्त, धाक्षण्य, परमसत्य, परमब्रह्म, सिव्यतनम्ब्यन, अनन्तराक्ति परात्पर भगवान्का ज्रा-सा धाभास भी मनुष्यकी बुद्धिको कैसे मिळ सकता है? को सन्तोंके वाक्योंपर विश्वासकर उनके शरणापच होता है, को बुद्धिका धमिमान कोक्कर उनकी कृपाका आक्रित होता है, वही द्युद्ध और सूक्ष्मबुद्धि श्रद्धामय पुरुष भगवान्की कृपाका बल्क प्राप्तकर उसके शिक्याकोकमें परमारम-प्रकाशकी भोर आगे बहता है।

उन परमारमा महेश्वरके अखगढ नियमके अनुसार डनकी खोबासे जब उनकी सारी शक्तियाँ सिमटकर साम्यस्पितिको प्राप्त हो जाती हैं, तब शक्ति और शक्तिकी अभिश्वताके रूपमें एक ब्रह्म-स्वरूप ही प्रकाशित उद्या है। भगवानका नित्य दिस्य विग्रह भी उस समय स्वेस्कामें ही अन्तर्थान रहता है। पुनः जब उनकी सनन्त शक्तियाँ विविध विचित्र मूर्ति धारणकर क्रिया करती है, तब वही ब्रह्म भनेक स्वरूपों में प्रकाशित और प्रसरित रहते हैं. वस्तुतः भनन्तकोटि विश्व-श्रक्षावर्डोमें की कुछ उत्पन्न हुआ है. को स्थित है और वो छयको प्राप्त होता है, वह सब ईश्वरमें डी डोता है। ईसरकी ही यह सृष्टि, स्थिति और संदाररूप त्रिविध मूर्तियाँ हैं। समस्त विश्व-ब्रह्मावद अनन्त तरंगांकी भाँति उन एक ही अनन्त, असीम परमारम-सागरमें स्थित हैं। वे भगवान् देवोंके देव, ईश्वरोंके ईश्वर, पतियोंके पति और गतियोंकी गति हैं; ये निराकार भी हैं, साकार भी हैं. निराकार भी नहीं हैं; साकार भी नहीं हैं, सबमें हैं, सबसे परे हैं. उनके क्षिये यह कहना या सममना कि 'ये ऐसे ही हैं' बस्तुतः उनका उपहास करना और अपनी शक्रका पर्दा-फास करना है। इमारी बुद्धि जिस ईश्वरका वर्णन करती है, वह ती उनके एक बहुत ही स्वस्प-से श्रंशका, आभासका या अनु-मानका ही बर्चन होता है। वे तो गुँगके गृह हैं: उनका वर्षन कोई कैसे करे ? क्षाद्र-सा जल-सीकर जलनिधिकी क्या थाइ सगावे ? इमारी वो बुद्धि ऑसोंके सामने प्रत्यक्ष दीखनेवाले पदार्थीकी तहसक भी नहीं पहुँच सकती, वह अनन्तकोटि बद्यावसीमें ज्यास सर्वजीकमहेश्वर अनन्तराक्ति, श्रद संवितानन्यपन परमारमाके सम्बन्धमें निश्चयरूपसे क्या कह सकती है ? उम इंचरके सम्बन्धमें तो सबसे क्या प्रमाण यही है कि जगत्के महाप्रका उन्हींकी स्थास प्राप्त अनुमनोंके द्वारा उनकी सक्ता समझाकर हमें उनकी उपासना करनेका उपनेश देते हैं। महापुरुषोंके वचनोंमें विश्वास करनेवाले अद्भाल पुरुषोंके लिये तो ईश्वरका होना सहज ही सिन्द हैं, उनके किये तो ऐसी कोई वस्तु हो नहीं, जो ईन्बरसे अधिक प्रस्थक और सर्वप्रमाणसिन्द हो, परन्तु वह सीभाग्य सबको प्राप्त नहीं। ईन्बरमें विश्वास होना सहज बात नहीं है; ईन्बर-विश्वास अगवानके अन्तर्राज्यका पर्दा हटा देता है, जिससे मनुष्य ईश्वरके तक्तको समझकर सर्वपाप-ताप-मून्य और कृतकृत्य हो जाता है।

## ईश्वर-विश्वास और ईश्वर-कृपा

जैसे सुर्वके पूर्व उदय होनेसे पूर्व ही अमावस्याकी भोर निशाका नाश हो जाता है, इसी प्रकार भगवानका पूर्ण विश्वास होनेके पूर्व ही, थोडे ही विश्वासमे पाप-तापरूपी तम नष्ट हो जाता है। मनुष्य तभीतक पापा-चरबा करता है और तभीतक संसारके विविध दु:संकि दावानकर्में दग्ध होता रहता है, जबतक कि उसका ईचर-के श्रस्तित्वमें विश्वास नहीं होता: 'ईश्वर हैं' इस विश्वास-से ही सन्तव्य निर्निराधार, निर्विकार, निःशह, निर्भय और निश्चिम्त हो जाता है। भगवानुपर विश्वास करनेवाला पुरुष इस बातको जानता है कि भगवान सर्वध्यापी, सर्वदर्शी, सर्वशक्तिमान्, परमदयालु, योगक्षेमवाहक, विश्वम्भर और परम सहद है। ऐसी अवस्थामें वह काम, खोभ या भय किसी कारखसे भी पाप नहीं करता । जब एक पुलिस-मफसरको देखकर मनुष्य कानून-विरुद्ध काम करनेमें हिचकता है, जब किसी सुयोग्य गुरुजनके सामने पाप करनेमें मनुष्य सक्चाता है, तब वह सबके खामी और परमगुरु भगवानु-को सामने समस्कर पाप कैसे कर सकेगा ? जब भगवान विश्वरभर और योगक्षेमका निर्वाह करनेवाले हैं तब वह अपने और परिवारके भरण-पोषणादिके लिये न्यायपथ-को चोबकर पाप-पथर्में क्यों आयगा ? अब वह अपने परम सुद्धव, परमद्याल्य, सर्वशक्तिमान् परमत्माकं। सर्वन्यापी-रूपसे सर्वत्र देखेगा, तब ऐसा कीन-सा ताप या भय है. जो उसे जका सकेगा या पापके मार्गमें के बायगा ? ईश्वर-का विकासी पुरुष तो वस्तुतः ईश्वरकी डी द्यापर भरोसा करनेवाका बन वायगा, उसे पव-पव्पर, पत्न-पक्षमें भगवत्-क्रपाका प्रत्येच होता रहेगा। जो भगवाक्रपापर निर्मर रहता है, वह किसी काक्रमें दुवी नहीं हो सकता। वह

प्रत्येक बातमें सगवानका विधान समस्कर और भगवानके विधानको उनकी दयासे श्रोतश्रोत देखकर प्रकृतित होता रहता है, वह सममता है कि मेरे नाथने मेरे खिये जी कम्म विधान कर दिया है वही परम कल्याणरूप है और वास्तवमें है भी ऐसा ही। उसकी बुद्धिमें यथार्थ ही यह भाव नहीं भाता कि भगवानका कोई विधान कभी जीवके क्रिये असङ्ख्या होता है। सङ्ख्याय अगवान अपने ही भंश जीवका अमझ्क कभी कर ही नहीं सकते । जब कभी वे किसीके सिये कोई द:सका विधान करते हैं तो बड अत्यन्त ही तयाके बदा हो उसके कल्याणके अर्थ ही करते हैं। जैसे जननी अपने बच्चेके कल्यासके स्टिये कभी-कभी उसके साथ ऐसा न्यवहार करती है जो बच्चेको बदा कर मालूम होता है और वह मूछले माताले नाराज भी होता है, परन्तु साला उसके नाराज होनेकी कुछ भी परवा न कर अपने उस म्यवहारको नहीं छोड्ती, क्योंकि उसका हृदय स्नेह्से भरा है, वह बच्चेका परम हित चाहती है। इसी प्रकार स्नेइ-स्थाके असीम सागर भगवान्, जिनके स्नेष्टकी एक बूँदने ही विश्वकी सारी माताओं के हृदयों में पैठकर उनको अनादिकालमे स्नेहमय बना रक्ता है. अपने प्यारे वचौंके लिये उनके हितार्थ ही दरह-विधान किया करते हैं। उनका दण्ड-विधान बैसा ही होता है. जैसे माना बचेको आगके समीप जानेसे रोककर उसे प्रकार कर देती है, नहीं मानता तो कभी-कभी बाँघ देती है, अथवा उसके हाथमें छुरी या और कोई ऐसी चीज, जो उसकी नुकसान पहुँचानेबाली है घीर उसने मोइबश ले रक्खी है, जबरदस्ती सीन खेती हैं: और हुरे आचरण न छोड़नेपर डराती-धमकाती है। भगवानके विधानद्वारा मनुष्यमें विषय-भोगोंके योग्य शक्ति न रहना, विषयोंसे अस्ता होने-को बाध्य होना, विषयोंका अवस्त्रस्ती छिन जाना या नाक्ष हैं। जाना आदि कार्य इसी में खीके हैं। दालदमें विषय-भोग-दुनियाके धन-धाम, यश-कीर्ति, श्री-पुत्र श्रादि पहार्थ तो मनुष्यको नरकाशिकी और से जानेवाके हैं, जो इनमें रचता-पचता है वह द:स-दावानलमें दन्ध होनेसे नहीं वच सकता । भछा, भगवान् को हमारे परम सुद्धद और परम हित्रेषी हैं, ये बस्तुएँ हमें क्यों देने छगे ? और क्यों इमें इनमें आसक रहनेकी स्वतम्ब्रता प्रवान करने छगे ? को कोग केवक इन बस्तुकोंकी रचा और माहिमें ही मगवानुकी दया समझते हैं वे वड़ी भूज करते हैं। वे



भगवान—श्रीतृन्दिहरूपमे

वस्तुणूँ तो इमें संसार-सागरमें हुवोनेवाछी हैं, द्यालु भगवान् इमें संसार-समुद्रमें डकेडनेके किये इनको कैसे दे सकते हैं ? माता क्या कभी प्यारी सन्तानको जान-बूझकर भारम्भमें मीठे छगनेवाछे जहर-भरे छह्डू दे सकती है ? क्या कभी उसे सोनेकी पिटारीमें रत्तकर काछनाग सर्प दे सकती है ? क्या कभी उसे छाछ-छाछ छप मेंबाछी भागमें भाँक सकती है ? फिर भगवान् ही ये विषय-भाग देकर ऐसा क्यों कर सकते हैं ? इसि छिये खब ये विषय नहीं रहते, जब विषय-नाशस्य सांसारिक दृष्टका कोई दुःख धाता है, तय भगवान् वे विधासी भन्मोंका चिन्त दृष्टेंस नाच उठता है, वे उसको भगवत्कृपासे ओतप्रोत देखकर उसमें भगवत्कृपाकी माधुरी मूरतिके दर्शनकर शिशुकी भाँति उसको जोरसे पकड़ छते हैं। उसमें उन्हें वहा भानन्द मिलता है, इस बातका प्रस्यक श्रनुभव होता है कि हमपर भगवान्की वड़ी भारी द्या है।

इसका यह अर्थ नहीं, कि भगवान्से सांसारिक क्तु माँगनेवालोंको वह नहीं मिलतीं। मिलती हैं, स्थाँकि प्रत्येक वस्तु आती उन्होंके भगडारसे है, परस्तु ऐसी चीर्जी-के मौगनेवाले गलती करते हैं। भगवानपर ही आस्या रखनेवाले विश्वासी अर्थार्थी भक्त यदि कोई ऐसी चीज माँगते हैं तो भगवान उन्हें दे देते हैं और फिर उसी तरह उसकी सम्हाल भी रखते हैं जैसे भाता छोटे शिशुके इट पकड़ लेनेपर उसे चाकु दे देती है, पर कहीं लग न जाय इस बातकी श्रोर सतर्क दृष्टि भी रखती है। भगवान्-की दयाके रहस्यको जाननेवाला सचा निर्भर भक्त तो ऐसी चीजें माँगता ही नहीं। माँग भी नहीं सकता। उसकी इटिमें इनका कोई मूल्य ही नहीं रहता । वह तो भगवानु-की इच्छामें ही परम सुस्ती होता है। कभी माँगता है तो बस, यही माँगता है 'हे भगवन् ! मैं सदा तेरी इच्छा-नुसार यना रहें, तेरी इच्छाके विपरीत मेरे चित्तमें कभी कोई दुसि हो न उदय हो।' भगवान संगलसय हैं, उनकी चनिच्छामधी इच्छा भी कल्याणमधी है, चतएव इस-प्रकारकी प्रार्थना करनेवाला भक्त भी मंगलमयी इच्छा-बाला अथवा सर्वथा इच्छारहित- निःस्पृष्ट बन जाता है। वह निध्य-निरम्तर भगवानके चिम्तनमें ही छना रहता है और उसीमें उसको शान्ति मिछती है, बरा-सी देर भी किसी कारणसे भगवानुका विस्तरण हो जाता है तो बह इस सङ्खीते भी अनन्तगुणा अधिक न्याकक होता है. बो

जबसे अरूग करते ही छटपटाने रुगती है। बह संसारमें सर्वत्र, सब भोर, सब समय भपने प्रभुकी मुनि-मन-मोहिनी छ्विको देखता और पछ-पछमें पुछकित होता रहता है। सारा विश्व उसे अपने प्रभूसे भरा वीखता है. इससे स्वामाविक ही वह सबकी सेवा करता है, सबको सुख पहुँचाता है। किसी भी भेपमें आये हुए पिताको पहुचान छेनेपर जैसे सुपुत्र उसका अपमान और अहित नहीं कर सकता,उसे किञ्चित भी दुःस नहीं पहुँचा सकता, इसी प्रकार संसारके प्रत्येक जोबके भेपमें भक्त भएने भगवानका पहचानकर उनका सरकार और हित करता है तथा प्राया-पग्रसे सुख पहुँचानेकी ही चेष्टा करता है। जो जोग केवल किसी एक स्थान और मुर्तिविशेपमें ही भगवानको मानकर अम्यान्य स्थानींमें उनका अभाव मानते हैं, वे मगवानुके स्बरूपको बहुत छोटा बना देते हैं, वे एक प्रकारमं भगवानका तिरस्कार करते हैं. ऐसे लोगोंकी पूजासे भगवान प्रसन्त नहीं होते. ऐसा भागवतमें कहा है !

## मृर्ति-पूजा

इसका यह अर्थ नहीं कि मूर्ति-पूजा नहीं करनी चाहिये। संसारमें ऐसा कीन है जो किसी-न-किसी प्रकारसे मूर्ति-पूजा नहीं. करता: सारा जगत ही मूर्तिपुतक है। जो अपनेको मूर्तिपुजक नहीं मानते, वे भी अपने किसी गुरु बा नेताके चित्र या स्टेच्यू (पाषायानिर्मित मूर्ति) को देख-कर उसका सम्मान करते हैं। भगवानुको न माननेवाला रूसी भी लेनिनकी मूर्तियोंके सामने सलामी करता है। **झरहेका अभिवादन स्था मूर्तिपूजा नहीं है ? झरडा कौ**न-सा सजीव पदार्थ है ? परन्तु उसका लोग बड़ा सम्मान करते हैं और उसके तनिक-मे अपमानमें अपना और अपने देशका अपसान समझते हैं। मात-भूमि-स्वदेश आदि नाम और उनके कहिएत रूपोंपर प्राण दे देना क्या प्रतीक-पूजा नहीं है ? मुसलमान भाई, जो महस्मद साहेबकी मूर्ति देखकर ही मूर्ति रखनेवालेको मारनेको तैयार हो जाते हैं, क्या प्रकारान्तरसे मूर्तिको महत्व नहीं देते ? परन्तु इसमें और भक्तोंकी मूर्ति-पूजामें बदा अन्तर है, भक्त मूर्तिकी पूजा नहीं करता, वह तो केवल अपने प्रभु-की पूजा करता है । मृतिमें वह उन्हीं समिदानन्द्वन इष्टरेबको देखता है, उसकी दृष्टिम वह पत्थर, मिट्टी या धात नहीं है, बड़ी सिंबदानस्दंधन सर्वन्यापी भगवान हैं विषके एक ग्रंशमें सारे अब-चेतन विश्व-प्रक्रावड भरे हैं.

r

परम्तु को भक्तपर प्रसम्भ होकर यहाँ स्थामसुम्दररूपसे विराजित हो उसकी पूजा अहण कर रहे हैं। इसीसे कहीं-कहींपर भगवत्-मूर्तियोंका चक्रमा, बोलना, हँसना, वरदान देना मादि सुना जाता है, जो वास्तवमें सत्य है। भगवान् कहाँ नहीं हैं? वे भक्तके भावसे प्रसम्भ होकर चाहे जहाँ, चाहे जिस रूपमें अथवा अपने निर्य दिन्य विश्वहस्वरूपमें, चाहे जब प्रकट हो सकते हैं।

'हरि स्थापक सर्वत्र समाना । प्रेमते प्रकट होहिं मैं जाना ॥'

श्रीरामचरितमानसमें भगवान शिवलीके ये वचन हैं, जो सर्वया सन्य हैं। अग्नि अन्यक्तरूपमें सब चीजोंमें न्यास हैं, परन्तु साधन करनेपर किसी भी वस्तुमें वह प्रकट हो सकती हैं, इसी प्रकार सर्वश्र निराकाररूपमें न्यास भगवान भी भक्तके वश होकर न्यक हो जाते हैं। अवसार स्रेनेका भी यही रहम्य हैं।

#### अवतार

कुछ छोग कहते हैं कि भगवान अवतार नहीं ले सकते । परन्तु ऐसा कहना भगवानकी सर्वशक्तिमत्तार्मे कसी करना है। भगवान क्या नहीं कर सकते ? इसीसे वे जब जहाँपर आवश्यकता समझते हैं. वहीं अपने दिस्य विश्वहको प्रकट करते हैं। एक बात यह ध्यानमें रखनेकी है कि भगवानके अवसारों में कोई छोटा-वडा नहीं है। सबमें पूर्व भगवत्-शक्ति पूर्वारूपमे निहित हैं, साम्रात् भगवान ही जब अवतरित होते हैं-इमारे बीचमें आते हैं, तब उनकी शक्तिमें न्यूनाधिकताका तो कोई सवास ही नहीं रह जाता । यह इसरी बात है कि कहीं वे आवश्यक न समझकर अपनी कम शक्तियोंको प्रकट करें और कहीं चित्रकको ! कहीं अधिक समयतक छीछा करें, कहीं चाल्प काकर्में ही चन्तर्थान हो जायें। परन्त इसमे उनके सहस्प-में कोई अन्तर नहीं पहला । वह सदा एकरम और समान है। उनका निर्मुच नक्सरूप गुवातीत है, उसमें किसी भी गृख या गुणारमक जगदका भाव नहीं है । उनका विच्छ-रूप श्रास सत्त्वगुणसम्पद्म है, जो भूगुजीकी कात सहकर उनके पैर पछोटनेको तैयार हो बाता है, उनका विश्वरूप अच्छे-बरे सभी गुर्बोसे सम्पन्न है---'मे चैव साध्विका भावा राजसास्तामसाध ये । अन्त प्रवेति तान्विज् 'अन्तः प्रतरं नान्यत् किश्चिद्दस्ति धनंजय' अगुवान् कहते हैं. सारे सास्त्रिक. राजस, तामस-भाव ग्रहाले ही क्लब जानी, हे वर्गक्य! जेरे

श्रतिरिक्त और कुछ है ही नहीं। इसी श्रकार दनके गुण-स्वरूप हैं। ब्रह्माण्डोंमें स्थित श्रीविष्ण सत्त्वस्वरूप हैं. श्रीमञ्जा रवोगुणरूप हैं और श्रीशंकर तामसरूप हैं. यही शंकर अहाँ समष्टि-सदाशिषक्षमें रहते हैं. वहाँ परम क्ल्याणमय, सत्त्वगुक्ति भी जँचे उठे होते हैं। इसी प्रकार भगवती काली संदाररूपियाी-समोमवी है. माता शक्ति अगुजननी सुजनकारिणी--रजोसयी है. जगबात्री माता दमा पोषणकारियाी-सत्त्वमयी है। इनके अतिरिक्त भक्तोंको परम भानन्द देनेवाले, भक्तोंके जीवन-धन, उनकी परमगति, परम आश्रय वे दिव्य अवतार-विधार हैं. इनमें कीका और शक्तिके प्रकाशके तारतम्यमे भीरास और श्रीकृष्ण दो विशेष हैं। इनमें श्रीराम मर्यादाके आदर्श भौर सत्त्वगुग्रुसम्पन्न हैं और श्रीकृष्ण लोलामय और सर्वगुणसम्पन्न हैं। ये और इसी प्रकार अन्यान्य सभी उन एक ही भरावानके सक्स्प हैं. इनमेंसे जो स्वरूप, जिसको अच्छा लगे, जिसकी जिस स्बरूपमें प्रीति हो, वह अपनी प्रकृतिके अनुसार सदगुरकी आज्ञासे उसीको अपने जीवनका ध्येय, परम इष्टदेव मानकर अनन्यभावसे उसीकी उपासनामें प्राचीत्सर्ग कर दे। न दूसरेको बुरा बतावे और न दूसरेकी ओर लक्षवावे, 'साधर्में निधनं श्रेयः' की भगवदुक्तिको याद रखते हए सन्देह-संशय-रहित होकर निश्चल-चित्तसे परम श्रद्धाके साथ सदा-मर्बदा अपने इष्टकी ही उपासना. मेवा और चिन्तनामें लगा रहे। श्रीशंकरकी श्रनन्य उपासिका, भ्रापना अनन्त जीवन सहाके किये श्रीशिकके चरखोंमें समपंया कर देनेवाछी भगवती उमाकी यह उतिः सदा याद रखनी चाडिये---

महादंव अवगुन-मवन विष्णु सक्त गुण-धाम । जाकर मन रम जाहि सन ताहि ताहि सन काम ॥

## साकार रूप मायिक नहीं है

कुछ छोग मगवान्के साकार, सगुर्या दिस्य स्वरूपको मायिक बतानाते हैं और यह समझते हैं कि इसकी उपासना मन्द अधिकारिथोंके छिये हैं, जो उँचे अधिकारी हैं वे तो इस मायामे परे शुद्ध सचिदानन्द बहाकी अभेद-भावसे उपासना करते हैं। शुद्ध बहाकी धमेदो-पासना भी उसम है, इसमें कोई सन्देह नहीं, परन्तु अगवान्के साखार दिन्य सक्यको मायिक और मन्द्

श्राधिकारियोंके सेवनयोग्य ही बतकामा बड़ी भारी गछती है। अगवान्त्रे तो श्रीगीता भौर श्रीभागवतमें इस दिष्य स्वरूपकी वड़ी महिमा गायी है। बहिक कुछ अन्होंके मतम तो भगवान्ने ब्रह्म-शब्द-वाच्य निर्विशेष खरूपको भपने आधारपर स्थित नतकाया है। कम-से-कम भगवानुका स्वरूप दिन्य, निस्य अमायिक है और ब्रह्म-ज्ञानियोंके हारा भी सेव्य है, इसमें ती कोई सन्देह नहीं है। हाँ, उस परम भानन्द्रमय दिव्य विब्रहकी अवहेखना करनेसे ज्ञान-मार्गके उपदेशक उसके महान सुकते विश्वत जरूर रह जाते हैं। मायिक माननेवालेके सामने भगवान् उस मुनिमनहारी अपने दिख्य साकार स्वरूपसे प्रकट नहीं होते । इसीसे तो सन्तींका यह परम रहस्यम्य मत है कि ज्ञानमार्गके पन्थी भगवानके दिष्य साकार स्बरूपके दर्शन नहीं कर सकते। उनके मनमें माया युसी रहती है, इससे उन्हें जहाँ-तहाँ माया ही दीखती है। वे भगवान्में भी मायाका आरोप करते हैं, कोई-कोई साकार, संगुण भगवानुको ब्रह्मसे अभिन्न मानकर भी प्रायः कह देने हैं कि यह विद्याकी उपाधिसे युक्त हैं और हमारे लिये वैसे ही हैं जैसे महान् धमृत-समृद्रमें इये हुएके लिये एक गिलास जल । यह एक गिलास जल भी उस अमृत-समुद्रका ही श्रमिशांश है परन्तु एक तो अलग गिलासमें हैं, ( मायामें हैं ) दूसरे भंश है, इस जब पूर्णमें स्थित हैं तो इमें इस उपाधियुक्त भंशसे स्था प्रयोजन है ? वास्तवमें यह अहंकारोक्ति है । ऐसा कहना और मानना---श्रनुचित है, परन्तु जो ऐसा मानते हैं, मानें, उनके मानने-न-माननेये भगवानके म्बह्पमें कोई हानि-लाभ नहीं होता; भवश्य ही उनकी मुद्रतापर अगवान् हेंसते हैं। भगवानूने कहा है---

> अवजानन्ति मां मृद्धा मानुषीं तनुमाश्रितम् । परं भावमजानन्तीः मम मूतमहेश्वरम्॥

मृद लोग मेरे इस परम रहत्यको न जानकर कि मैं समस्त विश्व-ब्रह्झावडोंका अधीश्वर मक्तोंके प्रेमवश और अपनी जगत्-लीखाको स्ववस्थित रखनेके क्षिये दिष्य विश्वष्ट प्रकटकर दिष्य लीखा करता हूँ, गुझ मनुष्य-शरीर-धारी भगवान्को नहीं पहचानते हैं। मायासे उनके हृत्यमें मोह हो रहा है। मेरी अखीकिकी मायासे सरनेका उपाय मुझ मायापतिकी शरणागित ही है। (गीता ७। १४) परन्तु वे लोग मुझको नहीं भजते। मैं जो कर अब-संसारसे

चातीत धाचर भारमासे उत्तम हूँ, (गीता १५।१८) सबकी प्रतिष्ठा हूँ (गीता १४।२७) सब पुरुर्वीसे श्रेष्ठ पुरुषीतम हूँ—

> यो माभेवमसंमृढो जानाति पुरुषोत्तमम् । स सर्वविद्भजति मां सर्वमावेन भारत॥ (गीता १५। १९)

हे अर्जुन ! इसप्रकार जो मृहतासे रहित तत्वज्ञ पुरुष मुझ पार्थसत्ता वासुदेव श्रीकृष्णको 'पुरुषोत्तम' जानता है, वह सब कुछ जान गया है, वह फिर सर्व भावसे केवल मुक्तको ही भजता है।

मगवान्को न पहचाननेवाला, शरीरधारी समझकर उनकी अवहेलना करनेवाला 'भगवान्' के शब्दोंमें ही 'मृढ' है और उनको सर्वश्रेष्ठ पुरुषोत्तम जाननेवाला ही 'असंमृढ' है। भगवान्ने इसको गुद्यतम रहस्य बतलाया है। (गोता १४।२०)

यही भगवान निराकाररूपसे विश्वमें उसी प्रकार ध्याप्त हैं जिसप्रकार सूर्यकी रिस्मयाँ निराकाररूपमे जगत्में पसरी हुई हैं। यह दशन्त पूरा भाव नहीं बतला सकता, केवल शासाचन्द्रस्यायसे समसानेके लिये हैं। मनलव यह कि भगवान्के साकार विश्वह दिष्य भीर नित्य हैं और वे महान रहस्यमय परम तत्त्व हैं। इसका यह मतलव नहीं कि निराकार तस्व उनसे जुदा है या उनका अपेकाकृत लघु स्वरूप है। निराकार ही साकार है, साकार ही निराकार है, निराकार साकारका रश्मि-स्वरूप है, तो माकार भी निराकारका ही प्रकट अग्निकी भाँति स्थक्त स्बरूप है। एक होते हुए ही दोनों स्वरूप नित्य हैं। यद्यपि यथार्य ज्ञानी और भक्त निराकार-माकारमें वस्तुतः कोई सारूपगत भेद नहीं समझते तथापि ज्ञानीको निराकार और भक्तको साकार स्वरूप ही प्रधिक प्रिय है। ज्ञानी भगवानके निराकार-स्वरूप ब्रह्ममें मिल जाना चाहता है, और भक्त सदा-सर्वदा भगवानुके साकार विग्रहके चरणोंमें स्रोटे रहनेमें ही परमानन्दका अनुभव करता है। इसीसे यह रहस्य माना जाता है, कि ज्ञानी ब्रह्म दन सकता है, परन्तु ( साकार सगुक् ) भगवान् नहीं बन सकता । उहाँ वह भगवान् बनना चाइता है, वहाँ ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है। उस शबस्थामें उसे साकार सगुरा भगवान्की 🕴 कीसाके आनन्दसे बिह्नत होना पहला है, जो भ

सबसे बबा दुःख हैं। इसीिछये अक्त इस बासना-बीजकी अपने अन्दर बड़ी सतर्कतासे सुरिवत रखता है कि 'मैं कभी भगवान्की छीलासे अलग न रहूँ।' अन्म-जन्मान्तर-की परवा नहीं करता, कितने ही जन्म हों, किसी भी योनिमें जाना पड़े, परन्तु प्यारे भगवान्का हृदयसे कभी विछोह न हो, स्थामसुन्दर कभी भाँखोंसे ओझल न हों, वह प्राणंजन प्रियतम मोइन सदा सामने नाचता रहे, उसकी अकुटिको देखता हुआ मैं सदा अपने जीवनको उसकी रुखिके धानुक्छ विताता रहूँ। जीवन उसकी लिखाका कीवनक वन जाय, उसमें अपनापन कुछ रहे ही नहीं।

#### मक्त कहते हैं---

न नाकपृष्ठं न च पारमेडियं न सार्वमीमं न रसाविपत्यम् । न योगसिद्धीरपुनर्मवं वा समञ्जस त्वा विरद्ययः काङ्ग्रे॥ (भागवत ६ । ११ । २५ )

बरं देब मोक्षं न मोक्षाविध वा न चान्यं वृणेऽहं बरेशादपीह । इदं ते बपुनौंग्र गोपालबालं सदा मे मनस्याविरास्तां किमन्यें: ॥ (पश्यपुराण)

धर्मार्थकाममोक्षेषु नेष्ठा मम कदाष्यन । त्वत्पादपङ्कजस्याधा जीवितं दीयतां मम॥ माध्यसाकोक्यसाक्ष्यान् प्राथये न धराधर ! इच्छामि हि महाभाग ! काठण्यं तव सुक्रत॥ (नारदपाश्चराष्ट्र)

दिवि बा भुवि वा ममास्तु बासो नरके वा नरकान्तक ! प्रकामम् । अवधीरितशारदारविन्दौ

चरणौ ते मरणेऽपि चिन्तयामि॥

हे भगवन् ! तुन्हें छोड़कर मुझको भ्रुवलोक, इन्द्रपद, सार्वभीम-राज्य, पाताख-राज्य, योगसिक्ति और अपुनर्भव मुक्ति आदि किसीकी भी इच्छा नहीं है। हे देख! आप बरहाता ईश्वरोंके भी ईश्वर हैं, आप सब इन्ह्य दे सकते हैं। परम्तु मैं बापसे मोख या मोखतकका कोई भी पदार्थ लेना नहीं चाहता। हे नाय! आप श्रीगोपाखवाखमूर्तिसे मेरे मन-मन्दिरमें सदा विराजित रहें, इसके सिवा
मुझे और कुछ भी नहीं चाहिये। हे भगवन्! धर्म, अर्थ,
काम, मोख इन चारों मेंसे मुझे किसीकी भी इच्छा नहीं
है। मेरे इस जीवनको सदा धपने चरणतलमें लुटाये
रक्षें। हे घरणीधर! हे महाभाग! में सालोक्य,
सारूप्यादि मोखकी प्रार्थना नहीं करता। हे सुवत! मैं
तो केवल श्रापकी करणा चाहता हैं।

हे नरकान्तक ! भेरा निवास स्वर्गमें हो, प्रश्वीपर हो, चाहे नरकमें हो, इसका मुझे कोई दुःख नहीं है, और तो क्या, मृत्यु-समयमें भी में तुम्हारे शरत्कालीन चरविन्दकी अवज्ञा करनेवाले चरणारविन्दका चिन्तन करूँगा।

हसी परम कल्याणमय वामना-बीजके कारण वह भगवान्की नित्य-छीलामें नित्य सम्मितित रहता है, इसका यह अभिप्राय नहीं कि वह भगवस्त्वके ज्ञानसे जून्य होता है या उसे कर्मयन्धनमें बँधे रहना पहता है, उसका कर्मयन्धन तो उसी दिन टूट गया था, जिस दिन उसने भगवान्को अपने प्राण सौंप दिये थे। ज्ञानकी तो बात ही क्या है, जब ज्ञानके मूल स्रोत अगवान् स्वयं उसके बाहर-भीतर नित्य विहार करते हैं, नव ज्ञान तो उसे स्वयमेव ही प्राप्त है। ज्ञानका चरम फल मुक्ति उसके चरणोंका भाश्रय पानेके लिये सदा लालायित रहती है, परम्नु वह मुक्तिको पिशाचिनी समझकर उससे दूर रहता है और मिक्तको बदे प्रेमसे सदा हदयमें छिपाये रसता है। 'मुक्ति निरादरि भक्ति लुमाने।'

### भगवानकी नित्य-लीला

भगवान्की नित्य लिखामें कभी विराम नहीं है, स्थूल जगत्की लीला तो हम मभी देखते हैं, परन्तु दुर्भाग्यवश असमे उसको उनकी लीला न समझकर कुछ धौर ही समझे हुए हैं। भगवान् तो स्पष्ट इशाश करने हैं कि तुम जगत्का जो रूप देखते हो, वह असली नहीं है, 'ऐसा

अंतिकमुक्तिस्पृहा यावत् पिशाची हदि वर्तते ।
 ताबद्वकिमुखस्यात्र कथमभ्यदयो भवेत्॥

<sup>&#</sup>x27;जनतक भीग और मोक्षकी थिशाची इच्छा हृदयमें है तनतक नहीं भक्ति-सुसका अभ्युदय कैसे होगा ?'

मिकेगा नहीं,' 'न रूपमस्येड तथीपकम्यते' हो तो मिके। परम्तु इस भगवान्की इस डकिपर ध्यान ही नहीं देते, भीर भपने मनोकल्पित स्वरूपको सस्य समझकर नुष्छ विषयोंके पीछे मारे-मारे फिरते और नित्य नया द:स मोछ खेते हैं। इस स्थूबके पोछे एक सुध्म जगत् - अन्तर्जगत् है। उसमें प्रधानतया दो स्तर हैं - एकमें स्थल विश्व-ब्रह्माण्डोंके सञ्चाल न-सूत्रोंको हाथमें किये हुए भगवानुकी विभिन्न अनन्त शक्तियाँ अनवरत किया करती हैं, स्थल जगदके बहुत बड़े बड़े परिवर्तन इस अन्तर्जगत्की शक्तियोंके जरा-से यन्त्र खुमानेसे ही हो जाते हैं। यह स्तर म्थूल भीर अपेचाकृत बाह्य है, दूसरा सुश्म और आभ्यन्तर मतर है जिसमें भगवान अपने परिकरों सहित नित्य-छोछा करते हैं, जो संसारकी समस्त छीछाओंका आधार है। और जिसमें एक-से-एक भागे अनेक स्तर हैं। अगवानकी परम कृपासे ही इन सारे रहस्योंका पता छगता है। सगुण साकार मगत्रत्-स्वरूपके अनन्य मक्त ही भ्रम्तर्जगत्के इस सुचमतर स्तरमें प्रवेश कर सकते 🖁 और भगवत्क्रपासे अधिकार प्राप्त होकर वे आगे बढ़ते-बढ़ते एक स्तरके बाद वृसरे स्तरमें प्रवेश करते हुए अन्तमें उस सर्वोपरि परम सुक्ष्मतम स्तरमें पहुँच जाते हैं, जहाँ भगवानुकी अस्यस्त गृह्यतम मधुर लोलाएँ होती रहती हैं, इसी सुक्ष्मतम स्तरको श्रीरामभक्त 'साकेत', श्रीकृष्णभक्त 'गोकोक', श्रीशिवभक्त 'कैलास', परमधाम, महाकारण चादि कहते हैं। यही भगवानुका नित्य दिष्यधाम है, इसकी छीलाएँ अनिर्वचनीय होती हैं। यहींकी लीलाओंका कुछ बहुत ही स्थल धंश भौर बहुत ही थोड़े परिमाणमें-अनन्त अलुनिधिके एक जलकण्से भी अल्प परिमाण्में श्रीक्षयोध्या, जनकपुर, चित्रकृट, पञ्चवटी और श्रीवृत्दावन, सथरा और द्वारकामें उस समय प्रकट हुआ था, जिस समय स्वयं भगवान् अपने कतिएय प्रिय परिकरींसहित अयोध्यामें श्रीरामरूपमें भौर बृन्दावनमें श्रीकृष्यरूपमें प्रकट हुए थे। उनका यह निरयविद्वार आज भी वहाँ होता है, भाग्यवान् जन देख पाते हैं! इसीसे वे लीलाधाम भगवान्को स्रति प्रिय है, श्रीरासचरितमानसमें भगवान् भीशम इसी रहस्यका संकेत करते हैं ---

यद्यपि सब बेकुण्ठ बसाना । वेद पुरान ।वीदति जग जाना ॥ अवब सरिस प्रिय मोर्हिन सोळ। वह प्रसंग वाने कोठ कोठ ॥

### ईश्वर-विश्वासकी आवश्यकता

को यथार्थ ज्ञानमार्ग के उपासक या सब्दे भक्त हैं, उनके किये तो यह प्रश्न ही नहीं बन सकता कि 'ईश्वर हैं या नहीं' उनकी दृष्टिमें यह प्रश्न पागलके प्रकापके सिवा और कुछ नहीं है, जो चराचर विश्वको भगवान्में और भगवानुको विश्वमें ज्यास देखते हैं या जिनकी आँखेंकि सामने भगवान लिकत त्रिभंग नवीन घनश्यामन्यरूपसे सदा थिरकते रहते हैं, उनके सामने ईश्वरके होने-न-होने-की चर्चा करना उनका श्रवसान करना है, ईश्वरको कोई माने या न माने, इससे उनका कुछ भी बनता-विगइता नहीं। और न ईरवरका ही कुछ बनता-विगवता है। उक्तुके सूर्यको न माननेसे सूर्यके अस्तित्वमें कोई बाधा नहीं पदती: ईश्वरके होनेकी बात तं। उन लोगोंसे कहनी है जो मनुष्य होकर भी ईश्वरको भूले हुए हैं और इसके परिणामस्बरूप को दुःखके अनन्त सागरमें हवनेवाले हैं। भारतवर्षमें भी धनीश्वरवादी इनिद्याराम मनुष्य हुए थे परन्तु यहाँ इस बातका निर्णय ऋषि-मुनिर्देनि प्रत्यक्त अनुभवके आधारपर बहुत पहले कर दिया था, लोग प्रायः मान गये थे। कुछ ही समय पूर्वतक भारतमें ऐसे आदमीका लोजनेपर मिलना मुश्किल था, जो ईश्वरपर अविश्वास रखता हो । श्रीआद्यशंकराचार्य-सदश वेदान्तके महान आचार्यसे लेकर प्रामीण अशिवित किसानतक सभी स्त्री-पुरुष सरसमावसे ईश्वर और उनकी लीकाओं में विश्वास करते थे । इसीलिये इमारे इधरके प्रन्योंमें ईश्वर-सिद्धिपर विशेष उल्लेख नहीं मिलता, जो कुछ मिलता है वह श्रिकांश ईश्वर-प्राप्तिके साधनोंके विषयमें ही मिलता है। ईश्वरके सम्बन्धमें जब कोई शक्का ही नहीं रह गयी थी, तब उसके निराकरणकी क्या आवश्यकता थी ? इधर कुछ समयमे विदेशी भाषा-भावके अत्यधिक संसर्गमे हमारी संस्कृतिमें विकृति आरम्भ हुई और उसीका यह कटु फल है कि आज भारतमें जन्मे हुए भी कुछ छोग ईचरको और धर्मको स्वीकार करनेमें सकुचाते हैं, अथ च विद्या-बुद्धिमें प्रपनेको किसीसे कम नहीं मानते। यह जबता अत्यन्त ही दुष्परिणामकारियी होगी । भगवान सुबुद्धि दें, विससे भारत अपने सनातन सत्य आदर्शसे च्युत न हो। आज जो बु:ल-कप्टके पहाड टूट रहे हैं, इनका बहुत कुछ कार्य भगवानुके आभयको भुवा देना है। और जबसक भगवान्के अधिहानसे सून्य सुलका प्रयस्न आही रहेगा, तवतक सुल-शान्तिका स्वप्न कदापि सस्य नहीं हो।सकता ।

### सब फल ईइवर ही देता है

यदि हमें सुख-शान्तिकी अभिकाषा है तो हमारा सर्वप्रथम यही कर्षम्य होना चाहिये कि हम सर्वतोआयेन ईरवरका आश्रय महण करें और उनके बक्रपर शान्तिके मार्गपर आगे वरं, यह स्मरण रखना चाहिये, कि सुख-शान्तिका स्नोत भगवान्के चरणोंसे ही निकलता है। हमें किसी अन्य देवताकी उपासनासे—जो सुख या सुखोत्पादक भोग मिलते हैं वे भी वहींसे आते हैं; कारण, खजाना वहीं है। और जिस पदार्थ, मनुष्य या देवता भी वस्तुतः भगवान् ही है। भगवान्ने कहा है—

कामैस्तस्तैहंतश्वानाः प्रपद्यन्तेऽन्यदेवताः । तं तं नियममास्थाय प्रकृत्या नियताः स्वया ॥ यो यो यां यां तनुं मकः श्रद्धयार्चितुमिन्छति । तस्य तस्याचकां श्रद्धां तोमव विद्धाम्यहम् ॥ स तया श्रद्धया युकस्तस्यारायनमीहते । समते चततः कामान् मयेव विहिनान्हि तान् ॥

विषयासक्त मनुष्य विषय-भोगींकी कामनासे ज्ञानसं रहित हो जाते हैं और विषयोंकी प्राप्तिके लियं अपने-अपने स्वभावानुसार भाँति-भाँतिके नियम धारण करते हुए अन्य देवतास्रोंको पूजते हैं। जो भक्त देवताके रूपमें मेरे ही जिस स्वरूपको अब्रासे पूजना चाहता है, उसकी मैं उसी स्वरूपमें अब्रा स्थिर कर देना हूँ, फिर वह मनुष्य अब्राके साथ उसी देवताकी आराधना करता है और उसीके फरूसे उक्त देव-स्वरूपके हारा उसे इच्छित वस्तुएँ मिल जाती हैं परन्तु मिलती हैं मेरे विधानके अनुसार ही यानी उतनी हो, जितनी मेरे उक्त देव-स्वरूपके अधिकारमें होती

एक आदमी किसी जिलेके अफसरकी मेवा करके उसे प्रसन्ध करता है, जिलाधीश प्रसन्ध होकर उसे उतना ही दुरस्कार दे सकता है, जितना देनेका उसको राजासे अधिकार मिछा हुआ होता है और बह देता भी है राज्यके केवसे ही। वह जिकाधीस सवाका प्रतिनिध राजससाका

हैं और जिल्ली प्रवान करनेका उसका अधिकार होता है।

एक अक्ष है, राज्य शारीरका एक अवधव है, इससे असकी पूजा प्रकारान्तरसे राज्याधीश नरंशकी ही पूजा होती है, परन्तु वह एक बुद्र जिलेके अफसरके स्पन्नी होती है, इससे उसे वह फल नहीं मिल सकता, जो ख्वंय राजाकी सीधी पूजासे मिल सकता है, जिलाजीशका पुजारी राजाके महलका अन्तरंग सेवक नहीं बन सकता, परन्तु राजाका सेवक, महलके अन्दरं जानेका अधिकारी हो जाता है। 'मदका यान्ति मामपि।' मगवान जागे कहा भी है—

येऽप्यन्यदेवता भक्ता यजन्ते अद्भयान्विताः। तेऽपि मामेव कौन्तेय ! यजन्त्यविधिपर्वुकम् ॥ (गीता ९ । २३ )

हे अर्जुन ! श्रद्धाल भक्त जो किसी फल-सिद्धिके लिये इसरे देवताओं को पूजते हैं, वे भी बस्तुतः मेरी ही पूजा करने हैं, क्योंकि वे देव-स्वरूप भी मेरे ही हैं। परन्त उनकी वह पूजा अविधिपूर्वक होती है। भगवान ही सबके श्राधार, सञ्चालक, फलदाता, फलभोका, स्वामी हैं. इस बातको नहीं जाननेके कारण हो मनुष्य भगवानको छोइकर मुखके लिये अन्य देवताओंका एवं ग्रन्यान्य जह उपार्थीका आश्रय लेते हैं। इसीसे वे बारम्बार दुःखींमें गिरते हैं 'च्यवन्ति ते।' देवताओं के उपासक देव-छोकमें तो जा सकत है, परन्तु ईश्वरके अस्तित्वको न मानकर जड प्रकृतिके या केवल धर्यके उपासकींकी तो बहुत बुरी गति होती है, चाहे वह अर्थोपासना व्यक्तिगत सुलके लिये हो या जाति अथवा राष्ट्रके हितकी कामनासे हो। जहाँ ईश्वरको भुकाकर केवल कर्य-लाभसे सुल, समृद्धि और अभ्युदयकी इच्छा और चेष्टा होशी, वहाँ पाप-पुण्य या संस्कर्भ-दक्कर्मका विचार नहीं रहेगा, स्थक्तिगत स्वार्थके लिये इसरे स्थक्तिका और जाति या राष्ट्रके स्वाधंके लिये दूसरी झाति या राष्ट्रका सर्वनाश करनेमें कुछ हिचकिचाइट नहीं होगी, मनुष्य म्बार्थसे ग्रम्था हो जायगा, परिणाममें उसे अन्धतम गति ही मिहेगी ! आजके मनुष्यों, जातियों और राष्ट्रोंमें इसी भावका पोषण हो रहा है और इसीमे हेप, वैर, डिसा और इत्याश्चोंकी संख्या बढ़ रही है। इंश्वररहित अर्डिसा या सत्य भी शीच ही बिकृत होकर प्रकारान्तरमे हिंसा और असत्यका रूप धारण कर लेते हैं; अभिमान, ईवां, दपं, मसहिष्णता आदि दोष तो सञ्ज्ञा बाना पश्चिकर बदते रहते ही हैं। भगवज्रकिले

द्मृत्य केवल कुछ वाद्य भाषारकोंसे सिद्धि, सुल भीर शान्ति नहीं मिल सकती।

### देवीसम्पत्तिकी आवश्यकता

इसका यह भ्रम्य नहीं कि देवीसम्पत्तिके गुग्गोंकी अक्तिमें जरूरत नहीं है, प्रत्युत अक्तिकी तो कसौटी ही वैवीगुर्खोका प्रादुर्भाव है। ईश्वर-भक्तमें ही दैवीगुण नहीं होंगे तो और फिसमें होंगे ? जो छोग यह मानते हैं कि ईश्वर-अक्तिमें देवीगुयोंकी कोई आवश्यकता नहीं या कोई ईशवर-अक्त होकर भी देवीगुर्णोसे हीन रह सकता है, वे अस फैछाते हैं। यह बात बैसे ही है, जैसे कोई यह कहे कि सूर्यमें भन्धकार है, या भाग्निमें वाहकता नहीं है। जहाँ यथार्थ भक्ति है, वहाँ दैवीगुण अवश्य ही रहते हैं। हाँ, ईश्वर-भक्तके विना केवल दैवी-गुण चिरकालतक नहीं टिक सकते, किसी कारणसे कुछ भाते हैं, परन्तु शीघ्र ही उनका विनाश हो जाता है। जहाँ स्थायी देवीगुण है, वहाँ भक्ति अवश्य है और जहाँ यथार्थ मिक्ति है, बहुँ देवीगुण भी भवरय होने चाक्रिये।

## ईक्वरवादियोंकं पाप

इस बातको न माननेके कारण ही तो बढ़ा अनर्थ हो गया। ईश्वरको माननेका दावा करनेवाले स्रोग दैवी-गर्जोंकी परवा न करके इस अमर्से पद गये कि दैवी-गुज हों या न हों, चाहे इस कितना ही पाप क्यों न करते रहें. ईश्वर-अकिसे हमारा सब कुछ आप ही ठीक हो जायगा । इसमें कोई सम्बेह नहीं कि ईश्वर-अक्तिसे पूर्वके बद -से-बद महापातक भी आगमें सूखे इ धनके समान तरकाल भस्म हो जाते हैं, परन्तु जो भक्तिके बक्रपर वापोंको आश्रम देते हैं, मक्तिके सहारे पाप करते हैं, ईश्वरके नामपर मनमाना अनाचार, अत्याचार भीर व्यक्षिचार करते हैं, उनके पाप ता वज्रलेप होते हैं। बात-बातमें ईश्वरका नाम करनेवाले छोग जब वस्मारे भर गये. मनमाना पाप करने खगे, ईश्वर-अस्तिके खांगर्जे प्रवाचार होने लगा, भक्तका वेश व्यक्तिचारी क्षेत्रोंके कामाचारका साधन यन गया. इसरॉपर मुठा रोब ब्रमाकर उन्हें फुसलाकर कुठी तसही या ब्राधासन हेकर डमसे धन पेंडमा, उनसे पूजा माप्त करना और उसकी बहिन-बेहिबोंपर पुरी नवशींसे देखना आरम्भ हो गया, मन्दिरों चौर तीर्थोंपर स्यमिचारके घडडे बन गये. भगवानकी सुर्तिसकके गडने प्रजारियों हारा ही चराबे जाने छने, तब स्वाभाविक ही ऐसे ईन्बरवादियोंकै प्रति कोगोंमें भक्षका, पूका और दुर्भावना उत्पन्न हुई भीर साथ ही यह भी भाव आज़त् हुआ कि जब ईसर इस कोगोंका कुछ भी नहीं करता को उसके नामपर इतना ज़रूम करते हैं, तब उस ईश्वरको माननेमें स्था साम है ? यद्यपि कोगेंका यह निश्रय अप्रमुखं है तथापि गहरा विचार न करनेपर ऐसा होना अस्थाभाविक नहीं है। भाज को भनी धरवादकी सहर वह रही है, इसमें इन भेदकी खास्रमें घसे हुए भेदियांने-ज्ञानी चौर अक-रूपको कलक्रित करनेवाले मनुष्योंने बडी सदद की है । यह सब हुआ और हो रहा है, परन्तु वास्तवमें बात तो यह है कि ऐसे छोगोंको ईश्वरवादी मानना ही भूल है. जो ईश्वरके नामपर पाप करता है, सर्वन्यापी ईश्वरको मानकर भी पाप करते नहीं सकुचाता, व्रिपकर पाप करनेमें कोई संकोच नहीं करता. वह वास्तवमें ईचरको मानता ही कहाँ है ? इन छोगोंके आचरणोंसे ईश्वरकी सत्तामें कोई बन्तर नहीं पहता और न सबे ईश्वरभक्तें-का ही कछ विगहता है।

### उपसंहार

ईश्वरमें विश्वास होना यद्यपि बहु सौभाग्यका बिषय है, परन्तु यह सौभाग्य इमलोगोंको प्राप्त करना ही पड़ेगा। सत्संग, ईश्वरविश्वासी महाप्साओंकी वाणी, सत्वाधोंको अध्ययन, ईश्वर-प्रार्थना आदि उपायोंसे ईश्वरमें विश्वास बढ़ता है; इसलिये मनुष्यको वही सावधानीके साथ अपने आसपास सभी प्रकारका ऐसा वातावरण रखना चाहिये जिसमें ईश्वर-विश्वास बढ़ानेवाली ही सब चीज़ें हों। ऐसा करनेमें यदि कोई सांसारिक हानि हो तो उसे ईश्वरका आशीर्वाद सममकर सहर्ष स्वीकार करना चाहिये। क्योंकि ईश्वरमें अविश्वास करनेमें बढ़कर अन्य कोई भी हानि नहीं है, इसमे मनुष्यका जितना पतन होता है, उतना श्वन्य किसो वातमे नहीं होता।

नित्य नियमपूर्वक भगवान्में विश्वास बदानेवाके प्रम्थ पदने चाहिये, भगवन्-विश्वासी पुरुषोंसे यथावसर मिखने-की चेष्टा करनी चाहिये। उनके भनुभव चौर उनकी शिचाजोंको सस्य समकका अदाके साथ उनके क्सान्य हुए साधनोंको कार्यान्तित करना चाहिये। ऐसा करते-करते कह अगवत्में विश्वास बढ़ जायगा, तब अगवत्म्याका सूर्य उदब होकर हमारे सारे धन्धकारको दूर कर देगा, फिर हमें सर्वत्र धानन्त्र, सब धोर धान्ति, सबमें विज्ञाना-नम्ब्यन परमात्माका भाव दिखाबी देगा। यदि धौर भी सौभान्य हुआ तो सादी चेतनता, समस्त धानन्त्र, सम्पूर्ण प्रेम, धालिख ज्ञान और दिस्प माधुर्यकी धनमूर्ति, नव-जकथर, नविक्योर, नटबर, कलित त्रिभंगभंगीने मधुर-मुरकीमें सुर मरते हुए हमारे हिंगोचर होंगे, उस धनन्स सौन्दर्यराधि, सित-हास्य, पीत्रवसन और वनमाकाधारी, गं.प-गो.पिका-परिवेष्टित क्याम मुरतिको देखकर फिर कुक भी देखना,

करमा-धरमा शेष न रद्द जायगा । उस विषय भानन्त-रस-महोदभिमें दूबकर हम गा उठेंगे---

मुकुटके रंगनिपर इन्द्रको धनुष वारी,
अमल कमल बारौँ लोचन बिसालपर ।
कुंडककी प्रमा पै कोटिक प्रमाकर बारौँ,
कोटिक मदन बारौँ बदन रसालपर ॥
तनके बरन पै नीरद सजल बारौँ,
चपला चमकि मनमोहनकी मालपर ।
बाल पै मराल बारौँ, मेरो तनमन बारौँ,
कहा कहा बारि डारौँ नंदजुके लालपर ॥

# ईश्वरके अस्तित्वमें प्रमाण

(लेखक -- श्रीफिरोज कावसजी दाबर एम०ए०, एल-एल ०वी०)



ईरवर हैं श्रीर यदि है तो वह कौन हैं और कहाँ रहता है ? धार्मिक वृत्तिका मनुष्य जिसे माताके दूषसे ही ईश्वरके श्रस्तिरवकी शिका मिली है, इस प्रश्नको निरा नास्तिकताका योतक तथा इसके उत्तर देनेको चेषाको एष्टतापूर्या एवं विफलप्रयास

सममेगा। एक प्रक्तिहीन, ध्रसहाय एवं बिना पंखके पिछ-सावकके खिये, जो बगलकी कोउरीमें क्या हो रहा है यह देख नहीं सकता धौर ये ही ही तूरपर होनेवाली वातकों भी सुन नहीं सकता, अधाहकी बाह छेने अधवा अपरिमेयका माप करनेकी चेच्टा कैसी दुःसाइसपूर्ण सममी जायारी ?

सबसक विज्ञान छम्बाई, चौहाई और मोटाई इन तीन परिमार्थोंका ही पता छमा सकता था, सन्प्रति प्रो॰ इंन्सटीन (Prof. Einstein) नामक आधुनिक वैज्ञानिकने गहराईको चौथा परिमार्थ बसछाया है। इतनी सीमित मानव-बुद्धि क्या उस परास्पर पुरुषको अवगत कर सकती है जिसकी इयत्ताका अनुभव विज्ञानकी पहुँचके परे और दर्शन-शासकी गतिसे अतीत है? प्रसिद्ध पाक्षारय हार्शनिक कैटट (Kant) ने छिला है कि मौतिक सृष्टि देश, काछ और कार्य-कारचमावरूपी जिसुजन्माचीरसे परिवेदित है और इस उसीके मन्दर रहते, चछते, किरते तथा उत्तरम हीते हैं। सहुकाके जिसे उस अविक्ष

विश्वके रचयिताको भाषनी बुद्धिसे मापनेकी चेष्टा कैसी बाकिशतापूर्य है जो देश और काकड़ी अपेका अनन्त-गुना सहान् है और देश-कालकी सृष्टि जिसके द्वारा हुई है एवं जिसे अरबी-मापामें 'मुसन्बहुक असवाब' बर्चात् समस्त कारणींका कारण कहा गया है ? श्रंशका श्रंशीको जान लेना और बरूसीकरके क्रिये बस्ननिश्चिका थाइ लगाना कैसी असम्भव बात होगी ? मौलाना कमीने क्या ही अच्छा कहा है--- 'तितली, जो वसन्त-ऋतुमें पैता होकर जाहोंमें भपनी जीवन-यात्राको समाप्त कर देती है. इस सारे बगीचेकी उत्पत्ति चौर स्थितिको कैसे जान सकती है ?' मनुष्य अपनी बुद्धिके द्वारा जो ऊँची-से-ऊँची करपना कर सकता है, ईश्वर उसकी अपेका अनन्तगुना महान है । प्रसिद्ध संघ्रे ज् कवि देनीसन (Tennyson) ने ईश्वरकं। उचताकी वह सीमा बतकाया है जो सदैव ऊँची उठती रहती है (The height that is higher) गम्भीर तत्त्वींका प्रत्यन्त सूक्ष्म विवेचन करनेवाछे उपनिषदोंको भी हारकर अन्तर्में यही कहना यहा कि ईरवरके सम्बन्धमें इस केवब इतना ही कह सकते हैं कि वह यह भी नहीं है, यह भी नहीं है (नेति नेति)। फिर वह क्या है, इस सम्बन्धमें उपनिषद् भी मौन भारय कर केते हैं, इसके सिवा उन्हें कोई तुसरा मार्ग नहीं सुप्तता । हिन्द्-प्राक्षीमें ईरवरको सत् अर्थात् विद्यमान कहा गया है और इससे भागे क्रम कहना बनता भी नहीं ।

किसी सजीव पार्थिव पदार्थकी परिभाषा पूर्वस्थसे हो ही नहीं सकती। केवल निर्जीव वस्तुओंका ही ठीक-ठीक कच्च बतलाया जा सकता है, जीवित तथा विकसित होनेवाले पदार्थींका नहीं। परमास्मा सत् व्यर्थत् तीनों कालमें विद्यमान है। जीर इसीक्षिवे उसका कोई भी लक्षण, बाहे वह कितना ही गम्भीर, विचारपूर्ण पूर्व सुष्म क्यों न हो, उसके स्वरूपका तत्वतः पूर्यत्वया निर्देश नहीं कर सकता।

इसी असमर्थताके कारण नास्तिकोंने ईश्वरके अस्तिष्व-को न मानना ही सुकर समझा और वास्तवमें ईश्वर हैं भी ऐसा ही, जो युक्ति और तक्के द्वारा सिद्ध नहीं किया जा सकता । किसी दार्शनिकके लिये ईश्वरके अस्तित्वको प्रमाणित करना उतना सहज नहीं, जितना एक गँवारके लिये अपने मनमें यह कहना कि 'ईश्वर नहीं' है। तथापि अनन्तताके महासागरमें मैं अपनी बुद्धिस्पी जीर्य नौका-को छोबकर उसे थोदी तूर चुमा-फिराकर पुनः किनारेपर छीट आना चाहता हूँ क्योंकि मुसे यह भय है कि बिना सोचे-समसे आगे बदकर कहीं मेरी यह तरी विशाख तरङ्गोंमें विछीन न हो जाय । यद्यपि यात्रा शङ्कायुक्त है और निर्दिष्ट स्थान दूर है तथा स्पष्टतया भासता है, फिर भी मैं भाशा करता हूँ कि मेरे प्रशस्त उद्देशको ज्यानमें रखते हुए सहदय सजन मेरी एष्टलापर क्षमा करेंगे।

प्रसिद्ध अंग्रेज विद्वान एडमएड वर्ष ( Edmund Burke) ने कहा है कि मनुष्य धार्मिक प्राची है। (Man is a religious animal) अतएव उसको इस बिश्वकी पहेकी के सुक्षमाये बिना चैन नहीं पहला। पेटकी ज्वाकाकी अपेक्षा आस्माकी ज्ञान-बुश्रुक्षा कहीं अधिक प्रबक्त होती है और वह ज्ञानकी भूख जब एक बार भी जागृत हो जाती है तो वह कदापि बुझ नहीं सकती। प्रसिद्ध अंग्रेज़ कवि रॉवर्ट ब्राटनिङ्ग (Robert Browning) के 'Cleon' नामक काम्यमें एक दार्शनिकका वर्षन है जो किश्चित ज्ञान प्राप्त कर लेनेके अनम्तर सब कुछ जाननेके लिये उत्करिटत होता है और पृश्चिखन एवं अपूर्व-को समझ छेनेके बाद पूर्ण एवं चासीमको समस्रतेके छिये आकुछ हो उठता है। वह कहता है कि ज्ञामशक्तिसम्पन्न मनुष्यकी अपेक्षा एक कुत्तेका जीवन अधिक सुलामय है क्वोंकि इसके अन्दर जिज्ञासारूपी सीठी बुबकी और शामकी जून नहीं होती । उसका कहना है कि अनुवाकी बुदि उसके लिये ईरवरका आशार्वाद मी है और अभिशाप भी, क्योंकि वह उसे रात-दिन ईरवर-सम्बन्धी शंका-समाधानके में वरकालमें घुमाती रहती है और उसे तब-तक कैन महीं लेने देती सबतक कि वह सर्वज्ञ न हो आय ! मनुष्यकी यही दशा है ! उसे परमात्माने बुद्धि दी है जो उसके लिये सुख एवं दु:ख दोनोंका कारण है और जो सदा जागरूक रहकर उसे मौति-मौतिकी शंकाश्रोंसे स्यित करती रहती है एवं उस दिस्य प्रदेशकी शोर उदना चाहती है जिसके सम्बन्धमें उपनिषदमें यह कहा है कि वहाँसे वाशी मनके साथ कीटकर चली आती है !

यते। वाको निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह।

यह ऊपर कहा जा चुका है कि ईम्बरको बुद्धिसे जान क्षेता उत्तमा ही असम्भव है कि जितना संशके छिये संजी-को । स्वामी रामतीर्थने ठीक कहा है कि इसप्रकारकी चेल सीदिबींसे चढ़कर स्वर्गमें पहुँचनेकी चेष्टाके सरश व्यर्थ है। ईसरके और इमारे बीचमें भन्धकारका जो पर्दा पड़ा हुआ है, उसे विज्ञान बुद्धि एवं ज्ञानेन्द्रियोंकी सहायतासे भेटने-में सर्वथा असमर्थ है। विज्ञानकी गति पाद्धभौतिक जगत पुर्व प्रकृतिकी क्रीइनके आगे नहीं हैं, सारी दौद-भूप कर लेनेके बाद वैज्ञानिकको अन्तमें यह पता छगता है कि 'मैं अबतक चक्करमें ही रहा और ईश्वरको जान लेनेके प्रयक्षमें एक कदम भी आगे नहीं बढ़ सका, जहाँसे चछा था वहीं अब भी हूँ।' वास्तवमें परमारम-तत्त्वकी वैज्ञानिक उक्कसे छान-बीन करने और उसकी अपार शक्तिको तर्कके हारा सीमाबद्ध करने तथा नापनेकी कोशिश करनेमें इस उस परात्पर पुरुषको बहुत छोटा बना देते हैं। एफ० एच० जेकवी ( F. H. Jacobi ) नामक पाश्चास्य विद्वानूने कहा है 'वह परमास्मा नहीं रह जाता, जो हमारी समझमें भा सकता हो ! ( A God whom we can understand would be no God ) जो वस्तु भली-भाँति बुद्धिमें आ सकती है, उसके प्रति भय और आदर-का भाव किसके इत्यमें उत्पन्न होगा ? उस व्यक्तिके सामने, जिसे हम समम सकते हैं, अपने अधीन कर सकते हैं और जिसका विश्लेषण कर सकते हैं और इसप्रकार जो इससे कहीं छोटा है, इस क्यों सिर मुकायेंगे ? ऐसी दसामें ईश्वरकी सर्वशक्तिमत्ता और सर्वज्ञता कहाँ रहेगी ? वह तो उसके उपासकका गुण बन जायगी, जो एक असम्भव बात होती । प्रसिद्ध पाश्चास्य दार्शनिक रूसो

( Rousseau ) ने कहा है कि ईश्वरको मैं जितना कम सममता हैं, उतना ही अधिक मितके साथ मैं उसकी प्रार्थना करता है। (The less I comprehend God, the more devoutly do I pray. ) उसकी यह उक्ति बहत संशमें उचित ही है। कल्पना और बिन्तन, कान्य प्यं कछा तथा स्वम प्यं छायादर्शनके द्वारा इस उस तिमिराच्छन मन्दिरके स्वामीकी अस्पष्ट-सी मत्कक ही पाते 🖁 जिसके कपाट उन कोगोंके किये बन्द रहते हैं. जिनका उसके अन्तरक्रमण्डलमें प्रवेश नहीं है। आन्तरिक ज्ञान-के द्वारा ही हम परमात्माको जान सकते हैं, नहीं, नहीं, अनुभव कर सकते हैं. जान नहीं सकते । साम्रास्कारके द्वारा उसे उपछन्ध कर सकते हैं। हम ईश्वरको जान नहीं सकते. ईवर बन सकते हैं और जिसप्रकार चिनगारी अग्निकी छपटके साथ मिककर एक हो जाती है अथवा अछकी बुँद समुद्रमें समा जाती है उसी प्रकार हम। उसके स्बरूपमें वक-मिक जा सकते हैं। हमें किसी फरूका ज्ञान दो प्रकारसे हो सकता है। प्रथम, यह है कि हम उसे किसी वैज्ञानिकके पास ले जायें जो इमें उसका परिमाख तथा तोछ बतछाबे, वह किन-किन तत्त्वोंसे बना है तथा इसकी जाति एवं अवान्तर-भेद क्या है, यह निश्चय करे भौर कदाचित् उसका कठिन सैटिन भाषाका नाम बता-कर इमें भयभीत कर दे। परन्तु वास्तवमें इस उस फकको तभी यथार्थ जान सकते हैं, जब हम उसका आस्वादन-कर उसे उदरस्थ कर लेवें। बाह्य-ज्ञानकी प्रक्रिया किसी भ्रंशमें अवश्य काभदायक होती है, किन्तु बास्तविक अनु-भव तो भएरोच-ज्ञानमे ही सम्भव है। अतएव ईश्वरका साचारकार बाह्य-प्रक्रियासे नहीं, किन्तु धान्तरिक प्रक्रिया-से, चर्म-चचुसे नहीं किन्तु शाभ्यन्तर-चचुसे, आत्म-शुद्धि, आरभज्ञान तथा आरम-निबह्से ही हो सकता है। यह आवश्यक नहीं है कि महान् दार्शनिक महान् भास्तिक भी हों । श्राज बेकन ( Bacon ) साहब यदि जीवित होते तो वे निकाछि खित धर्योक्तिक वात भूछकर भी न कहते को उन्होंने ( यद्यपि बुरी नीयतसे नहीं ) कही थी। वे कहते हैं-- 'वर्शन-शासका अल्पज्ञान मनुष्यको परमात्मासे विमुख बना देता है क्योंकि वह उसको परमारमाके प्रतिरिक्त अन्यान्य कारणीयर अधिक और देना सिवाकासा है। किन्तु ग्रहन दार्शनिक विचार प्रनः मनुष्यको ईमरकी और कुका देते हैं।' यदि हृदि-सम्ब झानकी

पूर्यतासे ईश्वरकी प्राप्ति हो सकती, तो संसारके धनेकों प्रसिद्ध विद्वान् नास्तिक क्यों कने रहते हैं इसके विपरीत ऐसे अनेक अगवरप्राप्त सिद्ध पुरुष और योगी हो कुछे हैं, जिन्हें अक्टर-ज्ञान भी नहीं या, यहाँतक कि जो अपना नाम भी स्वयं नहीं किल सकते थे। परमारमाकी प्राप्ति बुद्धिके विकासका फळ नहीं है, धपितु आरमाके बहोधका परियाम है, जो आन्यान्तर-दृष्टिकी शक्ति बदनेसे ही सम्भव हो सकता है, अधिक शक्तिसम्पन्न बौद्धिक करमेके धारण करनेसे नहीं। बुद्धिवादका कहमा तो आध्यात्मिक हिक्की मन्यताका ही धोतक है। किन्तु चित्रमे, पहले तार्किक प्रमाणोंसे निपट वों और देख वों कि इसप्रकारके प्रमाणोंसे हमारा समाधान नहीं हो सकता। इसके अनन्तर आभ्यन्तर ज्ञानकी प्रक्रियाका उक्केल करेंगे, वो ईरवरके साक्षारकारकी प्रक्रमान कुन्नी है।

ईश्वरवादी दार्शनिकोंने ईश्वरके ब्रक्षित्वको पुष्ट करने-बाले प्रमाणोंको तीन श्रेणियोंमें विभक्त किया है---

१-उस शास्त्रसे सम्बन्ध रस्तनेवासे, जिसमें वस्तुओंके तस्त्र एवं स्वभावका विचार होता है ( Ontological )।

२-सृष्टि-विकासके सिद्धान्तमे सम्बन्ध रक्तनेवाझे (Cosmological)।

३-उस शास्त्रसे सम्बन्ध रखनेवाले, जिसमें संसारके आदिकारणोपर विचार किया गया है (Teleological)।

इल वेयडके पादनी एम्सेल्स (Archbishop Anse lm) और प्रसिद्ध कों च दार्शनिक देकारें (Descartes) इन दोनोंने पहकी श्रेणीके प्रमाणींसे इंरवरके अस्तित्वको सिद्ध किया है। इनका सिद्धान्त यह है कि हमारे अन्तः-करणमें ईश्वरकी को भावना है, वह ईश्वरकी प्रेरणासे ही है और उससे ईश्वरकी बाह्य-सत्ता सिद्ध है। ईश्वरकी करूपना ही उसकी सत्यताका प्रमाण है। देकारेंकी मान्यता यह थी कि जिसप्रकार गणित-शाक्षमें त्रिमुक्तकी करूपनाके किये यह मानना चावरयक है कि उसके तीन कोण मिलकर दो समको एकं वरावर होते हैं, उसी प्रकार परमारमाकी करूपनाके किये उसका अस्तित्व आवश्यक एवं अनिवार्य है। महान् दार्शनिक हेगेक (Hegel) का भी इस सिद्धान्तकी कोर मुक्तव वा क्योंकि उसका यह विश्वास था कि ईश्वर हमारी आवश्यक। ही मूर्त-स्प है। उसकी साम्बता यह थी कि ईश्वरका अस्तित्व इसका यह विश्वास था कि ईश्वर हमारी आवश्यक। इसिंस वार्मिक अञ्चलका विश्वरका वार्मिक वार्मिक अञ्चलका वार्मिक वार्मिक अञ्चलका वार्मिक अञ्चलका वार्मिक वार्मिक अञ्चलका वार्मिक वार्मिक वार्मिक अञ्चलका वार्मिक वार्मिक अञ्चलका वार्मिक वार्मिक अञ्चलका वार्मिक वार्मिक

का विषय है और इमारा अनुभव जिल्ला अधिक गइन और न्यापक होगा, ईरवरकी अभिन्यक्ति हमारे खिये उसनी ही धिक वास्तविक होगी। किन्तु उपयुक्त प्रमाणसे पूर्ण समाधान नहीं होता, क्योंकि ईश्वरकी कल्पनासे उसके श्वस्तित्वको सिद्ध करना दोषयुक्त तर्क है। प्रो० नाइट (Prof. Knight) अपने सन्ध 'Aspects of Theism' में (जिससे मुमे इस प्रश्नपर विचार करनेमें अध्यधिक सहायता मिली है ) लिखते हैं कि उपर्युक्त प्रमाणका तभी कुछ मूल्य हो सकता है जब इसके द्वारा यह प्रमाणित हो सके कि ईश्वरकी भावना हमारी बुद्धिमें इतनी बद्धमुख हो गयी है कि वह हमारे अन्त:करवासे निकल ही नहीं सकती। परस्त यह सिद्ध करना आसान नहीं है। फिर एक बात और है। यदि इस इस प्रमाणका अनुसरण करें तो हमारे किये यह आवश्यक हो जाता है कि हम 'Centaur' नामक भयानक जन्तके श्रस्तित्वपर भी विश्वास करें. जिसका भाषा शरीर युनानकी आख्याबिकाओं में घोड़ेका-या और आधा शरीर मनुष्यका-सा वर्णन किया गया है, क्योंकि इसप्रकारके जन्तुकी करूपना इस अपने मनमें भवश्य कर सकते हैं। भ्रतः यह प्रमाशा निरा काल्पनिक है और वास्तविक तथ्यके सामने विस्कल ही उहर नहीं सकता ।

सृष्टि-विकास-सम्बन्धी (Cosmological) प्रमाणका स्वरूप यह है कि विना कारणके अगत्में किसी कार्यकी उत्पत्ति नहीं होती और उस कारणका भी कारण होना चाहिये भीर इसप्रकार प्रत्येक कारणके कारणका भनुसन्धान करनेसे हम जगत्के आदिकारणसक पहुँच जाते हैं और वह आदिकारण ईश्वर है।

प्रसिद्ध यूनामी दार्शनिक अहस्तू (Aristotle) के मतमें जगत्का यह चरम एवं चेतन कारचा संसाररूपी चक्रका प्रधान सञ्चालक है जो सबको धुमाता है किन्तु स्वयं अचल है, जो पूर्ण निराकार चतएव दिव्य चेतन-राक्ति है। उसकी मान्यता यह थी कि क्रिया चाहे निरय ही क्यों न हो, वह चगियात सांसारिक विधानोंके साथ नहीं हो सकती, जबतक कि अन्य सबका हेतु कोई मूल कारचा न हो। किन्तु इसके विरुद्ध झूम (Hume) जैसे दार्शनिकके लिये यह तर्क उपस्थित करना विरुद्ध सहज या कि कारचाका अनुसन्धान हं बरतक ही सीमित क्यों रहे हैं बरके भी कारचका पता क्यों न क्याचा जाय है

यही नहीं, ईश्वरके कारखका पता खग जानेपर भी क्यों रका जाय ? इस अनुसम्धानके कार्यमें कहीं भी रुकनेकी क्या बावरयकता है ? फिर यदि इस आदिकारख बर्धाद ईश्वरका पता क्याकर रुक जाते हैं, तो यह प्रतीत होता है कि इस ईश्वरको केवज विश्वासके आधारपर मान केते हैं। यह चाहे आवस्यक ही हो किन्तु ऐसी दशामें हमारी विचारपद्धति वास्तवमें तर्क-प्रधान नहीं रह जाती। अतः यह प्रमाण भी जो बहुचा उपस्थित किया जाता है, तर्क-की कसीटीपर नहीं उत्तरता।

ईश्वरवादके पचर्में सबसे अधिक सम्मान्य प्रमाण्
Teleological है, जिसके अन्तर्गत 'जगतकी सप्रयोजनता'
(Argument from design) का प्रमाण भी है।
इसका खरूप यह है कि सृष्टिमें ऐसी अद्भुत स्ववस्था
एवं नियमितता है कि इमारे छिये यह मानना आवश्यक
हो जाता है कि कोई महान् रचनेवाली शांकि अवश्य है
जिसने इस विचित्र संसारकी रचना की है। मान खीजिये
कि एक दूरा-सा पुराना छकदा पत्थरोंसे छहा हुआ
सबकपर जा रहा है, उसमेंसे पत्थर जमीनपर गिरते जा
रहे हैं और विचित्रताकी बात यह है कि वे पत्थर इस
कमसे गिर रहे हैं कि उनके संयोगसे अपने आप निम्नछिलित वास्य बन जाता है—

'बम्बई एक विशास और सुन्दर नगरी है ।'

यदि हमें कोई यह बात कहे तो क्या हम उसपर विश्वास करेंगे ? एक चलती हुई गाड़ीपरसे स्वतः गिरनेवाले पत्थर क्या कभी इस नियमसे गिर सकते हैं कि उनके संबोगसे एक वाक्य बन जाय, जबतक कि किसी पुरुष-विशेषने यह काम न किया हो ? इसी प्रकार सृष्टिके कार्य भी इतने नियमित होते हैं कि हम यह कभी नहीं मान सकते कि यह सारे कार्य परमाणुओं के आकस्मिक संयोगके ही फल हैं, अपितु हमें यह मानना पड़ता है कि कोई ऐसी चेसनशिक अवस्य है, जिसने किसी निश्चित उद्देश्यको लेकर इस सारे विश्वकी रचना की है। इसके प्रतिरिक्त हम इस वातका ममुभव करते हैं कि इस विश्वके जितने भी विधान हैं, वे सब प्रमन्त होते हुए भी सामअत्यसे युक्त हैं। इसकिये हम इस निश्चवपर पहुँचते हैं कि इन सवका विधायक एक सर्वत्र एवं अविनाशी प्रवश्य होना चाहिये।

किन्तु यह सिद्धान्त भी, जो सामान्यतया बहुत युक्ति-बुक्त प्रवीच होता है, पूर्व एवं वर्याप्त नहीं है। यह

बह्माण्ड यद्यपि अत्यन्त विशास है किन्तु फिर भी ससीम है और इस ससीमके द्वारा ईश्वरका अनुमान करनेमें यह वीष आता है कि ससीस कार्यकलायसे हम एक असीम उपादान-कारणका अनुमान करते हैं. चाहे वे कार्यकरूाप असंख्य ही क्यों न हों। हाँ, यदि हम किन्हीं दसरे प्रमाणीं-से यह निश्चय कर हैं कि कोई ईसरीय शक्ति है, तब तो हम इसप्रकारका अनुमान कर सकते हैं, अन्यथा नहीं। और ऐसा करनेपर हम छीटकर फिर उसी स्थानपर पहेँच जाते हैं जहाँसे चरू थे। जबतक हम निख्लिल विश्वका पूर्ण ज्ञान प्राप्त न कर हैं, तबतक ( अहपज्ञानी ) इस उसके अनन्त विधानोंके सम्बन्धमें अपना निर्याय कैसे दे सकते हैं ? और कैसे इस इसप्रकार करनेके लिये अपनेको विश्वसे उपर उठा सकते हैं ? ऐसा इस तभी कर सकते हैं जब इस ईश्वरके समान शक्तिसम्पन्न बन जायें । अतपुव उपर्युक्त प्रमाणके द्वारा हम ऐसे पुरुषका ही अनुमान कर सकते हैं जो विश्वका नियासक अधवा संयोजकसात्र है, विश्वके रचियता अथवा उत्पादकका अनुसान इससे नहीं होता । इस सिद्धान्तसे इस केवल उसी वस्तुका ज्ञान प्राप्त कर सकते हैं जिसका निर्माण किया गया हो, सृष्टि नहीं। इस सिजान्समें एक दोप और भी है। वह यह है कि विश्वके असंस्य विधान परम्पर गेसे सम्बद्ध हैं कि कार्य-कारगके दीर्घ अनुसन्धानके अनन्तर किसी मूल कारणतक पहुँचने-के बदले इस घूम फिरकर वहीं लौट आते हैं, जहाँसे इस चले थे और इसप्रकार यह Teleological प्रमाण अधिक ब्यापक होनेके कारण खण्डित हो जाता है। धोडी देखे लिये यह मान भी लिया जाय कि इस प्रमाणसे इस एक महान शिल्पीका अनुसान कर सकते हैं किन्तु इसप्रकार-का शिल्पी अपनी कारीगरीके लिये हमारी प्रशंसाका पात्र भले ही हो, पर भो॰ नाइट ( Prof. Knight ) के कथनानुसार इससे कोई ऐसी बात सिद्ध नहीं होती जिससे इसारे अन्तर उक्त शिल्पीके नैतिक चरित्रके प्रति श्रद्धा और आहरका भाव उत्पन्न हो।

किन्तु यद्यपि ये सारे प्रमाण तर्ककी कसौटीपर खरे नहीं उतरते, तथापि इनके अन्दर तथ्यका कुछ घंश अवश्य है, इसिष्ठिये इमें चाहिये कि उनहें निष्प्रयोजन समझ-कर उनकी अवहेलमा न करें, किन्तु उन्हें एक दूसरेका सहायक समर्में । इंबरकी सिद्धि रेखागियतके किसी सिद्धान्सकी तरहसे नहीं हो सकती, किन्तु साथ ही इस इस बातमें कैण्ट (Kant) से सहमत हैं कि ईबारके असित्वका निषेध करना भी उतना ही निष्फल है। ईबार और आस्माकी असरताका प्रश्न तकसे हल नहीं होता। निरे तकके आधारपर आरूद रहनेसे संसारके कारणके सम्बन्धमें अज्ञानका ही आश्रय लेना होगा। जिसे हक्सले (Huxley) नामक दार्शनिकने अज्ञातवाद (Agnosticism) का नाम दिया है।

#### इस सम्बन्धमें कैण्ट ( Kant ) ने ठीक कहा है कि-

'Both parties to the dispute beat the air; they worry their own shadow, for they pass beyond nature to a region where their dogmatic grips find nothing to lay hold of.'

'इस वादमें बादी-प्रतिवादी दोनोंका ही प्रयास ब्यर्थ है; वे अपने ही प्रतिविम्बपर आघात करते हैं, क्योंकि वे प्रकृतिका उल्लंघनकर ऐसे प्रदेशमें जा पहुँचते हैं जहाँ उन्हें अपने विधि-निषेधरूपी वाग्जालमें फँसानेके **लिये कोई वस्तु मिलती नहीं।** यह ठीक है कि ज्ञान ही शक्ति है किन्तु वह ज्ञानाको बुद्धि-शक्तिये सीमित है और इसिक्ष्ये वह सदा परिच्छित्र रहती है। महाकवि Browning ने अपने कान्य 'Cleon' में एक झरनेका दृष्टान्त दिया है, जिसके उपर एक कन्याकी प्रतिमा खड़ी है और उसके सिरमें एक छिद्र है जिसमेंसे होकर जलका प्रवाह निकलता है। उस झरनेका जल जगत्की निदयों, समुद्रों और महासागरींके जलसे सम्बन्धित है किन्त उस लक्कीको केवल उसी जलका ज्ञान है जो उसके सिरमेंसे होकर निकलता है। इसी प्रकार ज्ञानकी राशि भी महानू. विस्तृत एवं शक्तिमय है किन्तु मनुष्यको उत्तनी ही परिमित राशिका ज्ञान है जिसका उसने स्वयं अर्जन किया है। और ऐसे परिसित जानके अन्दर उस अपरिसित शक्तिका समावेश किसी प्रकारसे नहीं हो सकता। इसिक्टिये तर्कके आश्रयको तिलाअनिक देकर इस अपने अन्तिम एवं सर्वश्रेष्ठ आश्रय आम्यन्तर-ज्ञान (Intuition) की शरण छेते हैं जिसके बिना हैनरी वर्गसों ( Henri Bergson ) बरें ण्ड रस्सेल ( Bertrand Russell ) और केसरिवन ( Count Keyserling ) जैसे आधुनिक महान दार्शनिकोंके भतक अनुसार सत्य तत्त्वकी प्राप्ति हो ही नहीं सकती, बुढिजन्य शानकी प्रक्रिया बाह्य

(विषयाकार) होती है, इस प्रक्रियामें बाहरसे ज्ञानका शर्जन होता है: इसीलिये इसमें देरसे सिद्धि होती है। इसके विपरीत आस्यस्तरिक ज्ञानकी प्रक्रिया आस्तरिक (आत्माकार) डोली है और इसके द्वारा संस्थका प्रकाश तस्काल ही हमारी बुद्धिपर पहला है, आम्यन्तरिक ज्ञानका भर्थ है अन्तरका ज्ञान-वह ज्ञान जो भीतरसे उत्पन्न हो । या यों कहिये कि ग्राम्यन्तरिक ज्ञान (Intuition) का अर्थ सिकर्पज्ञान अथवा अपरोक्षा-नुभव है। बुद्धि ऊसरभूमिकी भौति निष्कल, सन्दिग्ध एवं सत्य-दर्शनमें असमर्थ है: उसकी गति इन्द्रियगम्य इस मिथ्या जगततक ही है। इसके विपरीत श्राम्यन्तरिक ज्ञान असन्दिग्ध, उत्पादनशील एवं विकासशील है और वास्तविक जगतमें मनका स्वतन्त्र व्यापार ही इसका स्वरूप है। जंगली जातियाँ एवं सीव-जन्त नैसर्गिक बुद्धि (Instinct) से काम करते हैं जिसमें तर्कका भंश नहीं होता और जो विषयका साम्रात् ज्ञान करा देती है। इस नैसर्गिक ज्ञान एवं आस्तरिक ज्ञानमें सादृश्य भ्रवरय प्रतीत होता है परम्स वस्तुतः इन दोनोंमें महान अन्तर है। उदाहरणतः एक छोटा बचा भी अकृत्रिम सरल पद्यस्चना कर सकता है और वहीं काम एक प्रौड विद्वान और विचारशील पुरुष भी करता है। किन्तु उस विद्वानुकी कवितामें जो सरखता है वह उसके गम्भीर विचार एवं विस्तृत अध्ययनका परिगाम है, जिससे वह बालक सर्वथा अनभिज्ञ है। आम्यन्तरिक ज्ञान (Intuition) में नैसर्गिक ज्ञानकी अपरोक्षता और बुद्धिजन्य ज्ञानकी स्वानुभृति ये दोनों गुण विद्यमान रहते हैं। विज्ञानके लिये बुद्धिको आवश्यकता है किन्त योग (Mysticism) एवं धर्मके लिये आन्तरिक ज्ञान अपेक्षित है। आधुनिक वार्शनिकोंके मतमें वर्शनके लिये भी इसकी आवश्यकता है। भान्तरिक ज्ञानमें सूजनकी शक्ति होती है और बुद्धिमें केवल निर्माणकी । भ्रान्तरिक ज्ञानके द्वारा अस्थिर और चल-पदार्थीका भी प्रहृश हो सकता है किन्तु बुद्धिके द्वारा केवल निश्चल पदार्थीका ही बोध होता है। आम्तरिक ज्ञानका सम्बन्ध कविके इत्यकी ईश्वरीय करुपना एवं दिस्य प्रतिभागे हैं और बुद्धिका सम्बन्ध केवल वर्णविम्यास एवं मात्रा जोडनेसे है जो गौवा कार्य है। अवस्य ही बुद्धिकी उपयोगिता एवं ब्यावहारिकतार्मे कोई सन्देह नहीं है । भान्तरिक ज्ञानके द्वारा सत्य तत्त्वका निर्णय हो जानेपर बुद्धि उसे तर्ककी पोशाक पहलाकर भाषामें अभिन्यक्त करती है, जिससे केवल बुद्धिका बाश्रय छेनेवाछे छोग उसके आशयको समक सकते हैं। यह मान्तरिक ज्ञान सर्वसाधारणके छिये मुख्य नहीं है, इने-गिने भाग्यवान पुरुषोंको ही यह उपलब्ध होता है और वे छोग भी उसकी वाणीको तभी सन सकते हैं, जब उनकी दृषित वासनाएँ भ्रौर भौतिक विकार पूर्णतया शान्त हो जाते हैं। ईसामसीहके शब्दोंमें वे ही होग धम्य हैं जिनका अन्तःकरण शुद्ध है, क्योंकि ऐसे पुरुष ही ईश्वरका साधारकार कर सकते हैं। (Blessed are the pure in heart, for they shall see God. ) प्रो॰ नाइट ( Prof. Knight ) इस सम्बन्धमें इमें आन्तरिक ज्ञानका एक विशेष गुण बतलाते हैं। उनका कहना है कि आन्तरिक ज्ञान स्वतःप्रकाश नहीं होता. किन्त उसे उस अलौकिक वस्त्रसे प्रकाश प्राप्त होता है जिसको यह अपना विषय बनाता है। श्रास्तरिक ज्ञान स्वयंप्रकाशरूप नहीं, किन्तु प्रकाशका ग्रहण करनेवाला चक्ष है, क्रियाशील शक्ति नहीं, किन्तु क्रियाका आधार-भत एक विचित्र करण है और जबतक वह उस पदार्थसे उद्भृत होनेवाले अलोकिक प्रकाशसे, जिसको वह ग्रहण करता है, नहीं जगमगा उठता, तबतक वह मन्द एवं प्रतिभाडीन रहता है।

इसी आन्तरिक ज्ञानकी सहायशासे हम सृष्टिके अन्दर ईश्वरकी सत्ताका अनुभव करते हैं। जिन लोगोंको यह ज्ञान पास नहीं है उन लोगोंके लिये ईसरके अस्तित्वको अस्वीकार करना उतना ही सहज हैं जितना कि सूर्यके प्रकाशको चमगीद्दका न मानना । किन्तु दर्शनकी शक्ति समाप्त हो सुकी है, उसने भी अब आन्तरिक ज्ञानकी आवश्यकता-को स्वीकार किया है और यह मान लिया है कि इसके बिना सत्यकी प्राप्ति हो ही नहीं सकती । इस भान्तरिक ज्ञानकी सहायतासे भो इस ईश्वरको पूर्णरीखा समभ नहीं सकते, उसका भनुभवमात्र कर सकते हैं और अधिक-से-अधिक उसकी सर्वशक्तिमत्ताकी झलकमात्र पा सकते हैं। महासागरमें अपार बलराशि है किन्तु हम उसमेंसे उतना ही जल ले सकते हैं जितना हमारे वर्तनमें समा सकता है। इसी प्रकार हमलोग श्रपने-अपने आध्यात्मिक विकासकी मात्राके अनुसार ही ईश्वरका अनुभव कर सकते है। इस बातको कोई अस्वीकार नहीं कर सकता कि ईश्वरकी सत्ता अनुमानका विषय नहीं है किन्तु एक स्वत:-सिद्ध परसावश्यक तत्त्व है जो उस आम्सरिक ज्ञानकी मिलियर स्थित है। जिस बान्तरिक ज्ञानकी जब हमारे अनुभवके अन्दर ऐसी रहताके साथ जमी हुई है कि वह किसी प्रकार उसाब डी नहीं सकती। ईश्वरका अस्तिस्व विश्वासकी वस्तु है, तर्क एवं अनुमानका विषय नहीं । ससीमको सम्मनेके लिये चसीमको मानना आवश्यक हो काता है, क्योंकि असीमके चाधारके बिना ससीम समक्तमें नहीं या सकता । असके आस्वादनके लिये हमें यह पहलेसे ही मान लेना पहला है कि हमारे मुखर्म एक रसनेन्द्रिय है जिसके जिना हम स्वाटका यथार्थ अनुभव नहीं कर सकते. चाहे हम पाकशास्त्रके पारकृत बढे विद्वान क्यों न हों । जिसप्रकार ससीमये प्रथक हम असीमका परिज्ञान नहीं कर सकते उसी प्रकार असीमके विना हम संसीमको भी इत्यक्तम नहीं कर सकते । जिसप्रकार 'केवल' (Absolute) से भिन्न इस 'सापेन '(Relative) को नहीं समझ सकते क्योंकि 'केवल' उसकी आधार-मित्ति है. उसी प्रकार 'सापेक्ष' से पृथक हम 'केवल' को नहीं समम सकते । सभी प्रकारका ज्ञान सापेक्ष है और इस ससीम एवं असीमका ज्ञान उनके पारस्परिक सम्बन्ध एवं विरोध-के द्वारा ही प्राप्त कर सकते हैं। पारस्परिक सम्बन्ध और विरोधी वस्तुओंकी अन्योन्याश्रयता, ये सभी प्रकारके ज्ञान-के किये आवश्यक हैं। जिसप्रकार ससीमके चन्दर असीम-का भाव अभिग्रेत हैं उसी प्रकार ग्रसीमके अन्दर ससीमका भाष अन्तर्धित हैं। कैएट (Kant)ने भी ईश्वरकी सत्ता और आस्माकी ग्रमरताको स्वतःसिद्ध तस्व माना है और कहा है कि ये तर्कसे सिद्ध नहीं हो सकते किन्त इनका हमारे नैतिक जीवससे घतित्र सम्बन्ध है।

यहाँ यह स्वीकार करना खावरयक है कि इन तत्त्वोंको स्वतःसिद्ध मानना तर्ककी प्रक्रियाको छोबकर श्रद्धा और विश्वासकी कोटिका खवलम्बन करना है। किन्नु इसप्रकार- के अद्धा-विश्वासमें और एक असम्य जक्रली मनुष्यके खन्ध-विश्वासमें वहा अन्तर है और न यह विश्वास मध्यकालीम पादरी साधुओंके विवेकहीन तर्कग्रन्य विश्वासके मध्य ही है। बलिक यह एक पत्रपातरहित दार्शनिकका विवेक- युक्त विश्वास है जिसे इस प्रक्षकी दार्शनिक एक्से मीमांसा करनेके बाद स्वयं ठसकी बुद्धिने प्रेरणा की है कि तुम इस बसेबेको छोबकर बुद्धिसे भी बब्दे किसी दूसरे उपाय—आन्तरिक ज्ञान—की दारण लो। महाकवि टेनीसनके निम्न-किस्तर प्रका भी यही आकाय है—

By faith and faith alone embrace, Believing where we can not prove.

अर्थात् इमें श्रद्धाका ही आश्रय लेना उचित है, क्योंकि जिस विषयको इस तर्कके द्वारा सिद्ध नहीं कर सकते, वहाँ विश्वासके सिवा कोई गति नहीं है।

आधुनिक तर्क-प्रधान युगर्में भी यह प्रश्न तर्कसे सिद्ध नहीं हो सकता । तथापि धार्मिक वृत्तिके मनुष्य कविषाँके-से आन्तरिक ज्ञानके प्रकाशकी सहायतासे किसप्रकार उस परमारमाको अपनी आशा और विश्वासका केन्द्र बनाते हैं, इस बातको इसी महान् एवं प्रतिभाशाली कविने अपनी भव्य अमरवाणिमें इसप्रकार अद्वित किया है।

I stretch lame hands of faith and grope, And gather dust and chaff and call, To what I feel is Lord of all, And faintly trust the larger hore.

अर्थात् में श्रद्धाके लूड़े हाथोंको फैलाकर इपर-उधर टटोलता और पूल एवं भूसा इकट्टा करके उस परमारमा-को पुकारता हूँ। मैं समझता हूँ कि वह सबका प्रभु है और इसप्रकार उस महत्तर आशामें विश्वास करता हूँ, चाहे वह विश्वास हरू न हो।

भवरय ही इस प्रत्येक वस्तुमें विश्वास नहीं कर सकते और न इस सम्देहका क्षेत्र इतना बढ़ा सकते हैं कि किससे इस प्रत्येक बातमें अविश्वास करने छग आयं। तथापि यह मानना पदेगा कि श्रद्धा और संशय इस दोनोंमें श्रद्धा कहीं अधिक शक्तिशालिनी, स्थिरतापादिका और जीवनदायिनी है। इस श्रद्धाके बिना विल्लस्त भी भागे नहीं बढ़ सकते, एक शब्द भी नहीं बोल सकते और तनिक भी गम्मीर विचार नहीं कर सकते। बाइबकमें भी कहा है।

We walk by faith, not by sight.

भर्याद इस श्रद्धांके सहारे चलते हैं, नेत्रोंके नहीं।
श्रद्धाने मानव-जातिके मार्गमेंसे कठिनाइयोंके दुर्गम
पर्वतोंको दूर कर दिया और अपने उपासकोंके जीवनमें
चमस्कार उत्पन्न कर दिये। सैकड़ों वर्षोतक दार्घानिक
वाद-विवादमें मगज्यन्नी करनेके बाद भी जब बुद्धि
बसीमको नहीं समझ सकी है और वह अपने सिंहासनपर
बान्तरिक ज्ञानको प्रतिष्ठित करना चाहती है, यदि
आन्तरिक ज्ञानको हारा हम सस्बकी सक्कमान्न भी वा

सकें, क्येंकि वहाँ तर्ककी गति नहीं है और यदि इस भान्तरिक ज्ञामकी करामातमें विश्वास करनेके भतिरिक्त कोई दूसरा मार्ग निष्यच जिज्ञासुके किये न हो तो स्या इस आन्तरिक ज्ञानरूपी उपकरणका बहिष्कार करना इमारी बुद्धिमत्ताका परिचायक होगा ? दर्शन-शासके शक्षागारमें इससे बढ़कर शक्तिसम्पन्न कोई दूसरा शक नहीं है। इसका आश्रय छोदकर इन्द्रियोंके अनुमवका, जो हमारी सदा प्रबम्बना करती रहती हैं तथा हमारी सीमित बुद्धिके म्यापारका सहारा क्षेत्रा और इनके सामर्थ्य-में अपार विश्वास करना, ( यद्यपि वास्तविक जगत्में इसका कोई मुख्य नहीं है ) और इसप्रकार नास्तिकताके घोर प्रमधकारमें भटकना हमारे लिये कहाँतक उचित है ? अत्रयव विवेकी पुरुषोंके छिये यह उचित है कि वे शान्तिपर्वक इस प्रश्नपर विचार करें और 'ईश्वरविश्वास' को छोदकर अपने सिप्या अभिमान और अज्ञानका परिचय न र्दे । रिक्टर (Richter) नामक पाश्चास्य बिह्नानूने ईश्वरके सम्बन्धमें यह कहा है कि 'मनुष्यकी विचारशक्ति-का सबसे उल्लप्ट नमुना ईश्वरका विश्वास ही है।

बाम्तरिक ज्ञानकी इस सीमापर पहुँ चकर दर्शन-शास योगकी सहायता लेता है, जो माध्यात्मिक जीवनकी विचा कहलाती है। दार्शनिकका काम है तर्क करना और विचारके घोड़े दौड़ाना; किन्तु थोगीका जीवन, उसकी दृष्टि एवं बातचीत ईश्वरमय पुरुषके सददा होती हैं। योगीको विश्वास होता है कि वह उन तथ्योंका भी भाष्यारिमक रीतिसे अनुभव कर सकता है जो बुद्धिकी पहुँचके बाहर हैं। यद्यपि वह सत्यका अनुभव कर छेता है तथापि वह उसे सिद्ध नहीं कर सकता । उसके अनुभव-तक वही पहुँच सकता है जो भाष्यात्मिक विकासमें उसकी कोटितक पहुँच गया हो। वह बहुत पहलेहीसे बुद्धि और इन्द्रियोंसे विदा ले चुकता है। वह परमात्माको जानता नहीं किन्तु उसका अनुभव करता है: यही नहीं, परमात्माके साथ उसकी एकता हो जाती है। उसके भन अथवा उसके हृदयकी किया आस्तरिक जानके हारा होती है और उस भान्तरिक ज्ञानके द्वारा उसका अपने रचिवताके साथ सम्पर्क हो जाता है। उसकी भाषामें रहान्तीं और रूपकोंका गहरा रक्न चढ जाता है: इसका जीवन पूर्णतया प्रेममय पूर्व त्यागमय वन जाता है। जिसप्रकार सूर्यके प्रकाशको सिक् करनेके किये हमें

ľ

किसी दूसरे प्रकाशकी अपेचा नहीं होती, हसी प्रकार उसकी दृष्टिमें परमारमाकी सत्ता प्रमाणापेच नहीं रह जाती। बहु अपने निश्चित सार्गपर आरूद रहता है। और उसकी दृष्टि अपने काच्यकी और कगी रहती है। यह उस उच दिम्य-जीवन-सम्पन्न बन जाता है, जिसके क्रिये छोग त्रित रहते हैं परन्तु इच्छा होनेपर भी अपेचित योग्यता अथवा पुरुवसम्बद्ध न होनेके कारण उसे प्राप्त नहीं कर सकते। प्छाटीनस ( Plotinus ) नामक पाश्चात्य दार्शनिकके जीवनका उद्देश्य यह था कि योगके द्वारा वह परमात्मास विक्रीन हो जाय । उसका यह विश्वास था कि सत्यका जान तर्कके द्वारा सिद्ध नहीं हो सकता: वह तो तभी प्राप्त हो सकता है जब कि खोज करनेवाला अपनी अभीष्ट वस्तके साथ घुछ-मिक्ककर एक हो जाय। जिसप्रकार शिल्पी अपने निकम्मे भौजारोंको फेंक देता है, उसी प्रकार योगी तर्क और युक्तिका निराकरण कर देता है भीर योग एवं ध्यानमें छम जाता है, क्योंकि वे ही उसे अपने अभीष्ट स्थानपर पहुँचा सकते हैं, जब वह उस चरम दशाकी पहुँच जाता है जहाँतक मनुष्यकी पहुँच हो सकती है, तब उसके और ईश्वरके वीचका परदा सदाके लिये इट जाता है। फिर वह ईश्वरके अतिरिक्त न तो कुछ जान सकता है, न देख सकता है, न अनुभव कर सकता है। वह सारी सृष्टिमें उस एकको ही देखता है और उसीमें विखीन हो जाता है। इसप्रकार वह उस विश्वके साथ अपनी एकता स्थापित कर लेता है जो उस विश्वेश्वरकी ही झाँकी है (The vision of Him who reigns) ईरान-देशके महान् योगी शस्त्रतत्रोज्ञाने इस अवस्थाका वर्णन अपने निम्नविखित पद्यमें बहुत ही सुन्दरतासे किया है जो उसके सर्वोत्कृष्ट कास्यमेंसे लिया गया है-

हुई रा चूं बदर करदम यकी दीदम दु आरूम रा। यकी बीनम, यकी जूमम, यकी खानम, यकी दानम॥

अर्थात् ज्यों ही मैंने हैत-बुद्धिको निकाल बाहर किया वैसे ही मुस्ने दोनों जगत् (आध्यास्मिक और आधिमौतिक) एक ही दिखायी देने लगे। अब मैं एकको ही देखता हूँ, एकको ही दूँदता हूँ, एकको ही पहता हूँ और एकको ही जानता हूँ। युक्तिवादी मनुष्य इसप्रकारके महास्माको मले ही पागळ समर्के, जैसा कि बहुषा छोग समझा करते हैं; किन्दु बहु दिन तूर नहीं है जब हम इस बातका तकंसे सिद्ध होना सुनेंगे कि यह मस्ती ही दार्शनिक विचारकी चरम सीमा है।

भारतवर्षके छोग पहलेसे ही इस बातको मानते भावे हैं। प्रो॰ मैक्समुख्य ( Prof. Maxmuller ) ने क्या ही ठीक कहा है कि संसारमें सर्वत्र धर्म और वर्जन-शासमें विरोध विस्तायी देता है। भारतवर्ष ही एक ऐसा देश है जहाँ दोनोंमें सामअस्य है। वहाँ एक दूसरेका सहायक माना काता है। परन्तु योगीको ईश्वरके साथ मिछन होनेपर जो अनिर्वचनीय आनन्द मिछता है उसका कीन वर्णन कर सकता है ? विना उसका स्वयं अनुसव किये उसका शांशिक वर्णन भी नहीं हो सकता. क्योंकि बाणीके द्वारा उसे दूसरोंको समझानेमें-जो एक प्रकार-का भौतिक म्यापार है--उस आनन्दका बहत-सा भ्रंश बिकीम हो जाता है। ईश्वरानुभवकी अवस्थाका आंशिक वर्णन करना भी प्रस्येक व्यक्तिका काम नहीं। यह कार्य तो कोई ब्लेक (Blake), वर्ड सवर्थ (Wordsworth), जकालुदीन रूमी, हाफिज, तुल्सीदास, सुरदास, कबीर, चैतन्य, नरसी मेहता या मीराबाई-जैये प्रतिभासम्पन्न महारमा ही कर सकते हैं, यद्यपि हम सभी छोग चाहते हैं कि हमें उस दशाका अनुभव प्राप्त हो और इमें पूर्या विश्वास और भाशा है कि एक-न-एक दिन वह अवस्था हर्जे अवस्य प्राप्त होगी ।

ध्यव मैं अपने इस क्षुद्र वक्तम्यको महाकवि टेनिसन-की निम्नक्षितित उदास एवं सुन्दर प्रार्थनाके साथ समाप्त कहाँगा---

Infinite Ideality! Immeasurable Reality!
Infinite Personality! Hallowed be Thy
Name!

We feel we are nothing, for all is Thou and in Thee;

We feel we are something, that also has come from Thee.

We know we are nothing, but Thou wilt help us to be.

Hallowed be Thy Name!

ओ! अनन्त आदर्श, अपार सत्य! असीम न्यक्तित्व! तेरे नामकी जय हो! हम अनुभव करते हैं कि हम कुछ नहीं, त ही सब कुछ है और तुझहीमे सब कुछ समाया हुआ है। हम अनुभव करते हैं कि हम कोई चीज है, परन्तु वह चीज तुझसे ही निकर्टा हुई है। हम जानते हैं कि हम कुछ भी नहीं हैं, किन्तु हमें विश्वास है कि तृहमें अपना अस्तित्व कायम करनेमें सहायक होगा। तेरे नामकी जय हो!

### - PARTIES .

## प्रार्थना

कुम्हलाई है 'कंज' हियेकी कली, इसे प्राण दे नाथ खिलाते रही। तड्पाती है याद तुम्हारी मुझे, जियमें थिय डाल खिलाते रहो॥ मनमोहन स्याम दया करके, प्रिय प्रेमका जाम पिलाते रहो। यह ग्रेम-भिखारी है द्वार पड़ा,

करो प्यार नहीं दुकराते रहो ॥

---नदीनासंड चौहान 'कंब'

# ईश्वरके प्रति

नभका सर्देव शामियाना रहता है तना, फरस महीका है बसन्तकी बहार है। सूर्य चन्द्रमाकी जलती है ज्वोति दोनों ओर, सुन्दर दिशाओंका हरेक खुळा द्वार है॥

श्वरने फुहारे बने तारे बने फूळ-फळ, पंस्रा मलयाचलकी श्रलती नवार है। न्याय करनेके लिये बैठते कहाँ हो तुम, कितना मनोहर तुम्हारा दरबार है॥ साहित्यरक दयामनारावण पाण्डेय 'स्थाम'



राजा जनक और शुकदेव मुनि

# ईश्वर ध्रुव सत्य है

( लेखक-म • भीबालकरामणी विनायकणी)



कित्रियमी काशीपुरीमें जब चार्बाक् हृहस्पति और सुरेश्वराचार्य ( मगडन मिश्र ) का 'ईश्वरके अस्तित्व' पर सुप्रसिद्ध शास्त्रार्थ हुआ या, उस समय मध्यस्थ बननेके लिये कोई भी विद्वान् तैयार नहीं हुआ अथवा कोई भी विद्वान् उभय पक्षको सन्तुष्ट नहीं कर

सकता था। भगवत्-अर्था-विद्राह शास्त्र्यामजीकी विष्या-प्रतिमाको दोनों पक्षवालों ने मध्यस्य माना । चाँदीके कटोरेमें शास्त्रामजीको पधराकर सध्यम्यके आसमपर विराज-मान करा दिया गया । पुष्पमास्य अर्पण करके वरण किया गया और शास्त्रार्थ आरम्भ हुआ #। १८ दिनीतक प्रतिदिन विवाद होता रहा । जब नास्तिकाचार्य ईश्वरका सरहन करते थे तब शालधासजी गलकर पानी हो जाते थे और जब मगदन मिश्र ईश्वरके अस्तित्वका मगदन करते थे, तब वे वास्तविक रूपमें परियात हो जाया करते थे। प्रतिदिन यही घटना संघटित होती थी। इस आश्चर्यमयी घटनासे विद्वनमण्डली स्तम्भित हो गयी । इसपर भिन्न-भिन्न मकारकी टीका-टिप्पशियाँ होने लगीं। आसिकपुरीके मास्तिक विद्वान इस संघटनको भगवान शास्त्र्यामजीकी लीका मानते ये एवं नास्तिकाचार्य इस लीलाको अस्वाभाविक मानते ये और आश्चर्यमें निमग्न हो रहे थे। पर दोनों पक्षवाले इस बातको मानते थे कि इस चरित्रके द्वारा माननीय मध्यस्थने विवादपर अपना निर्धाय प्रकाशित किया है। किन्तु चरित्ररूपमें, मुक भाषामें प्रकाशित निर्मायके तात्पर्यको समझना उस समयके

पाठक इस बातपर आश्चर्य करते होंगे कि पाषाणक विग्रहको नास्तिकाचार्यने कैसे मध्यस्य स्वीकार किया और भी- सुरेश्वराचार्यने भी क्या समझकर मध्यस्य बनाया । इस शङ्काका उत्तर यह है कि नास्तिकाचार्य तो यह समझे हुए थे, मूर्ति क्या निणंय देगी ? वह तो कुछ बोळे-चालेगी नहीं, आप ही ईश्वरका खण्डन हो जायगा, इसाल्ये इसे मध्यस्य माननेमें हमारी कोई हानि नहीं, उपर श्रीसुरेश्वराचार्यजीको भगवान्की कृपापर पूर्ण विश्वास था इसल्ये व आपीत करते ही क्यों ?

विद्वानोंके छिये भी कठिन या। नास्तिकाचार्य कहते थे कि मध्यस्थने किसी पक्षको हराया नहीं, दोनोंकी प्रतिहा अचुच्या रक्खी है। आस्तिक विद्वान् कहते थे कि भगवान् की यह अद्भुत लीला ही ईधरके अस्तित्वका पुष्ट प्रमाण है। जनता कहती थी कि निर्याय स्पष्ट है, ऐसा स्पष्ट है के नास्तिकाचार्यको भी सिर मुकाकर मानना पड़ा है कि जब-चेतन सबमें वह चराचरपति ईश्वर म्यास है, लीकाघर है, प्रतिमामें अवस्थित होते हुए मध्यस्य बनकर पक्षपातरहित निर्मय करता है और उसकी लीला समझमें नहीं आती।

इसप्रकार निर्णयके विषयमें नाना प्रकारके विचार उदय हो रहे थे। किन्तु किसीके निर्णयपर किसीको भी सन्तोष नहीं हुआ। अठारहवें विन रात्रिके समय सुरेखराचार्यजीके पास नास्तिकाचार्य अकस्मात् भा गये। आचार्यने उनका बदा सस्कार किया, स्थिर होनेपर वृहस्पतिजीने कहा—'प्रतिज्ञा पूरी हो गयी और आजसे शास्त्रार्थ भी बन्द हो गया, अब मैं विदा माँगने आया हूँ, आजा दीजिये।' आचार्यने कहा—'भव हतने दिनींपर हमलोगींने विवादमें खुटी पायी हैं, दो-चार दिन विश्राम कीजिये सब प्रस्थान कीजियेगा।'

बृहस्पतिने कहा, अब तो एक दिनके छिये भी ठहरना कठिन हैं।

हुतनेमें एक वृद्ध वाझ्य हारपर आया। हार खुला हुआ था। वह बेरोक-टोक भीतर चला आया और 'ॐ नमो नारायणाय' कहकर प्रणाम करके बैठ गया। उसने अपने तेजमे वोनोंका प्यान आकर्षित कर लिया। वह पृथ्वीपर बैठा हुआ था। उसके तेजके सामने आचार्योंको गहीपर बैठनेमें संकोच होने लगा। उन्होंने उसे आदर- प्रंक समुचित आसनपर विराजमान कराकर पृष्ण— 'कहिये, कैसे पजारें ?' इसपर उस वृद्ध बाझ्याने सामवेदकी 'अज्ञेमन्न्या' अुतिको ऐसे स्वरसे गाया कि उसे सुनकर आचार्यसमेत समुपस्थित सभी सज्जन चिकत हो गये। अनन्तर उसने औजस्थिनी भाषामें मन्दस्वरसे कहा— 'निगमागमस्पी प्रवंतकी सुदाईमें अठारह दिनोंतक

खनातार परिश्रम करनेपर जो बहुमूल्य माणिक्य प्राप्त हुए हैं उन्हें देखनेकी इच्छासे यहाँ द्याया हूँ।' इसपर हँसकर आचार्यने कहा—'आप तो रक देखने चले हैं पर यहाँ तो उस खुराईमें एक तृष्य भी देखनेको नहीं मिछा। मध्यस्यके निर्णयको समझनेकी क्षमता भी हममें नहीं रही। अटकछसे टटोल रहे हैं किन्तु किसी तथ्यपर नहीं पहुँच पाते, घटना तो प्रसिद्ध ही हैं, धाप ही उसका कुछ ताल्पर्य बत्रछाइये।'

इसपर उन्नसित होकर उस वृद्ध ब्राह्मणने उच्चस्वरसे कहा--- घच्छा, सुनिये-- 'वैदिकॉमें हरि और हर दो प्रतीक साने जाते हैं। इरिका निर्णय ईवत् स्पष्ट है। उसे इरके द्वारा पूर्वारूपसे स्पष्ट कराइये । चिक्रिये, विश्वनाथजीके मन्दिरमें । वहाँ चढ़े हुए बिल्व-पर्श्नोमें ये एकको उठाकर सुँघिये और सिरपर चढ़ाइये । फिर देखिये, क्या होता है।' दोनों आचार्य उसके कइनेमें श्राकर उसी समय उठ पदे। वहाँ जानेपर उस वृत्वने विधिपूर्वक शिवलिङ्गका पूजन किया और चढ़ाये हुए बिल्व-पन्नोंमेंने एक उठाकर नास्तिकाचार्यको सुँघनेके लिये दिया। उसे सुँ वते ही उनकी आँखें बन्द हो गयीं, उन्हें झपकी सी झा गयी और वह सूक्ष्म सृष्टिमें विचरण करने छने । उसमें उन्होंने अपनेको एक विचित्र वनमें, संकटपूर्ण अवस्थामें देखा । वह बीष्मकी तप्त भूमिपर चलते-चलते मध्याह्मकालतक बहुत तृषित और चुधित हो गये थे। भाँति-भाँतिके बंगसोंको पार करते हुए उन्हें कहीं भी जलाशय नहीं रिटिगोचर हुआ। उनका कग्ठ सुख गया था और जीम कटपटा रही थी । आगं चळनेपर एक सुन्दर सरोदर दीका पदा । बदी प्रसन्नता हुई । पैर जोर-ओरसे आगे बढ़े परन्तु वहाँ पहुँचते ही उन्होंने देखा, एक सिंह सरोवरमें बक पी रहा है भीर एक सर्प मार्ग रोके बैठा है, उपर गीघ और चीछ मँदरा रहे हैं। किसी भी प्रकार प्राचीकी रचा सम्भव म समझकर अध्यम्त स्वामाविक वृत्तिसे---उस वृत्तिसे, जो इदय-स्थलके गुप्त-गह्नरमें निहित रहती है और ऐसे ही अवसरपर उदित हो जाती है, उन्होंने चिल्लाकर कहा- है परमात्मन ! है जगदीश्वर ! अभे बचामी।' इस विश्वाइटकी सुनकर सर्प सगवगाया भौर फण निकास्कर फुककार बोदने छगा । उसकी फुफकार वहाँतक पहुँची, अहाँपर वह खरे थे। धैर्य तो पृष्टले ही छूट गया था । बढ़ी हुई शरीरकी समता और

वेहाभिमानकी पराकाहासे विधश होकर वहीं आँखें मूँ दुकर बैठ गये और रोने छगे। इसनेमें छुछीग भरता हुआ
सिंह भी सभीप पहुँच गया चौर उसने गर्वनपर एक पुआ
मारा। बड़े जोरसे चिछाकर उन्होंने कहा — 'मारा रे, मरारे,
राम राम!' अन्तमें परमेश्वरका नाम छेते ही प्रगाद मिद्रा
मङ्ग हुई और जागनेपर उनके सब कष्ट दूर हो गये।
भयंकर दश्यका अन्त हो गया। सपं और सिंह अदश्य हो
गये। अब आँखोंमें आँसू और गछेमें खसखसाहट रह्
गयी थी। छाती अभीतक धड़क रही थी। उनकी दशा
देख-देखकर वृद्ध बाह्मण मुस्करा रहे थे। जब कुछ देर
बाद यह सावधान हुए, तब आधार्यने पूछा — 'कहिये,
क्या हाछ है ? बिल्खपन्नने तो अपूर्व चमरकार दिखाया।
बच्चोंकी तरह आपका रोना और चिल्छाना देख-सुनकर
बड़ा आश्वर्य होता रहा। कहिये, क्या बात थी ?'

नत-सस्तक हो बड़े करुण-म्बरमे नास्तिकाचार्यने कहा-- 'अन्तरतलमें जो आपदा बीती है, जो कष्ट सहन करने पड़े हैं, उनका वर्णन किसी प्रकार हो नहीं सकता। एक तो मैं बहुत प्यासा था, जलाशयका कहीं पता नहीं, बहुत दींद-भूपपर जब एक सरोवर दृष्टिगोचर हुआ, तो सिंह और सर्पके आक्रमणये हृद्यमें इतना भयका सञ्चार हुआ कि तृषाका छोप हो गया और किसी प्रकार प्राण-रक्षाकी ही चिन्ता प्रवस्त्र हो गयी। इस संकटको दूर करनेके लिये कोई उपाय नहीं सुन्नी, विवश होकर किसी अदृश्य शक्तिके उपर अपनेको छोड़ दिया । अनाथ, अबोध बारुककी तरह रोने और चिछा नेके सिवा और कुछ हो ही नहीं सकता था। अर्थात् कृत्रिमता बिएकुरु सिट गयी, चतुराई और पण्डिताई जाती रही।सिंहके आक्रमग्रे सी निश्चय ही मुझै प्राणाम्तका बोघ हो गया। उस समय स्वाभाविक वृत्तिके उदय होनेसे स्वतः 'मारा, मरा' के साथ 'राम, राम' शब्द मुँहसे निकल पड़े और उसी क्षण संकटका अन्त हो गया ।

इस घटनाये ईश्वरके अस्तित्वमें और ईश्वरके राम-नाममें मुझै पूर्वरूपसे विश्वास हो गया है। मेरे प्रवक्त तर्क, मेरी अकाव्य युक्तियाँ न जाने कहाँ चली गयी है। इस अनुभवने मेरे जीवनमें भारी परिवर्तन कर दिवा है। मेरा पक्ष गिर गया, मैं सचमुच शास्त्राधीमें हार गया। परम्तु इस पराजयसे मैं क्षुक्थ और दुःखित नहीं हूँ, प्रस्तुत बहुत प्रसम्न हूँ। क्योंकि अब मैं समझ गया कि मास्तिकवाद उस धनीयां हृदिका विकारमात्र है, जो देहात्मवादसे उत्पन्न होती है। उपनिषदके इन्द्र-विरोचन-संवादकी बाद असे आ रही है। मेरे धन्तःकरकारे आसुरी वृत्तिका निरसन पूर्वक्रपसे हो जाय, अब मैं यही चाहता हैं और असे आशा है कि एकान्त-स्थकमें बैठकर समूल कच्चहर 'राम-नाम' के अम्याससे मेरा अन्तःकरख शब्द हो जायना और मुक्ते ईरवर-दर्शन भी प्राप्त हो जायना। प्राचीन महर्षियोंकी तरह अब बद्रीवनमें जाकर में यही कक्षा। आचीन महर्षियोंकी तरह अब बद्रीवनमें जाकर में यही कक्षा। आप कृषापूर्वक आशीर्षाद्र दीजिये कि ऐसा ही

हो और यदि उचित सममें तो पूर्वकृत्योंके लिये कोई प्राथिश करा ही विषे ।'

इसपर सुरेश्वराचार्यने कहा—'आपके मुखसे मुझं यह कृताम्त सुनकर बदा हवं हो रहा है। आपको जो धपूर्व अनुभव हुचा है उसकी साधना और हरि-आराधनामें शीम तत्पर हो बाइये। भाषका पश्चात्ताप ही सर्वोत्तम प्राय-भित्त है।'

इतना कहकर आचार्यने उन्हें हृदयसे कगाकर विदा किया। (धर्मतस्य )

# ईश्वर और महेश्वर

( केसक-- भीयुत हीरेन्द्रनाथ दत्त एम०ए०, वी(०एठ० वेदान्तरज्ञ )

'कल्याया' के 'ईश्वराष्ट्र' में उपर्युक्त प्रसंग सम्भवतः अप्रासंगिक नहीं होगा, इसी भावनासे किञ्चित् आछोचना की जाती है।

उपनिषदों में ऋषियों ने द्विविश्व महाका परिचय दिया है—निर्विशेष और सबिशेष; निर्विकल्प, सविकल्प; निर्गुण, सगुण; निरुपाधि और सोपाधि । इस सम्बन्धमें भ्रीशंकरा-चार्च कहते हैं—

'द्विकपं हि त्रहा अञ्चगस्यते, नामरूपभेदोपाधिविशिष्टं, तद्-विपरीतं च सर्वोपाधिविविजितम् । '

श्रक्ष जब मायाकी उपाधिको श्रंगीकारकर 'मायी' होता है तब उसे 'महेश्वर' कहते हैं—

'मायिनन्तु मंद्रश्वरम्' ( दवेताद्यतर उ० )
यही महेस्वर समस्त ईश्वरोंका ईश्वर है-परमेश्वर है।
तमीश्वराणां परमं महेश्वरम् । (द्वेताद्यतर ६, ७)
वह सर्वेश्वर है, सब ईश्वरोंका ईश्वर है--'अनन्तराकिश्ववित ब्रह्म सर्वेश्वरमं'

तब इस जूम-फिरकर क्या पुनः उसी अनेकेइवरवाद (Polytheism) पर झा गये ? ईइवर तो एक है, फिर ऋषिपाँने अनेक ईइवराँकी चर्चा क्यां झेवी ? क्या से मानेके-इवरवादी (Polytheist) से ? यह आशंका निर्मूत है, क्यांकि ऋषिगय यद्यपि मानेक ईइवर मामते से परम्तु जो ईइवराँका ईइवर है वह महेइवर, वह जहारस्यदेन एक और ऋदितीय हैं—यह एकेइवरवादीका ऐकस्य (Unity) नहीं है किन्सु बहितीय(Unique) हैं—इस बातकी ऋषियोंने मुक्तकपठसे बोषणा की हैं—'एक एव महेश्वरः' उनका यह सर्वत्र प्रचारित विश्वविक्यात मत है कि मक्ष ही 'एकमेवा-हितीयं' ( खान्योन्य० ६। २१९) है।

वही परतश्व है, उसके परे और कुछ भी नहीं है, वही पराकाष्टा है, परमगति हैं।

> पुरुवात्न परं किञ्चित् सा काष्टा सा परा गतिः । (कठ० १ । ३ : ११ )

'मत्तः परतरं नान्यत् किश्चिदित्तः धनंजय।'

(गीता ७।७)

यदि यही बात है, यदि महेरवर एक हैं, यदि वहीं परतास्व है तो ऋषियोंने अनेक ईश्वरोंकी बात क्यों कही ? ये अनेक ईश्वर कीन हैं और महेश्वरके साथ इनका क्या सम्बन्ध है ? इसी प्रसंगकी आले। चना करनेके लिये इस निवन्धकी श्वतारणा की गयी है।

प्रवं-दिशामें 'जवाकुसुमशंकाश' मृतिं धारणकर स्यं उदय होता है और पश्चिममें श्रस्त होता है। इस सूर्यकों केन्द्र बनाकर जो सब प्रह-उपग्रह (जैसे-पृथ्वो, सोम, मंगक, बुध, बृहस्पति, शुक्र, शिन) चतुर्दिक पूम रहे हैं, स्यंके सहित उनकी समध्यका नाम 'सौरमण्डल' है। अंग्रेजीमें हसे (Solar System) कहते हैं। पाश्चात्य वैश्वामिकोंकी बहुत दिनोंतक यही धारसा धी कि विश्वके अन्दर हमारा यह 'सौरमण्डल' है। सर्वेसवी है। यह जो असंक्य तारे आकाशके चन्द्रातपके नीचे लटक रहे

हैं, केवल दीपकमात्र हैं—(Serve as lamps by night.) परन्तु भारतीय ऋषियोंने कहा है कि सौरमगढल ( हमारे यहाँ सौरमगढलको ज्ञहागढ या विश्व कहते हैं ) ससंस्थ हैं—अगबित हैं—

संस्था चेत् रजसामस्ति विश्वानां न कदाचन । (देवीमागवत ९ । ३ । ७)

श्रयांत, पृष्ठिकयोंकी गिनती की वा सकती है किन्तु ज़्ज़ावडोंकी नहीं।

> यथा तरंगा जलधी तथेमाः सृष्टयः परे । उत्परबोत्पत्व कीयन्ते रजांसीव महानिरु॥

जैसे समुद्रकी तरंगें भगियत हैं, वैसे ही महेश्वरकी सृष्टियाँ भी अनिलमें धूलिकणोंकी भाँति उत्पन्न और लय होती रहती हैं।

पाश्चास्य विज्ञान,भी अब यही बात कहने रुगा है। प्रोफेसर एडिंटन कहते हैं कि अवतक हम तीन सौ करोड़ तारा-सुर्योका पता रुगा सके हैं।

यह प्रथ्वी, जिसपर इस निवास करते हैं इसारी इटिमें बहुत बड़ी प्रतीत होती हैं; इसीलिये इस कहते हैं 'विप्रका च प्रथ्वी।'

परन्तु इसारी यह पृथ्वी सौरमण्डलका केवल एक छोटा-सा प्रइमात्र है, बृहस्पति या शनि इसकी अपेशा बहुत बने हैं। इसारा सूर्य पृथ्वीसे दस लाखगुना बना है और ऐसे-ऐसे भी तारा-सूर्य हैं जो इसारे सूर्यमे भी दस लाखगुने बने हैं। † शब अनुसान कीजिये कि वे शक्काएड कितने-कितने बने हैं।

इस प्रसंगमें एक बार यदि अस्तित विश्व-ब्रह्माण्डका संस्थान धर्यात कितने देश मिलकर यह सृष्टिरूपी बर्यानका फैल रही है, इस बातपर विधार करते हैं तो चित्त आश्चर्यमें हुव जाता है। इस जानते हैं कि सूर्य पृथ्वीसे नव करोब मीछकी दूरीपर है परम्तु वैज्ञानिकोंने ऐसे-ऐसे तारा-सूर्योंका पता जगाया है जहाँकी भाषोक-रिसको पृथ्वीपर पहुँचते चौदह करोब वर्ष छग जाते हैं। इस यह भी जानते हैं कि आकोक-रिसकी गति प्रति सेकरड एक छाख जियासी इजार मीछ है। जिस तारेसे पृथ्वीपर आलोक पहुँचते चौदह करोब वर्ष छग जाते हैं। उसको दूरीका क्या ठिकाना पहुँ तो सारी मनुष्य-संक्या-का अन्त हो जाता है क्योंकि उस दूरीकी यदि गिनती की जाय तो प्रते के संकपर १६ सून्य साते हैं। यह संक्या करोबको करोब गुना करनेसे भी बहुत स्रधिक है।

ये जो अगणित तारा-सूर्य हैं—सम्भवतः उन प्रत्येक में ही एक-एक सौरमयहरूका केन्द्रस्थल है। अर्थात् जैसे हमारे सूर्यको केन्द्र बनाकर मंगल, बुध, बृहस्पति आदि कितने ही प्रह भूमते हैं, कौन जानता है, इन तारा-सूर्यके अधीन कितने कोटि प्रह-उपप्रह गगन-मगडलमें विचरण कर रहे हैं? ये सब प्रह-उपप्रह क्या जीव-शून्य हैं? हम देखते हैं कि एक जल-बिन्दु भी जीव-शून्य नहीं है, किन्तु वह अधुत जीवोंकी लीला-भूमि है। अतएव हमारी एच्वीसे मिन्न अन्यान्य प्रह-उपप्रह और हमारे सौर-मगडल-से भिन्न जम्मों स्थित अन्यान्य सौरमगडल जीव-शून्य हैं, यह सममना क्या दु:साहम नहीं है? मग्मवतः असीम सृष्टिमें कहीं भी जीवोंका अभाव नहीं है।

पाश्चात्य जगन् विधागोरस, हैंटो, केन्हार, म्बेडन-वर्ग प्रमृति मनीपी इस बातपर विश्वास करते ये कि प्रत्येक सग्रहलके अधिदेवता या Presiding director हैं यह बात इस देशके प्राचीन शिक्षाके सदश ही है। ऋषियोंकी शिक्षा भी यही है कि प्रत्येक ब्रह्मायड-का अधिष्ठाता स्वतन्त्र ईश्वर है, वह त्रिमृतिं (Trinity-Unity in Trinity) ब्रह्मा-विष्णु-शिवास्मक है। ब्रह्मा-रूपसे सृष्टि करता है, विष्णु-रूपसे पालन करता है और शिव-रूपसे संहार करता है।

> संस्था चेत् रबसामस्ति विश्वानां न कदाचन । ब्रह्माविष्णुशिवादीनां तथा संस्था न विश्वते ॥ प्रति विश्वतु सन्त्यंव ब्रह्माविष्णुशिवादयः । (देवीमागवत ९ । ३ । ७-८)

प्रत्येक ब्रह्मायस्में अपने-अपने ब्रह्मा-विन्धु-शिव विशक्तिक

<sup>\*</sup>Our sun belongs to a system embracing some three thousand millions of star—Eddington

<sup>†</sup> Compared with the earth the sun is gigantic in bulk a million times bigger.we have recently found a class of giant stars some of which are a million times bigger than the sun—(Sir Oliver Lodge's Making of man' p.137.)

हैं। जब कि अक्कारड ही अगिशत हैं तब इन मक्का-विष्यु-शिवादिकी संख्या भी अगिशत ही है।

कोटिकोटययुतानीशे चाण्डानि कथितानि तु । तत्र तत्र चतुर्वस्त्रा मह्माणे हरये। मदाः ॥ मह्मायहकी संस्था कोटि-कोटि अयुत-अयुत है । और उनसभी मह्मायहोंमें मह्मा, विष्णु और स्त्र भी विराजित हैं।

ब्रह्माविष्ण्शिया ब्रह्मन् प्रधाना ब्रह्मशक्त्यः।

× × ×

ब्रह्माविष्णुशिवादीनां यः परः स महेश्वरः॥

'ये ब्रह्मा, विष्णु और शिवगया ब्रह्मकी प्रधान-प्रधान राक्ति हैं। जो ब्रह्मा, विष्णु और शिवोंके भी ऊपर हैं, वही महेश्वर हैं।'

इसी विषयमें लिक्सपुरायमें भी लिखा है— असंस्थाताश्च रुद्रास्था असंस्थाताः पितामहाः । इरयश्च क्ससंस्थाताः एक एव महेदवरः ॥

असंख्य रुद्द, असंख्य मझा और धसंख्य विष्यु हैं किन्तु महेश्वर एक और अद्वितीय ही हैं। इस विषयमें श्रिपाद-विभृति उपनिषद्की उक्ति प्यान देनेयोग्य हैं।

अस्य ब्रह्माण्डस्य समन्ततः स्थितानि पतादशानि अनन्तकोटि-ब्रह्माण्डानि साबरणानि ज्वलित । चतुर्मुखपश्चमुख्यसमुख्यसम् मुखादद्यामुखादिसंख्याक्रमेण सहस्राविधमुखान्तैनौरायणांशैः रजोगुणप्रधानेरेकैकसृष्टिकर्तृमिराधिष्ठतानि विण्युमहेद्ववराद्यै-नौरायणाशैः सन्वतमोगुणप्रधानेरेकैकस्थितिसहारकर्तृमिर-धिष्ठतानि महाजलीधमत्स्यबुद् बुदानन्तसड्यवत् अमन्ति ॥

'इस ब्रह्माण्डके चारों ओर ऐसे अनन्त कोटि ब्रह्मायड पृथियी आदिके आदरणसे आहृत होकर प्रकाशित हो रहे हैं। चनुर्जुल, पश्चमुल, वर्मुल, सस्मुल, श्रष्टमुल, संस्था-कमसे हजार मुलपर्यन्त नारायण-श्रंश ब्रह्मा, विष्णु, हर, रजः-सन्त्व और तमोगुणकी प्रधानतासे विभिन्न होकर एक-एक ब्रह्मायडमें अधिष्ठित हुए सृष्टि, स्थिति और संहारका कार्य सम्पन्न करते हैं। महासमुद्रमें जैसे अनन्त मस्त्य और जळ-बुद्बुरे कीवा करते हैं, उसी प्रकार विश्वके महा-काहामें अनन्त ब्रह्मायड समया करते हैं।'

गौड़ीय वैध्यावींके प्रामायिक प्रस्थ श्रीचैतन्य-चरिता-सृतमें एक श्राक्यायिकाद्वारा यह तत्त्व समझाया गया है। एक दिन द्वारिकापुरीमें भगवान् श्रीकृष्यके दर्शनार्थ ब्रह्माजी आये, द्वारपालने जाकर श्रीकृष्य भद्दाराजको स्ववर दी, श्रीकृष्यने द्वारपालसे कहा 'जाकर पृष्ठो, कौन-से ब्रह्मा आये हैं, उनका क्या नाम हैं ?' द्वारपालने साकर ब्रह्माजीसे यह बात पृष्ठी। &

इमारे ब्रह्मायडके चतुर्मुख ब्रह्मा द्वारपालके इस प्रश्न-को सुनकर चकरा गये, बोले--'धरे, में 'ब्रह्मा'--और दूसरा ब्रह्मा कीन ! जाकर कहो कि सनकादिके पिता चतुर्मुख ब्रह्मा आये हैं।'†

द्वारपालने चतुर्मुख ब्रह्माको श्रीकृष्णके निकट उपस्थित किया। भगवान् श्रीकृष्णने ब्रह्मासे यथाविधि कुशल-प्रक्र पूछा। तदनन्तर ब्रह्माजी बोले—'देव! आपके इस पूछने-का क्या तारपर्यथा कि ब्रह्मा कीन-से आये हैं? मेरे अतिरिक्त जगत्में दृसरे ब्रह्मा कीन हैं ?'‡

श्रीत्रझाजीकी बात सुनकर भगवान् श्रीकृष्ण मुस्कराये और कुछ ध्यान-सा किया, उसी क्या वहाँ अगरियत ब्रह्मा आकर इकट्ठे हो गये।

चरितामृतकार वर्णन करते हुए कहते हैं उन श्रगणित श्रह्माओं में किसीके बीस, किसीके सी, किसीके हजार, किसीके छाल, किसीके करोब भीर किसीके श्ररब मुख थे, जिनकी गणना नहीं हो सकती। इसी प्रकार छालों-करोबों मुख-वाले रुद्र और करोबों नेश्रवाले इन्द्र भी आये। चतुर्मुख श्रह्मा इनको देखकर आश्रवंमें हुव गये और श्रीकृष्णके चरणों में लुद पबे। +

- प्रकादिन इशिरकाते कृष्णे देखिनारे।
  ब्रह्मा आइला, द्वारपाळ जानाइका कृष्णेरे॥
  कृष्ण कहेन 'कोन् ब्रह्मा, कि नाम ताहार?'
  द्वारं। आसि ब्रह्मारे पूळे आरनार॥
- † 'कह गिया सनकपिता चतुर्मुख भाइला।' ‡ कोन ब्रह्मा पृक्तिके तुमि कोन अभिप्राये? जामा बह जगते आर कोन ब्रह्मा हये?
- ्र सुनि ऋष्ण हासि तबे करिलेक ध्यान। असंख्य ब्रह्मारगण श्राहला सन्धर्मा।
- म् शत विश सहस्रयुत लक्षवदन। कोटयार्ल्युद मुख कारो ना हय गणन॥ स्द्रगण आहला लक्ष कोटि वदन। इन्ह्रगण आहला लक्ष कोटि नयन।
  - x x x x

कहना नहीं होगा कि यहाँ श्रीकृष्य महेश्वर हैं। उन्होंने ब्रह्माको सम्बोधन करके कहा—'ब्रह्माजी ! इस ब्रह्माच्डका विस्तार पत्तास करोड़ योजन है, इस अति क्षुत्र ब्रह्माच्डमें आप चतुर्जुस्त हैं। परम्तु अन्य ब्रह्माच्डोंमें कोई सौ करोड़ योजनका है, कोई छास्त करोड़ योजनका, कोई दस छास्त करोड़ योजनका और कोई कोटि करोड़ योजन बिस्तारवाछा है, उन ब्रह्माच्डोंके धनुरूप ही उनमें उतने ही घषिक मुस्तवाछ ब्रह्मा हैं। इसप्रकार में समस्त ब्रह्माच्डोंके गर्णोका पाछन करता हैं।

श्चव इमारे चतुर्भुक्ष ब्रह्माका मोह नाश हुआ। उपनिष्वर्तेमें लगइ-जगह महेश्वरको ब्रह्म और ईश्वरको ब्रह्मा अथवा हिरचयगर्भ, परमेष्ठी अथवा प्रजापति कहा है-

नह्या देवानां प्रथम. सम्बन्ध । विश्वस्य कर्ता भुवनस्य गोष्ठा॥ (सुण्डक १ । १ ) हिरण्यगर्भे जनवामास पूर्वम् । (श्वेता०३ । ४ ) प्रजापतिश्वरिस गर्भे त्वमंव प्रतिजायसे । (प्रस०० । ७ ) सनगः परमेष्ठिनः (बृह०० । ६ । २ )

बहा और बहाका सम्बन्ध समझानेके छिये एक बगद सम्राट् भीर राजाकी तुष्ठनाका प्रयोग किया है। बैसे एक सम्राट्के प्रधीन अनेक राजा रहते हैं—वे सब राजा परस्पर स्वतन्त्र हैं, किन्तु सभी सम्राट्के परतन्त्र हैं। विश्व-ब्रह्मायडके शासन और पाळनका काम भी इसी प्रकार चल रहा है। जो सर्वोपित है, वही महेश्वर है। को सम्राट् स्थानीय है, उसीकी अधीनतामें धसंख्य ईश्वर हैं। एक-एक ईश्वर (ब्रह्मा) एक-एक ब्रह्मायडका स्वामी है। ये सब ईश्वर परस्पर स्वतन्त्र हैं, किन्तु सभी महेश्वरके अधीन हैं। ये सब ईश्वर जिस समय प्रजापित हैं उस समय प्रजापित हैं उस समय प्रकापित हैं उस समय प्रकापित हैं उस समय प्रकापित हैं।

देखि चतुर्मुख अधार हैल चमत्कार।
कृष्णेर चरण आसि कैल नमस्कार॥
\* पह (विश्व) अझाण्ड पन्नासत कोटि योजन।
अति क्षुद्र ताते तोमाग चारि वदन॥
कोन अझाण्डे सत कोटि कोन रुध कोटि।
कोन नियुत कोटि कोन कोटि कोटि श्व
अझाण्डानुरूप अझार शरीर बदन।
पह क्षे पालि भामि अझाण्डेर गण॥

पर्ति पतीनां परमं परस्तात् । (श्वेता० ६ । ७)

ये सब ईश्वर जब ब्रह्मा, विष्णु और शिव हैं, सब महेश्वर महाब्रह्मा, महाविष्णु अथवा सदाशिव हैं।

ये सब ईश्वर सवितृमयहक-मध्यवती पुरुष हैं।

य एव आदित्यं पुरुषो दृश्यतं । (छान्दीग्य॰ ४।११।१)

भीर महेश्वर विराट् पुरुषरूपसे भ्रनम्त कोटि ब्रह्मावडीं-के भीतर अधिष्ठित हैं । वह---

> सर्वतः पाणिपादं तत् सर्वतोऽश्विशिरोमुसम् । सर्वतः श्रुतिमळ्लाकं सर्वमावृत्य तिष्ठति ॥

'उसके द्वाय और पैर सर्वत्र हैं, उसके नेत्र, सिर, मुख और कान सब जगह हैं। वह सबको व्यास करके स्थित है।' अर्थात् एक-एक ईश्वर एक-एक Solar Logos है। और ब्रह्मायह या Solar System की संस्था जब भ्रनन्त कोटि हैं, तब ऐसे Solar Logos की संस्था भी आगित है। और जो समस्त ईश्वरोंका ईश्वर, महेश्वर, परमेश्वर है, Central Logos अनन्त कोटि ब्रह्मायह जिसके विराट् देहके रोमकूपके परमाण् है, उसको नमस्कार है।

नमं। नमस्तेऽस्तु सहस्रकृत्वः ।

उसकी महिमाका कौन वर्णन कर सकता है ? इसी-छिये भागवतमें देखते हैं, ब्रह्मा उनकी म्तुति करते हुए कहते हैं—

> काहं तमोमहदहंखचराग्निवार्मू-संवेष्टिताण्डघटसप्तवितस्तिकायः । केतादग्विधा अगणिताः परमाणुचर्याः-वाताच्वरोमविवरेषु च ते महिस्वम् ॥

> > (श्रीमञ्जागवत)

कहाँ तो मैं क्षुत्र और कहाँ आप परम महान् ? पृथ्वी आदि सात तत्त्वींहारा गठित एक ब्रह्मावड मेरा खरीर हैं और बापके शरीरके प्रत्येक रोमकूवमें ऐसे ससंस्य ब्रह्मावड प्रवेश करते हैं और विकल्ले हैं, वातायब-पर्यमें बैसे परमायु प्रवेश करते हैं और विकलते हैं। सहो ! खापकी कैसी अपार महिमा है ! ईश्वर और परमेश्वरमें यही मेद हैं!

## पार्थिववादकी भयानकता

( लेखक-चौधरी भीरपुनन्दनप्रसादसिंहजी )

## नास्तिकवाद और अज्ञातवाद



चीनकालमें भारतवर्षमें नास्तिकवाद् केवल असुरोंमें ही सीमित था, आर्यगण इससे मुक्त थे। चार्वाक् नास्तिकवादके आचार्य माने जातेहैं। पाश्चास्य देशोंमें इसी नास्तिकवाद् (Atheism)ने आधुनिक अज्ञात-

वाद (Agnosticism) का रूप धारण किया है। जिसके अनुसार यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता कि 'ईश्वर है ही नहीं' विका यह कहा जाता है कि ईश्वरके अस्तित्व-सम्बन्धी ज्ञान और प्रमाण नहीं प्राप्त होते। ताल्पर्य यह है कि अनुसम्धानके द्वारा यदि ईश्वरके ध्वस्तित्वका पर्याप्त प्रमाण मिल जाय तो अज्ञातवादी (Agnosticists) उसमें विश्वास कर लेंगे।

### हिमाटिज्म

इस अज्ञातवादके मुक्य प्रचारकोंमें पूर्वमें लन्दनमें चाएर्स बेंडलॉ और श्रीमती एनी वेसेण्ट थीं। श्रीमान चार्स्स बैदलों एक पत्रके सम्पादक और सञ्चालक थे। एक बार वे छन्दनसे बाहर कहीं किसी कार्यवदा गये थे. बहाँ उनकी स्त्री 'हिम्रोटाइएड' की गयीं और उनसे पूछा गया कि छन्दनमें जो पत्र छप रहा है तथा जिसका प्रक शीघ ही भानेबाला है, वह कैसा छपा है। उन्होंने बतलाया कि पत्रके अमुक-अमुक पृष्ठकी अमुक-अमुक लाइनीमें अमुक-अमुक अक्षर उलटे छपे हैं। जब डाकसे प्रफ आया तब देखा गया कि उपर्युक्त बार्ते अधुरशः ठीक थीं। यह देखकर श्रीमती एनी वेसेण्डने श्रीचार्स्स बैंडलॉसे कहा कि 'चव आप श्रापने पार्थिव अज्ञातवादके सिद्धान्त को परिस्याग करें: क्योंकि अब यह सिद्ध हो गया कि मनकी गति केवदा शरीरकी चेसन दशापर ही निर्भर नहीं करती, बह्कि शारीरकी बेहोशी (Hypnotised) की दशामें, शिथिकतामें भी वह दूर देशतक चली जाती है।' श्रीमान् ब्रेंडलॉने उत्तर दिया कि, 'बृद्धावस्थाके कारण अव मैं बर्तमान सिद्धान्तको त्यागकर दूसरे सिद्धान्तका अन्वेषक करनेमें असमर्थ हैं।' परम्तु श्रीमती एमी वेसेक्टने उसी दिनसे पार्थिववादका त्याग कर दिया।

पार्थिवबादका मुल्य सिद्धान्त यह है कि खेतनता शरीरके परमाणुर्जीके संगठन-विशेषका परिणाम है। यदि इस सिद्धान्तको सच माना जाय तो शरीरकी शिथिछतासे खेतनमें भी शिथिछता आ जानी चाहिये, परन्तु हिमाटिश्म-में शरीरकी शिथिछताके कारण पात्रके बेहोश हो जानेपर भी चित्तकी गति अधिक बेगबती और तीक्ष्य हो जाती है। एवं चेतना सुदूर स्थानकी बस्तुका याथातच्येन वर्णन कर सकती है। इससे सिद्ध है कि चेतना शरीरसे स्वतन्त्र और उक्तछ है।

भीमान् जगदीशचन्द्र बोसके आविष्कारका मूल तस्व प्रकृतिमें पार्थक्य है । इक्षकी आकृति पशुकी आकृतिसे भिन्न होती है, इसी प्रकार मनुष्यकी आकृति भी पशुकी आकृतिये भिन्न होती है। यदि चेतनको बाह्य-प्रकृतिका परिणाम माना जाय तो विभिन्न प्रकारकी आकृतियोंकी बाह्य-प्रकृति भिषा होनेके साथ उनके अन्तर्गत चेतनाके स्वभावमें भी विभिन्नता होनी चाहिये। परन्त वस्तुतः विभिन्न चेतनकी बाह्य-प्रकृतिका रूप भिन्न-भिन्न होनेपर भी उनके आम्यन्तरमें एक ही मुख तस्व सिद्ध होता है । यह सिद्धान्त श्रीयुत जगदीशचन्द्र बोस ने अपने वैज्ञानिक प्रयोगीं-द्वारा निश्चित किया है। उनके यन्त्रमे मनुष्य अधवा उद्भिज्ञमें प्रतिघात (Impact) करनेसे उसका प्रतिकल (response) उस यन्त्रद्वारा जो लेखके आकार (Curves) में प्रकट होता है, वह दोनोंमें एक ही प्रकारका रहता है, भिन्न प्रकारका नहीं, इससे सिद्ध है कि एक व्यापक चेतन सब प्रकारकी प्रकृतिमें वर्तमान है और वह प्रकृतिसे स्वतन्त्र है।

हिशानियरोंका अनुभव है कि कभी-कभी हिशानमें कोई दोष न रहनेपर भी यह चलनेमें रकता है, परन्तु वह रकाबट उसे विश्राम देनेसे अपने आप दूर हो जाती है। इससे सिद्ध होता है कि लोड़ेमें भी चेतन है और उसमें थकाबट होती है। दूसरी बात यह है कि हिशानमें अधिक गड़बड़ी आनेपर यदि उसे गङ्गाजलमे घोया जाता है और उसके पोपेमें (Boiler) गङ्गाजल भर दिया जाता है तो वह उतनेहीसे ठीक हो जाता है, इससे सिद्ध है कि कोड़ेमें केबस्ट चेतनता ही महीं, बल्कि गङ्गाजस्क्की पवित्रताका प्रभाव भी उसपर पड़ता है।

मेरा निजी अनुभव हैं कि जिस बृक्षके फलमें की इ हो जाते हैं उसकी डाली गङ्गाजीमें डाल देनेसे की दोंका होना बण्ट हो जाता है।

#### परलोकगत आत्मा

पाश्चात्य देशके बड़-बड़े विद्वान्-जैसे सर विलियम कुक, सर ओलिवर लाज, स्वर्गीय सर कोआयनन, 'रिब्यू आफ रिन्यू' तथा 'बार्डरलैंग्ड' के प्रसिद्ध सम्पादक मिस्टर स्टेड आदिको प्रत्यक्ष प्रमायोंद्वारा ज्ञात हुआ है कि मृत्युके बाद भी जीबात्सा रहते हैं, तथा वे इहलोकके जीवेंकि साथ बातचीत करते और संवाद भेजते हैं, एवं वे ऐसी-ऐसी घटनाओंका वर्णन करते हैं जो लोगोंको बिल्कुल माल्म नहीं होतीं, परन्तु अन्वेषण करनेपर सर्वथा सस्य सिद्ध होती हैं। इससे भी पार्यववादका खण्डन होता है।

प्रोफेसर मायर (Myer) अपने बृहत् प्रन्थ 'Human Personality' में, जो दो भागों में प्रकाशित हुई है, अनेक विश्वसनीय प्रमाण देते हैं, जिनसे सिद्ध होता है कि मरनेके बाद जीवारमा वर्तमान रहता है तथा वह इहलोकके जीवोंके साथ बातचीत कर सकता है। लन्दनके आस्मिक अनुसन्धान-समिति (Psychical Research Society) ने भी उपर्युक्त सिद्धान्तकी पुष्टिमें प्रमाण संप्रहक्त उसकी रिपोर्ट प्रकाशित की है, इस समितिके सदस्य प्रायः क्यातनामा विद्वान और आचार्य हैं।

## पूर्वजनमकी स्मृति

विभिन्न देशके बालकों में पूर्वजन्मकी स्मृतिके अनेक उदाहरण प्राप्त हुए हैं जो अनुसन्धान करनेपर सस्य सिद्ध हुए हैं। अनेक बालक बिल्कुल वाल्यावस्थामें गान-विद्या अथवा गणितमें आश्चर्यजनक निपुणना प्रदक्षित करते हैं, जिनका होना पूर्वजन्मके माने बिना सम्भव नहीं है।

संकल्प आकारका कारण होता है। प्रायी-विज्ञानने एक अत्यन्स झुद्र कीटका पता लगाया है, उसे Amoeba कहते हैं। कीट-वर्गमें उसे आदि जन्तु कह सकते हैं। उसके मीतर एक ही अवयव होता है जिसके हारा वह मोजन करता, चलता-फिरता तथा मल-त्याग आदि समस्त कर्म करता है। जब वह चलना चाहता है तो उस अवयवको बाहर निकालता है और उसे पैर बनाकर चलने लगता है. फिर विभाग छेते समय उसे भीतर समेट छेता है। अब वह मोजन करना चाइता है तो उसी अवयवको बाइर निकालकर मुख बनाकर भोजन करने छगता है। और मछ-त्याग करते समय उसी अवयवको बाइर निकाल, गुदा बनाकर मछ त्याग करता है। अनेक बार विभिन्न प्रकारकी क्रियाएँ करते समय वही एक अवयव पाँच प्रकारकी आकृति चारण करता है। इससे भी पार्यववादका खबदन होता है क्योंकि इसके द्वारा सिद्ध होता है कि प्रकृति इच्छा (चेतन) के अधीन है न कि चेतन प्रकृतिके अधीन।

## सार्वभीम सुन्यवस्था

विश्वमें समस्त कार्य सुन्दर नियमोंके द्वारा सुन्यवस्थित वीस पहते हैं। श्राप्तुएँ अपने समयपर आती हैं, प्रद सदा अपनी कक्षामें ही अमण करते हैं; इत्यादि घटनाएँ बिना सञ्चालक और सङ्गल्पकर्ताके कैमे सम्भव हो सकती हैं? इसका एक और उत्तम प्रमाण यह है कि वर्षके स्पाटिक (Crystal) में जो रेखागिणतके बढ़े-बढ़े आकारोंके समान उत्तम-उत्तम आकार बने रहते हैं, जिनकी रेखाएँ आदि इसप्रकार नियमितरूपसे खिंची रहती हैं, तथा यह ऐसी सूक्ष्म और बृह्त् होती हैं कि जिनका बिना कम्पासके बनना असम्मव-सा जान पड़ता है, इससे भी ईश्वरकी सत्ता सिद्ध होती हैं।

## बुद्ध और जैन-सम्प्रदाय

बुद्दने अपने जीवनमें कहीं भी यह नहीं कहा कि 'ईखर नहीं है।' बीद-सम्प्रदायमें ईखरका नाम 'अविलोकितेयर' है। बुद्धके समयमें कर्मपर विशेष जोर देना आवश्यक था, इसिलये उन्होंने यह उपदेश दिया था कि वर्तमान जीवन अतीतकारुके कर्मोंका फल है और वर्तमानकारुके कर्मोंका परिणाम भविष्यत्में मिलेगा। बुद्धके इसिद्धान्तकी सल्यतामें किसीको सन्देह भी नहीं हो सकता है।

जैनधर्म भी अग्तिम कारणस्वरूप एक पदार्थको मानता है और यही वेदान्त-शास्त्रका बक्क है ।

### प्राचीन निरीक्वरवाद

प्राचीन निरीवरवादका मूल-कारण उपनिवर्दीमें मिकता है। असुर विरोचन मझाजीके पास तत्त्वज्ञानकी शिक्षा केने जाता है। परन्तु वह उनके उपवेसको उकटा ही समझता है और देहको हो आत्मा मान छेता है। इस विषयका विस्तृत विवेचन 'कर्याण' की पिछ्छी संख्याओं में स्वामीजी श्रीभोडेबाबाजीके छेखों में देखा जा सकता है। पीछे विरोचनकी यही भावना असुरोंके तत्त्वज्ञानका मृत्र आधार बन गयी। यही कारण है कि असुर छोग यज्ञका विरोध करते ये जिसके परिणामस्वरूप देवासुरसंग्राम होते थे। और असुर छोग असत्य-पथका अवत्रमंत्र करनेके कारण सदा ही पराजित होते थे।

यही निरीश्वरवादका सिद्धान्त श्रसीरिया(Assyria) देश ( असुरोंका देश ), वैविखन ( Babylon ), इजिप्ट ( Egypt ) श्रादि देशों में प्रचलित था, जिसके हारा ये देश पार्थिव उन्नतिमें इतने अभे बद गये थे कि पाश्चास्य देशकी सम्यतामें कोई अबतक वहाँतक नहीं पहुँच सका है। देहारम-वाद-सिद्धान्तके कारण ही इन लोगोंसे सुदौँको गाव नेकी प्रथा बी। इजिप्ट (मिश्र) देशवाले तो अपने मुद्दौको बहुत ही सुन्दर स्कानमें रसकर बन्द करते थे तथा उनके पास भाँति-भाँतिके बहुमूल्य आभूषण, वस्त, अस-पान आदि मीगकी अनेकों सामप्रियाँ रखते थे। पुरातस्ववेत्ताकोंने उन मृतकींकी कोठरियोंको खोलकर यह पता लगाया है कि वे लोग अत्यन्त ही समृद्धिशाली तथा कला-कौशलमें बहुत ही प्रवीण थे । परन्तु प्रकृति नश्वर है, संसार विनाशी है, इसमें कुछ भी स्थायी नहीं रहता। इसीसे ये देश पार्थिव उन्नतिके उच्चतम शिखरपर चढ़कर भाज पूर्णरूपेण नष्ट हो गये हैं। उनकी सभ्यताका अब जगतमें नाम-निशान भी न रहा। कारण स्पष्ट है। उन लोगोंने केवल बाह्य-प्रकृतिको ही 'यत्परो नास्ति' समझा और भारमा-परमारमा-के अम्तित्वको भी नहीं माना । इसी छिये उनके जीवनका एकमात्र लक्ष्य पार्थिष उश्वति ही रहा । अतः उनकी सभ्यता इस पार्थिववादपर अवलम्बित होनेके कारण पूर्ण-रूपेण विनष्ट हो गयी और भारतकी खार्च-सभ्यता परमारम-तस्वपर भवस्मित होनेके कारण करोड़ों वर्षीसे भ्रभ्रूरण चली आ रही है।

सतएव हमलोगोंको कदापि पाश्चास्य देशोंकी पार्थिव सम्यताकी चणिक चमक-दमकर्मे भूसकर धपनी सम्बता तथा इसके चरम कद्म इंपरको न स्यागना चाहिये, नहीं तो अपनी सम्बताके नष्ट होते ही मिन्न सादि देशोंके समान हमारा भी सर्वनारा हो जायगा, इसमें तनिक भी सन्देह नहीं है। वर्तमानकाक्में आधुनिक पाश्चास्य पार्धिव सम्बताके नाशके छन्नण दीख पहते हैं और विवेकी पुरुष अपने अन्यों और लेखींद्वारा हसकी चेतावनी जगतको दे रहे हैं। भारतवर्षके निवासियोंको पाश्चाल्य देशोंके नास्तिक-वादका खरहनकर तथा भास्तिकताका प्रचारकर अपना और उनका करुयाण करना चाहिये। स्वयं इस सर्वनाशी नास्तिकवादमें पहकर नष्ट होनेकी मूर्खता कदापि नहीं करनी चाहिये।

## नास्तिकवाद समाज-ध्वंसकारी है

नास्तिकवाद समाजका विभ्वंस करनेवाला है। क्योंकि नास्तिकवादी भागन्तुक दुःखको सहन नहीं कर सकते, केवल वर्तमान जीवन ही उनका सर्वस्व होता है, वे मरणान्त-जीवनमें विश्वास नहीं करते । दूसरी बात यह है कि नास्तिक तारकाछिक परिणामको ही मुख्य मानते हैं उसके अदृष्ट भविष्यपर वे विश्वास नहीं करते। इसका परिणाम यह होता है कि जब कभी कोई श्रसहनीय दु:ख आ पदता है तो वे उसे सहन न कर उसके निवारणके बिये भारमधात कर बैठते हैं, क्योंकि उनका विश्वास होता है कि शरीरके नाशके साथ जीवनका अन्त हो जाता है और फिर कोई आस्मा-जैसी वस्तु नहीं रह जाती। इसीसे वे आत्मइत्या कर दुःससे मुक्त होना चाहते हैं, वे इस बातको नहीं समझते कि शरीरके नाश हो जानेपर भी जीवात्मा रहता है। दुःखकी बात है कि अमेरिका आदि उन्नत कहलानेवाले देशों में इसप्रकारकी आत्महत्याकी संख्या बड़ी भयानक शीतिसे बद रही है, नास्तिकताके विचाक्त परिणामोंका यह एक प्रत्यक्त उदाहरण है। नास्तिकवादके प्रचारका एक अन्य भयानक परिणास यह होता है कि मनुष्य किसीके जीवन की परवा नहीं करता तथा किसीकी इत्या करनेमें तनिक भी सङ्कोच नहीं करता। आजकलकी राभनीतिक तथा धन्य प्रकारकी हत्याएँ इसी-के परिणाम हैं। यूरोपका महासमर इसी प्रकारकी एक इस्याके कारण हुआ था। इस्पा ही क्यों, प्राजकक्की बढ़ती हुई चोरी-डकैती भी इसी नास्तिकताका परिणाम है विकास दिश्वित कहलानेवाले लोग भी प्रमुखरूपसे भाग केते था रहे हैं। नास्तिकताके प्रचारके यह प्रारम्भिक दुष्परिणाम 🖁 - 'द्याने आगे देखिये होता है क्या ?'

### करिपत आस्तिकता

यह संसार परमाश्माका व्यक्त शरीर है, अतः ईश्वर-की चोर अग्रसर होनेकी पहकी सीड़ी भी वही है। इस- बिये को मनुष्य ईश्वरके शरीरभूत जगत्के प्राणियोंका आदर नहीं करता, बल्कि उनकी उपेक्षा करता है, उनके प्रति हेव करता है और उनका उपकार न कर सदा उनकी हानि ही करता है, वह ईश्वरमें विश्वास रखते हुए भी मयार्थरूपसे आस्तिक नहीं कहला सकता और न वह बीवनमें यथार्थ आस्तिक नहीं कहला सकता है। ईश्वरकी मुक्य पूजा है संसारके प्राणियोंकी सेवा और सहायता करना। आवकळ आस्तिक छोगोंके प्रति इसी कारणसे पूचा की जाती है कि वे सदा प्रायः अपने स्वार्थ-साधनमें ही प्रहृत्त रहते हैं, तथा उसके छिये दूसरोंकी हानि करने-से भी नहीं हिचकते। परोपकारमें प्रवृत्त होना तो इनके छिये दूसरो बात होती है। ऐसे पुरुष बचनसे आस्तिक होनेपर भी कार्यरूपसे नास्तिक होने हैं।

### यथार्थ आस्तिकता

यथार्थ आस्तिक वही है जो संसारके प्राथीमात्रको भगवान्का रूप समक्षते हैं, तथा उनकी सेवाको श्रीभग-बान्की मुक्य सेवा और प्जा मानकर दुःकित और आर्थ प्रावियोंकी सहायतामें प्रकृत रहते हैं, तथा देश और समाज- के यथार्थ कल्यामके साथनमें सदा योग देते हैं। ऐसे सजान साथकके प्रति श्रीपरमासाकी कृपा होती है भीर वे भक्तकी श्रेणीमें गिने जा सकते हैं। मानव-जीवनका यही परम काम भी है।

यदि नास्तिक भी सदा-सर्थदा कोकोपकारके कार्यमें निःस्वार्य-भावसे प्रकृत रहे तो उसे भी चास्तिक समकता बाहिये। परम्तु धापति इसमें यही होती है कि ऐसे पुरुष काखान्तरमें स्वार्थ-परायख हो जाते हैं, तब उनकी दुवि भ्रष्ट हो जाती है जिससे दानिप्रद कार्यको ही वे उत्तम समझकर करने क्यांते हैं और चपनी तथा औरोंकी इानि करते हैं।

धर्म और मीतिकी भिश्त परमात्मा और उसके हंश्वरीय नियम हैं, जिससे यह संसार चल रहा है। जो इनको नहीं मानते हैं वे चाहे कितना भी प्रयक्ष करें, कालान्तरमें उनसे भूल होगी और स्वार्यक्य होकर वे धर्म और नीतिका उड्डक्टन करेंगे। असप्य आस्तिकता अर्थात् हंश्वरके धिक्तत्व तथा हंश्वरीय नियमोंमें विश्वास करना, एवं तद्युक्ट धाचरण करना, सब प्रकारकी बास्तविक उद्यतिका मुक कारण है।

# कौन ?

बल यल तेज वायु किसके नियन्त्रणमें ? रात दिन काल-चक क्रमसे चलाता कौन ?

बीजमें असंस्य वृक्ष वृक्षमें असंस्य बीज, राईको सुमेरु, मेरु राई है बनाता कौन ?

कौन है बिशटसे भी महत बिराट एक ? सूक्ष्मसे भी सूक्ष्म होके बाणीमें न आता कौन ?

सत्ता भ्रो--' महत्तासे हैं कण-कण जोत-प्रोत तेजोमय सूर्य चन्द्र-में प्रकास हाता कौन ! लीन कर लेता विश्व एक अणुमात्र ही में पल भी न होती देर फेर उपजाता कौन ?

एकसे न एक रचे एकसे अनेक रचे नेक ओ-' अ-नेक रचे त्रिगुण रचाता कीन ?

ऊर्णनाभिके समान विस्मुलिंग ज्यौं कृशानु एक औ-' अनेक मान करता-मिटाता कौन !

अपनेसे अपनेको करके अनेक रूप अपनेसे अपनेको चाहासे छुड़ाता कौन ? प्रेसकोती 'आव'

## श्रीभगवान् और उनकी प्राप्तिके उपाय

( लेखक--पं व भीभूपेन्द्रनाथ सान्याल )

म अल्पबुद्धि प्राची ईस्वरके असित्वके सम्बन्धमें क्या प्रमाख पेश करें ? हम-जैसे इन्द्रियाराम मजुञ्जोंकी बातों और युक्तियोंका मृल्य ही क्या है ! और छोकिक युक्तियोंद्वारा आजतक उनको सिद्ध ही कौन कर सका है ! ध्याननिष्ठ ज्ञानी और नित्य आरमसमर्पित भक्तके अन्नस्न हुन्यासनपर वे

सदा हो विराजित रहते हैं; और हम क्या प्रमाग दिखावें !

इसलोगोंके द्वारा अगवान्के अस्तित्वमें प्रमाण प्रदर्शित करना एक प्रकारमे पागलका प्रलाप ही समझना चाहिये। पूर्वके देखनेके लिये जैसे दीपककी आवश्यकता नहीं होती, वैसे ही ह्रंबरके ग्रस्तित्वके सिद्ध करनेमें भी अन्य प्रमाणोंकी आवश्यकता नहीं है। सक्त और ज्ञानियोंकी म्वानुभूति और सम्पूर्ण ज्ञानोंकी सान, साचात ईरवर-वाणी भगवती श्रुति ही उनके अस्तित्वमें सर्वोत्तम और प्रवल प्रमाण है। जो श्रुति-प्रमाणको नहीं मानते, उनसे हमारा कुछ भी कहना नहीं है। मैं यथासाध्य श्रुति-प्रमाण, कुछ लौकिक युक्ति और यत्किश्चित् अपने अनुभवके आधारपर ही यह निवन्ध छिसना चाहता हूँ, आशा है भगवज्ञक महापुरुष मेरी इस प्रष्टतापर चमा करेंगे।

भगवान्में सभी लोग विश्वास कर सकते हैं, या करेंगे, यह किसी प्रकार भी सम्भव नहीं है। महर्षि नारदने अपने भक्ति-सुत्रमें कहा है—'सा कस्मै परमन्नेमरूपा।'

यहाँ 'किं' शब्दका प्रयोग करके महापुरुष समस्ताते हैं कि जो 'किं' शब्दका थयं है, हमें उन्होंसे प्रेम करना होगा, इस 'किं' शब्दका अर्थ यह है भगवान् सदा ही प्रक्ताई हैं। अर्थात् जिनके सम्बन्धमें किसने छोग कितनी बातें कहते हैं, आजतक कितने प्रश्न हो चुके हैं और कितने बुद्धिमान् पुरुषोंने उनके कितने प्रश्नासे उत्तम-उत्तम कत्तर दिये हैं, तथापि मानव-हृदयके इस पुरातन प्रश्नके विषयमें शंकाहीन, सन्देहहीन, सबके छिथे प्रहृणीय, सबको सन्तोषपद सदुत्तर अभीतक कोई भी नहीं दे सका है। अतपुत्र जब-जब इस प्रश्नकी मीमांसा हुई, तब-हो-तब इस मस्त्रकी सामांसा हुई, तब-हो-तब इस समयके बाद पुतः सन्देहदुआ इकहा हो गया

और बड़ी प्ररत कुछ नवीनरूपमें फिर सामने आ गया। निकिसाको यसराजने कहा या---

देवैरत्रापि विचिकिरिसतं पुरा न हि सुविक्षेयमणुरेव वर्मः । (कठोपनिवर्षः)

पूर्वमें देवताओंको भी आत्माके (ईरवरके) अस्तित्वमें सन्देह हो गया था। कारण,यह विषय 'न सुविज्ञेयम्' है। सहस्त्र ही बाननेमें नहीं आता। क्योंकि जगत्को धारण करने-वाला यह आत्मा 'अणुः' सूक्ष्म चिन्तनसे भी अगस्य है।

इसीने कहा जाता है, सब छोग भगवान्में विश्वास नहीं कर सकते, बहुतोंको तो उसका पता ही नहीं होता। भगवान्में विश्वास करनेके छिये कोई सहज, सरक मार्ग भी समझमें नहीं आता, हमछोगींका जो उनपर यस्किञ्जित् विश्वास है सो केवल उनकी त्यासे ही है।

पुत्र अपनी मातापर सहज विश्वास करता है, वह किसीसे कुछ सुनकर या युक्तियोंका संग्रह करके ऐसा करता हो, सो बात नहीं है। जननीका अनिवंचनीय स्नेह शिशुके हृद्यको न जाने क्या समझा देता है जिसको वह बतला नहीं सकता, परन्तु अपने प्राणोंके अन्दर वह किसी अन्यक भाकर्षणका अनुभव करता है, उसीकी प्रेरणासे वह माताको 'माँ, माँ' कहकर पुकारता है और असीम विश्वासके साथ उल्लब्ध माँको गोदमें जा बैठता है। इसी प्रकार युक्तियोंके सहारे कोई भगवान्पर कभी न तो विश्वास कर सकता है और न उनमें प्रेम ही कर सकता है।

भगवान्की विश्वविमोहिनी शक्ति या बाँसुरी, भक्तकै प्रायों में न माल्स्म क्या सङ्गीत सुनाती रहती है, उसीसे भक्त सहाके जिये उनके चरण-रजका भिखारी बन जाता है, फिर उसको किसी भी युक्तिद्वारा उस मार्गसे हटाया नहीं जा सकता। प्रभुके आकर्षणमें ऐसा ही अपार बल है। यदि यह कहा जायिक भगवान् तो सर्वाग्तयों भी, सर्वभ्यापी और सबके आरमा है फिर ने चुन-चुनकर केवक अपने भक्तों को ही बाँसुरीका मचुर स्वर क्यों सुनाते हैं है हुसरे उसे क्यों नहीं सुन सकते है इसके उत्तरमें भगवान् गीतामें स्वयं ही कहते हैं —

समोऽहं सर्वभूतेषु न मे हेम्बोऽस्ति न प्रियः । वे मजन्ति तु मां भक्त्या मयि ते तेषु चाप्यहम् ॥ (गांता ९ । २९)

यदि भक्तको ही मोचकी प्राप्ति होती है, धभक्तको नहीं, इससे क्या मगवान्में वैषम्य-सोष आता है ? इसके उत्तरमें कहते हैं—'मैं सब भूतोंमें समान हूँ, मेरा कोई शत्रु-मित्र नहीं है, किन्तु जो मुसे भक्तिपूर्वक भजते हैं वे सुझमें रहते हैं और मैं उनमें रहता हूँ।'

बैसे छप्तिके समीप रहनेवाले पुरुषका अन्धकार और जाड़ा अग्निकी स्थाभाविक शक्तिमे ही दूर हो जाता है, उसी प्रकार पापी-पुरुयात्मा जो कोई भी भगवान्को भजता है, वही उनकी महिमाको जानता है और वही शान्ति प्राप्त करता है।

पुत्र जैसे जननीपर सहज ही विश्वास करता है, पक्की जैसे अपने प्रियतम पतिसे स्वाभाविक प्रेम करती है, कुत्ता जैसे अपने अञ्चदाता (स्वामीपर) विश्वास करता है, इनसे कहीं अधिक भक्त अपने भगवान्पर प्रेम श्रीर विश्वास करता है।

जो निराकार, निर्विकार और न सालूस क्या-क्या हैं; जिनको खोजते-खोजते बुद्धि यक जाती है, युग-युगान्तरोंसे कितने लोगोंके मनोंने उनका कितना अनुसन्धान किया, किन्तु कोई उनकी थाइ न पा सका— ऐसी वह अखिन्त्य वस्तु भी मिल सकती है, उस अधर तस्बका भी पता छग सकता है। किन्तु कहाँ ?

'हरिके कोमल पद-कमल हरि-जन-हिथमें पेखि।'

भक्तको देखकर ही अभक्त, अज्ञानीका भगवान्में विश्वास होता है मानो उसे कुछ प्रत्यच प्रजुभव-सा होते लगता है, मानो कोई अचिन्त्य वस्तु उसकी नजरोंके सामने आ जाती है। भगवत-प्रेममें मतवाले श्रीमान् नित्यानन्द प्रमुको देखकर जन्मके पाप-कलुपित चिक्तवाले महापातकी जगाईकी पापवृत्ति शान्त हो गयी। सदाके अभ्यस्त विचयों से वह मानो सर्वथा तूर हट गया। यही साधुसङ्गकी महिमा है। फिर उसने जब भक्तावतार श्री-चैतन्यचन्द्रके प्रेमपूरित नेन्नोंकी ओर देखा, जब श्रीचैतन्य-देवके शरीरमें स्पर्श होकर आयी हुई वायुके झकोरे जगाई-मवाईके शरीरमें लगे, तब तुरन्त ही एक वेषुतिक किया-सी हो गयी, दोनों भाई अनास्वादित अपूर्व भगवत-प्रेममें

सर्वया निमम्न हो गये, उनकी कु-प्रकृत्ति सदाके लिये शान्त हो गयो। जो भूलकर भी कभी भगवानको याद नहीं करते थे, वे ही भगवदकी प्राप्तिके लिये अकुला उठे। भगवद्यकोंके सक्ककी यही तो महिमा है।

> 'यदेव सत्सङ्गः तदेव सद्भती परावरेश त्वि जायते रतिः।'

> > ( श्रीमद्भागवत )

भक्त भी अपने बलपर भगवान्को नहीं पकद सकता, इस बलको स्यागनेकी तो भगवान्ने आज्ञा दी है। भगवान् स्वयं भक्तके समीप आकर उसकी भुजाओं में वँध जाते हैं। भगवान्की शरण प्रह्या करने और उनको भजनेकी यही महिमा है। जो भगवान्में विश्वास नहीं करता, वह उनके भजनमें भी कभी नहीं छग सकता। भजन विना केवल बुद्धिवादये कोई भी भगवान्की भ्रषार महिमाका पता नहीं पा सकता। भगवान्का महस्व समझै विना, उनके चरणों अपनेको सब प्रकारमे भ्रपण किये विना, मनुष्य-जन्म ही विफल हो जाता है। श्रिति कहती है—

> इह चेदवेदीदय सत्यमस्ति न चेदिहावेदीन्महृती बिनष्टिः।

> > (कान ०२ । ५ ।

इसी स्नोकमें यदि उस सस्यस्कर परमारमाका पता जग सके अथवा उनको आना जा सके तभी 'सस्यमन्ति' जीवनकी सफलता होती है। इस जोकमें यदि उन्हें न जाना जा सका ते। 'महती विनष्टिः'— महान् अनिष्ट हो गया—महा विनाश हो गया! क्योंकि जिस धानन्दकी खोजमें समन्त जीव-समुदाय ध्याकुल हो रहे हैं, जिस आनन्द-की प्राप्तिके लिये लोग सैकड़ों-हजारों धनर्थ करनेमें आना-कानी नहीं करते सथापि किसी प्रकार भी उस परमानन्द-म्यरूपका सन्धान नहीं पाने। यदि मनुष्यको किसी उपायमे उसका पता लग जाय, यदि वह उस परमानन्दके धन्तहीन, धनादि निर्मरके निकट पहुँच जाय तो फिर उसके धानन्दकी सीमा नहीं रहती, वह जन्म-मरण, शोक-रोग, शीत-उच्छ धौर अभावके निस्य-निरन्तरके सन्तापंसि—समस्र दुःखोंसे मदाके सिये मुक्त हो काता है। धृति कहनी है—

> भूतेषु भूतेषु विचित्य चीराः प्रेत्यास्माह्योकादमृता मवन्ति ॥ (केन०२।५)

फिर वे परम भक्त भीर ज्ञानीजन सब भूतोंमें उन परमारमाकी उपलब्धि कर सकते हैं। इसप्रकार अनुभव करनेवाले भीर पुरुष ही इस खोकसे गमन करके महापद-को प्राप्त करते हैं।

भक्त जैसे मगवान्के लिये पागल हो जाते हैं, मगवान् भी उसी प्रकार अपनी स्वामाविक भक्त-वरसलता-से नहीं चूकते । माता यशीता वही चेष्टा करके भी जब अपने गोपाल कृष्णको न पकद सकी, तब जननीको परिश्रमसे श्रान्त और क्लान्त देखकर श्यामसुन्दर स्वयं ही आकर उसकी डोरीमें बँध गये ! धन्य है !

जिन बौंध्यो सुर असुर नाग नर प्रबक्त कर्मकी होरी। सोइ अविश्विल नक्ष यसमिति होठ बौंध्यो सकत न छोरी।।

कोटि-कोटि ब्रह्माण्ड जिनके चरण-कमलों में धूलि-कण-के सदश नाचते रहते हैं, वे यदि अपनी इच्छासे न पकड़ावें, तो उन्हें कान पकड़ सकता है ? कातर मक्तके समीप भगवान स्वयं ही आकर श्रपनेको पकड़ा देते हैं। भक्त, भक्ति-प्रिय माधवको भगवाकुषा-लब्ध भक्तिके वलसे ही पकड़ सकते हैं। जिसके पास भक्तिका यह बल नहीं है, वह किसप्रकार भगवान्का माझिध्य प्राप्त कर सकता है ? और उनका माझिध्य प्राप्त हुए बिना वह किसप्रकार उनपर परम विश्वास कर सकता है ? अत्तप्त्व मुझ-जैसे प्राकृत मनुष्य यदि भगवान्में विश्वास न कर सकें तो उन लोगोंको उत्तना दोष नहीं दिया जा सकता।

इसलोगों में साधारणभावये जो यकिश्चित् भगवत्-विश्वास है उसमें वाम्नविक विश्वासकी तो गन्ध भी नहीं है। भगवत्-विश्वास एक अपूर्व वस्तु है, वह श्वप्राकृत, अमूख्य सम्पदा है, उसके उत्य होते ही जीव कृतकृत्य हो जाता है भीर उसका भववन्धन ट्रट जाता है।

> 'यं लम्ब्बा चापरं लामं मन्येत नाविकं ततः ।' ( गीता ६ । २२ )

भक्त प्रह्वादके सन्दर उस विश्वासकी कैसी अपूर्व शोभा-कैसी अपूर्व माधुरीका विकास हुआ था ? तभी तो उसको समुद्र-गर्भमें निम्नाजित होनेमें और सस्युख गिरि-शिखरसे गिरनेमें तनिक-सा भी भय नहीं जगा । मतवाले हायीके पैरों-तले कुचलनेकी बात भी उसके मनमें किसी प्रकार जरा-सी भी शङ्का उत्पन्न न कर सकी, इसका कारण यही था कि प्रह्वाद भगवान्के अभय मुखारविन्दके वृद्यंगकर सवाके विषे भवते मुक्त हो गया था। दुष्ट हिरणवकशिपुने जब प्रह्लावको सामनेका लग्म विकासकर कहा कि—'क्या तेरा भगवान् इस स्तम्ममें भी हैं?' प्रह्लावने अविचिक्ति चिक्तसे उत्तर दिया कि—'हाँ, हैं, वे सर्वत्र हैं, इस स्तम्ममें भी निश्चय ही हैं।' यही भक्तके ग्रुद्ध भावसे भरे दुए चिक्तका अपूर्व विश्वास है। ऐसा चिक्त बिना मिले क्या किसीको भगवान्के दर्शन हो सकते हैं? यह युक्ति नहीं है, यह तो भक्तको प्रत्यक्त की हुई बात है—'येन सर्वमिदं ततम्।'

भगवान् भी शरणागतवस्सल हैं। जो उनकी शरक लेता है, वे उसपर कृपा करते हैं, अथवा वह उनकी नित्य विद्यमान असीम कृपाके स्पर्शका अपने हृदयमें श्रमुभव करता है। सकाम आर्त, अर्थाधी भक्तपर भी जब भगवान् कृपा करते हैं, तब जिसकी भक्ति फलकामनामें रहिन है, उसका तो कहना ही क्या है?

एकवस्ता निःसहाया द्वीपदी सभाके अन्दर नङ्गी किये जानेके भयानक भय और लजामे अभिभूत होकर जब कातरकण्ठमे प्राण भरकर भगवानुको पुकारने छगी तब भगवान क्या उसकी पुकारको अनुसूनी करके वहाँ बाये बिना चराभर भी रह सके ? आश्चर्यभयी घटना हो गयी, अगवानका वहाँपर वस्त्रावतार हो गया। समाके सभी स्रोग स्तम्भित और चिकित हो गये। भयानंके भयभञ्जनका अद्भुत इरय देखकर भक्तोंका चित्र भगवान्के लिये रो उठा ! इतनेपर भी अविशासी दुर्योधन अपनी श्रांखोंके सामने आश्चर्य-घटनाको देखकर भी विश्वास न कर सका, उसको यह दृश्य तनिक भी विश्वस्थित न कर सका। ऐसा क्यों हुआ ? ईश्वरमें उसका जरा-सा भी विश्वास वयों नहीं हुआ ? कारण यह है कि वह अहक्कारी और अभिभानी होनेके कारण अनिधिकारी था. वह अपने आपको ही बढ़ा मानता था । उसका हृहय अन्धकाराच्छन और मर्वत्र श्रवस्त था, उसके ऐसे हृत्यमें भगवानके प्रकाशके लिये स्थान कहाँ था ? इसीलिये अगवत्-शक्ति सर्वत्र प्रकाशित होनेपर भी वहाँ प्रकाशिस नहीं हुई।

बाहरी युक्ति और तर्कोंद्वारा जो भगवान्के अस्तित्वका निरूपण किया जाता है वह केवल बाह्य-वाणीका विलास-मान्न ही है, उससे भगवान्का बोध नहीं हो सकता। वह तो मनके स्वधाममें छिपे हुए निज-निकेतनका रहस्य है, सबके सामने कहने-सुननेकी बात नहीं। बहुत दिनोंके प्रवाससे छीटे हुए खामीके साथ बीका को परस्पर गुद्ध प्रेमाकाप होता है, उसकी भाषाके और उसके भाषके रहस्पको, उसकी करुखरागिनीके अस्पष्ट स्वरको जानने-का अधिकार क्या किसी बाहरी मनुष्पको होता है ? हसी प्रकार मगवद-जानका, उनके अस्तित्वका और भक्त-हद्य-में स्थित भगवान्के सौन्दर्यकी मधुरताका, लीलास्वादका मक्तके हद्यमें ही अनुभव किया जा सकता है, हम अभक्त उसके स्वादको क्या समर्से ? और कैसे उसका वर्शन करें ?

ईसाइयोंके 'Imitation of Jesus Christ' नामक प्रक्यमें किला है—

The soul is not be satisfied with the multitude of words but a holy life is continual feast. The kingdom of Cod is not in words.

'शब्दोंकी प्रचुरतासे आत्माका सन्तोष नहीं होता, पवित्र बीयनसे निरन्तर सुखका रमास्वाद मिलता है। ईश्वरके राज्यमें शब्दोंका महत्व नहीं है।'

भगवान्को जाननेके लिये चरित्रकी शृद्धि अस्यन्त आवश्यक है। विशुद्ध-चरित्र हुए विना कोई भी उनको न तो पहचान सकता है और न देख ही सकता है। विषय-म्याकुछ चञ्चल-चित्तसे चात्मदर्शन नहीं होता। स्थिर-चित्त होनेपर ही आत्मसाक्षास्कार होता है। स्थिर-चित्त हुए विना हजारों बार खोज करनेपर भी और सेक्डों अस्य पदनेपर भी भगवान्के असिखका पता छाना बड़ा कठिन है। भगवान्के दर्शनके लिये जिसके मनमें अस्यन्त तीय आकर्षब होता है, वह नचिकेताके समान ही विषयोंकी क्षणभंगुरता और अनित्यताको देखकर विषयोंकी ओर ताकता ही नहीं; जिसके प्राप्त हो जानेपर जीवन-यात्रा सदाके जिये समाम हो जाती है और मनुष्य-देहका धारण करना सफल हो जाता है— उस परमपदकी प्राप्तिके लिये ही छासायित होकर वह केवल उसीको चाहता है, हसके सिवा वह और कुछ भी नहीं चाहता।

यह माव तर्क और युक्तियों की सहायतासे उत्यक्त होनेवाला नहीं है-'नैषा तर्केंग्र मतिरापनेया' यह महाविपयक वृद्धि तर्केके द्वारा प्राप्त नहीं होती। विषयों में निमग्न हुए चिक्तके द्वारा इसकोगों मेंसे कोई भी उस गृदतम भगवद-स्वरूपका तस्त्र नहीं जान सकते। वह इतना सूक्ष्म है और इसीजिये वह इतना दुरवगाह है। श्रवणायापि बहुमियों न सम्बः श्रुप्वन्तोऽपि बहवो यं न बिहुः । आश्रयों बका कुशलोऽस्य सम्बा-ऽऽश्रयों ज्ञाता कुशलानुश्लिष्टः ॥ (कठ० १ । २ । ७)

संसारमें अधिकांश लोग तो ऐसे हैं जो इस आत्मज्ञान अथवा परमेश्वर-सम्बन्धी बातोंको सुननेका ही सुबोग
नहीं पाते, कोई अवएका सुबोग पाकर भी इस आत्मस्वरूपको यथार्थतः जान नहीं सकते । इस आत्मज्ञान—
परमेश्वर-सम्बन्धी ज्ञानके उपदेश भी दुर्लभ हैं, इसके
जानकार श्रोता भी दुर्लभ हैं और इसी प्रकार प्रात्मज्ञानी
पुरुषके हारा उपदेश-पास हुए ज्ञाता पुरुष भी दुर्लभ हैं।
फिर जिस किसी मनुष्यसे इस भारमतस्वके सुननेपर भी
कोई फल नहीं होता । विवेकहीन साधारण मनुष्यके द्वारा
किये हुए परमतस्वके उपदेशसे भारमहानका विकास
नहीं होता।

न नरेणावरेण प्रोक्त एव सुविक्षेयो बहुचा चिन्त्यमानः। (कठ०१।२।८)

इस भारमाके सम्बन्धमें अनेक प्रकारके मत हैं। कोई कहता है भगवान हैं, कोई कहता है नहीं हैं। कोई उनको कर्ता, कोई अकर्ता, कोई साकार, कोई निराकार, कोई न्यायवान और कोई दयाल, हसप्रकार भगवानके सम्बन्धमें अनेक लोग अनेक प्रकारके माथ रखते हैं। हमारे इन्द्रिय-प्राह्म ज्ञान और विचारसे उन अतीन्द्रिय प्रमारमाका यथार्थ बोध नहीं हो सकता। लोग अपनी भावनाके अनुसार ही भगवानको कल्पना कर लेते हैं।

किन्तु वह अहितीय देव सभी भूतोंके अन्तरमें गूद-रूपमे स्थित हैं, वह सर्वग्यापी और सब भूतोंके अन्तरात्मा हैं, वह सबके, सब कर्मोंके साक्षी होनेपर भी निर्माण हैं, अर्थात् कोई भी गुण उनको बाँध नहीं सकता।

> पको देवः सर्वभूतेषु गृदः सर्वेव्यापी सर्वभूतान्तरात्मा । कर्माध्यक्षः सर्वभूताधिशसः साक्षा चेता केवला निर्गुणश्च॥ (वेतावतरः ६ । ११)

### डन अगवान्को जाननेके जिये उनकी शरण प्रहण करनी चाहिये। स्वयं श्रीअगवान् साज्ञा देते हैं---

तमेव शरणं गण्क सर्वमावन मारत । तत्त्रसादात्परां शान्ति स्थानं प्राप्त्यसि शास्त्रतम् ॥

(गीता १८। ६२)

इस शरणागतिद्वारा भगवतुपविष्ट साधनमें सग जाने-पर शरयागत साधकको भगवान् स्वयं अपने स्वरूपका तथा समझा देते हैं।

शास्त्रिके अध्ययनसे केक्छ अगवान्को जाननेकी इच्छा जायत् होती हैं; नहीं तो अनेक शास्त्रिको पढ़नेवासा कोई भी उन्हें जान लेता, पर ऐसी बात नहीं है, शास्त्राध्ययनके साथ ही साधन-सम्पद्ध भी होना चाहिये।

> शब्द ब्रह्माणि निष्णातः न निष्णायात् परं यदि । श्रमः तस्य श्रमफलं द्वाचेनुमिव रक्षतः ॥

को केवल शब्द-शास्त्रको जानता है, परन्तु साधनके हारा उसका रहस्य उपक्रमध करनेकी चेष्टा नहीं करता, उसका शास्त्र पढ़ना वैसे ही असमात्र है जैसे बॉक गौ अपनी रचा करनेवालेको केवल परिश्रम ही देती है। इस-बिये जब कि साधनके बिना भगवान्की जाननेका कोई उपाय ही नहीं है, तो फिर उन्हें जाननेके किये साधन ही करना चाहिये। साधन किये विना जन्म-जन्मान्तरीये सञ्चित धम्तःकरणका सखनष्ट नहीं हो सकता । सल नाश होकर अन्तः करणके शुद्ध हुए बिना भगवान्के स्वरूपका दर्शन नहीं होता । भगवानुके स्वरूपका साक्षास्कार हुए बिना केवल दूसरेके ह्वारा सुननेसे या मनमानी युक्तियोंके सहारेसे बास्तविक भगवत्-स्वरूपका श्वस्तित्व सममर्मे नहीं श्राता। अतएव चारमतस्य जाननेके लिये अथवा भगवत-स्वरूपका द्र्यान करनेके खिये सद्गुरुके उपदेशकी आवश्यकता है। गुरु-कृपा विना कुछ भी नहीं होगा। परन्तु धनुरागी भक्त-पर गुरुदेव कृपा करते ही हैं। इस विषयमें भागवतमें वर्शित श्रीनारदकी आक्यायिका ध्यान देनेयोग्य है।

### भीनारद कहते हैं---

तस्येवं मेऽनुरकस्य प्रश्रितस्य हतेनसः । अद्यानस्य वाकस्य दान्तस्यानुष्यरस्य च ॥ ज्ञानं गुद्धतमं यत्तत् साक्षाक्रण्यतादितम् । अन्ययोषम् गमिष्यन्तः क्रयया दीनवत्सजाः ॥

( श्रीमञ्चा० १। ५। २९-२० )

नारदके माख्यिक घरमें चातुर्मास करनेवाले उन दीनवरसत्त साधुकोंने वहाँसे जाते समय श्रद्धालु, विनीत, अनुरक्त और दमगुणयुक्त वालक नारदको जिस गुझतम ज्ञानका रहस्य समझाया था, वह गुझतम ज्ञान मगवान्का ही साधात स्वरूप है।

इससे यह सिन्न होता है कि विनीत, प्रदासम्बद्ध भीर सेवापरायया न्यक्तियोंपर साधुक्षोग कृषा किया करते हैं। उनकी कृपासे ही यह गुग्रसम भागवत-ज्ञान जीवके अन्तःकरवामें उत्पन्न होता है। अवश्य ही भगवान्को जाननेकी रुचि होनी चाहिये भीर भगवान्के प्रति हद विश्वास होना चाहिये।

किसप्रकार यह विश्वास दद हो और कैसे भगवान्सें रुचि हो ? इसपर भागवतमें कहा गया है---

> शुभूषाः श्रद्यानस्य वासुदेवकयाकिः । स्यान्महत्सेवया विष्राः पुण्यतीर्थनिषेवणात् ॥ श्रुण्वतां स्वकयां कृष्णः पुण्यश्रवणकोर्तनः । इद्यन्तःस्था द्वामद्राणि विष्ने।ति सुद्वत् सताम् ॥ नद्दप्रायेष्वमद्रेषु नित्यं मागवतसेवया । सगवत्युत्तमक्कोके मिक्मिवति नैष्टिकी ॥

> > ( बीमद्रा० १ : २ : १६, १७, १८)

सेवा भौर तीर्य-दर्शनादिसे मगवान्की कथामें प्रेम होता है। पुण्य-भवण-कीर्सनरूप उस भगवत्-कथाको खो सुनता है उसके अन्यःकरणके मकको भगवान् स्वयं भपने करकमलोंसे थे। डाकते हैं। इसप्रकार निष्य साधुसङ्गसे एवं साधुभोंके मुखोंसे भगवत्-कथा सुनते रहनेसे जब भन्तःकरणकी भमङ्गलकारिणी शक्तियाँ नष्ट हो जाती है, तब उत्तमश्लोक भगवान्में निश्चला भक्ति उत्पन्न होती है।

#### भीनारदने भी कहा है-

तत्रान्वहं कृष्णकथाः प्रगायता-मनुप्रहेणाश्रुणवं मनोहराः । ताः श्रद्धया मेऽनुपदं विश्रुष्वतः प्रियश्रवस्यक्तं ममाभवद्विः ॥

(शीमद्रा०१।५।२६)

वे (साधु) प्रतिदिन श्रीकृष्ण-कथा कहा करते थे, उन्होंने दया करके मुखे उस कथाके सुननेका खिकार दे दिया था, प्रतिदिन श्रदासहित कथा सुनते-सुनते मेरे इदयमें भगवान्के प्रति प्रेम उत्पन्न होने खगा। भादौ श्रद्धा ततः सङ्गोऽध भजनिकयाः। ततोऽनर्धःनिवृत्तिःस्यात् ततो निष्ठा रुचिस्ततः॥

पहले अदा होती है। तदन-तर सरसङ्गके फलस्वरूप चित्रमें भगवत-प्राप्तिकी भाशा बढ़नेसे भजनद्वारा विक्षेपादि नष्ट हो जाते हैं; पश्चात् निष्ठा और उसके बाद रुचि होती है, रुचिके द्वारा विश्वास हत हो जाता है, फिर भगवान्में प्रवक्ष भासकि उत्पन्न हो जाती है, हसीका नाम मिक और यही विश्वासकी पराकाष्टा है। यह विश्वास हमें सिर्फ वातों भीर युक्तियांसे कैसे मिल सकता है?

जिसके प्रति इमारा प्रेम बढ़ा हुआ होता है उसका विन्तन हमें बहुत ही प्रिय प्रतीत होता है, भगवान् में भिक्त होनेपर उनका भी अधिक-से-अधिक विन्तन करना प्रिय छगता है, फिर वह भक्त अपने प्रियतम भगवान् के विन्तन में निमन्न हो जाता है। इसप्रकार आनन्दधन भगवान् का प्रत्यक्ष अनुभव करके भक्त कृतकृत्य हो जाता है।

ध्यायतश्चरणाम्भाजं भावनिर्जित चेतसा । औत्कण्डणाश्चककाञ्चस्य दृद्यासीन्मे शेनेहेरिः॥

(श्रीमद्भा०१।६।१७)

भगवान्के चरणकमछोंका ध्यान करते-करते भक्तिके प्रवक्त होनेपर नारदके चिक्तकी वृत्तियोंका विहर्मुख भाव संयत होने खगा, कमशः प्रगाद प्रेम उत्पन्न हो गया। कब उनके वृद्धांन होंगे, क्या मुखे भी भगवान् दर्शन देंगे? इसप्रकारकी भावनासे नारदका चिक्त भगवद्-विरहमें व्याकुछ हो गया, उसके नेत्रोंसे आँसुओंकी धारा बहने छगी। उसी समय नारदके हुद्यमें श्रीभगवान्की मूर्तिका आविर्धाव हुआ।

ऐसे सर्व-तम-नाशक आनन्दघन भगवान्के दर्शन हुए बिना क्या जीवन सफल हो सकता है ? इसी घानन्दके क्रिये ही तो मनुष्य छाछायित है । इसी जानन्दको पानेकी आघासे वह इन्द्रियोंके द्वार-द्वारपर विषयोंके क्रिये भीख माँगता भटक रहा है । वह 'घानन्द' छीर 'शान्ति' के क्रिये पुकार सचाता हुआ बिना विराम दौद रहा है, किन्तु---

'हरि-सौरम मृगनामि बसत है, दुम तृण सुँचि मरचो।'

— कहाँ है वह भागन्य ? वह आनन्य विषयों में नहीं है। तथापि जीव इसी भागन्यका सेवन करता है। विषयों में इस भागन्यका जरा-सा आमास हैं, इसी सिये तो जीव विषयों को क्षेत्रकर उनसे इटना नहीं भाइता। जीवमें इस भागन्यकी भाकांचा सामाविक ही है। वह सम्बद्ध भागन्य भावा आनन्दके बरा-से विच्यांको कई बार प्राप्त कर चुका है, किन्तु उससे जीवकी तृसि नहीं होती। वह तो चाहता है आनन्द-रस-समुद्रको । वह तो उसमें सदाके किये प्रपनेको सोकर हुवे रहनेके विये पागव हो रहा है। यह 'पूर्यात पूर्यतरं' प्रथवा 'पूर्यतम' धानन्द ही भगवान्का स्वरूप है। उसके न मिछनेसे विश्वासके साथ उसका आस्वादन न करनेसे, जीव-की यह जीवन-यात्रा ही न्यर्थ है। अतप्त भगवान्में विश्वास न करनेसे कितनी हानि होती है, इसका कोई अनुमान भी नहीं हो सकता। आनन्दकी तो इच्छा ही पवित्र होकर भक्तिरूपमें परिणत हो जाती है। पहले कहा जा चुका है कि आनन्दकी आकांक्षा जीवमें स्वाभाविक है, अतप्त्र भक्ति भी मनुष्यका सहजात संस्कार है। इस भक्तिकी चरितायंताके जिये भगवान्की आवश्यकता है। इस भक्तिकी चरितायंताके जिये भगवान्की आवश्यकता है। इस भक्तिकी चरितायंताके जिये भगवान्की आवश्यकता है। इसारे अन्दर यह भक्ति है इसीसे इस समस सकते हैं कि 'भक्तिप्रिय माधव' भी हैं।

## हम भगवान्में क्यों विश्वास करें ?

जो वस्तु संसारमें नहीं इं।ती. उसके छिये किसीको बारुायित नहीं देखा जाता, इसके विपरीत जो वस्तु जितनी सुन्दर और सत्य हो. उसका मिलना असम्भव होनेपर भी कोग उसे प्राप्त करनेकी इच्छा किया ही करते हैं। जीवोंमें, विशेषकरके मनुष्यमें तो स्वामाविक ही 'सुन्दर' और 'सत्य' के प्रति आकर्षण है। 'सत्य' और 'सन्दर' को पानेके किये जीव श्रसाध्य-साधन करनेको भी तथार है । जीवनको बाजी स्मा देना तो उसके जिये साधारण बात है ।वस्तुतः यह सत्य और 'सुन्दर' यदि संसारमें न होता तो केवल अन्ध-कीतृहरू-वश कोई भी इसके प्रति आकर्षित नहीं होता । यह भी देखा जाता है कि सत्य चौर मिथ्या इन दोनोंमें छोग सत्य-को ही चाइते हैं। स्वप्नमें प्राप्त धन और बाम्तविक धनमें, स्रोग वास्तविक धनकी ही इच्छा करते हैं। जबतक सत्य-का यथार्थ बोध न हो. तबतक सत्यके प्रति उपेका विस्तवाना सम्भव है, किन्तु एक बार सत्यको समझ लेनेके बाद उसके प्रति बाकर्षित न होना बसम्भव है। जबतक इस सांसारिक वस्तुओंको सत्य समझते हैं तबतक उनको अधिक-से-अधिक पानेकी आकृषा करते हैं, किन्तु जब वड़ी वस्तुएँ इमारी बिद्धमें असरय प्रमासित हो जाती हैं. तब उनके प्रति कोई ब्राकर्षण नहीं रहता । इस बजानवरा असत्यको तसीतक चिपटाये रहते हैं, जबतक उसको असत्य समस् नहीं छेते. इसी प्रकार सत्यके प्रति भी तजीतक वदासीनवद् व्यवहार

करते हैं, जबतक सत्यका स्वरूप इमारे सामने प्रकट नहीं हो बाता । सत्य सवा उपेचित नहीं रह सकता, इसी प्रकार असरवके प्रति मोड भी सदा नहीं टिकता । इसीसे यह सम्भव है कि एक दिन सस्य अवश्य मिलेगा ही। सत्यके प्रति हमारा जो इतना सिंखाव है, यह इमारे प्रस्तर-का एक अति गृद रहस्य है। जो सस्य है, वही तो सुन्दर है। सन्तरके प्रति आकर्षण इमारा Intuitive सङ्जात ज्ञान है। यह सस्य हमारी घपनी वस्तु है, यह हमारे मन-का मोइन प्राचोंका भाराम है। जबतक इसको भूले रहते हैं तमीतक 'बदस्तु' के साथ खेखना सम्भव है, 'सत्य' के पा जानेपर 'अवस्तु' के प्रति आदर नहीं रहता। अब बाजक खिलौनोंको लेकर खेलमें रम जाता है, तब ऐसा मालूम होता है मानो वह अपनी माँको और घरको भूख गया है। किन्तु उसकी वह भूछ सदा नहीं रहती। भूछ मिटली है, सिबीनोंको फेंक देना पहता है। उस समय उसको भपने घरका, अपनी जननीका स्मरण हो जाता है। तब वह व्याकुल होकर, रो-रोकर भपनी माँको खोजता है और अपने घरकी ओर वौद छटता है, घर पहुँच माँसे मिककर उसे इतना सन्तोष होता है कि सिकाने फेंककर चले आनेका उसकी किञ्चित भी पश्चासाप नहीं होता । उसका अन्तःकरण और अनुभव यही साची देता है कि उसे जो प्राप्त करना था उसको वह पागया है। इस वास्तविक वस्तुकी प्राप्तिके आनन्दमें वह सब कुछ भूल जाता है। उसकी पाकर सब कुछ भूले हुए पुरुषको इसने अपनी झाँखाँ देखा है । ऐसे कोग किस महानम्दर्भे मझ रहते हैं, कैसे परितृत रहते हैं यह बात उनको देखनेसे ही समझमें आ सकती है। असत्य वस्तुके भाकर्षणमें इतना मोड नहीं होता, यदि कभी हो भी जाता है तो यह दीर्घकाकतक उहर नहीं सकता। महापुरुषोंकी जीवनी इमें यह समका देती है कि 'भगवान हैं।' जिस वस्तुको पाकर वे सब कुछ मूछ गये हैं, वह इतनी सुन्दर है कि संसारकी अन्य कोई भी वस्तु ठनके सनको वैसा नहीं खींच सकती।

यह सस्य वस्तु किसीकी निराधार कक्यनामात्र नहीं है, यह भूत, मविष्यत्, वर्तमान तीनों काछमें सस्य है। धन्नेरेमें हम कुछ भी देख नहीं सकते, किसी वस्तुका भी स्वरूप समझ नहीं सकते, परन्तु ऐसा होनेसे हमारे मनको सन्तोष या तृहि प्राप्त नहीं होती। यह मनका एक स्वामाविक थर्म है। मनकी इस स्वाधाविक वृक्तिके कादय

ही इस अन्धकारको एसन्द नहीं करते, अथवा अन्धकारसे तुप्त नहीं होते । जिन सांसारिक सुलोंके छिये जीव छाछायित रहते हैं, उनको इच्छानुसार पाकर भी जो उनकी कुछ भी परवाह न करके - उनकी उपेक्षाकर, केवल मनकी करुपनाके आधारपर ही तुम्र हो रहते हैं, सो बात नहीं है, वे इसीछिये तुस हैं कि इस समय उन्हें सत्यके दर्शन हो गये हैं, वे उस असकी सुन्दरपर मुग्ध होकर उसकी ओर सिंच गये हैं। इसीसे अब उन्हें जगत्के विविध वैभव भौर मान-प्रतिष्ठा आदि भ्राकर्षित नहीं कर सकते । उन्हें प्रकाशके दर्शन हो गये हैं, धतएव वे अन्धकारमें भटकना नहीं चाहते । यह अन्धकार ही अज्ञान है । जबतक श्रज्ञान इमपर छाया रहता है तबतक हमें वाध्य होकर उसमें निवास करना पहला है, किन्तु संस्थका प्रकाश पाते ही इम तुरन्त उसीकी ओर वौद जाते हैं, फिर वह अन्धकार इमें नहीं सहाता । भनेकीं पुरुषोंके जीवनमें यह ज्ञानाकीक प्रकाशित हो चुका है, हमने ऐसे बहुत-से कोगोंको देखा है, जो इस ज्ञानाखोकके प्रभावसे विगत मोह हो अज्ञान-भन्भकारके चंगुलसे छूट चुके हैं।

सरयका झालोक प्रकाशित हुए विना हमारे मनका यह गोरसचन्धा मिट नहीं सकता; झन्तःकरणकी अप्रसम्वता और चित्तका मय दूर नहीं होता। झानी हो या झजानी, सभी निर्भय, निश्चिन्त और झानन्दित होना चाहते हैं, इसीसे सत्य और ज्ञानके प्रकाशको आवश्यकीय समझते हैं और इसील्चिये जो सत्यस्वरूप हैं, ज्ञानस्वरूप हैं और इसील्चिये जो सत्यस्वरूप हैं, ज्ञानस्वरूप हैं धौर 'तमसः परस्तात्' हैं उनको पानेकी इच्छा करते हैं। यही जीवमात्रके अन्तर-से-अन्तरकी बात है। यह 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मानन्दरूपमस्तं' परम सत्य है। इसीलिये यह हमें इतना आकर्षित करता है, मिथ्या होता तो निश्चय ही हम इतने आकर्षणका अनुभव नहीं कर सकते। जैसे अन्धकारके बाद प्रकाश देखकर हम तृप्त होते हैं, वैसे ही झजानका पदी फटनेपर जो ज्ञानालोक प्रकाशित होता है, उस ज्ञानके प्रकाशमें हम उन्हींका साचात् करते हैं औ-'प्रेयः पुत्रात् श्रेयः विज्ञात्' हैं।

वही परम कल्याणस्वरूप हैं, वही हमारे आरमा हैं, वही हमारे सबके राजा, प्रशु और भगवान हैं। इसक्षिये झज्ञानीको भगवान्के दर्शन न होनेपर भी ज्ञानी भक्त उनको देखा पाते हैं। इसमें अविश्वास करनेका कोई भी कारण नहीं है। इनके झक्ष्पको पहचानकर पूर्वकावके क्षियाय सरस शिश्चके सदश उच्च करहसे यह प्रकार उठे थे---

'बेदाहमेतं पुरुषं महान्तम् ।' (भेताहबतर ३।८) वह गम्भीर ध्वनि आज भी मनुष्योंके चित्ताकाशर्में प्रतिध्वमित हो रही हैं। धीर, विवेकी पुरुष अब भी उसको युन पाते हैं।

इस जगत्में भनेकों विषयोंके छिये भाकर्षण भनुभव करते हैं और उनको अपने हाथके समीप ही देखना भी चाहते हैं एवं अवसर मिछनेपर उनपर अपना अधिकार जमानेमें भी नहीं चुकते । ऐसा क्यों करते हैं ? इसी लिये कि वे विषय इसको आकर्षित करते हैं, आनन्द देते हैं, उनको पाकर मन शान्ति प्राप्त करता है, इसीसे इम उन भानन्दप्रद वस्तुओंको पाना चाइते हैं । किन्तु इन वस्तुओं-में ब्रानन्दका स्वप्न दीखनेपर भी ये क्षणभंगुर हैं, इनकी प्राप्तिसे इसारे प्रायोंकी आकांचा नहीं मिटती। जो सचमुच परमानन्दस्बरूप हैं एवं नित्य सत्य हैं, जिनका किसी काकर्मे ध्वंस नहीं होता, जो धानन्द कभी चुकता नहीं, जिसको पाकर ऐसा नहीं कह सकते कि बस, हो चुका भौर नहीं चाहिये। वह ध्रुव नित्य सत्य परमानन्द ही भगवान् हैं। जब क्षियाक विषयानन्दके छिये ही जीव उम्मत्त हुआ फिरता है, जिस विषयमे जिसको जितना कुछ मानन्द मिछता है, वह उसीपर अपना अधिकार जमाना चाइता है, तब यह तो पता लग ही जाता है कि इमारा ध्येय आनन्द है। यह सत्य है कि जगत्में अनेकी विषय है. और उनमें हमें आनन्द मिलमा है, किन्तु बहु आनन्द सदा रहनेवाला नहीं है, इसीलिये चित्त हाहाकार पुकार उठता है। यही जीवकी चात्यन्तिक मर्मवेदना है। नाना प्रकारके सांसारिक आनन्यको पांकर भी इम उसका स्थायी भोग क्यों नहीं कर सकते ? इसका कारण यही है कि हमें बास्तविक झानन्दका पता नहीं लगता, आनन्दके सस्य स्वरूपको इस पक्द ही नहीं पाते । इस जो कुछ देखते हैं वह काचके चन्दर आवृत प्रकाशका प्रतिविभ्यमात्र है, अवदय ही वह आखोकका प्रतिरूप है, किन्तु चनुरूप नहीं है। इस आनन्दको इम नित्य स्थिररूपसे प्राप्त नहीं कर सकते, इसीसे इमारा मन इतना विश्लेपयुक्त और चत्रव रहता है। वास्तविक आनन्द ही जीवनका चरम सत्य है, वदि इस इस चरम सन्बको देख पाते, अथवा इसके संचिक्ट पहुँच जाते तो इसारे मनमें विकार या चिच्ने विक्षेप किञ्चित् भी नहीं रह सक्सा । उस मानन्दर्भे सहान्

आकर्षया है इसीसे तो वह कृष्या है। उसको प्राप्त करनेके किये न मालूम इस किस अमादिकाक्यते दौद रहे हैं। उस परमानन्दको न पानेके कारया ही तो मन क्षिप्त हो उठता है और अझ शिद्युकी तरह उसे पानेके क्षिये दौदने क्ष्मता है। इसारे बार-बार एक जन्मसे दूसरे जन्ममें जानेका यही रहस्य तो नहीं है?

जो वस्तु ही व हो, उसे पानेके िलये सनका इतना विश्लेष और इतना वेग नहीं हो सकता । निश्लय ही 'वह' है, इसीसे उसको पानेके िलये सनमें इतनी प्रवस्त इच्छा है, इसीसे परमानम्बकी प्राप्तिके िलये जीवकी इतनी टान हैं। इस आनन्त्रसक्ष्यकी नित्यप्राप्ति ही जीवकी नित्य-इच्छित वस्तु हैं। और इस परमानम्बके मूर्तिमान् विश्लद ही श्लीभगवान् हैं। फिर भगवान् नहीं हैं यह बात कैसे स्वीकार करें?

साधारणतः इम चक्षु आदि करणोंकी सहायतामे शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्धकी उपलब्धि कर सकते हैं। परन्तु इन इन्द्रियोंद्वारा इस भगवान्को देख या समक नहीं सकते । स्थूल इन्द्रियोंके द्वारा स्थूल विषयोंका ज्ञान हो सकता है, किन्तु अतीन्द्रिय वस्तुके जाननेका उपाय तो दूसरा ही है, वह ज्ञान इन इन्द्रियोंकी सहायतासे सहजर्मे नहीं हो सकता । पदार्थ-समूह इन्द्रियों हारा ब्राह्म होनेपर भी ऐसे अनेक सुक्ष्म पदार्थ अथवा कीटाया हैं जिनको इस इन चक्षुचोंद्वारा नहीं देख सकते। उनका देखना या तो सुक्ष्म शक्तिवाले कृत्रिम यन्त्रादिद्वारा हो सकता है या मनुष्यके भन्तरमें स्थित भतीन्त्रिय शक्तिके स्फुरणद्वारा । बस्तु तो यम्त्रादिकी सङ्घयतासे शायद दीख भी सकती है, किन्तु आत्मदर्शन अथवा ईश्वरदर्शनमें इन यम्त्राविकी सहायता बिल्कुछ न्यर्थ होती है, उसके छिये तो दिस्य चक्षु चाहिये। भगवान् श्रीकृष्णने अर्जुनको यही दिस्य चक्षु दिये थे, इसीसे वह विश्वरूप देख सका था । वे अतीन्द्रिय दिम्यनेत्र सब मनुष्योंके अन्दर हैं किन्तु वे म तो उनका सद्व्यवद्दार करना जानते हैं और न उन्हें प्रमुफ्टित करनेका उपाय ही। इसीविये सबके पास दिव्य चक्क होनेपर भी वे उनके अधिकारमें नहीं हैं। भगवान्का सक्रप प्रछौकिक है, चतः उसके दर्शनके किये अछौकिक नेत्रोंकी चावरयकता है। सौभाग्यसे विनके वे अधीकिक नेत्र खुख गये हैं, वे भगवानुके-

'कपं मगवते। यत्तनमनः कानतं शुक्रापद्वम् ।'

—को देखकर छत्तकृत्य हो जाते हैं। यह करणना नहीं है, भगवत्-खरूपके दर्शन किये जा सकते हैं, यह परम सत्य हैं। आजीवन विषयोंके पीछे भटकनेके कारया हमारा मन अस्यम्त चन्नक हो गया है। इस चन्नछताके भिटते हो हृदय-पटमें उसका छतित त्रिभक्त सज्ज जबहरकािन, बाँकेविहारी मधुर रूप मकट होता है। किन्तु स्थूछ विषयोंका चिन्तन करते-करते हमारा मन बहुत ही स्थूछ हो गया है, इसीसे 'सूक्ष्मचात् तद्विज्ञेयम्' स्चम होनेके कारया अविज्ञेय परमारमाके दर्शन-छामसे वह विश्वत रहता है। यह बात नहीं है, कि उनका चासित्व ही नहीं है, इसीसे हमें उनके दर्शन नहीं होते। वह हैं, परन्तु हमारे अन्दर सूक्षम-हि—योग-हिका चमाव है इसी कारया हम उनके दर्शन-छामसे विश्वत हैं, नहीं तो—

( इंश० १ )

— ऐसे भगवान्को क्या हम देख नहीं सकते? भगवान् को जाननेके छिये पहले ऋधिकार प्राप्त करना होगा । इस परमारमाको जाननेके ऋधिकारीके सम्बन्धमें यमराजने निषकेताके प्रति कुछ बार्ने कही हैं—

'ईशावास्ममिद र सर्व मत्किश्र अगत्यां अगत् ।'

कामस्याप्तिं जगतः प्रतिष्ठां क्रतोरनन्त्यममयस्य पारम् । स्तोमं महदुरुगायं प्रतिष्ठां दृष्ट्वा भृत्या भीरा निषकितोऽत्यसाक्षीः ॥ (कठोपनिषद् १ । २ । ११)

जो समस विषयभोग, संसारका स्वामित्व, गर्जीका अनम्तफल, सब भयोंके नाशकी पराकाद्या और स्वतिशय स्तवनीय और सम्पूर्ण ऐश्वर्ययुक्त शुभ फल और अपनी अत्युक्तम गति, इन सबकी आशाको स्थाग सकता है, वह महा त्यागीश्वर पुरुष ही इस परमतत्त्वको जान सकता है।

जो पुर्य-कर्मों में रत, सरछ, परोपकारी और दम-गुण-सम्पद्म हैं, उनका भगवान्में अपने आप ही विश्वास होता है। भगवान्के मिलते ही सब कुछ मिल जाता है, इस-प्रकारकी निश्चयारिमका दद बुद्धिको धारण करके वे किसी भी सांसारिक फर्क्की कामना नहीं करते। विषयोंका लोम सब प्रकारसे छूटे विना भगवान्को प्राप्त करनेकी आशा दुराशामात्र है।

न संदशे तिष्ठति रूपमस्य न अक्षुण पश्यति कश्चिदेनम्। हृदा मनीवा मनसामिक्लुघो

य पर्न विदुरमृतास्त मबन्ति ॥

(कठ०२।३।९)

यह परमारमाका स्वरूप इन्द्रियका प्रत्यक्ष विषय नहीं है-इन्द्रियबाद्य नहीं है, चक्षु आदि इन्द्रियों द्वारा कोई भी उसको नहीं देख सकता । किन्तु विकल्पहीन अर्थात् संयत वा निश्चक 'इदा' बुद्धिहारा ध्यानकी सहायतासे वह अभिकृष सर्थात् प्रकाशित होता है, जो इसको जान जाता है वह अस्तस्बरूप हो जाता है।

न साम्परायः प्रतिभाति बारुं
प्रमाद्यन्त वित्तमेहिन मृद्धम् ।
अयं कोको नास्ति पर इति मानी
पुनः पुनर्वशमापद्यते मे ॥
( कठ० १ । २ । ६ )

जिनकी बुद्धि प्रसारक्रस्त है, जो धनके मोहसे मोहित है, ऐसे ज्ञानरहित बालक-सदश न्यक्तियों के निकट शास्त्रानुक्छ साधनादि और उसका फल प्रकाशित नहीं होता। जो यह समझते हैं कि यही लोक है, परलोक नहीं है, ऐसे पुरुष बारम्बार मृत्युके ही मुख्में पहते हैं, वे अमृतके स्वरूपको प्राप्त नहीं कर सकते।

> नाविरतो दुश्चरितान्नाशान्तो नासमाहितः । नाशान्तमानसो वापि प्रज्ञाननैनमाप्नुयात् ॥ (कठ०१ । २ । २४)

को पुरुष असत्। चारी है, इन्द्रियोंके भोगों भे भामक है, एकाश्रतारहित अध्यन्त चक्कल और धशान्त मनवाला अर्थात् फल-कामनाके क्षिये श्राध्यन्त लोलुप है वह यदि बहा-विषयक विचार भी करे, तो भी इस चैतन्यस्थरूप आस्माको प्राप्त नहीं कर सकता।

तं दुर्दर्श गूढमनुप्रविष्टं गुहाहितं गह्नरेष्ठं पुराणम्। अध्यातमयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो हर्षशोको जहाति॥ (कठ०१।२।१२)

जो दुर्वमनीय विषय-जोममें प्रमत्त नहीं है, अर्थात् धीर है, ऐसे धीमान् पुरुष परमारमामें चित्त-समाधानरूप योगके अभ्यासमे उस 'दुर्दर्श'-दुविशेष 'गृढ़'-इन्द्रियोंसे अग्राद्य भीर 'अनुप्रविष्ट'-सब भृतोंके अन्तरमें प्रविष्ट, प्राख्योंकी बुद्धिके भीतर विराजित देहरूप गर्तमें स्थित, सवा विद्यमान उस परमदेवको मानकर विद्योंसे उत्पन्न सुल-दु:लाविका परित्याग करते हैं। अर्थात् गम्भीर भ्यानके हारा आस्मस्वरूपको प्राप्त कर छेनेपर उनको फिर विद्योंसे उत्पन्न होनेवाले सुलदु:सहारा विद्यम्बत होना नहीं पदता।

अङ्गुष्टमात्रः पुरुषोन्तरात्मा सदा जनानां दृदये सन्निविष्टः ।

जो अङ्गुष्ट-परिमाण-पुरुष हृदयाकाशर्मे प्रकाशित है, वही जीवोंके अन्तःकरणमें स्थित है।

> यमेवैष वृणुते तेन रूम्य-स्तस्येष आत्मा विवृणुते तनू ४ स्वाम्॥ (कठ०१। २। २३)

जो मुमुक्षु साथक इस आत्माको प्राप्त करनेके लिये प्रार्थना करता है, अथवा वही एकमात्र प्राप्तव्य वस्तु है, यों समस्कर उसको वरण करता है, उसी मुमुक्षु साधक-हारा यह आत्मा प्राप्त किया जाता है। यह आत्मा उस मुमुक्षु उपासकके निकट अपनी मूर्ति प्रकाशित करता है। साधककी ऐकान्तिक शरणागित और भगवत्-कृपा ही उसके साक्षास्कारका उपाय है।

> मदा सर्वे प्रभिद्यन्ते इदयस्येह ग्रन्थयः। अय मत्योंऽमृतो भवत्येतावद्वशनुशासनम्॥ (कठ०२।३।१५)

जब इस बीवनमें ही धन्तःकरणके समस्त बन्धन (देहादिमें ममस्ववृद्धि) नारा हो जाते हैं, तब यह मरणशील देह-विशिष्ट ध्यक्ति अमृत हो जाता है। यहींतक अनुशासन है। इसप्रकारकी अवस्था प्राप्त करनेके बाद फिर उपदेशकी भावस्यकता नहीं रहती।

यह भारमा ही---

उपद्रहानुमन्ता च भर्ता भोका महेश्वरः । परमात्मेति चाप्युको देहेऽस्मिन्पुरुवः परः ॥ (गीता १३ । २२)

यह पुरुष उपद्रष्टा, अर्थात् साक्षीमात्र, अनुमन्ता— अनुमोदन करनेवाला, यही सबका भरण करनेवाला, पालन करनेवाला और महेदवर अर्थात् ब्रह्मादिका भी अधिपति है। भृतिमें कहा है—

'एवः सर्वेश्वरः एवः भूताधिपतिः'

प्रकृतिके गुर्गोसे मोहित जीव वृथा-झारा, वृथा-कर्मी होकर सब भूतोंके महान् ईश्वररूप मेरे परमतस्वको म जाननेके कारण मनुष्य-देह-धारी मुझ परमात्माकी सबज्ञा करते हैं। किन्तु---

महत्मानस्तु मां पार्थ देवीं प्रकृतिमाष्ट्रिताः । भजन्त्यनन्यमनसे। ज्ञात्वा भूतादिमन्ययम् ॥ (गीता ९ । १३)

हे पार्थ ! दैवीप्रकृतियुक्त महात्मा पुरुष मुझमें एकाध-चित्त हुए मुसे जगत्-कारण और नित्य-स्वरूप समस्तवर मेरी धाराधना करते हैं। धत्तपृव जिसमें आसुरी स्वभाव बद्छकर दैवी स्वभाव प्राप्त हो, इसके छिपे चेष्टा करना परम कर्त्तन्य है। दैवी स्वभाववाले पुरुषको ही स्वरूप-साक्षास्कार होता है।

> मां च योऽव्यभिचारेण भक्तियोगेन संबते । स गुणान्समतीरयैतान्त्रह्मभूयाय कल्पते ॥ (गीता १४ । २६)

जो अन्य रूपय त्यागकर एकान्स-भक्तियोगहारा परमेश्वर-स्वरूप मुझ वासुदेवकी सेवा करता है, वह तीनों गुर्योको उल्लंघन करके मोक्षप्राप्तिके ल्यिये समर्थ होता है।

### वह

कीन है, कहाँ है वह, रूप उसका है कैसा ? इसका किसीने कुछ भेद नहीं पाया है । अनल, श्वानिल, जल, व्योम, जगतीतलमें, जीव, जन्तुओं में अणु-अणुमें समाया है ॥ आदि मध्य ख़बसान उसका नहीं है कुछ, जायेगा कहाँको, वह कैसे यहाँ आया है ? उसका 'प्रकाश' यह जग जल थलमें है, उसकी ही सृष्टि और उसकी ही माया है ॥ रमाकान्त विपार्ठा 'प्रकाश'

## श्रीभगवद्-रहस्य

(केखक-रायवहादुर राजा दुर्जनसिंहजी)

अवति रघुवंशतिलकः कीशत्याहृदयनन्दनो रामः । दश्यवदननिवनकारी दाशरियः पुण्यरीकाक्षः॥ वसुदेवसुतं देवं कंसचाणूरमदैनम्। देवकीपरमानन्दं कृष्णं वन्दं जगद्रुरुम्॥

तभेद होना प्राकृतिक धर्म है और यह अनादिकारूसे चला आया है, किस्तु आधर्य यह है कि परिवर्तनशील पाध-मौतिक सृष्टिका विषय उतना विवाद्यस्त नहीं, जितना कि अटल और अखगड स्थितिवारून भगवत्-विषय है। इस विवादके कारण पारस्परिक विरोधकी निस्य बृद्धि होकर नये-नये सम्प्रदाय

आये दिन जन्म छेते चले जा रहे हैं और राग-द्वेषका वेग बद रहा है।

श्रीभगवान्के बनवास पधारनेपर श्रीदशस्य महाराज-की लोक-मात्रा समास होनेके पश्चान् श्रीभरतजी महाराज अपने प्रिय श्रातासहित ननसालमे श्रयोध्याजी पधारकर जिस समय परम सन्तस-हृदया श्रीकौशल्यामाताके भवनमें पधारे हैं, तब उनके सम्मुख अपनी शुद्धिके निमित्त की गयी अनेक शपधों में एक शपथ यह भी की गयी थी-

> भक्त्या विवदमानेषु मार्गमाश्रित्य पदयतः । तेन पापेन युज्येत यस्वायोऽनुमते गतः॥ (वा० रा० भयो ० का० स० ७५ । ८५)

अर्थात् भिक्तके ह्वारा किसी मार्गका (सस्प्रदाय, मत) माध्रय करके शगद नेवालों या उनके देखनेवाले (विवादके सुननेवाले) को जो पाप लगता है वह उसे लगे जिसके परामर्शसे श्रीभगवान् वनको पधारे हों। खरडन-मर्चन-पूर्वक भगवर्-विवयपर शास्त्रार्थ करनेमें स्वपच-समर्थनका मावेश होकर जिनके हृदयमें राग-देषकी मात्रा वद जाती है, उनके किये यह शप्य चश्चरूरूमी जनपूर्वक पूर्व शिक्षाप्रव है। यद्यपि इससे स्पष्ट है कि भगवत्-विषयमें विवाद करना प्रायक्षित्रसापेच एक प्रकारका पाप है और यह कदायि साधु-सम्मत नहीं है तथापि विशेषकर इस क्रिकालमें तो, दशा असद्य-सी हो रही है और वह प्रवातपूर्व

कोई विषय सम्मुख आता है तो हृदयको परम आधात पहुँचता है किन्तु यह सोचकर कि सर्वधा पचपातहीन परम विज्ञानमय श्रीमझगवद्गीता या आधुनिक जात्में सर्वाधिक जोकप्रियताप्राप्त श्रीतुलसीहत मानसरामाययासरीखी अनुपम रचनाओं के द्वारा प्रकटित सिद्धान्तों में लोककी अनेक श्रान्तियों के समूछ नष्ट होनेकी पर्याप्त सामग्री प्रम्तुत है अथवा इनके ही आधारपर अनेक छेख-ध्याख्यान मी भगवत् श्रेममें छीन विद्वान् या महारमाओं के द्वारा यथासमय जगत्के समझ होते रहते हैं—जब इनका प्रभाव भी विवादिषय छोगों के शान्तिका कारण नहीं हो सकता तो मुझ-जैसे चल्पमित वा अभ्यास-धून्यकी तो गयाना ही क्या है ? इस स्थितिमें मेरा छेखनी उठानेका कैसे साहस हो सकता है ? तथापि जब कभी हृदयको पूर्ण धक्का जगकर देवी-प्रेरणा होती है तो श्रीतुलसीहत रामायग्रजीका यह वचन—

सन जानत प्रभु प्रभुता सोई। तदिष कहे निन रहा न कोई॥

—स्मरण हो मानेसे प्रकृतिके लिये साहस हो जाता है
और उसी दैवी-शिक्तिके अनुरोधसे दीन वा दिह शब्दों में
कुछ माव भी निकल पबते हैं। मेरे विचारमें यदि मूल
श्रुतियोंका माशय हृदयाद्वित कर लिया जाय तो ऐसे
भेदोंका मंकुर ही हृदयमें नहीं उठने पावे और कैसा भी
जटिल विषय हो, सरलतासे समझमें भा जाय।

सबसे प्रथम भगवत्-तत्त्व-द्योतक मूल श्रुतियोंको ही स्थिया जाय-

पकमेबाद्वितीयं ब्रह्म, नेह नानास्ति किञ्चन । संदेव सौम्बंदमत्र आसीदेकमेबाद्वितीयम् । तदैश्चत बहु स्यां प्रजायेय । (छान्दोग्य उपनिषद्)

इनसे सूर्यके मध्याइ-प्रकाशकी भाँति सिद्ध है कि भगवान्, ब्रह्म, परब्रह्म परमारमा इत्यादि अनन्त नार्मोमेंसे कुछ भी कहा जाय, है एक वा अद्वितीय ही। इस सिद्धान्तमें जहाँतक देखा जाता है किसी भी (चाहे सनातन-धर्मी चाहे भन्य) सम्प्रदायका मतभेत नहीं है क्योंकि दो परमेश्वर कोई नहीं मानता।

इतना तो विषय निर्विवाद है, किन्तु मतभेदके कारण-का बीख श्रीभगवानका स्वरूप-निरूपण है, क्योंकि कोई तो इसको अमूर्त अर्थात् निशकार बताता है भीर कोई मूर्त अर्थात् साकार। इसकि भन्य नाम निर्गुण-सगुण, द्वैत-अद्वैत, निरवयव-सावयव आदि हैं।

पचपास खोकर श्रुतियोंके आधारपर विचार करनेसे ऐसे मतभेदको अवकाश नहीं मिल सकता, किन्तु पचपातका खंडर हदयमें जमनेसे पूर्वापरका सब विचार नष्ट
होकर और पक्ष-समर्थनके आवेशमें यथार्थनापर दृष्टि
न रहकर परिखाम यह होता है कि ऐसे पचके
सिद्ध करनेका प्रयक्ष होने स्थाता है जिससे भ्रपने जिन
इष्टदेव श्रीभगवानके उस्कर्षोपपादनके लिये न्यायपरायखताके भी दमनपूर्वक पचपातका इतना आकाशपाताल बाँघा गया, कि उस्तरी इत्त महिमा मंकीर्थ
दीखने स्थाती है। इस विचयके प्रभायमें अधिक भटकनेकी
आवश्यकता नहीं। निर्मुख उपासकोंके शिशोमणि और
अवैतवादके प्रधान आचार्य श्रीशङ्कर भगवान्की स्थानीक
हारा ही उपनिषद्-मन्त्रके आधारपर उनके स्वयंरचित
प्रबोध-सुभाकरमें निकले हुए इस वचनको देखिये—

जानन्तु तत्र बीजं हरिभक्त्या ज्ञानिनो ये स्युः । मूत्तं चैवामूर्तं द्वे एव ब्रह्मणो रूपं॥

जिस ब्राह्मण-भागके सन्त्रको यहाँ लक्ष्य कराया गया है वह इसप्रकार है 'हे वे ब्रह्मणो रूपे यन्मूर्म चामूर्न चेति' यह सूर्म छौर अमूर्मका समुख्य श्रीभगवान्का परमाश्चर्य-पूर्व न्यापार है जिसका रहन्य त्रिगृणमयी बुद्धिहारा प्रहण किया जाना बद्दा कठिन है—ग्रेमे ही अद्मुत न्यापारका पुष्टिकारक खेलाखतरोपनिषदका यह सन्त्र है—

> अपाणिपादो जननो ग्रहीता पदमत्यचक्षुः स शृणोत्यकर्णः । स नेत्ति नेद्यं न च तस्यास्ति नेत्ता तमाहुरअयं पुरुषं महान्तम् ॥

यहाँ यह सन्देह हो सकता है कि अमूर्सका तो सर्वत्र वायु-बाकाशकी माँति स्थापक रहना सम्मव है किन्तु मूर्त्तकी स्थापकता सम्मव नहीं हो सकती। इसमें पहले एक पाश्रमौतिक छिटका ही उदाहरण श्रीमगवान् सङ्कराचार्यके इन बचनोंमें दिया जाता है—

> साक्षाद्ययेक्देशे बर्जुलमुपकभ्यते खेर्बिम्बन् । विद्य प्रकारायति तत्सर्वैः सर्वत्र द्वयते युगपत्॥

जब कि इस प्रकृति-राज्यमें भी भौतिक सृष्टिका ही अनुपम चमत्कार इन चर्म-चक्षुओं के द्वारा प्रस्यच दील रहा है कि गोलाकार सूर्य-मण्डल साचात् एक देशमें ही दिखलायी देता है किन्तु वह सम्पूर्ण जगत्की प्रकाशित करता है और सबको एक ही साथ सब जगह दिखलायी देता है तो प्रकृतिके स्वामी श्रीभगवान्की अनुपन्न महिमा-का क्या ठिकाना है? जहाँ असंख्य सूर्वोका तेज और प्रकाश है, यही क्यों, प्रत्युत विरोधी धर्मवाले अनेक चन्द्रमाओंकी युगपद् ज्योत्स्वा श्रीर शीतलता भी विद्यमान है।

जब इसको श्रीसूर्यनारायगुकी, जो श्रीभगवानुकी मायाके कार्य हैं, मूर्त धौर अमूर्च दोनों रूपसे व्यापकता इन चर्म-चन्नुओंसे ही नित्य दीख़ रही है तो श्रीभगवानुकी य्यापकतार्मे क्यों सन्देह किया जाय? यद्यपि श्र**सावानके** सन्तोपार्थ इतना ही पर्याप्त था किन्तु श्रीभगवानुने तो इसके प्रमाण देनेमें भी तनिक-सी अपूर्णता नहीं छोड़ी, जिसमे किसी सन्देहको ही म्थल शेप नहीं रहता । श्रीकरचेत्र-की रणभृमिमें धर्जुनजीको जो विराट्ररूपका दर्शन कराया, उसके द्वारा इतना ही प्रत्यक्त नहीं दिखा दिया कि श्रीभगवानुका रूप आकाश और पृथ्वीके समग्र श्रन्तरमें पूर्ण व्यास है किन्सु विविध प्रकारने विभक्त हुआ जगत् ही अपने शरीरमें दिखाया गया । इस रूपको तो पुनः इतना अवकाश भी था किन्तु श्रीमाता कौशल्याजी और श्रीमाता यशोदाजीको मुखर्मे धौर काकभुशुरिङजीको अपने बाल-स्बरूपके उदरमें ऐसा ही आश्चर्यपूर्ण और अद्भृत चमस्कार दिखाया गया-पुनः वनवासके समय श्रीपार्वतीभाताको भी ऐसे ही परम विसायकारक दृश्यमे चिकत किया गया। इससे सिद्ध है कि श्रीभगवानके दोनीं ही रूप सूर्त या श्रमूर्स व्यापक और अनादि या अनन्त श्रर्थात् निस्य हैं--श्रीभगवानुकी साकार श्रीर निराकाररूपमे ज्यापकताके विषयमें श्रीभगवदीताजीके सप्तम, नवम, दशम, एकादश और पञ्चदश अध्याय द्रष्टव्य हैं।

इसमें एक धौर भारी धमरकार है। श्रव उसपर दृष्टि वाली जाय। मूर्च और अमूर्च दोनोंका समुचय मानकर भी मूर्चरूपके विषयमें यही समझा जाना सम्मव है कि श्रीमगवान्की यह इच्छा होनेपर, कि मैं एकसे अधिक हो जाऊँ, प्रकृतिकी साम्यावस्था भक्त होकर सम्ब, रज, तम तीन गुणोंमें विषमता होते ही त्रिगुणमयी मायाके आश्रयसे सृष्टिका आरम्म उसी एण हो जाता है और यही मूर्चरूपकी उत्पत्तिका कारना है—जर्बात मूर्चरूप मायाके संसर्ग विवा सम्भव नहीं। यद्यपि ऐसा निश्रय पूर्व भाक्तिमुक्क है तथापि यह भाक्तिमुक्क निश्चय ही सिद्धान्तरूपसे मानना पड़ता, यदि वह द्यामय इन धार्किक सिद्धान्तींकी पुष्टिके निमित्त अपने चरित्रींसे अम-निवारण इरके अपने सस्यरूपका प्रत्यक्ष प्रमाण न देते। केवब इसी बटिक प्रसंगका प्रमाण देनेके किये श्रीभगवान्-की उस भगेसी लीकाका होना निश्चय होता है, जिसमें देवतुर्छभ भक्तबहास बज-भूमिमें बह्नब् चराते हुए श्रीभगवान्के ग्वाळवाळ और बख्दे श्रीश्रक्काजीने सुरा किये थे। उस समय न केवल शुराये गये ग्वासवास और बछकोंके स्थानमें जो मायिक सृष्टिके क्रमसे उत्पन्न हुए थे, दूसरे ग्वालबाल और बछदे तत्काल उत्पन्न कर विये गये, प्रत्युत उतनी ही संस्थामें सब रुचणसंयुक्त अपने चतुर्भुज रूपेंकि भी श्रीब्रह्माजीको दर्शन करा दिये गये। यह सब भमायिक रचना थी,जिसमे सिद्ध है कि भी भगवान्में केवल मायिक सृष्टि-रचनाकी ही शक्ति नहीं हैं किन्तु उनकी शक्तिकी अपारता और अपरिमेयता यहाँतक है कि वे अमायिक सृष्टिका भी निर्माण कर सकते हैं। अतः श्री-भगवान्का जो मूर्त रूप है वह अमूर्तरूपके ही सहश माया-तीत है और उसको मायाका कार्य मानना नितान्त भ्रान्ति-मुख्क है। वेदास्त और वैष्णवादि सर्तोमें ब्रह्म या श्रीभगवत्-तस्वके जो भिषा-भिषा भेद माने हैं, इनमें अवस्य मायाकी उपाधि हेतु हैं जिसको किसी मतमें विशेषण भी कहा जाता है, यथा-वेदान्तमें मुख्य दो तत्त्व-चेतन और जब मानकर किसी मतमें चेतनके तीन भेद बताये हैं जैसे शुद्ध ब्रह्म, मायोपहित चेतन जिसको ईश्वर कहा है वा अविद्योपहित चेतन जिसको जीव कहा है और किसीमें घटाकाश,जलाकाश,मेघाकाश और महाकाशके तुल्य कूटस्य, जीव, ईरवर और ब्रह्म ये चार भेद माने हैं। वेट्याव-सिद्धान्ता-नुसार एक मतके ये वचन हैं---

> स पद कदणासिन्धुभंगवान् मक्तवत्सकः । उपासकानुरोधेन मजते मृर्तिपश्चकम् ॥ तदर्जाविभवन्यूहस्यमान्तर्यामिसंश्चकम् । यदाश्चित्वैव चिद्वर्गस्तक्तश्चेषं प्रपद्यते ॥

अन्य मतसे पर-स्वरूप, स्व-स्वरूप, उपास्य-स्वरूप, मूज-स्वरूप, विरोधी-स्वरूप है।

अन्यान्य मर्तोके द्वारा को ऐसे भेद माने गये

हैं, सब माया-प्रधान हैं किन्तु उस अमायिक परम तत्त्वके वे ही दो रूप हैं जिनका आरम्भमें ही निरूपण हो चुका है ।

श्रव एक रहस्यका भी रहस्य और सुनिये। वास्तवमें वात यह है कि जो श्रीभगवान्का व्यस्तकतापूर्ण हस्त-कमल मस्तकपर हो तो यह इतना अगाध विषय है कि इसमें जितनी-जितनी सूक्ष्म बुद्धिका प्रवेश कराया जाता है, उतना-उतना ही रहस्य उद्घाटन होता है। उपर जो दशम्स-रूपसे अर्जुनकोको विराट्स्प अवलोकन कराने और श्रीभाता कौशल्या और श्रीभाता वशोदा और काकभुशुहिहजीको कमशः सुलारविन्द और उदरमें मह्मायहांको दिखानेकी अर्जीकिक छीलाएँ कथन की गयी हैं, इनपर गम्भीर दृष्टि हाली जाय। स्व-शरीरमें विराट्स्प दर्शन करानेसे तो श्रीभगवान्ने व्यापकताके द्वारा अपनी पूर्णता सिद्ध करके इस मन्त्रका अर्थ मूर्तिमान् उदाहरयोके साथ सिद्ध कर दिया—

ङ पूर्णमदः पूर्णिमिदं पूर्णारपूर्णमुतच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ।।

किन्तु इसके समच एक दूसरा मन्त्र देखना चाहिये। 'महतो महीयान् अणोरणीयान्' यह मनत्र भी उपर्युक्त मूर्त्त'-अमूर्चवाचक मन्त्रके तुल्य एक अधिष्ठानमें दो विरोधी धर्मोका समुखय सुचित करनेके द्वारा श्रीभगवान्की अलंकिक शक्तिका प्रमाख देता है,इसके पूर्वाद्धंये तो उत्पर के मन्त्र'ॐ पूर्णमदः … … "का पूर्णतया समर्थन होता है और इसमें वही श्रीभगवान्की विश्वरूपता सिद्ध होती है, जिसके दर्शनका अर्जुनजीको सौभाग्य प्राप्त हुआ। परन्तु उत्तरार्द्ध सर्वथा विरोधवासक प्रतीत होता है और प्रत्यसमें यही सममा जा सकता है कि पूर्णतावासक मन्त्र-की इस दूसरे मन्त्रके साथ संगति नहीं बैठती। परन्तु इस भारी उलक्षनको भीभगवान्ने तूसरे उदाहरणोंसे इस-प्रकार सुलमा दिया, जैसे उलमे बालोंको कंघी सुलका देती हैं। प्रथम इस विराट्रूपमें पूर्ण विशास देहधारी प्रासी और पदार्थीके सम्मुख तो श्रीभगवान्का बारुखरूप अग्रु है और उस अकुसे भी भणु उनका उदर श्रीर उस उदरसे अणु उनका मुलारविन्द-इस मुखारविन्दसे भी अणु कर-के सम्पूर्ण विस्तृत ब्रह्मायदको ही नहीं, ऐसे-ऐसे असंख्य ब्रह्माक्डोंको अन्तर्भृत ६२के दिला दिया । यद्यपि यह निवान्त आक्षपीत्पादक दरय है तथापि इसके समर्थनमें

श्रीभगवान्ने इस गुणमयी सृष्टिमें ही भान्त पुरुषोंका भावरण इटानेके निमित्त एक सामान्य-से-सामान्य उदाहरण उत्पन्न कर रक्खा है। बढ़े यन्त्र वा बढ़े काचोंको जाने दिया जाय। दो चार पैसेमें एक अंगूठी श्राती है उसमें मस्रकी दाखसे भी छोटा काचका दुकड़ा लगा रहता है-जिसमें सैकड़ों गर्जोंमें आनेवाजा दरय अन्तर्भूत होकर स्पष्ट दीसता है। जब इस भौतिक सृष्टिमें ही इमको ये चमकार दिखायी देते हैं तो उस मायापतिके अमायिक चरित्रों में क्यों सन्देहको श्रवकाश देना चाहिये ? इससे अधिक उक्त श्रुति 'अगोरणीयान् महतो महीयान्' का खुला हुआ और क्या रष्टान्त हो सकता है ? इस रीतिसे यद्यपि श्रीभगवान् बृहत्-से-बृहत् और इस्ब-से-इस्ब हुए तो भी उनकी पूर्णतामें कोई अन्तर नहीं आया। जैसी पूर्णता वृहत्-से-बृहत् रूपमें थी, वही इस्थ-से-इस्बर्मे भी रही । यदि कोई कहे कि वृहत् रूपसे जो अवकाश ब्याप्त था वह हस्त्र-रूप धरनेपर कहाँ गया तो इसका उत्तर बहुत सरल है कि वह अवकाश उस पूर्वातरवके बाहर थोड़ा ही था, जब वह फैला वह भी फील गया और अब यह संकुचित हुआ, वह भी सिकुद गया । श्वतः उक्त पूर्णतावाचक मन्त्रकी संगति श्रीभगवानुके मूर्च और अमूर्च दोनों रूपोंके साथ ही बेठ गयी।

इसी सिद्धान्तको १६ करनेके लिये श्रीभगवान्ने वामनरूप धारण करके, जिसमें उस ही चणके भीतर उस एक ही शरीरके द्वारा भ्रणुता वा महत्ता दोनों दिखायी गयी, एक दूसरा उदाहरण संसारके सम्मुख रक्खा। जझाण्डके बृहत् काम भनेक पदार्थोंसे अणु देव-शरीर थे भीर उन शरीरोंसे भी अणु वामनरूप धारण किया गया। नहीं तो इतनी इस्वता करनेका इससे श्रधिक महत्वपूर्ण भ्रयोजन भीर क्या हो सकता? पुनः उसी शरीरको इतना बहाया कि दो ही पैंडमें चौदह लोकको स्यास कर किया।

अब इस महाबाक्यरूप पूर्ण प्रसिद्ध श्रुति 'सर्वं सिल्वदं महा' पर भी कुछ विचार प्रकट किया जाता है। इसको अमूर्त अथवा निराकारवाचक ही सममा जाता है परन्तु अमूर्त रूप मूर्त रूपसे जिल्ल थोने ही है श्रेयह श्रुति दोनों रूपोंपर ही छागू है। इसको भी श्रीभगवान्ने मूर्तिमान् उदाहरणके द्वारा सिद्ध कर दिया — इस श्रुतिका अर्थ है 'यह सब निश्चयरूपसे बह्ल हैं' 'इदम्' शब्दसे जिसका अर्थ 'यह सब निश्चयरूपसे बह्ल हैं' 'इदम्' शब्दसे जिसका अर्थ 'यह सब निश्चयरूपसे बह्ल हैं' 'इदम्' शब्दसे जिसका अर्थ 'यह है इस ब्रह्मायहको वा यदि किसीकी करपनामें इससे भी विस्तृत हुए और हो तो उसको और इसमें

ब्याप्य किसी भी देश, काल, द्रव्य वा प्रायीको समझ क्रिया जाय--अतः कोई स्थान, वस्तु, प्राची, काल इत्यादि ऐसा नहीं जिसमें और जब कि बहा न हो। 'बहा' शब्द उसी परम तत्त्वका वाचक है, जिसका चारम्ममें ही निरूपण किया जा चुका है और जिसके धमूर्च और मर्च हो रूप सिद्ध हो चुके हैं। अमुर्त्त की ज्यापकता तो प्रसिद्ध है ही. किन्तु जिस समय हिरचयकशिपुने क्रोधाप्रिसे प्रज्वलित होकर हरिदास श्रीप्रहादजीके वधके लिये खहुग उठाया तो प्रह्लादजीके पुकारकर यह घोषित करते हो कि 'इस लग्भ-में भी श्रीभगवान् हैं' उसी स्थलसे तत्काल भीषण्तापर्वक दहाइते हुए विकराल स्वरूपमें भगवान् चर्म-चक्षुत्रोंके विषय हो गये। धव कैसे कहा जाय कि उक्त श्रुति क्या केवल निराकारकी ही वाचक है और साकारकी नहीं ? वास्तवर्मे श्रीभगवान् जो यथावसर अनेक रूपोंमें चर्म-चक्कुओं के विषय होते रहते हैं, उसका कारणा धर्म वा साधुओंकी रचा और दुष्टोंका निकन्दन तो है ही, किन्तु अपने श्वास-निःसरित श्रुतियोंके मूर्तिमान् उदाहरण जगत्के सम्मुख रखना भी अभिमत होता है, जिससे भृतियों में जो एकका दूसरीसे विरोध दीख पदता है, उसका सहज ही समाधान हो जाय। यही यथार्थमें भवतार-तस्व है।

भगवद-रहस्यके विषयमें श्रुतियों या पुराण-कथाओं के आधारपर अपनी अल्पमितके अनुसार ये विचार उपस्थित किये गये हैं। सनातनधर्ममें ऐसे आस-वाक्योंसे प्रवस्त और कोई प्रमाण नहीं है, किन्तु विषय ऐसा है कि इसका प्रत्येक अंग आध्ययंसे पूर्ण है, जिसको तर्क और विज्ञानके हारा सिद्ध करनेका उद्योग करनेवालों के लिये श्रीमद्भागवत-जीका यह वचन हृद्याङ्कित कर लेना चाहिये—

'सेयं भगवते। मामा यक्तयेन विरुध्यते।' (स्कं० ३ अ०७)

श्रयात् वह श्रीभगवान्की माया है जिसका तर्कशास्त्रसे विरोध है—यहाँ भाया 'शब्दका भर्य प्रकृतिका त्रिगुणसय विकार नहीं है किन्तु आश्रयंसयी शक्ति है।

इस वचनके विना भी यथार्थतापर दृष्टि रत्नकर सीचा जाय तो भला 'कर्तुमकर्तुमन्ययाकर्तुं'वाले भगवान्की शक्ति ही क्या हुई, जिसको अपरिमेया और अभित कहा जाता है, वह यदि विज्ञान या तर्कके साँचेमें ढाळ दी जाय और यदि वह गुणमयी बुद्धिका विषय हो जाय १ फिर डसमें और गुणमयी सृष्टिकी शक्तिमें अन्तर ही क्या रहा ? बहाँ वेदाक 'नेति-नेति' कहकर हार मान गये, वहाँ गुखमयी बुद्धिका (चाहे वह कैसी ही तीव क्यों न ही) क्या चम्खुप्रवेश हो सकता है ?

प्रथम 'अजीरणीयान् महतो महीयान्' आदि श्रुतियोंके हारा विरोधी धर्मीका यौगपद्यरूपभे समुख्य बताया गया जो कि पूर्ण आक्षर्यमय सिद्धान्स है किन्तु यह भी स्थिर नहीं रहा और इस श्रुतिके द्वारा इसका भी खबडन कर दिया गया--- 'नेति नेत्यस्थूखमनणः' अर्थात् यह न स्थूब है और न सुदम, इसिलये वह यही है ऐसा नहीं कहा जा सकता? इन सब अतियोंका सामृहिकरूपसे यही अर्थ निकलता है कि वहाँ इयत्ता और इदिमत्थता करना कदापि सद्बुद्धिका व्यवहार नहीं है और सनातन-धर्मके नियमानुसार भगवत्-तरवके विरुद्ध विवाद वा शास्त्रार्थको सुननातक प्रायश्चित्त-जनक है। आज इस कलियुगी सृष्टिकी तो स्या चर्चा है, इस समय भी ब्रह्माजीके द्वारा चुराये गये ग्वाल-बाल और बलुइंकि स्थानमें अमायिक खाल-बल्डरे उत्पन्न होनेका उनके पिता-माताओंतकको ऐसा अलांकिक प्रेमका वेग उमइनेपर भी कि जो मायिक सृष्टि-नियमोत्पन्न दूध पीते हुए शिशु उनकी गोदोंमें थे उनसे सर्वधा ध्यान इटकर इन बछदं चरानेवाले बालकोंके लिये ही जो बचपि दूध पीनेवाले नहीं थे, म्तनोंमेंसे दूध झरने जग जाता था, श्रनुभव नहीं हुआ और उस रहम्यको केवल श्रीबखदेवजी महाराजने ताद लिया जो स्वयं मूर्तस्पर्मे श्रीभगवान् ही थे।

इस समग्र विवरणका स्वास्य यह है कि उस मझ अर्थात् भगवत्-तस्वके असायिक दो रूप हैं—एक अमूर्स तूसरा मूर्त जो यौगपधरूपसे निश्य हैं भीर श्रीभगवान् इन दोनों ही रूपोंमें महत्-से-महत् भीर भणु-से-अणु हो सकते हैं और यह सब कुछ होते हुए भी वे न महत्-से-महत् हैं भीर न अणु-से-अणु ।

चन इस सिद्धान्तके समक्षमें इस मतपर विचार किया जाता है, जिसके द्वारा चनेक विज्ञजनोंकी ऐसी चारणा है कि श्रीभगवानके मूर्तकप अर्थात् जो अवतार होते हैं वे सब स्वयं भगवानके ही नहीं होते किन्तु अधिक संस्थामें उनकी अंश वा ककाके होते हैं और एक अवतारसे वृसरे अवतार-में गीरव चीर छाचन अर्थात् चटती बदती है। ऐसे निश्चय-का मुख्य कारण चनेक शास्त्रीय वाक्य हैं जैसे श्रीभगवान् श्रीकृष्ण्यन्त्रजी महाराजके विषयमें श्रीभद्भागवतके तृतीय अध्यायान्तर्गत सुतजीका जनन है कि— पते चांशकलाः पुंसः इण्णस्तु मगवान् स्वयम्॥

इसके आधारपर एक महानुभावने अपने पूर्ण गरमीर और हेतुगिमित लेखमें अन्य सब कलाओं के विकासमें समानता मानते हुए सिद्ध किया है कि जो आनन्दके दो भेद हैं समृद्धयानन्द वा शान्त्यानन्द इनमें श्रीभगवान् श्रीरामचन्द्रजी महाराजमें समृद्धयानन्दक अभाव है किन्तु श्रीभगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजी महाराजमें इन दं नोंका पूर्ण विकास है। इस रीतिपर इन दोनों अवतारों में भी जो अन्यों से संसारमें मुख्य माने जाते हैं, भेद बताया है। अन्य महापुरुषोंने ऐसा प्रकट करते हुए कि भगवान् श्रीरामके समान श्रीकृष्णको प्रौढ़ अवस्था प्राप्त होनेपर अपनी शक्तियों का भान हुआ हो, यह बात नहीं है, यह तो जन्मसे ही पूर्ण थे। श्रीभगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजी महाराजकी धनेक जीलाओं वा चरित्रोंका मधुर वा प्रौढ़ भाषामें निरूपण किया है।

हघर श्रीभगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजी महाराजके सन्धन्ध-में तो ऐसा निर्णय किया गया है, उधर श्रीभगवान् रह्यनाथ-जी महाराजके महत्व-वर्णनमें उपर्युक्त वचनसे भी कहीं अधिक महत्वके वचन प्राप्त हैं। यथा-

> यस्यांशेनैव ब्रह्मा मेहेश्वरा अपि जाता महाविष्णुर्यस्य दिन्यगुणश्च । स एव कार्यकारणयोः परः परमपुरुषो रामो दाशरयी बभूव ॥ (अथर्वण उत्तराई)

> अंशभूता विराड् ब्रह्मिविष्णुरुद्रास्तथापुरे । ब्रह्मितजो घनीभूतं वर्तते जानकीपतेः ॥ सगुणं निर्गुणश्रेव परमात्मा तथेव च । पते चांशा हिरामस्य पृर्वं चान्ते च मध्यत ॥ (रामतापिन्युप्तिवद्)

एते चांशकला भूता शक्तिवीर्यसमन्विताः। रामचन्द्रांत्रिसंजाता रामस्तु भगवान् स्वयम्॥ (महारामायण)

इन वचनोंसे यह और प्रकाशित हुआ कि जो भुतियों-के आधारपर भगवत्-तस्वकी इनसे पहले विजन्नणताएँ निरूपण हो सुकी हैं उनके अतिरिक्त यह विजन्नणता और है कि उस तस्बके ग्रंश भीर कजा भी हो सकते हैं। यही विश्वस्थाता स्थों, यहि कितनी भी विचित्रताएँ प्रकटकी जायँ तो उसमें भापित और भामर्थ क्यों होना चाहिये? क्योंकि वह तो विचित्रताओंका मरहार है भौर यहाँ 'इयता' करना निताम्त भूख है—परम्तु जो कुछ निश्चय किया जाय वह केवछ करूपनामात्र न होकर श्रुति भयवा श्रुतिके ही तुरूप महत्त्व रखनेवाले शास्त्र-वचनके भाषारपर होना चाहिये जैसे कि प्रसङ्ग-प्राप्त कत्ना और भंशवाले रहस्यके समर्थनमें उपर्युक्त वचन हैं।

यहाँ यह बात पूर्यस्पसे समझ लेनी चाहिये कि इस कवा और संशवाले मतका आदर केवल शासीय वचनोंके कारण ही है, नहीं तो इसमें कई प्रवल सहचने प्राप्त हैं, जैसे-सर्वप्रथम तो श्रीभगवान्की गगनभेदी इस उद्धोषणाके-

> यदा यदा हि वर्मस्य म्लानिर्मवित भारत। अम्युत्यानमधर्मस्य तदात्मानं सृजाम्यहम्॥ परित्राणाय साधूनां बिनाशाय च दुष्कृताम्। धर्मसंस्थापनार्थाय सम्मनामि युगे युगे॥

-यह अनुकूब नहीं है क्योंकि इस प्रतिज्ञारूप घोषणाये श्रंश-कलाओंके द्वारा नहीं किन्तु पूर्णरूपये ही आविर्मूत होनेका अर्थ स्पष्टरूपये प्राप्त होता है।

दूसरे, इसके द्वारा भगवत्-तस्वकी महिमाकी वृद्धि न होकर उच्छटा द्वास होता है, क्योंकि अपने इटके अतिरिक्त अन्योंको जिनका कि कोई पृथक् व्यक्तिस्व नहीं है किन्तु नाम और रूपकी भिञ्चतासे वही एक परम तस्व है, ग्रंश-कलारूपमें बताकर उनमें शक्ति-विकासकी न्यूनता और महस्व-संकीर्णता सिद्ध करनेका प्रयास होता है जिसका दूसरे शब्दोंमें यही ग्राशय है कि अपने इष्टके ही गौरवकी हीनता की जाती है।

तीसरे, जिस पारस्परिक विरोधका कलंक किसी सम्प्रदाय वा मत-विशेषपर लगाया जाता है उसका तो सुक्य कारण इस शाकीय रहम्यने ही उत्पन्न कर दिया।

इन सवपर दृष्टि डाजते हुए यह दशा अवस्य पूर्ण संदिग्ध है किन्सु यह सब कुछ होनेपर भी धार्मिक जगत-की स्थितिके फिये ऐसे सिद्धान्तकी उपयोगिता अनिवार्य थी, जिससे सिद्ध है कि धर्म-संकटके द्वारा जगत्में विच-फितताकी सम्मावना होनेपर मुक्य कुक्य उसके निवारणका रक्ता जाकर अन्य कैसे भी आपत्ति और आक्षेपोंकी उपेचा की जाती है-इसका ज्वकम्स उदाहरख श्रीम्यासची महा-शाजने अपने पुराख-रचनाके उदेश्यानुसार जगत्के सम्मुक्त रस दिया है, जिसमें उन्होंने जिस अवतार और देवता-विशेषका प्रतिपादन किया है, उसीको मुक्य और अभ्योंको गौरा माना है।

श्रीव्यास भगवान्का यह उहेश्य नितान्त दूरवृक्तिता-पूर्व था, यदि ऐसा न होता तं। घोर धर्मसंकटकी प्राप्ति थी; क्योंकि इस सिद्धान्तको प्रकृत्त करके उसको हतना रूप दिये बिना वही एक सिद्धान्त रहता जिसके हारा श्रमाधिक भगवत्-तत्त्वके दो रूप बताये गये हैं और जिसका अधिकारी केवल सत्त्वगुण्यम्य जगत् है, जिसका विस्तार सत्ययुगतकमें संकृष्णित था; द्वापर-कियुगकी तो चर्चा ही क्या है और विशेषकर इस कियुगमें तो उसका एक प्रकारसे अभाव भी बता दिया जाय तो श्रसङ्गत नहीं सममना चाहिये, क्योंकि इस राजस और तामस सृष्टिके सवेग प्रवाहमें सात्तिकी भावपूर्ण श्रति विश्ले उदाहरगों-की गयाना ही क्या हो सकती है ?

अब सोचा जाय, यदि ऐसा सिद्धान्त स्थिर न किया जाता, जिसकी राजसी और तामसी प्रकृतियोंके किये परमावश्यकता बी तो ये प्रकृतियाँ सर्वथा निराधार रहतीं श्रीर मुख्य सिद्धान्तपर इनकी श्रद्धा न होनेसे उसका उपदेश निष्फल था। अतः नास्तिक-भाव उत्पन्न होना प्राकृतिक हो जाता, जिसमें धार्मिक जगदकी सब स्थिति ही डावाँडोल हो जाती। इसीकिये राजसी-तामसी प्रकृति-वाळोंको, जिनकी रुचि भगवत्-तश्वकी और हो, रुचि-विचि-त्रताके कारण स्व-प्रकृति-सनुकूल उपासनाके लिये इष्टीकी आवश्यकता होनेसे ऐसा पन्न स्थिर किया गया। यद्यपि विभिन्न प्रकारकी उपासनाओंकी सृष्टि रागद्वेचके हारा विरोधका कारण अवस्य समझी बाती हैं परन्त देखना तो यह है कि यदि ऐसा न होता तो क्या बिरोधकी शामित रहती ? इस विषयपर नहीं तो, बन्य सांसारिक मंझटोंमें विरोधका बेग बदि श्रतिमान्नापर न पहुँच जाता तो इससे प्रकृप मात्रामें तो कभी रह ही नहीं सकता था, क्योंकि यह तो राजसी और तामसी प्रकृतियोंका श्वनिवार्य धर्म है जिसका अनुभव नित्य होता रहता है। और यह तो जितना भी कुछ है, धार्मिक विरोध है जिसमें सर्वधा सम्मावना है कि अपने इप्टमें चित्त-बृत्ति हगते-खगते उसकी कृपाये इतनी बाग जाय कि उसमें तन्मयता होकर सब भेद-भाव इदयसे निकल जायँ भीर मूक-सिद्धाम्सपर स्वतः ही दृष्टि स्थिर हो जाय । यति यह न होता तो

सांसारिक विषयों में ही टक्कर मारते-मारते वैसे ही जनम मह हो जाता। इससे सिद्ध है कि इस पक्के प्रवर्तनसे बका ही उपकार हुआ है और ऐसा करनेमें भगवत्के अमायिक तत्त्व वा मायिक सृष्टिकी भिष्नताका विवेक न रखकर और उनको एक रूपसे ही दिखाकर सृष्टिके प्रवाहके साँचेमें इस धार्मिक तत्त्वको भी ढालना पड़ा, क्योंकि सृष्टिकी विचित्रताकी यह स्वाभाविक माँग थी। प्रपने इष्ट-देवकी क्रपासे जिनका हृत्य निर्मेख होकर विवेकपूर्वक नन्त्र-विवेचनके योग्य हो जाता है, उनको स्वतः ही यह अन्तर प्रतीत होने जगता है, नहीं तो अपनी-अपनी प्रकृतियोंके अनुसार अधिकार-भेदसे जिसको जो मार्ग रुचिकर हुआ है, उसकी प्रवृत्ति उसमें ही हो रही है। वस्तुतः प्रत्येक प्रकारके अधिकारीके लिये ऐसी विधि निकालना सामान्य काम नहीं था, जिसका सम्पादन कैवल भगवत्-स्वरूप श्रीव्यासजी महाराजके ही द्वारा हो सका । और एक बात यह भी है कि अन्यके द्वारा प्रचलित ऐसा मिद्धान्त जिसके विरुद्ध इसनी भाषितयाँ थीं, इसने आदर-योग्य भी नहीं हो सकता था। वास्तवमें श्रीम्यासजी महाराजका अवतार इसी धर्मसंकटकी निवृत्तिके छिये हुआ था।

इमीके जोड़का एक प्रसङ्ग और है। जब रजे,ग्राकी वृद्धिये देशमें पूर्ण धर्मसंबद उपस्थित हो गया अर्थात् पशुहिसा-प्रधान यज्ञादि-रूप कर्मकावहके चक्रमें, जिसका उदाहरण महाराज प्राचीनवर्हिके इतिहासका पर्याप्त है, मोस-मार्गका सर्वया लोप-सा हो गया था, उस समय श्री-मगवान्को ऋषम देवजीके नाम और रूपमें चर्मचच्छोंका विषय होना पढ़ा और हसी प्रकार ऐसे सार्ग चलानेकी आवरयकता प्रतीत हुई, जिसके विरुद्ध अनेक आपित्तर्योंके होनेपर भी उमकी पूर्ण उपयोगिता समझी गयी। वस्तुतः आपितयों निर्मु स नहीं थां, क्योंकि पीछे आस्त्रिप्रस्त बुद्धि-बालोंके द्वारा उसका दूसरा ही रूप सममा जाकर संसार-में धर्म-विरुद्ध मतकी प्रवृत्ति हो गयी, किन्तु यह धर्म-विरुद्धता उस धर्मविद्भवके सम्मुख गणना योग्य नहीं थी, जो श्रीऋषभ-भगवान्के द्वारा प्रचलित मार्गके अभावमें जगत्-को स्थास कर लेता । श्रीश्राचभ भगवानुकै श्रवतारका प्रयोजन-चोतक भीमझागवतके एखम स्कन्ध अध्याय पहका यह वचन देखना चाहिये---

अयमनतारो राजसोपः कुतकैनस्योपशिक्षणार्थः ॥

यह तो हुआ अंशकलामें अवतार होनेका विषय। अब रह गया इस मतपर विचार कि अमुक अवतारमें अमुक गुण प्रकट न होनेसे लाघव है। वस्तुतः ऐसा मत भी इस श्रंशककाके सिद्धान्सके आधारपर ही है, क्योंकि जिनको सन्वग्णेतर प्रकृतियोंके द्वारा अपने इष्टकी उन्कर्षता और अन्योंकी हीनताका निश्चय हो रहा है, उनका अन्योंमें लाघव देखना प्राकृतिक है किस्तु सच्वग्णी बुद्धिसम्पद्ध उच कोटिके अधिकारीके लिये इस विषयपर इसप्रकारसे विचार करनेकी आवरयकता है कि श्रीभगवान सत्यसंकल्प हैं और संकल्पके अनुसार ही गुणोंका विकास किया जाता है तो क्या जिस गुग्का विकास नहीं हुआ, वह उनके सङ्कल्पके आधारपर था अथवा श्रीभगवानुके उक्त स्पर्मे उक्त गुणके विकसित करनेकी शक्ति ही नहीं थी ? प्रथम श्रीमगवान रघनायजी महाराजके अवतारकी ही झाँकी की जाय। कुछ लोगोंका जो यह कष्टनाहै कि 'उनको प्रीटावस्थाके प्राप्त होनेपर अपनी शक्तियोंका भान हुआ और श्रीभगवान् कृष्णचनद्रजी महाराजको बाल्यकालमें ही हो गया था' यह केवल चरित्रकी विस्मृतिके कारण कहा गया है, नहीं तो श्रीभगवान राभचनद्रजी महाराजने भी बाल्यावस्थामें ही पुत्र-प्रेम-तन्मया श्रीमाताजीको अपने मुखर्में हो विराट् स्वरूपके दर्शन कराये हैं। पुनः काकभुशुरिहजीको भी ऐसी ही अञ्चलता दिखलायी है। अथवा जो यह कहा जाता है कि, इनमें समृद्यानन्दका अभाव था और श्रीभगवान कृष्णचन्द्रजी महाराजमें इसका पूर्ण विकास था जिसके हेतु बतलानेमें यह बात मुस्यरूपसे कही जाती है कि आपके जीवनभरमें कोई दिन ऐसा नहीं कि जिस दिन आप शोकाकान्त हो औंस् बहा रहे हों परन्तु यह भी चरित्रोंके अनुकूल नहीं है, श्रीसद्वागवतके एक ही स्थलके इस वचनको देखना चाहिये---

अहो नः परमं कष्टमित्यसाक्षी विलेपतुः ।

अर्थात् इसको बड़ा कष्ट है, ऐसा कहकर आँसू गिराते हुए आप बिलाप करने लगे। ऐसा होनेपर भी यदि इस पूर्वपक्षको ऐसा ही माना जाय तो इसमें विचारणीय बात यह है कि क्या इनमें बस्तुतः शक्तिकी इतनी न्यूनता भी अथवा अपने संकल्पानुसार इस गुणके विकासका अवसर ही नहीं आया। सामान्य उदाहरणसे समझिये कि यदि कोई मनुष्य केवल एक ही कोसकी यात्रा करके ठहर गया

तो देखना चाहिये कि उसमें केवल इतनी ही यात्राकी शक्ति थी अथवा प्रयोजनानुसार उसको उतना ही चलना था ? यदि प्रयोजनपूर्वक उतना ही चलना है तो भला उसमें शक्तिहीनताका दोष कैसे लग सकता है ? इसी प्रकार यदि सस्य-सङ्करपके कारण श्रीभगवान्के किसी रूप-में किसी गुणके विकासका अवसर ही न आया या उससे किसी प्रयोजनिवशेषके सिद्धिकी आवश्यकता ही न दुई सो उनका छाघव कैसे समझा जा सकता है ? किन्तु यदि जिस रूपमें जिस शक्तिका विकास हुआ उसके द्वारा प्रकृति-राज्यमें असम्भव-से-असम्भव समझी जानेवाली यदि एक भी क्रियाका सम्पादन हो गया, तो यह स्वतः अनुमान कर लेना केवल इठधर्मी है कि उससे वैसी ही अन्य कियाओंका सम्पादन सम्भव नहीं है। मेरे विचारमें श्री-भगवान् रघुनाथजी महाराज ही क्यों श्रीनृसिंह भगवान्, श्रीवासन भगवान्, श्रीसत्स्य भगवान्, श्रीकच्छ्प भगवान् आदि नार्मोंके द्वारा श्रीभगवान्ने चर्म-चचुओंके विषय होकर जिस शक्तिका विकास किया है, उसके विषयमें सन्देह करना प्रत्यक्ष श्रीभगवानकी महिमाको घटानेका प्रायश्रित संग्रह करना है। यदि श्रीभगवान् कृष्णचन्द्रजी महाराजकी म्तुति करते हुए इस उनके अन्य नार्मोकी सहिमा घटावें तो वह किसकी हीनता है ? उन्होंकी हीनता है। ऐसा करना तो उनकी स्तुतिके बहाने उलटी निन्दा करना है। होटे-बढेका तो प्रसंग तभी आ सकता है, जब कि पृथक् स्यक्तिस्व हो । किन्तु जब वही स्वयं अपनेको अनेक रूपसे संसारके चर्म-चन्नुऑका विषय बनाते हैं, तो यहाँ ऐसे भेद-भावकी असंगतता स्वयंसिद्ध है। उदाहरणरूपसे एक राजाको ही लिया जाय। वह आवश्यकतानुसार अनेक रूप धारण करता है। कभी राजसभामें सिंहासन-वर विराजनेका राज्य-चिह्नादि-सहित श्रंगार, कभी आखेटमें जानेका ठाट, तो कभी न्यायालयमें बैठकर काम करनेका स्वरूप, कभी एकान्त-अमलकी दशा, कभी भोजनागारके वस्त्र, कभी शयनागारका सामान्य वेश, इत्यादि यधावसर घनेक रूप धारण करने पदने हैं। अव कहिये, उस राजाको एक भावसे देखा लावेगा, अथवा श्रन्य अवसरोंपर राज्य-चिह्नादि न होनेसे छोटे-बढ़ेका प्रसंग आवेगा ? मेरे विचारमें तो सामान्य-से-सामान्य बुद्धि भी भाव-विपर्ययका निर्माय नहीं करेगी और यदि भाव-विपर्ययका राजाको निश्चय हो जाय तो जो परिणाम हो वह प्रकट है।

श्रीभगवान्का को इसप्रकार अनेक रूपोंमें प्रकट होना है इसमें एक रूपकी प्रतिमुखतामें दूसरे रूपकी भ्यूनता देखना, छिद्रान्वेषसा है। यदि प्रत्येक रूपके चरित्रकी ग्रमाघतामें घुसा जाय तो कितने भी छिद्रान्वेषण किये जा सकते हैं। जैसे कुछ उदाहरसा यहाँ ही लीजिये—

- (१) श्रीभगवान् रामचन्द्रजी महाराजने चनेक ऋषि-मुनियोंको दरस्वत्-प्रशाम किया, यज्ञादिमें देवनाचों-का पूजन किया है और श्रीनृत्तिह भगवान्के सम्मुख तो ब्रह्मासे लेकर सब देवता थर-थर काँप रहे थे।
- (२) श्रीभगवान् रामचन्द्रजी महाराजकी सेवार्मे पुष्पक-विमान सर्देव उपस्थित रहता था, किन्तु भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजी महाराज तो जरासन्थके भयसे मधुराजी छोडकर पैदल भागे थे।
- (३) जिस समय श्रीभगवान् कृष्णचन्द्रजी महाराज अर्जुनजीके साथ मृत बास्तर्कोको लेने वैकुएटमें पधारे हैं वहाँ कोई अन्य भूमा पुरुष विराजमान थे, जिनकी दोनों-ने वन्द्रना की है।
- (४) श्रीनृसिंह-अवतारमें एक श्रलौकिक रूप धारण किया गया किन्नु अन्य अवतारों में तो ऐसा नहीं हुआ, इत्यादि।

यदि खोज की जाय तो ऐसी-ऐसी अनेक बातें मिल सकती हैं जिनका यथार्थ आशय और मर्स समसे बिना कुछ भी अर्थ लगाया जा सकता है। वस्तुतः श्रीभगवान्के परमतस्वमें गुरुता-लघुताका कोई प्रश्न ही नहीं उठ सकता। हाँ, इसमें यह तर्क अवश्य किया जा सकता है और यह सर्वधा सक्कत है कि यदि श्रीभगवान्के रूपोंमें गुरुता-लघुता नहीं है तो क्या सभी अवतार समान हृष्टिमे ही देखे जायँगे और श्रवतार ही क्यों, समस्त सृष्टि भी तो उनका ही रूप है, क्या वह भी उसी हृष्टिने देखी जायगी?

शास्त्रों और महान्माओं के मतका अवलोकन करनेसे इसका उत्तर यही मिलेगा कि अवश्य सर्वोचभावसम्पद्म और तास्विक सिद्धान्त यही है कि सभी सृष्टिको अपने इष्टदेव श्रीभगवान्का ही रूप देखे और ग्रम्य सब नार्मोको उनके ही नाम समसे। सर्वोत्तम ज्ञान, परमोत्कृष्ट भक्ति और यथार्थ उपासना इसीका नाम है। इन बचर्नोपर ध्यान दिया जाय, यह उद्धवजीको श्रीभगवान्का अन्तिम उपदेश है— अपनी इँसी करनेवाले खानोंको, 'मैं चण्हा हूँ, वह दुरा है' इस देइइडिको तथा खोकनजाको छोनकर कुने, खारहाल, गो धौर गधेको भी द्यहवत्-प्रयाम करे। जब-तक समस्य प्राणियोंमें मेरी सत्ता न दीखे, तवतक उक्त प्रकारसे मन, वाणी और शरीरके सम्पूर्ण व्यापारोंद्वारा मेरी उपासना करता रहे। इसप्रकार आचरण करनेवाले पुरुष-को सर्वत्र बारमबुद्धि हो जानेसे सब कुछ मझमय ही दीखता है। ऐसी दृष्टि हो जानेपर वह मारे संशयसे छूट-कर सर्वथा उपराम हो जाय। मन, वाणी, शरीरकी सम्पूर्ण इत्तियोंसे समस्य प्राणियोंमें मुझे ही देखे। मैं इसीको अपनी प्राप्तिका सर्वोत्तम साधन समस्तता हैं।

(श्रीमद्भाव ११। २९। १६-१९)

श्रीगीताजीका भी यह वचन इसी सिद्धान्तका चोतक है—

> विद्याविनयसम्पन्ने त्राह्मणे गवि हस्तिनि । शुनि चैव श्वपाके च पण्डिताः समदर्शिनः ॥

इन वचनोंसे सिद्ध हैं कि ज्ञान, कर्म, उपासना भादि साधनोंके द्वारा जो सिद्धि प्राप्य है, वह यही श्रीभगवानुमें तन्मयता है जिससे चराचरमें उनको ज्यापक देखा जाता है। यथा--'मैं सेवक सचराचर रूपराशि भगवस्त' ऐसे उदाहरण त्रिकालदर्शी योगी तथा परम भागवत श्रीशुक मुनि, जनकजी, हनुमान्जी, प्रह्लादजी श्रादिके तो हैं ही किन्तु बजरजको पाद-पद्म-परागसे पून करनेवाली गं पियों-में भी यही तक्षीनता थी। श्रीगोस्वामी तुलसीदासजीके भी बालकाएडके आरम्भके चन्द्रना-भागका यही रहस्य है जहाँ प्रथम ही साधु और उनके साथ लगे हुए ही खलीं-की वन्दना करके जगत्के सब भले-बुरेको 'सीय-राममय' जानकर वन्दना की गयी है। इस दशाकी प्राप्त करना हँसी-खेल नहीं है। ऐसी दशाको प्राप्त करनेवालोंके नाम उदाहरणरूपमें प्राचीन कालसे चले आ रहे हैं। किन्त इस कालमें तो ऐसी दशाका उपलब्ध होना श्रासम्भव-सा डी प्रतीत होता है। प्राचीन समयमें भी कोई विरले डी इस अपूर्वताको प्राप्त हो सके थे, चतः यह दृष्टि सर्वधा श्रसामान्य है । सामान्य भावसे श्रीमगवानुको हो रष्टियाँ-से ही देखना युक्तियुक्त है, एक तो अमायिक मूर्च और चमूर्त रूप, जहाँ गुण-संसर्गके अभावसे कोई भिन्नता नहीं है और दूसरा मायिक जिसमें उनकी विशेष इच्छा होकर त्रिगर्णोकी विषमताद्वारा नाना रूपोंमें यह समस्त सृष्टि उत्पन्न होती है।

अब इन अवतारोंको किस रुष्टिये देखना चाहिये, इसपर विचारकी आवश्यकता है। इस शब्दको जो बहुवचनमें प्रयुक्त किया गया है यह केवल प्रचलित स्यवहार-के कारण लोक-बोधके लिये हैं, नहीं तो व्यक्तित्व भिक्क नहीं है। एक ही मुर्तरूप श्रीभगवान स्वसंकल्प और भावरयकतानुसार रूप धारण कर लेते हैं और उस रूपके अनुसार ही नाम पह जाते हैं, यदि किसीको श्री-भगवानके किसी अवतारके जन्म-कर्मादिके कारण गय-बद्धता भान होनेसे साथिक भाव दीखे तो भले ही वह उस अवतारको उस दृष्टिमे देखे अथवा कोई भक्त घपनी प्रेमविद्वस्तामें अपने इष्ट नाम-रूपको ही सर्वोच समझता हुआ उसके अतिरिक्त अन्य नाम-रूपोंको अपने हृदयमें वह स्थान न दे तो इसमें उसका दोप थोड़े ही है, क्योंकि यह तो अपनी-अपनी श्रद्धा और भावनाकी बात है। यों गुणसयी सृष्टिमें भी तो चमरकारोंका श्रभाव नहीं है और श्रीभगवानुकी अनेक विभृतियाँ हैं जिनको उनके ही रूप-में देखा जाता है।

इस विवेचनपर एक बड़े महरवकी यह तर्कणा उठती है कि यहाँ तो श्रीभगवान्की अनगंछ शक्तिवाले मूर्च-रूपको अमायिक सिद्ध किया गया है, परन्तु श्रीगीताजीकी चतुर्य अध्यायमें नीचे लिग्वे वचनके हारा उनका म्पष्ट मायाके साथ आविर्भाव होना प्रकट है---

> 'अजोऽपि सन्नस्ययात्मा भूतानामीश्वराऽपि सन् । प्रकृति स्वामधिष्ठाय संभवास्थातमायया ॥'

अपरसे देखतेमें अवश्य ऐसा ही भान होता है किन्तु इन शब्दोंमें बड़ा रहस्य भरा हुआ है। प्रथम शब्दार्थपर विचार किया जाय। सरल रीतिपर तो इन शब्दोंका यही अर्थ हो सकता है 'में जन्मविरहित बिना व्यय (विकार) आत्मावाला प्राणियोंका स्वामी होता हुआ भी अपने स्वभावको श्राधित करके (धर्यात मूर्च, श्रमूर्च 'अयोरखीयान् महतो महीयान्' 'अस्थूलमनणुः' इत्यादि विवश्वस्थाशक्तिनामधिष्टानः) अपनी मायाके साथ आविर्मूत हुआ करता हूँ।' 'मायया' शब्दका अर्थ कई प्रकारसे हुआ है, किसीने प्रकृति, किसीने ज्ञान, किसीने बल-वीर्यादि शक्ति हन्यादि किया है, किन्तु ऐसा करनेमें जो दूसरा शब्द 'प्रकृति' आया है उसकी संगति नहीं वैठती। एक द्वितीयान्त है, दूसरा तृतीयान्त है और दोनों एक ही आश्यमें छिये जाय तो पुनरुक्ति होती है। हाँ,

दोनोंकी सङ्गति बैठते हुए यह अर्थ तो हो सकता है कि प्रकृतिको अधिष्ठान करके उसके विकार शायाके हारा प्रकट होते हैं प्रयात इस सृष्टिकी भाँति प्रकृति-नियमानुसार गुर्खोंके विकारद्वारा ही अन्म लेते हैं, किन्तु प्रथम तो जिस रूपमें श्रीभगवान्का शाविभीव हुआ है वह प्रकृतिके सर्वथा अतीत था, वे तो तत्काल चनुर्भुजरूपमें आवरण इटाकर चर्म-चक्षुओंके विषय बन गये, इससे बैसा अर्थ करना प्रस्थक्ष यथार्थ कथाके विरुद्ध कहना है। वूसरे जब यह सिद्ध हो चुका कि भगवानुका रूप स्वतन्त्र और निर्विकार है और त्रिग्णमयी मायाका विकास केवल उनकी इच्छासे होता है तो मायाके हारा श्रीभगवानका जन्म होना प्रकट करना वास्तवमें ग्रसङ्गत है। अतः वही अर्थ सङ्गत है कि श्रीभगवान् प्रकृतिको, जिसे उनका स्वभाव शक्ति कुछ भी कहा जाय, श्रपने श्रधीन करके सायाके साथ प्रकट होते हैं, यहाँ यदि मायाका आशय गुणविषमता पूर्वक प्रकृतिका विकार लिया जाय तो सङ्गत नहीं हो सकता, क्योंकि जब स्वयं प्रकृति ही उनके अधीन है तो माया जो उसका ग्रंश है कैसे प्रवल हो सकती है ? इस-क्षिये इन सब बाधाओंको ध्यानमें लाते हुए 'माया' शदर्-का यथार्थरूपसे यही आशय किया जा सकता है कि श्रीभगवान् जिसप्रकार स्वयं चर्म-चन्नुओंके विषय बनते हैं, वैसे ही अपनी मायाको भी सावयवरूपमें चर्म-चन्नका विषय बना लेते हैं जो वस्तुतः उसी परम तत्त्वका मुर्त्त-रूप है। यहाँ यह योग-माया जो श्रीभगवानुके साथ आविर्भृत होती है, त्रिग्णमयी माया नहीं है किन्सु यह दिन्य अमायिक रूप है अर्थान यह अमायिक माया है। बाम्नवर्में भगवत्-रहस्यकी यही तो विलक्षणता है, इसपर गुरुसीकृत रामायण्जीका वचन भी विचारणीय है-आदि सृष्टि जिहि जग उपजाया। सो अवतरहि मोर यह माया।।

इस योग-साया अथवा महासायाको रामावतारमें श्रीजानकीमाता कहा जाता है और श्रीकृष्णावतारमें श्रीराधिकामाता अथवा श्रीस्किमणीमाता या सस्यमामामाता इत्यादि अष्ट पटरानियाँ और इतनी ही क्यों, सबकी-सब सोछह सहस्र एक सौ आठ ही क्यों न समझी
जावें और इनके अतिरिक्त श्रीरामावतारमें श्रीभरतजी
महाराज, श्रीछक्ष्मणाजी महाराज और श्रीश्रप्तृत्रजी महाराज
एवं श्रीकृष्णावतारमें श्रीवलरामजी महाराजका मी इसी
तत्त्वमें ब्रहण क्यों न किया जाय? जब कि एक प्रसिद्ध उदाहरण
श्रीब्रह्माजीके बछड़े-याजवाल चुरानेकी लीखाका मूर्तिमान्
आँखोंके सम्मुख नृत्य कर रहा है, जहाँ अनेक चतुर्भुजरूपोंका दर्शन कराया गया तो फिर इस उपर्युक्त निर्णयमें
क्या प्रतिबन्धकता हो सकती है ?

यदि श्रीभगवान्को उपर्युक्त श्रीगीताजीके वचनका ऐसा आशय अभिमत न होता तो एक ही वचनमें 'प्रकृति' वा 'माया' शब्दोंके प्रयोगका विभिन्न विभक्ति योमहित कोई प्रयोजन नहीं दीखता, जब सामान्यरूपसे प्रकृति और माया दोनों शब्द एक प्रकारसे पर्यायवाची ही समसे जाते हैं।

इस विचाररूपी मागरमें जितनी-जितनी सुबकी लगायी, उतने-उनने ही रहस्यरूपी गुप्त रक्ष मिले; जिनपर हतनी आयु हयनीन होनेपर भी अवतक दृष्टि नहीं गयी थी और तरकाल ऐसी उलझनोंका समाधान समस्ममें न आनेमे चित्तमें एक प्रकारमें अशान्ति हो जाती थी किन्तु हमकी समाप्तिपर अब वही शान्तिका अनुभव हुआ है। वास्तवमें पत्तपानको हृदयमे निकालकर श्रीमगवानकी गरण-प्रहणपूर्वक प्रवृत्ति की जाय तो स्वतः ही मार्ग-दर्शिता होती जली जाती है। लेख-पंक्तियाँ चित्त लुभाने-वाली नहीं हैं किन्तु यि हुस निर्णयमे श्रीभगवत्-चरणार-विन्दमें सस्य अनुरागपूर्वक किसीके भी हृदयमें विरोधका श्रंकुर निकल जायगा तो मैं अपनेको धन्य मानूँगा ?

हरिः 👺 तस्सत्

**--1>+**}®;+**<1**·--

जिन हरि-कथा सुनी नहिं काना। श्रवणरन्त्र अहिभवन समाना॥
जिन हरि-मिक हदय नहिं आनी। जोवत शव-समान ने प्रानी॥
जै नहिं करहिं राम-गुण-गाना। जोह सो दादुर-जीह समाना॥
कुलिस कठोर निटुर सोइ छाती। सुनि हरि-चरित न जो हपाती॥

## ईश्वर तर्क-सिद्ध है

( लेखक---आचार्यभक्त पं • मीविष्णु वामन वापट शास्त्री )

भागां द्व प्रकृतिं विद्यान्मायिनं तु महेश्वरम् । तस्यावयवमूतैस्तु न्याप्तं सर्वमिदं जगत् ॥

( श्रेता ० ४ । १० )



रखपुरके 'कस्याया' मासिक-पत्रके ईश्वर-भक्त सञ्चालकों ने सातवें वर्षके प्रवेश-श्रंकमें ईश्वरकी सत्ताका समर्थन कर नेवाले विविध प्रकारके लेखों, कविताओं, चित्रों आदिके प्रकाशित कर नेका निश्चय किया है । भारतवर्षकी वर्तमान स्थिति, शिक्षण-पद्धति, तथा समयानुसार सामान्य जनताकी

प्रकृत्तिको देखकर इसप्रकारके लेखाविका प्रकाशित करना बहुत ही आवश्यक जान पड़ता है। भारतवर्षमें सृष्टिके आरम्भ—सत्ययुगमें राजस और तामस स्वभाववाली प्रजाका अत्यन्त अभाव था ऐसा शास्त्र-प्रमाणोंने नहीं कहा जा सकता; क्योंकि स्वयं श्रीभगवान्ने कहा है कि—

> न तदस्ति पृथिच्यां वा दिवि देवेषु वा पुनः । सत्त्वं प्रकृतिजैर्मुकं यदिभिः स्यात्त्रिभिर्मुणेः ॥ (गीता)

अर्थात पृथ्वी अथवा देवताओं के छोकों में भी ऐसा प्राणी प्राप्त नहीं हो सकता जो सख, रजतथा तम प्रशृति तीनों प्राकृतिक गुर्णोसे मुक्त हो। तथापि सत्ययुगके अत्यन्त प्रारम्भमें आचार्य पूर्व ऋषि-मुनियोंकी प्रधानता तथा उनकी अधिकता थी, इसमें संशय नहीं। राजस और नामस प्रकृतिके मनुष्य भी उस समय थे, पर सारिवक भावों और सास्विक वृत्तिके पुरुषोंकी उस समय अधिकता थी। उस समय ऋषि-मुनियोंने ईश्वरके अस्तित्वके विषयमें जो भाव जनताकी सिखाये, वे ही आजपर्यन्त चले आ रहे हैं, यद्यपि उनमें दिन-प्रतिदिन कमी होती जा रही है, तथापि प्रख्यकाल-तक वे, अंशतः ही क्यों न हो, टिके रहेंगे, इसमें संशय नहीं। प्राचीनकालमें भारतवर्षके वैदिक लोगोंमें ईश्वरके अस्तित्वके विषयमें किसीको कोई विशेष संशय न या परन्त सास्विक जनता तथा सास्विक युगका जैसे-जैसे उत्तरोत्तर चय होता गया और राजसी एवं तामसी जनता तथा धुगका उत्कर्ष होता गया, वैसे-ही-वैसे ईश्वरकी सत्ता, पूर्वजन्म, पुनर्जन्म, विद्वित भीर अविद्वित कर्मीका जन्मान्तरमें अवस्य प्राप्त होनेवाका फल आदिके विषयमें विविध संकाएँ तथा उन शंकाओंके समाधान करनेवाले विविध पन्ध उत्पन्न होने छगे । वर्तमान किल्युगर्मे इसी क्रमसे उत्पन्न हुए अनेक वाद और पन्य इमारे देखनेमें आते हैं। इसका कारण यही है कि वेट-सम्प्रदाय-प्रवर्तक ऋषि, मुनि आचार्यों के वचनींपर स्रोगींका विश्वास नहीं रहा और वे कामाचारी, कामवादी और काम-मक्ष हो गये । आजकल नास्तिकोंके जी अनेक बाद उत्पन्न हुए हैं, उनमें 'ईश्वरकी संसाका मानना अज्ञान है, वह वस्तुतः है नहीं: यह जगत स्वतः उत्पन्न होकर शहरकारी चल रहा है, इसका नियामक कोई नहीं है, यह सब प्रकृतिका ही परिकास है, मोलेमाले भारतीय वैदिक धर्मानुयाबी पुरुप ईश्वरके दिखलायी न देनेपर, तथा किसीको भी उसकी प्रतीति न होनेपर, एवं उसके अस्तिस्वके विषयमें कोई प्रमाण न होनेपर भी, उसकी सत्ता मानते हैं तथा उसकी प्रसन्नताके लिये काल, शक्ति और द्रव्य इत्यादिका व्यर्थ व्यय करते हैं। इससे भारतवर्षकी अध्यन्त हानि हुई है। ईश्वरका अस्तित्व मानना अज्ञानसूचक है। अपने भोले-भाले देशवासियोंके इस ग्रज्ञानको तूर किये बिना भारतकी उन्नति नहीं हो सकती।' इत्यादि बातें प्रधानतया कही जाती हैं। इसलिये 'कल्याण' के सञ्चालकोंने विविध उपार्योद्वारा इस प्रवेशाक्कमें ईश्वरकी सिद्धिके प्रयक्त करनेका विचार किया है। उसमें में 'ईश्वर तर्कसे सिद्ध है' इस विषयको इम सास्विक जनताको समझानेका यथामति प्रयक्त इस लेखमें करेंगे, विहानोंको इसपर उचित विचार करना चाहिये।

श्रुति, स्मृति, इतिहास और पुराणोंसे सर्वज्ञ, सर्व-शक्तिमान्, सर्वारमा ईश्वर सिद्ध होता है। योगशास्त्र और न्यायशास्त्र भी ईश्वरके ब्रास्तित्वको मानते हैं। इनके अतिरिक्त अन्य शास्त्र और पुरुष-प्रणीतमत ईश्वरके अस्तिस्वको नहीं मानते। गीताके उपदेश मगवान् श्रीकृष्णने मगवद्गीताके १६ वें अध्यायके—

असत्यमप्रतिष्ठं ते जगदाहरनीश्वरम् । अपरस्परसंमूतं किमन्यत्कामहेतुकम् ॥ —इस स्रोकर्मे नास्सिकों के कथनका सुन्दर वर्ष है । प्राचीन या अर्वाचीन सभी नास्तिक इसीका करते हैं। वे इससे भिन्न कोई नवीन बात कहते हों, सो नहीं। इसिक्षिये यह नहीं कहा जा सकता कि यह मत शास्त्रज्ञोंको अपिरिचित तथा विलक्षण है। और यह भी नहीं है कि इनका उत्तर प्राचीन ऋषि, मुनि श्रीर श्राचार्योंने नहीं दिया है। नास्तिकोंके कथन आरम्भमें श्रापातरमणीय जान पहते हैं, तथा साधारण लोगोंको श्रनुकूल जँचते हैं। परन्तु वेदशास्त्रज्ञोंको वे युक्तियुक्त नहीं जान पहते तथा भगवान श्रीकृष्णकी इस उक्तिके अनुसार—

प्रमवन्त्युग्रकर्माणः क्षयाय जगताऽहिताः ।

वे उप्रकर्मा लोग जगत्के नाशके लिये ही उत्पन्न हुएसे जान पड़ते हैं। इसिलये जिस समय उन लोगोंके नास्तिक
मतका जोरोंसे प्रचार होने जगे, उस समय श्रुत्यादि
प्रमाणोंद्वारा ईश्वरकी सिद्धि होनेपर भी श्रुतिसम्मत तर्कोंद्वारा ईश्वरकी सिद्धि होती है, इसे यथामित बतलाना
और ईश्वरके अस्तित्वका साधारण जनतामें विश्वास उत्पन्न
करना विद्वानोंका कर्तच्य है। इसिलये इस लेखमें हम प्राचीन
वेदक्षों और शास्त्रक्षोंके कथनोंका ही अनुवाद करते हैं और
वह ईश्वर-सिद्धि अप्रतिष्ठित तर्कोंद्वारा न करके प्राचीन
वैदिकोंका अनुसरण करते हुए श्रुतिसम्मत तर्कोंके हारा ही
करते हैं। क्योंकि भगवान् व्यासदेवने अपने श्रक्षस्तुश्रोंमें
कहा है कि ईश्वरके विपयमें केवज तर्क अप्रतिष्ठित होता
है, परन्तु श्रुतिसम्मत तर्क अप्रतिष्ठित नहीं होता, इसिलये
उनका अनुसरण करते हुए हम इस लेखमें श्रुतिसम्मत
तर्कका ही अवलम्बन करेंगे।

न्याय-शास्त्रमें ईश्वरास्तित्वका विचार स्वतन्त्र तर्कद्वारा भी किया गया है। न्यायकुसुमाअलिके लेखकने तो इसका विशेष विचार किया है। परन्तु जगद्गुरु श्री १०८ आधाशद्वराषार्य आदि वैदिकोंने श्रुतिसम्मत तर्कका ही अवस्म्यन किया है; अतः इस भी उन्हींका अनुसरण करते हैं। चार्वाक आदि नास्तिक कहते हैं कि 'ईश्वर नहीं है, उसकी सत्ता तर्क-सिद्ध नहीं होती, वह कभी किसीको दिस्सलायी नहीं देता तथा उसका दिसलायी देना सम्भव भी नहीं है।' इसपर वैदिक-सिद्धान्तानुयायी कहते हैं कि सर्वज ईश्वरके प्रयक्तके द्वारा ही इस विचित्र जगत्का होना सम्भव है। क्योंकि गृह, प्रासाद, रथ इत्यादिके समान जगत्का विलच्चण कार्यत्व है। बिना चेतनके प्रयक्तके इस-प्रकारका विलच्चण कार्य नहीं हो सकता। इसप्रकारका अनुमान वैदिक लोगोंने निस्य आरमाके अनुसार ही ईश्वरके विषयमें किया है। इसमें जगत 'पण' है; वह सर्वज्ञ प्रयक्षपूर्वक है, यह 'साध्य' है; धौर उस जगत्का विचिन्न कार्यल है, यह 'हेंतु' है। जो-जो कार्य होता है वह कर्त प्रयक्षपूर्वक होता है अर्थात् वह कर्ताके प्रयक्षोंसे ही उत्पन्न होता है, ऐसी 'व्यासि' है। गृह, प्रासाद आदि 'कार्य' हैं। वे कर्ताके प्रयक्षोंसे ही उत्पन्न हुए हैं। पक्षान्तरमें, आत्मा कार्य नहीं है, क्योंकि वह कभी उत्पन्न नहीं होता-'अजो नित्यः शासतीऽयं पुराखों।' इस श्रुति-स्मृति-वाक्यमें यही वात कही गयी हैं। यही कारण है कि आत्माको कर्ताके प्रयक्षोंकी अपेक्षा नहीं है। जब सामान्य घट-पट आदि कार्योंके लिये भी जिन्हें हम प्रत्यक्ष देखते हैं, कर्ताके प्रयक्षोंकी आवश्यकता होती है, तो जगत्के समान अत्यन्त विशिष्ट कार्यके लिये तो अवश्य ही उसकी आवश्यकता होती चाहिये।

जो वस्तु पूर्वक्षणमें प्रकट न होकर उत्तरक्षणमें प्रकट होती है उसे 'कायं' कहते हैं । केवल तार्किक कहते हैं कि 'कार्य' प्रागभावका प्रतियोगी होता है । परन्तु अभावसे भाव-की उत्पत्ति सम्भव न होनेके कारण वैदिक सिद्धान्तवादी नैयायिकोंके इस मतको म्बीकार नहीं करते । 'कथमसतः सजायेत' अर्थात् अभावसे भावरूप जगत् कैसे उत्पन्न हो सकता है ? इसप्रकार असरकारणवादपर आक्षेप करते हुए छान्दोम्यके छुठें अध्यायमें श्रुतिने 'सदेव साम्येदमप्र आसीत' अर्थात हे साम्य ! पहले यह सत् ही था इसप्रकार-का सिद्धान्त निश्चित किया है। श्रीभगवान्ने भी गीतामें कहा है कि 'नामतो विद्यते भावो ।' अर्थात जो पूर्वक्षणमें नहीं है उसका उत्तरक्षणमें उत्पन्न होना युक्त नहीं । पूर्व-क्षणमें वर्तमान मृत्तिकाके ही घटादि कार्यका आकार लेने-पर घटकी उत्पक्ति होती है। और वह कर्ताके प्रयक्त होती है, इसमें कुछ भी संशय नहीं। यहाँ यह भी ध्यानमें रखना चाहिये कि पाणिनि-पहित मूरुधानु 'जनी प्रादुर्भावे' में ही जन्म, उत्पन्न शब्द निष्पन्न होता है।

जब सामान्य कार्य भी कर्ताके प्रयक्तके बिना प्रादुर्भू त नहीं होता, तब जगत्के समान विरुक्षण कार्य कर्ताके प्रयक्तके बिना ही उत्पन्न हो, यह बिरुक्षण ही सम्मन्न महीं। जगत्की विरुक्षणता साधारण नहीं है। उसमें देव, गम्बर्च, यक्ष, राक्षम, पितर, पिशाच इत्यादि अटट प्राणियोंका विचार यदि न किया जाय तो भी टट होनेवाले इस भू-कोकको इस मनुष्य पद्य, पक्षी इत्यादि चीटीपर्यम्त चर-जीव और बृक्ष-रुता प्रभृति स्थावर-प्राथियोंसे पूर्ण पाते हैं।



भगवान् — परशुरामरूपमे

इनमें प्रत्येक प्राणियोंमें जातिगत विकक्षणता भी है, स्वर्गाद उर्ध्वलोक और अतल भादि अधोत्नोकों अस्ट होनेके कारमा यदि छोड़ दिया जाय. तथा कोई आकार नहीं होनेके कारण आकाशका भी विचार न किया जाय तो भी पृथ्वी और उसके आध्रयसे स्थित ससूत्र, सूर्य, चन्द्र, प्रह, नचत्र इत्यादिमें तो यह विचित्रता है ही। अन्य कोकके प्राणियों-का विचार छोड़ भी दें तो भूकोकमें ही जरूचर और यज-चर नाना प्रकारके प्राणिबोंके उपभोगके योग्य स्थान तथा उनके उपभोगके साधन भरे हुए हैं.इसमें प्रतिक्षण असंख्य प्राणियोंका श्राविभाव और तिरोभाव होता है। अनेक प्राणी द:ब-सुख आदि विचित्र अनुभव प्राप्त करते हैं। इन्हें अत्यन्त कुशल शिरूपो-कारीगर भी कभी निर्माण नहीं कर सकते । ये देश-काछ-निमित्तके भनुरूप नियत प्रवृत्ति और निहत्तिसे युक्त हैं। तब यह कहना कैसे उचित हो सकता है कि ऐसा विचित्र जगत कर्ताके बिना ही हुआ है। फिर जिस कर्ताके द्वारा इस जगत्की सृष्टि हुई है वह सामान्य है यह भी नहीं कहा जा सकता । श्रतः जगत्के भोक्ता जीव और उनके कर्मों के विभागको साज्ञात जाननेवाला कोई चेतन अवस्य होना चाहिये धौर उसीके प्रयक्त इस जगत्का आविर्भाव भी होना चाहिये। इसके बिना इस विचिन्न जगत्की उत्पत्ति सम्भव नहीं। इसके श्रतिरिक्त, इस आविर्भृत जगवमें प्रतिक्षण वस्तुर्धोकी उत्पत्ति और नाश होता रहता है, यह अनुभवकी बात है। और वह भी नित्य कर्ताके श्रभावमें सम्भव नहीं हो सकता।

इसपर कोई कहे कि 'जनत एक विचित्र कार्य है' इसमें संशय नहीं, परन्तु आपके कथनानुसार वह जगत 'भोका जीव और कमंके विभागके जाननेवाले चेतनके प्रयक्षद्वारा होता है' यह हमें स्वीकार नहीं; 'कर्म-वैचित्र्यके कारण ही जगत्का वैचित्र्य सम्भव है।' यह कथन ठीक नहीं, क्योंकि कर्म तो कर्ताके अभोन होता है, इस कारण वह जगत्की उत्पत्तिका केवल निमित्त हो सकता है, परन्तु स्वतन्त्रक्रपसे निमित्त नहीं हो सकता। इस विपयमें शास्त्रकार पूर्व-मीमांसक भी कहते हैं कि, 'प्राणियोंके उपभोग-वैचित्र्य, उपभोगोंके साधनोंका वैचित्र्य, देश-काल-निमित्तानुरूप नियत प्रवृत्ति-निवृत्ति-क्रम हत्यावि नित्य, सर्वज्ञ, ईश्वर-कर्तृक नहीं हैं, वे सब तो कर्मोंके हारा ही होते हैं। क्योंकि कर्मका प्रभाव अचित्र्य है। और सब शास्त्रकार तथा छौकिक विचारवान भी कर्मको ही फलका हेत मानते हैं। बर्बात् यदि कर्ममें ही फल्डेनुल है तो उसके लिये ईम्बरकी अधिक कल्पना करनेकी आवरयकता ही क्या है ? सांक्य-शास्त्रज्ञ भी कहते हैं कि 'कर्मका फल-स्वरूप यह जगत्रूप कार्य यदि कर्मसे ही डल्पच हो सकता है तो इसके लिये अधिक ईम्बरकी कृषा करूपना करनेका प्रयोजन ही क्या है ?'

कुछ छौकिकवादी और शासझॉका यद्यपि ऐसा सत है तथापि यह यक्त नहीं। 'केवल कर्मसे ही उपभोग-वैचित्र्य-की उपपत्ति प्राप्त होती हैं क्योंकि कर्म कर्ताके अधीन होता है । चेतन जीवके प्रयक्षसे कर्म होता है और उसके प्रयक्षके उपरत होते ही कर्म भी उपरत हो जाता है तथा देशान्तर और कालान्तरमें नियत-विशेष निमित्तकी अपेक्षा न करते हुए भी कर्त्ताको फल देता है। और यदि यह आग्रह हो कि कमंको दूसरे प्रवर्शककी भी आवश्यकता है तो कर्ता जीवको ही उसका प्रेरक माना जा सकता है।' यह कथन भी युक्त नहीं। क्योंकि कर्म जह है और कर्ता भी देश, काल. निमित्त इत्यादि विशेषणींका ज्ञाता नहीं है। यदि वह देशादि विशेषोंका ज्ञाता होकर स्वतन्त्रक्रपये कर्मको फुल देनेकी प्रेरस्मा करता तो वह अनिष्ट फुलकी प्रेरसा कभी नहीं करता । इससे जीवको दःख भागनेका प्रसंग ही न आता । परन्तु अनुभवमें तो यही भाता है कि जीव अनिष्ट फरुरूप दुःखको सदा अनिच्छासे ही भोगता है। श्रतः यह नहीं कहा जा सकता कि कर्त्ता ही कर्मको फल देनेकी प्रेरखा करनेवास्त्रा है।

यह भी नहीं कहा जा सकता कि कर्म किसीकी प्रेरणा-के बिना ही कर्त्ताको फल देता है। क्योंकि कर्म बिना किसी निमित्तके फलरूपमें परियात होनेमें समर्थ नहीं होता। इसके अतिरिक्त, जीवको एक जन्ममें किये हुए ग्रुभाग्रुभ कर्मोंका स्मरया जन्मान्तरमें नहीं होता। तब वह स्वतः पूर्वजन्मके कर्मोंको प्रेरित कैसे कर सकता है ?

सुगत-मतानुयायी बीब् क्षणिक विज्ञानको ही तत्त्व मानते हैं भौर उसीको भारमाका स्वरूप मानते हैं। तब उनके पक्षमें ही क्षणिक विज्ञानरूप आत्मासे किया हुआ कर्म कालान्तरमें विश्वमान न रहनेवाले कर्त्ताको अपना फल कैसे दे सकता है ? हसके अतिरिक्त, 'सर्व क्षणिकम्' ऐसा उनका सिद्धान्त होनेके कारण कर्म भी दीर्घकालतक कैसे रह सकते हैं ? यदि यह मानें कि वह फल देनेपर्वन्त सूक्ष्म भूतोंके आश्रयसे रहता है तो यह भी सम्भव नहीं, क्योंकि भृत ही कर्मके साधन हैं। कर्त्ता जिस समय कर्म करता है उस समय यद्यपि वह व्यापार करते हैं, तथापि कर्मकी समाप्ति होनेपर तो कर्ता उनका त्याग कर देता है। इससे वे काखान्तरमें फक्क प्रेरक नहीं हो सकते। इसके सिवा कर्मानुसार वे साधनरूप भूत भी अचेतन (जक) होते हैं। और यह प्रसिद्ध है कि किसी भी अचेतन-की प्रकृति चेतनकी सहायता विना नहीं होती।

यदि कोई कहे कि अधेतन-वायुके अनुसार उसकी प्रवृत्ति होती है, तो वायु भी जब है और वैदिक सिद्धान्सा- नुवाषी यह नहीं मानते कि जबकी प्रवृत्ति चेतनकी सहायता- के बिना हो सकती है। क्योंकि अधेतन रथ, पाषाणादिकी प्रवृत्ति चेतनकी सहायताके बिना हो, ऐसा कभी अनुभवमें नहीं आता। इसके विपरीत, चेतनकी सहायतासे ही उनकी प्रवृत्ति होती है, यह बात अनुभव-सिद्ध है।

यह तो अवैदिकोंका सिद्धान्त है, परन्तु वेदोंको नित्य प्रमाण माननेवाले मीमांसक भी जब 'स्वर्गकामो बजेत' आदि शास्त्रकर्म करनेको कहते हैं तो उससे यही प्रतीत होता है कि शास्त्रीय कर्मोंसे ही कर्ताको फलकी प्राप्ति होती है। वेदोक्त कर्मोंका शान प्रमाणभूत वेदोंसे होनेके कारण, वह प्यर्थ होंगे अथवा सपना फल बिना दिये ही विजीन हो जायों, यह नहीं कहा जा सकता। अर्थात ईश्वरके असिल्वके विषयमें दूसरा कोई प्रमाण न होनेके कारण उसे मानना प्यर्थ ही है। यद्यपि उसके श्वस्तित्वके विषयमें कुछ श्रुतियाँ मिलती हैं, तथापि वे अर्थवाद होनेके कारण ईश्वरके अस्तित्वके विषयमें प्रमाण नहीं हो सकतीं।

पाठकगया! मैंने यहाँतक ईश्वरके अस्तित्वके न मानने-वाले जीकिक और शास्त्रज्ञादियोंके कथनका संक्षेपमें सनुवाद किया है। अहैत वेदान्तशासमें इसप्रकारके मतौंका सविस्तर अनुवाद करके श्रुति और तकसे भी उनका निराकरण किया गया है, ऐसा अनेक प्रन्थोंमें देखा जा सकता है। उन सबका यहाँ विस्तार करनेसे लेस बहुत बढ़ जायगा। इसल्पिये उपर नास्तिकोंके मतका जैसे संस्पेप-में अनुवाद किया गया है वैसे ही श्रास्तिकोंके कथनका भी संक्षेपमें अनुवाद करना सावश्यक है।

कर्ताको उसके शुभाग्रुभ कर्मोंका फक्ष देनेवाका ईश्वर है, यह बात रष्ट न्यायके विक्त नहीं है। क्रिया दो प्रकार-की होती है—रष्टफका और भरष्टफका। रष्टफका-क्रिया भी दो प्रकारको है—सनस्तरफका और आगामिफका। गति, भोजन मस्ति कियाको धनन्तरफल कहते हैं क्योंकि गमनक्रियाके करते ही गन्तन्य प्रदेसकी प्राप्तिरूप फल मिछता है तथा भोजनक्रियाके करते ही तरक्ण तृप्तिरूप फल मिछता है। इसक्तिये क्रियाके करनेके साथ ही कर्ताको किस क्रियाका फल मिलता है वह शष्टफला-क्रिया कहसाती है। परन्तु कृषि, सेवा इत्यादि क्रिया कालान्तरफला अर्थात् दीर्घकाकर्मे फल देनेवासी होती है।

इन दो प्रकारकी कियाओं में अनन्तरफ्का-किया फक्षीव्यके होते ही नाशको प्राप्त होती है। उसके किये दूसरे फलदाताकी धपेक्षा नहीं होती। परन्तु दूसरी काळान्तर-फक्ष-क्रिया उत्पन्न होकर फळ न देनेके पहले ही नष्ट हो जाती है। उसका फल काळान्तरमें मिळता है धर्मात् वह काळान्तरमें फलदाताकी अपेषा करती है। कृषि, सेवा आदिका फल स्वामीके अधीन होता है। कर्मके फलके विषयमें यह दोनों दृष्ट न्याय हैं, इनका स्थाग करना ठीक नहीं। विहित्त शुभ कर्मके शान्त होनेपर सेव्य स्वामीके अनुसार कर्ता, कर्म और फलका विभाग जाननेवाले और उन विहित शुभ कर्मोंके अनुरूप योग्य कालमें योग्य फल देनेवाले नित्य-चेतन ईश्वरका होना धावरयक हैं। यह नित्य ईश्वर ही सबका आत्मा है। वह सर्व किया, फल और प्रत्यचौंका साथी, नित्य विज्ञानस्वरूप, समस्त सांसारिक धर्मोंसे अन्दृष्ट है, ऐसा ही मानना पढ़ता है।

जगत् कार्य है। जो पहले उन्नत नहीं होता, पीछे जिसका आविर्भाव होता है, यही कार्यका लक्ष्या है। कार्यके लिये कर्ता तथा उसके बीजरूप उपादान-कारणका होना आवश्यक हैं। कर्ताके प्रयत्नके बिना बीजरूप उपा-दान-कारवाकी अभिव्यक्ति नहीं होती, हत्यादि कार्यमात्रके सामान्य निवम उपर्युक्त वर्षनद्वारा पाठकीके ध्यानमें आ जायँगे। जगत एकस्प कार्य महीं है, यह विचित्र कार्य है। इसमें असंस्थ कर्ता और भोकाओंका अन्तर्भाव होता है। जो कर्ता है, वही भोका है। पूर्वकृत कर्मोंके फळका समु-भव प्राप्त करना ही भोक्तृस्व है, परन्तु भोका जीवींको मिछनेवाछे कवा बहुचा भागामी होते हैं, उन्हें उचित देश, उचित काक और उचित मिमिन्ससे प्राप्त होनेके लिये शाता ईश्वरकी भावरमकता है, क्योंकि कर्म और उसके फक्के जाननेवाछे द्रष्टाके विना ऐसा सम्भव नहीं। इससे ईबरके फरु-दातृत्क्की सिद्धि होती है। जगत् ही फरू है, परम्तु वह भोकामानके पूर्व शुभागुम कर्मीका प्रक होनेके

कारण कर्मफलके विभागको जाननेवाछे ईश्वरको उसका कर्तत्व सिद्ध है. तथा उसीमें जगत्के अनम्त वीवींको उनके पूर्वकर्मानुसार फखदातृत्व है, यह कहना प्रता है। परम्त सेव्य-स्वामी अथवा राजाके अनुसार ईश्वरका फल-दातृत्व माननेपर तो छौकिक फछदाताओंके अनुसार ही ईन्दर भी राग-द्वेष-युक्त हो जायगा और अनुवाहा जीवॉ-मेंसे किसीपर भनग्रह करेगा तथा किसीका निग्नह करेगा. किन्तु यह कहना ठीक नहीं, क्योंकि ईश्वर फलदाता होते हुए भी समस्त क्रियाची, फली तथा प्रत्ययीका साची है। राजा आदिके समान वह फल्पज्ञ नहीं, इससे किसी भी भोक्ताके विषयमें उसको विषरीत ज्ञान होना सम्भव ही नहीं है। स्वामी, राजा इत्यादि फलदाताओंसे उनके असर्वज्ञ होनेके कारण सेवक आदिको कराचित् अयोग्य फल मिलना जिसप्रकार सम्भव है, उसी प्रकारका फलवातुरव सर्वज्ञ ईचरको है, यह नहीं साना जा सकता । क्योंकि 'किसने, कब, कीन-सा काम किया है और उस कर्मके अनुसार कौन-सा फल, कब और कहाँ देना चाहिये' इसका ईश्वरको यथार्थ ज्ञान होता है। इसलिये उसके फलमें गरयन्तरकी सम्भावना ही नहीं है. सबका धारमा होनेके कारण ईश्वरका व्यावहारिक साक्तित्व भी मिद्ध है और वह बुद्धिस्थ करिपत जीवॉसे भिन्न होनेके कारका सांसारिक धर्मोंसे युक्त नहीं होता। इसलिये प्रत्येक कर्ता जीवको शुभाशुभ कर्मोंके आगामी फलको रेनेवाले किसी विभागज्ञ जाताकी आवश्यकता है. उसके बिना जीवोंको उचित कालमें, उचित देशमें, उचित फलकी प्राप्ति सम्भव नहीं । कर्म तत्काल नष्ट हो जाते हैं । शरीरादिकी चेष्टाके रूकते ही कर्म भी रूक जाते हैं, यह प्रत्यच सिद्ध है। परन्तु उसके फल दीर्घकालमें, तथा जन्मान्तरमें भी प्राप्त होते हैं और ऐसा उन कर्मोंके साक्षी फलदाताके विना नहीं हो सकता ।

इसी प्रकार उक्त फलदाता ईश्वरके अतिस्य होनेसे भी काम न चलेगा, इम देखते हैं कि सृष्टिके जीव प्रत्येक चया विचित्र अनुभव करते हैं । जीवोंकी चनन्तता, जातियोंकी असंस्थाता तथा प्रत्येक चराचह प्रायकि मोगोंकी विचित्रता-का विचार करनेसे सर्वज्ञ, सर्वज्ञाक्तिमान् और सर्वसाक्षी ईबरकी कल्पना आवस्यक हो जाती है, इसे गासिकोंको भी मानना पढ़ेगा । उसके बिना प्रत्येक प्राय्वीकी उत्पत्ति, जाक, सुख-दुःख इत्यादि उपपन्न नहीं होते ।

उचित समयपर आविर्भृत होकर उचित समयपर तिहोश्त होनेवाका जगत् अनादि और सनन्त है। उपादान कारसके विना कार्यकी उत्पत्ति सम्मव न होनेके कारण उसको लादि नहीं कहा जा सकता और तिरोश्त होनेसे बर्बात् अपने कारणमें छीन हो जानेसे उसका बन्त हो जाता है, इसकिये वह साम्त है, ऐसा भी नहीं कहा वा सकता । यदि उसका निर्वीज नाश हो जाता तो पुनः उसका आविर्भाव सम्भव न होता । परन्तु प्रत्येक कल्पके आरम्भमें उसका आविर्भाव होता है, इसमे उसको सान्त न कडकर उसका तिरोभाव होना ही मानना चाहिये। किसी भी कार्यके नाशका श्रर्थ है उसका घपने उपादानमें तिरोभाव होना । तिरोभावको लय भी कहते हैं. परन्त छयका अर्थ अत्यन्ताभाव नहीं है। ऐसे आविर्भाव या तिरोभावका कोई भी साक्षी द्रष्टा अवस्य होना चाहिये। उसके बिना उनकी सिद्धि नहीं हो सकती। परन्त वह हुटा कोई अचेतन अथवा शरीर-इन्द्रिय-सम्पन्न जीव नहीं हो सकता । क्योंकि अचेतनको द्रष्ट्रत्व नहीं और शरीरेन्द्रियवान्को नित्यत्व नहीं होता । इसस्त्रिये चेतन भारमा ही उसका द्रष्टा है और वही सत्य ईश्वर है। वह जन्म-मरग्र-रहित होनेके कारण नित्य है। नित्य होनेके कारण ही प्रपञ्चरूप कार्यके अनन्त आविभाव और तिरोभावको देख सकता है। वह प्रत्येक शरीरमें साची अन्तर्यामीरूपसे रहकर जीवोंके किये हुए शुभागुभ कर्मीको और उन कर्मीके शुभाश्रभ फल तथा भोगोंको भी देख सकता है तथा तदनुसार लौकिक म्यामीके समान प्रस्येक जीवको उचित देश और उचित कालमें उचित विचित्र फर्लोको दे सकता है।

आत्मा ही परमात्मा है। वह चेतन है। इससे ज्ञान ही उसका स्वरूप है। वह स्येके प्रकाशके समान नित्य है। अर्थात् वह न तो कभी उत्पन्न होता है तथा न बिनाशको ही प्राप्त होता है। क्योंकि उसका विनाश होने-से वह किसीको ज्ञात होना ही चाहिये। उसी प्रकाश उसकी उत्पत्ति भी बिना ज्ञाताके सिद्ध नहीं हो सकती। परम्तु चेतनसात्रके नाश और उत्पत्तिको चेतनसे भिन्न कौन देख सकता है? और जब देखनेवाला हो नहीं सो उसकी सिद्धि फिर कैसे हो सकती है? इसिक्ये परमात्मा-का चेतन स्वरूप नित्य और निर्विकार है, ऐसा ही मानना चाहिये। प्रकाश करना जिसप्रकार प्रकाशरूपी सूर्यकी किया नहीं है, उसी प्रकार जानमा भी ज्ञानरूप आत्माकी किया नहीं है। चेतना तथा ज्ञानको तार्किक लोग आत्माका गुण मानते हैं, परन्तु वह उसके गुण न होकर स्वरूप ही हैं। चेतनको प्रतिशरीरमें भिन्न-भिन्न माननेका कोई प्रमाण नहीं है। इसीछिये बहुत-वेदान्त-शाब्रमें आत्माको सद-चित् अहितीय निर्विकार शुद्ध सर्वज्ञ सर्विविद

इत्यादि कहा गया है और वह सब अनुभवसिद्ध है। श्रुति-स्मृति-पुरावादि ग्रन्थोंमें आरमाके स्वरूपका विस्तार-पूर्वक विवेचन किया गया है। परन्तु 'तकंसे ईश्वर-सिद्धि' हमारा यह विचय होनेसे हम उनका यहाँ उछेल नहीं करते। केवल तकंसे भी ईश्वरकी सिद्धि होती है और वह ईश्वर नित्य झारमा है, ऐसा प्रतिज्ञापूर्वक कहकर इस लेखने समाप्त किया जाता है।

<del>~;€€\*\*3€\*</del>

## क्या ईश्वर तर्कसे सिद्ध हो सकता है ?

( लेखक-श्रीयुत वेंकटाचलम् तिंजी एम० ए० )



स छेखमें इम ईश्वरको तर्कसे सिद्ध करनेकी चेष्टा करते हैं, फिर देखिये क्या परिणाम होता है। ईश्वर-विषयपर धिम्तन करते ही ऐसा जान पड़ने छगता है मानो इम कुछ हैं ही नहीं, अपनी अशक्तिसे धमगढ़ भी कुछ चूर हो जाता है। टॉक-बजाकर कोई बात कहना इसिछये शोभा नहीं देता कि विषय इसना भविन्त्य है जिससे बहुत दूरतक शब्दोंकी दाल नहीं गलती। जिन्हें यह दावा

है कि इस ईश्वरको सिद्ध कर दिखावेंगे या जो यह कहें कि इम उसे असिद्ध ही करके छोड़ेंगे, इन दोनोंमेंसे किसीकी भी डिमायत हमें नहीं करनी है, क्योंकि दोनों ही अम-में हैं। दोनों ही बहुत भोले हैं। ईश्वर तो चाहे सिद्ध या असिद्ध न हो सके, पर जो दल्लील दोनों ओरसे दी जाती हैं वे जरूर असिद्ध होती हैं। छोग तर्कसे उसे सिद्ध करना चाइते हैं जो तर्कके मानका नहीं है। अब कुछ समयमे दार्शनिक कींग भी सचेत हो गये हैं, वे शपथपूर्वक किसी बातको कहना अच्छा नहीं समसते, उनका मतवाद विदा हो रहा है। अब सर्बके बजाय नीति और धर्मका आश्रय हुँ हा जाता है। पदे-सिखे स्रोगोंकी रंगत नो श्रास्तिक और नास्तिक दोनोंसे विरुक्त है, वे तो इंभरके विषयमें उदासीन बन गये हैं। उन्नीसवीं शताब्दीके अन्तिम मागमें रहनेवाले को गोंमें ईश्वर-विकास जो गर्मी थी, घव वह अस हो गयी है। ईश्वर हो तो ऋच्छा, न हो तो अच्छा-अब तो इस तरहकी मनोकृति बनती जाती है।

किसी समय भ्रम्धा धार्मिक मतवाद अपने सामने कुछ सुनता ही न था। विज्ञानने दुद्धिवादका अस्त्र चछाकर थोथे धमंको हटा दिया, फलतः अब धमंकी बात कोई नहीं पूछता। इसका यह अभिप्राय नहीं है कि सब लोगोंने अपनी बुद्धिका बल लगाकर धमंके सिद्धान्तोंको तोल छिया है और उन्हें निस्सार जानकर पीछे छोब दिया है, बल्कि इसकी वजह यह है कि इस विषयकी रुचि क्षीण-सी हो गयी है। सच बात यह है कि ईश्वर, धमं, आत्मा सब तूसरी दुनियाके झगड़े जान पबने हैं। लोग झपने आपको नकद धमंका माननेवाला कहते हैं; वे समझते हैं इन हवाई बातों में कुछ नहीं रक्सा है। पर इस तरहकी उदासीन कृति मृत्युका छच्छा है। ऐसा माल्डम होता है कि इमारी विचारशक्ति मृद्धित हो गयी है। जब कभी झासिक-नास्तिक दोनें। दलोंकी मिबन्त थी तब विचार-शक्ति जागरूक रहती थी। अस्तु, इमारा आशय तो यहाँ इतना ही है कि योड़ेमें दोनें। मतांके सारासारका कुछ विवेचन कर दें जिससे उभय पचके गुण-दोष सामने आ जायँ।

(1)

ईसर-सिद्धिके तर्क झनेक हैं। सब एक-मे नहीं हैं।
सबमें पोच तो यह है कि जगल् कार्य है, इसका बनानेबाला निमित्तकारण या कर्ता होना चाहिये। 'यह विश्व
कार्य है'—इस बातका निर्णय आपने कैसे कर लिया ?
यहि आप कहें यह हमारी प्रतिज्ञा है, तो यह बताइये
कि क्या किसी समय अस्तित्वमें न रहनेवाले जगत्को
किन्हीं कारणींसे कार्यमें आते हुए झापने देखा या अनुभव
किया है ? हमारा अनुभव तो केवल एक युगका है, वह
इहय-यट जो इमारे सामने अभी फैला है, उसीके ज्ञानके
आधारपर हम हसे न कार्य कह सकते हैं, न कारण। किसी

भी वस्तुमें ऐसा कोई एक्या नहीं है जो निश्चयरूपसे उसे कार्य या कारण कहा जा सके । हमारे देखते हए दनियाकी चीजोंमें परिवर्तन होना दसरी बात है. पर समस्त विश्वको कार्य कहनेके लिये उसके प्रागभावका निश्चित प्रमाण होना आवश्यक है। संसारके प्रागमावका केवल अनुमान करना ठीक नहीं, क्योंकि तकीं अन्योन्याश्रय-देख आ जाता है। प्रत्यचप्रमाणसे प्रागभावकी सिद्धि तो और भी दुष्कर है, क्योंकि किसी भी पदार्थसे यह नहीं मालूम होता कि वह पहले था या नहीं और भागेको रहेगा या नहीं। दूसरी ओर यह भी ठीक है कि ऐसा बाधक प्रमाण भी हमारे पास नहीं है जो किसी वस्तका अवसे पहले या भागे रहना या न रहना जाननेसे हमें रोकता हो । हो सकता है यही बात ठीक हो, कि विश्व पहले नहीं था और किसी समय उसका जन्म हुआ। या कहें कि वह अनन्त कालमे इसी कार्य-दशामें था। इस तरह दोनों विरोधी पन्नोंमें सरयका श्चंदा है। यहाँ हमें दार्शनिक कैयटके प्रथम द्रन्द्र-नियमका ध्यान भाता है, जिसमें कहा है कि जगत सादि और अनादि दोनों ही है। पन्न और प्रतिपन्न दोनों निर्दोष और मान्य हैं, लेकिन तमीतक जबतक हम दोनोंके मौलिक आधारको ठीक मानते हैं, वह मूलभूत आश्रय यह है कि देशकाल-परिच्छित्र दृश्य विश्वका कारण निःसीम देशकालातीत निरपेन्न होना चाहिये । यदि इसप्रकार सापेक्ष और निर्वेशके कार्य-कारणवादको हम न मार्ने तो अपर दिखाये हए मत, कि संसारका प्रारम्भ है या अनादिकालसे यह ऐसे ही है. दोनों ही लब ख़बा जाते हैं।

यह नियम भी, कि कार्यका कर्ता होना ही चाहिये, चिन्त्य है। प्रकृतिके कार्य उसके हो उपादानसे होते हैं ऐसा मान छेनेसे तर्ककी हानि नहीं होती । विचारसे मालूम होता है कि निमित्तकारण या कर्ता माननेका हेतु मनुष्य-स्वभाव-से कल्पित है। हमारा शरीर हमारी इच्छाने कार्य करता है। हम मान छेते हैं कि ब्रह्मायह भी किसी चैतन्यका शरीर है जो उसकी बाजासे कार्य करता होगा। पर क्या हमारा और अरिका सम्बन्ध हमारी समक्तमें ठीक बा गया है? शरीर और मनकी प्रत्यिकों सुलक्षानेमें सब दार्शनिक अटक गये हैं। देकार्टके बादके सभी दार्शनिकोंने इसपर सिर मारा है। ब्रभीतक शरीर और मनका पारस्परिक सम्बन्ध ठीक तरह समझमें नहीं आया है। जिसने ब्रह्मायहस्पी देहमें पहले प्रेरणा की, वह भी शरीर होगा, विमा दारीरके

प्रेरणा कैसी ? उसका शरीर क्या ब्रह्माण्डके वाहर था ? ब्रह्माण्ड था ही तो सृष्टि क्या की ? यदि यह कहा जाय कि ब्रह्मका ईक्षण नित्य है, उसे शरीरादिसे सापेच होनेकी आवश्यकता नहीं, तो भी ठीक नहीं, क्योंकि जो प्रेरणा नित्य है उसकी समाप्ति कंसे होगी ? जब जी चाहे तब रक जानेवाली प्रेरणा नित्य नहीं हो सकती। सापेक्ष और अनित्यकी समीचार्मे नित्यकी करूपना भी युक्तिसङ्गत नहीं है। नित्य और अनित्यका सम्बन्ध क्या श्रनित्य हो सकता है ? हन दोनोंमें न तो सम्बन्धकी हेतुमत्-श्रास्था है और नहीं उस सम्बन्धका श्रनुभव है।

इस तर्कमे कि कार्यका निभिन्तकारण होना आवश्यक है, यह नहीं सिद्ध होता कि वह निभिन्तकारण ज्ञानवाला हो। हाँ, एक दूसरा हेतु है जो कर्ताको ज्ञानमय सिद्ध करता है। वह है विश्वकी रचना आयोजनवाला हेतु जिसे कुसुमा-श्रीतकारने निश्नलिखित शब्दोंमें युक्त किया है—

> कार्यायोजनभूत्यादेः पदात् प्रत्यमतः श्रुतेः। वाक्यात् संख्याविशेषात्र साध्यो विश्वविदब्ययः॥

(412)

यह सिद्धान्त श्रीशङ्कराचार्यके शब्दोंमें बड़ी सुन्दरतासे कहा गया है-- 'जिसमें अनेक कर्ता-भोक्ता है, जिसमें कार्य और उनके फल प्रतिनियत देशकालका निमित्त पाकर होते रहते हैं, जो मनसे अचिन्य है, ऐसे नाम और रूपमे प्रकट हुए हुस जगतुका जन्म, स्थिति, नाश जिस सर्वज्ञ सर्वशक्तिमान् कारणसे होता है. वह बहा है।' (बहासच १।१।२) यह सर्वज्ञ कम प्रकृतिका गुग्र नहीं है । प्राकृतिक परार्थीके आलम्बनसे इसका प्रकाशमात्र होता है। जह-प्रकृतिके संयोग और परिवर्तन तथा उसके सन्त, रज, तम तीन गुण ज्ञानसय सृष्टिका अवतार करानेमें विल्कुल अशक्त हैं और प्रत्येक परमाण्के भीतर जिस शानपूर्वक रचनाकी सत्ता है उसकी व्याख्या प्रकृतिके गुणोंने नहीं हो सकती। इसलिये एक ऊर्जित ज्ञानशक्तिका सानना अनिवार्य है जो इस ज्ञानमधी रचनाका कारण है। 'जब प्रकृतिके अवपवींमें परस्पर सम्बन्धकी एकतासे प्रकृति एक मानी जाती है तो अनुमानसे उपर्यंक जानमय शक्तिको एकता भी स्वीकार कर लेनी चाडिये (कैण्टक्त Critique of pure Reason. Transcendental Dialectic Book II, Chap. III, 'The Ideal of Pure Reason' p. 521, Prof. Norme Smith's Transli

इमारी समझमें ईश्वर-सिद्धिके चास्तिक प्रमार्खी

का मत ही ऐसा है जो बहुत दुरतक मनमें पैठता है। पर यहाँ भी बही दिक्करों सामने था जाती हैं जो सृष्टि-कर् ख-से ईश्वर सिद्ध करनेके मार्गमें पहले दिखायी जा चुकी हैं। दोनों जगह इस भ्रानित्य और दृश्यसे कृतकर नित्य और अम्यक्तवर चले जाते हैं। दोनोंकी प्रन्थिका या सम्बन्ध-का हमें कुछ ज्ञान नहीं है. यही सारी कठिनाई है। चेतन निस्य सत्ता किसप्रकारसे. किस सम्बन्धसे. अनिस्य जब अगत् या प्रकृतिको प्रभावित करती है या उसतक अपनी शक्तिका प्रवाह भेजती है, यह बात बुद्धिगम्य नहीं होती क्योंकि जब देशकास्त्रवह जगतुमें शक्ति-प्रवाहका ज्ञान तो इमें हैं. परन्तु निस्य और देशकालातीत क्षेत्रमे हम बिस्कुल भनजान हैं। अगर हम उस शक्तिको जान जाते हैं, तो वह भी सापेच हो बाती है, फिर उस सापेचसे आगे निरपेच-की भावरपकता रह जाती है। यह कहना कि सापेन्न पदार्थोंकी उत्तरोत्तर सुक्ष्म होती हुई परम्परामें ईश्वर सर्व-प्रथम है, जटिकताको इक नहीं करता । क्योंकि जो सर्वा-तिशायी बनकर भी जिस परम्परामें है, वह उसी विरादरी-का तो गिना जायगा। सब सापेच पदार्थीका जो मुद्द इमें मिलेगा, वह भी सापेच ही ठहरेगा। ऐसा ईखर तो वेदान्त-शासमें माने गये उस ईश्वरकी जोडका हुआ जो अनिस्य मायासे उपहित पदार्थीमें सबसे अन्तिम शक्ति है, पर जो निर्वचनीय होनेसे या जगत्-सम्बन्धमे उपहित होनेके कारण सापेच हैं। यदि ईश्वर और जगतके सम्बन्ध-का जान हमें बैज्ञानिक अर्थात अनुभवगस्य रीतिये नहीं होता और फिर भी हम ईश्वरको मानते हैं, तो हमारा मानना केवल विश्वासकी बात हो जाती है। यस बात तो यह है कि निस्य और अनिस्य, उपाधिरास्य और अनुपाधि-गम्य, सीमित और अतीतके बीचकी गहरी खाईको पार करना इसारे मानकी बात नहीं है । यदि ईश्वर इसारे ज्ञान-का विषय बन जाता है सो वह उपहित हो गया, यदि ज्ञानातीत है तो भन्तर बना ही रहा । पर अनित्यके लिये नित्यका आश्रय द्वॅं दे बिना काम नहीं चलता. दृश्यसापेक्त-को निरपेक्षके साथ सम्बद्ध किये बिना गति नहीं है।

वेदोंमें ऐसा बिखा है, इल्हामी शाक्षीने ऐसा कहा है-इस तरहकी बारों तर्ककी दृष्टिसे कोरी हैं उनके वारेमें इस कुछ नहीं कहना चाहते। ज्यादा-से-ज्यादा इस रीतिसे इसना हो सच्च निकल सकता है कि विश्व अनादि है, उसका दृष्टर-कर्म् का फिर भी साबित नहीं होता। भीमांसक लोग इसी प्रकारका सनादित्व मानते थे। एक तर्क और भी है जिसे प्रायः पश्चिमी विद्वान् हिया करते हैं। यहाँके दार्शनिक भी उससे अनिभन्न नहीं थे। हम एक अनन्त पुरुवविशेषकी कल्पना करते हैं जो सब प्रकारसे पूर्ण हो। हम वल, शक्ति, ज्ञान, दया, करूबा, सत्य आदि गुणोंकी पूर्णता मानते हैं और उनका आश्चय एक सत्तामें कल्पित करके उसे ईश्वर कहते हैं। कुसुमाअबिकारने जिल्ला हैं—

पदात् सतु अपि । श्रूयतेऽपि प्रणतेद्वरेशानीदिपदं, तच सार्थकम् '' '' (कुसुमाजलि काशी सं॰ १० ७६)

इसमें यह बात विचारनेकी है कि कल्पनाके साथ ही करू विवयकी सत्ता भी माननी पड़ती है। बिना सत्ताके पूर्णता कैसे हो सकती है? पूर्ण पुरुषकी कल्पना अपूर्णंस नहीं है, बल्कि पूर्णंसे अपूर्णंका ज्ञान हमें है। अपूर्णंता जहाँ न हो, इस तरहकी नकारात्मक योजना पूर्ण पुरुषके लिये नहीं है। बल्कि पूर्णं ही उपाधिक कारण अपूर्णं बन गया है। परन्तु प्रत्यय अर्थात् विचारमात्रमे वन्तुकी सना मान लेना असंगत है। प्रत्ययमात्रसे विपयकी गोत्तरता नहीं हो सकती। इसके विपरीत वेदान्त तो प्रत्ययलक्ष्यको हो मिच्या मानता है। जगत् मिच्या है। क्यों ? हरयत्वात्। [देखिये अर्हत-सिद्धि] विषयस्पर्मे जगत् ज्ञानगम्य है, अर्थात् प्रत्ययोपहित होनेसे अस्तित्वविहीन है। जो कुछ हम सोचने हैं यदि सबका श्रास्तत्व निर्ववाद हो तो फिर शास्त्रका ग्रन्त ही समिन्ते। हमने सोच लिया, हो गया, समीक्षाकी क्या आवश्यकता रही ?

(२)

उपरके विवेचनमें सब ही हेतु पोच ठहरे। यह कुछ हमारी विद्या-दुद्धि या पायिहरयका प्रताप नहीं है। बात यह है कि हम तर्कके सहारे अपने ज्ञानके हारा अज्ञेयकी सिद्धि करना चाहते थे। ज्ञानमे जिस विषयको जाना जायगा, वह उसी समय उपहित वन जाता है। सान्तमे चनन्तका प्रत्यय श्रसम्मय है। ज्ञाना स्वयं उपाधिप्रस्त है। ज्ञाताके ज्ञानमें जो बात आ जाती है, वह स्वयं सीमित बन आती है। इसप्रकार ईश्वरकी सिद्धि जगत्के अधीन बन आती है। रोनों परस्पराधित और उपहित उहरते हैं। किसीको भी निरपेक्ष कह सकना असम्मय हो जाता है, यही तर्ककी हार है। ब्रह्मकी अनन्तता और सर्वज्ञताको बद्ध अव्यक्ष पुरुष उसी दशामें सिद्ध कर सकता है जब वह स्वयं सर्वज्ञ हो।

कपरकी सब विचारशैकी क्यों पैदा होती है ? इसकी बजह यह है कि इस प्रत्यक्ष, अनुमान आदि प्रमार्थोपर जो साधारणतः हमारे ज्ञानके साधन हैं, बहुत अधिक मरोसा करके सेरभरके पात्रमें उतनी तोल भर लेना चाहते हैं जिसके बोझका हमें कुछ पता नहीं है। अनुमान अर्थापित आदिकी सीमा दरय ज्ञेय पदार्थोतक है। अनुमान अर्थापित करना मूर्खता है। ज्ञेयसे आगो जहाँ आपने पर रक्खा, बस फिर अँधेरा है, आपके प्रमाण में देते हैं और आप भटक जाते हैं।

प्रश्न यह है कि क्या जोय अनन्त हो सकता है ? जो जानमें भाता है उसका कुछ धर्म होता है। ज्ञानमें जिसका आकार है उसके लिये यह 'ऐसा है' या 'ऐसा नहीं हैं' कडना ही पबसा है। जेयके सब धर्म ज्ञानमें आ जाते हैं। जोय यहि कछ अंशमें ज्ञानातीत रह जाय तो उसे ज्ञेय या जाना हुआ नहीं कह सकते । आपका यह कहना कि कुछ ही श्रंश जाना जाता है और उसीस मिळा हुआ शेष अज्ञात रह जाता है, किसी तरह मान्य नहीं हो सकता । अनन्तके धर्मीका ज्ञानाकारमें परिसमाप्त हो जाना असम्भव है। ईश्वर अनन्त हैं क्योंकि उसके धर्म या गुरा अनन्त हैं या सब ही गुण उसके विधेयांश हैं। सर्व इ अनन्त है। पर हर एक गया जिसका हमें जान है. सान्त और सीमित है। इसिल्ये ईश्वरका भी प्रत्येक गुण, जो ज्ञात है, सीमित मानना पहला है। हाँ, ईरवरकी भटैती करके उसके गुण गाना बात दसरी है। पर तकके लिये तो जब ईश्वरको अनन्त कडते हैं तब उसके धर्मीको भी अनन्त ही मानना पडेगा जो कि श्रंय धर्मींसे विषरीत है। सान्त धर्मींसे अनन्त कैसे बन सकता है ? एक-एक हाथकी रस्सी जोबनेसे जो महारज्ज बनेगी वह भी क्षेत्र या सान्त होनी चाहिये। जिसके अन्ततक इस न पहुँचें वह अनन्त नहीं है। गणित-शासने भी अब अनन्तकी इस परिभाषाको पीछे छोद दिया है। अन्तडीनताकी क्रपाका फल अनन्तता नहीं है. अनन्तता स्वयं पूर्ण है. वह स्वयं ज्ञान है। ज्ञानकी बागकतासे उत्पन्न अनन्तता निषट निस्सार है।

एक मार्केकी बात यह है कि ज्ञेय ईखर आत्मा नहीं हो सकता । जिसका हमें ज्ञान है वह प्रकृति है। आत्मा तो स्ववं ज्ञाता और अमुभवज्योति है। प्रत्ययगोचरको आत्मा कहना अम्याय है। आत्मा प्रमाता है, वह प्रमेच नहीं वम सकता। जिसे अवतक हम अनन्त-अनन्त कहकर पुकारते आये हैं वह भी कोरी करूपना ही होती यदि वह ज्योति स्वयंप्रकाश होकर हम सबके अन्दर न विराजती। आस्मा विषयी है, वह दूसरोंको प्रकाशित करनेवाला है, तब कम-से-कम उसे प्रकाशरूप मानना ही पड़ता है। जो लोग आस्माको ज्ञेयातिरिक अथवा ज्ञेय-विषय मानते हैं, वे सब ही उसे स्वयंप्रकाश माननेको बाष्य हैं। औरोंका ज्ञान करानेवाला दीपक स्वयं ज्योतिष्मान् हो यह तो कम-से-कम शर्त है। कहा भी है—

> प्रमाणमप्रमाणं च प्रमाभासस्त्ययैव च। कुर्वन्त्वेव प्रमां यत्र तदसंभावना कुतः॥ ( २० २० भाष्य वार्तिक १ । ४ । ८७४ )

अर्थात् प्रमाण, अप्रमाण अथवा प्रमाणाभासके हारा जिसमें एक प्रकारका निश्रयात्मक ज्ञान (प्रमा ) उत्पन्न होता है, उसकी स्वयं असम्भावना अर्थात अनवस्थिति कैसे कही जा सकती है? यह चैतन्य विषय न होनेसं धर्म-बिशिष्ट नहीं कहा जा सकता । विशेष तो हमारे ज्ञान-के विषय हैं. चैतन्यमें उनकी उपाधि नहीं है। विशेष धर्म और चैतन्यका क्या सम्बन्ध है इसे हम यथार्थरूपसे नहीं जान सकते---इस कारण यह विश्वासका विचय रह जाता है। इसप्रकार धर्मानुपहित चैतन्य अनन्तका यथार्घ उदाइरण है। यह प्रस्ययाधीन नहीं है, न इसे साम्त धर्मोंका अनन्तसंज्ञक पुजनात्र ही कह सकते हैं। अगर वस्त-तखकी परिभाषा इसप्रकार मानी जाय कि उसकी सत्ता निरपेक्ष, स्वयमाश्रित और स्वयंप्रस्वयी है, तो कहना पढ़ेगा कि ज्ञान ही उस सरहका तस्व है। ज्ञान अनन्त और निर्विशेष है। ज्ञानके प्रादुर्भावका ज्ञान अशक्य है। ज्ञानकी उत्पत्ति सिद्धिका विषय नहीं है। अगर हम ज्ञान-की सत्ता सिद्ध करने चलें, तो कहींपर गाडी जरूर रहेगी और वहाँ ज्ञानको निर्विशिष्ट और अनन्त माननेके सिवा इमारे पास और कोई चारा नहीं रहेगा । जैसे इसने कहा है कि ज्ञानका विशेष धर्म नहीं है, वैसे ही यह भी नहीं कड़ा जा सकता कि ज्ञान किसीका धर्म है, न यह किसी कर्ताका ऐसा गुण है जो उससे पृथक है। यह खयं अपना रूप है और इसकी सत्ता सबसे अनूप है।

ज्ञानमें संस्थाकृत बहुत्वकी उपाधि भी नहीं मानी जा सकती। एक चैतन्य ज्ञानको दूसरेसे पृथक् ज्ञाननेके लिये विशेष धर्मकी कल्पना करनी पहती है। यह सम्मव नहीं है। क्योंकि ज्ञान विषय नहीं है। लोगोंने अपनी-अपनी समझके मुताबिक ज्ञानको बिशेषका विषय बनाकर निना माँतिके ईश्वरोंकी कल्पना कर की है। जब ज्ञानको विशेष मानकर उसको विशेषणोंसे कल्पित किया जाता है तब यही दुरवस्था उत्पक्ष होती है। अगर ज्ञान या चैतन्य-को ज्ञेष—विश्वयकी कोटिसे बाहर रक्खा जाता तो धर्मोंके ध्रानेक मेद और झगड़े न पैदा होते। ईश्वर सोचनेवाछेके ज्ञानके तदाकार होकर नाना रूपमें कल्पित हो गया है! यदि हम एक अखब्द सार्वमीम अनन्त निरुपाधि सक्ताको माने तो चैतन्य-ज्ञान ही वह सक्ता हो सकती हैं। वही ईश्वर है। इस ईश्वरको जब ज्ञेय-विषय बनाया जायगा और ज्ञाता अपनेसे विशिष्ट शक्तिशाकी बाह्य-सक्ताकी कल्पना ईश्वरस्थ करेगा तभी अनेक ईश्वरोंकी मृष्टि हो जायगी। ज्ञाता-भेदसे ईश्वरके विशिष्ठ गुणा उनके अनुयायियोंके लिये आपसमें स्वनेका कारण बनेंगे।

विषयक्षपमें ईसरकी पृथक सत्ता माननेसे हो बढ़ी उछक्रनें पैदा होती हैं। एक तो यह कि ईसरका जगत्से क्या सम्बन्ध है? आंर दूसरी यह कि ईसरका मनुष्यसे क्या सम्बन्ध है? और दूसरी यह कि ईसरका मनुष्यसे क्या सम्बन्ध है? जैसा कि उपर सिद्ध हो चुका है— इन दोनों सम्बन्धोंका कुछ भी निश्चित प्रमाण या रूप हमारे पास नहीं है। दूसरी ओर जब हम स्वयं ज्ञानरूप आस्म-चैतन्थको ईसर कहते हैं तब कोई झमेला नहीं उठता। हाँ, शर्स यह है कि इस चैतन्यको हमारे प्रमाणोंसे सिद्ध होनेकी ज़रूरत नहीं है। इसने झपना नापनेका गज़ उठाया कि झगड़ा पैदा हुआ। इसिद्धिये ओ कुछ हम कहते हैं उस सबका प्रमाता साझी होनेके कारण स्वयंसिद्ध चैतन्थको ईसर मान लेना ठीक है। इस सक्ताका न किसी-से राग है न हेंच। यह विश्वन्यापी है।

इसप्रकारके अनम्त चैतन्यका रूप मनुष्य-जैसा नहीं कहा जा सकता। क्या ज़रूरत है कि वह हमारे रोने-घोनेसे प्रसम्ब हो, उसे किसकी पूजाकी चाह है? विन चाहे धापकी ऐसी खुशामद कोई किया करे, तो आपको क्या लाम होगा? सवाज होता है कि फिर साधना क्यों करनी चाहिये? क्या धार्मिक जीवन ढोंग है? इसका जवाब यह है कि चैतन्यके स्वयंप्रकाश-स्वरूपका ज्ञान होनेके लिये आवर्या या स्कावटोंका दूर करना ज़रूरी है। चैतन्यकी स्वाभाविक साध यह है कि वह धानास्म और जबसे छूटकर निज स्वरूपमें स्वित हो। इस स्वितिको प्राप्त करानेवाले धाण्यास्मिक साधन उचित और आवश्यक हैं। धर्म, ज्ञान और अध्यास्मका धर्म यहां है कि मनुष्य जह अनात्मधर्मीसे इसप्रकार छूट जाय जैसे सर्प भ्रपनी जीर्य खचासे। भावरखीं-के छूटनेका नाम साधनसिद्धि है। स्वतःप्रकाश ज्ञान उपाधियोंसे छूटकर स्वरूपमें प्रकट हो जाता है। भनेक प्रकारके भोगजनित सुस्वसे इस ज्ञानका आनम्द विलक्षण है।

वब्र-जिज्ञासा सनुष्यका स्वाभाविक धर्म है. क्योंकि यह उसका घपने ही रूपको देखनेके समान है। इस मार्ग-में जो कुछ सहायक हो सके, अपनानेगोग्य है। जप, तप, तीर्थ, पूजा, दान, धर्म सबका मुख्य यही है कि आएम-चैतन्यका तेज निखर जाय । इस मार्गमें सबसे अधिक महत्व गुरुका है क्योंकि गुरु वह है जिसने अपना स्वरूप देख लिया है। उसका अध्यात्म-ज्ञान हमारे लिये दीपकका काम करता है। ईश्वरको ही गृह मान लेनेसे मनुष्यकी प्रवृत्ति कुछ तम हो जाती है। इस अनित्य हैं, इसारा गुरु ईश्वर हमसे कुछ कम ही चनित्य धर्मवाला होगा। ऐसा ईश्वर ब्रह्म नहीं है। यह तो योगवालींका 'पूर्वेषामपि गुरुः' है। ब्रह्मसे हमें क्या सहायता मिलेगी ? वह निरपेक्ष है, हमारे साथ उसका सम्बन्ध असम्भव है। इसकिये गुरुरूप ईश्वर जो स्वयं देश-कालसे परिच्छित है हमें ज्योतिके देखनेमें सहायता पहुँचा सकता है। इमें तो भ्रन्धकारकी जगह ज्योति चाहिये। बस. ईश्वरसे जो धन-धाम, पुत्र आदि विभूति माँगते हैं वे मुद्र हैं। ये चीजें तो हमारी हानि करनेवाली हैं, हमारे आत्मसरूपको भावत करनेवाली हैं. ईश्वर ऐसा नहीं है जो हमें अज्ञान और तमकी ओर बढ़ावे । पर ज्योति या ज्ञान ही ऐसी चीज है जो आवश्यक है। ज्ञानके गुण-दोष भी बिना ज्ञानके नहीं जाने जा सकते।

हमारे इस प्रश्नका उत्तर कि 'क्या ईश्वर तकंसे सिद्ध हो सकता है ?' निश्चयरूप से यही है कि ईश्वर तकंसे सिद्ध नहीं होता ! दोनों पक्षों में दिये जानेवाले प्रमाणों में बड़ा दोप यह है कि वे अपनी सीमाको पार करके अनित्य नश्वर पदार्थों के अनुभव नित्य अविनाशी तत्त्वमें लगाना चाहते हैं । हमें इस बातका बहुत सन्तोप है कि, प्रयक्ष करनेपर भी तकंके हारा ईश्वर सिद्ध नहीं हुआ । जो ईश्वर तकंसे सिद्ध हो जाता तो महान् अनर्थ होता और वह ईश्वर भी किसी कामका नहीं होता । तकं बुद्धिसे होता है, बुद्धि विश्वय है, उसमे जाना गया ईश्वर स्थयं प्रमाता चैतन्य नहीं हो सकता । अनन्त, सर्वज्ञ, सर्वेश, सर्वज्यापी, सर्वान्त्यामी, निर्मुक चैतन्य तकं और बुद्धिके मानका नहीं है ।

A 28 0

### धनदास

( लेखक-पं व आरामनेरशजा त्रिपाठा )

#### पहला दृश्य

(स्थास-धनदासका ख़्ब सजा हुआ कमरा। समय-चार बजे सन्ध्याकाछ। धनदास मिन्नोंके साथ जलपान कर रहा है। कुछ दूरपर गवैये बैठे गा रहे हैं।)

एक भ्रणरिचित पुरुषका प्रवेश; शरीर बहुत बलिह; चेहरेपर शौर्य; नेत्रॉमें विकशक्ष तेज ।

धनदास-( मन-इी-मन ) यह असम्य कीन चा रहा है ? क्या दरवाज़ेपर पहरेवाले नहीं है ? ( नीकरमे ) देखो, पहरेपर कीन है ?

पुरुष-( नौकरसे ) तुम रहरो, पहरेदारकी ओरसे मैं ही धनदासको जवाब दे खुँगा।

( नीकर उहरकर धमदासका मुँह देखने लगता है।) धनदास-(कोधसे विद्वल-सा होकर) तुम कौन हो ? पहलेसे सूचना दिये विना किसीके घरमें इसप्रकार सुस आना शिष्टाचार नहीं है।

पुरुष-( रहतापूर्ण स्वरमें ) में काल हूं। मेरे लिये कहीं रुकाबर नहीं। मुझे कोई रोक नहीं सकता। मैं मनुष्यों-के शिष्टाचारके वक्षमें नहीं हूं, इससे तुमको सूचना देनेकी मुन्ने कोई आवश्यकता नहीं थी ।

पनदास-(कारूका नाम सुनकर गर्वको कुछ कम करते हुए) सूचना देनेकी आवश्यकता आपको न सही, पर आपके आनेका यह कौन-सा समय है मैं मिन्नोंके साथ जीवनका सुख अनुभव कर रहा हूँ, इस समय उसमें आप विश्व डालने क्यों आये !

कारु-में तुनले पहके ही कह चुका कि मुझपर किसी-का अधिकार नहीं, मैं चाहे वहाँ और चाहे वब जानेमें पूर्व स्वतम्म हूँ। मैं तुमको केने चाया हूँ। चस्ते।

घनदास-(अवभीत होकर) मुझको छेने ? मछा, कछ हो सेरा विवाह हुआ है ? अभी मित्रोंको मैं विदा भी नहीं कर पाया ! जीवनका सुख क्या है ? यह मैंने घडको तरह जाना भी नहीं; कुछ दाम-पुण्य भी नहीं कर सका और जभी आप मुझको छेने आ गये ? आप खतन्त्र हैं, और निस्तुर भी प्रसिद्ध हैं, पर इतनी शिहता तो आपमें होनी ही चाहिये कि किसीके यहाँ आर्थे तो पहलेसे सूचना देकर आर्थे ।

काल-अध्या, जीवनका सुख भोगनेके लिये मैं तुमको धोदा अवसर और देसा हूँ। अब मैं तुमको पाँच सूचनाएँ देकर आऊँगा।

वनदास-( प्रसन्त होकर ) धन्यवाद !

(काछका प्रस्थाम)

धनदास-( मिन्नोंसे ) बातोंके फेरमें डालकर मैंने काल-को कैसा उल्लू बनाया ।

मित्रगण-आस आपने कालको जीत लिया। आपके समाम बुद्धिमान् मनुष्य भू-मण्डलपर कोई नहीं है। ( उत्सवकी समाप्ति )

#### दूसरा दृश्य

(समय—प्रातःकारु; धनदास अपनी बैठकमें आराम-इसीपर बैठा है; सामनेकी खिड़की खुळी हैं; ईश्वर एक अस्यन्त दुर्बेळ और कंगालके भेषमें खिड़कीके सामने आसा है।)

कंगाल-सेटकीका कल्याण हो। आज तीन उपवास हो गये; मैं रोग और भूकसे पीदिस हूँ। कुछ लानेकी दिका दीजिये।

धनदास-पहरेपर कीन है ?

पहेरदार-हाँ सरकार !

धनदास-तुम वहाँ बेंटे रहते हो और रूफंगे यहाँतक चक्के आते हैं ? एक घड़ी भी आरामसे बेंटने नहीं पाता। काओ, तुम मौकरीसे अरूग किये जाते हो। ( दूसरे पहरेदारसे ) इस भिल्मगोको धक्के देकर बाहर निकास्त तो।

कंगाल-सेठजी ! भगवान्ने आपको धन दिया है, आप नृतीवोंकी न सुनेंगे तो कौन सुनेगा ?

धनदास-अगवान्ते मुक्ते धन सुख भोजनेके सिये दिया है, आवारोंको बाँटनेके लिये नहीं।

कंगात-अवद्या तो, भोगिवे !

वनदास-(क्रोधके आवेशमें) निकास हो इस टरेंखाँको । (कंगास्त्रका प्रस्थान)

#### तीसरा दश्य

(कई वर्ष बाद)

स्थान-गरीबोंका समृह, धनदासकी घोषयाका प्रभाव)
धनदास-में फूळोंके पास नाक छेकर जानेका कष्ट
नहीं उठाना चाहता, पूळोंकी सुगन्धको मेरी नाकके पास
आमा चाहिये ।

कुछ ग़रीन-इमलोग फूबोंसे तरह-तरहके इत्र बनायेंगे और भापको घर बैंटे दे जायेंगे।

घनदास-आँखोंके लिये रूप चाहिये ।
कुछ ग्रीब-इम आपके लिये चित्र बनाया करेंगे ।
कुछ ग्रीब क्षिमाँ—(वेरवाएँ) हमें देखिये: हम हाज़िर हैं।
घनदास-कार्गोंके लिये मधुर स्वर चाहिये ।
कुछ ग्रीब-इम गा-बजाकर आपको प्रसन्न करेंगे ।
घनदास-भोगके लिये क्षियाँ चाहिये ।

कुछ ग़रीब स्त्रियाँ – (मनमें ) हाय ! इस पेट पापीको भरनेके स्त्रिये सब कुछ करना पड़ेगा। (प्रकट) शरीर बेचनेके स्त्रिये हम तैयार हैं।

धनदास-जीभके छिये स्वादिष्ठ भोजन चाहिये ।

कुछ ग्रीय-हम आपके छिये तरह-तरहके व्यक्षन
हमाधेंगे ।

धनदास-शरीरके छिये सुन्दर और सुखदायक वक्क चाडिये।

कुछ ग़रीब- इस सूत कार्तेगे, कपड़े बुनेंगे और आपको वैंगे।

धनदास-पैरोंके छिये सवारियाँ चाहिये । कुछ ग़रीब-इस घोड़ा-गाड़ी डॉकेंगे और पाछकी बढावेंगे।

धनदास-समके सुलके क्रिये शिकार खेलूँगा ।

कुछ गरीब-इस आपको जंगली जानवरॉका पता
बतायेंगे ।

वनदास-मीजके क्षिये शराब चाहिये । कुछ ग्रीब- इस सराब बनानेका पेशा करेंगे । धनदास-मांस खानेको जी चाइता है।

कुछ ग्रीब-हम चिक्याँ मार छायँगे। इम बकरे इलाल करेंगे। इम खरगोरा और हिरनको मारकर बनका गोरत आपको लाकर रेंगे।

धनदास-मुक्ते अपनी प्रशंसा बड़ी प्यारी छमती है। कुछ ग्रीब-इसलोग बड़े ही मधुर शब्दोंमें प्रशंसा करनेका पेशा करते हैं।

घनदास-कुछ मरभुक्खे मेरा धन लूटना चाइते हैं।

कुछ गरीब-इस पहरा देंगे।

धनदास-में सिले हुए कपड़े पहनूँगा।

कुछ ग्रीब-इम कपदा सीनेका पेशा करेंगे।

धनदास सुमे पैरोंको धूप और ठण्डकसे बचानेबाले जूते चाहिये।

कुछ गरीब-इसलोग चसका कसार्थेगे और जूते बनार्थेगे।

धनदास-उन वृश्दिमोंको मेरा ऐश्वर्य देखकर जलन है। उनको मारो ।

कुछ ग्रीब-इम अभी उनकी इड्डी-इड्डो चूर कर देते हैं।

धनदास-मैं उनको काशगारमें देखना चाइता हूँ। कुछ ग्रीब-इसलोग वकील हैं। आपके मानस-सन्तोषके लिये इस उन्हें न्यायालयसे दिखत करायेंगे।

धनदास-अब मेरी अवस्था पचाससे अधिक हो गयी, धुख भोगते-भोगते शरीर शिथिछ पद गया, पर छाछसा सो प्रवछ ही होती जा रही हैं। शरीरकी छाछसाके साथ कोई दीद सकता हैं?

युछ ग्रीन-( वैषके रूपमें ) हाँ, हम तरह-तरहकी ओषधियोंने आपके शरीरको बना सकते हैं, उससे नयी-नयी लालसाएँ उत्पन्न होने हर्नेगी।

घनदास-आइये, आपका स्वागत है ।

वनदास-जो लोग मेरा वैभव देसकर ईंच्या करते हैं, उनके आन्दोलनसे मुखे बचाओ ।

कुछ गरीन (पश्चित और धर्मगुरुके रूपमें) इस छोग भाग्य और अरद्यनासकी दवा ग़रीबोंके शरीरमें उसी स्थानके पास रख देंगे, जहाँ दूसरोका बैभव देखकर विचोम उत्पन्न होता है। उस दवासे ईप्योंका उत्थान होने ही नहीं पाता।

धनदास-(प्रसञ्च होकर) आपखोरोंको सादर प्रणास है। आहुवे, उच्चासनपर बैठिये। आप तो हमारे प्रय हैं। धनदास-(मन-ही-मन) सब प्रकारका सुन्त है।यह सब मेरे भाग्यमें था।

### चौथा दश्य

### [कई वर्ष बाद]

(सदकपर धनदास सम्प्या-समय धीरे-धीरे भ्रमण कर रहा है। एक किनारे एक कोदीके रूपमें ईरवर उसकी ओर काकायित होकर देख रहे हैं)

के। दी-हे सेठ ! गरीबॉपर दया करी ।

धनदास-सुखर्मे व्याघात डाक्टनेवाका यह दरय सहकों-पर क्यों रहने दिया जाता है ? आज ही मैं पुक्रिसको चिट्ठी किल्ँगा कि रान्नोंपर कोदी, सूले, कॅंगदे, अपाहिज न रहने पार्वे, इनके कारण नागरिकोंके हरयमें क्रेश उत्पक्ष होता है।

कोढ़ी-सेठजी ! दया कीजिये ।

धनदास-सुझपर दया करी बाबा । अपना दृश्य दिखळा-कर मेरा सुख क्यों फीका करते हो ?

कोडी-मैं कमा नहीं सकता।

धनदास-मैंने शरीबोंसे कुछ पाया नहीं तो उन्हें क्यों हूँ ?

कोईी-गरीबोंद्दीसे तो तुम्हें सब सुख मिल रहा है। धनदास-खुप रहो। बको मत। (धनदास खला खाता है।)

#### पाँचवाँ दृश्य

(धनदास बृद्ध हो गया । उपवनमें सन्ध्या-समय बायु-सेवन कर रहा है। कालका प्रवेश ।)

काल-कही मित्र धनदास ! सुकासे हो ?

धनदास-(चिकित होकर ) कौन ? काल ?तुम अभी आ गये ?

कारु-हाँ, कहो जीवनका सुख भोग क्षिया ? जनदास-अभी कहाँ ! शरीरका योदा सुख भोगा है । पर परकोकके िक्ये तो सभी कुछ नहीं किया । द्या-धर्मका तो सुक्ते अवसर ही न मिछा ।

कारु-ईरवरने तो तुमको कई अवसर दिये । धनदास-कडाँ ?

काल-एक ग्रीब कई दिनोंसे मुखा था, तुम्हारे पास भाषा, तुमने उसे दुस्कार दिया। इतना ही नहीं, एक दूसरे ग्रीब पहरेदारकी तुमने जीविका भी छे खी। एक बार एक कोदीने तुमसे सहायता माँगी, तुमने तमाम दुखियोंके विरुद्ध पुष्ठिसको छिखा कि वे आँखींके खागे न रहने पावें, सुखर्मे न्याधात पहुँचता है। एक ग्रीबिनी विश्वा कई बच्चे छेकर तुम्हारे पास आयी थी, तुमने उसे ठोकर मारकर निकखवा दिया।

धनदास-और मैं क्या उनकी पूजा करता ?

कात-पूजा करते तो ईश्वरके दर्शन भी हो जाते !

वनदास-वाह ! ईरवर ऐसे ही भूमता फिरता है ?

काल-और क्या ? तुम्हारे उद्धारके लिये हरवर हो तो तरह-तरहके रूप धारण करके तुमको दया-धर्मके क्रिये उत्साहित करते हैं।

धनदास-(कुछ चिन्ताकुछ होकर) मुक्ते मालूम नहीं था।

काल-ब्रीर; अब चको । मैं तुम्हें छेने भाषा हूँ ।

धनदास—(धार्यन्त विस्मयके साथ) भछा, अभी तो मैंने कुछ किया ही नहीं। न तीर्थ किया न वतः न किसी-को कुछ दिया न किसीके काम धाया। (यकायक कुछ स्मरण आनेसे कुछ उसैजित होकर) हाँ जी, काल ! तुम निष्दुर तो प्रसिद्ध ही हो, पर मूटे भी हो, यह तो मैं नहीं जानता था ?

#### काल-बैसे ?

धनदास-तुमने बादा किया था कि पाँच स्थनाएँ देकर आऊँगा । क्या भूछ गये ?

कारु-(इँस देता है। फिर विषयको बदछता हुआ-सा) इँ, भनदास ! तुम्हारे बाछ तो बिल्कुल सफेद हो गये ?

धनदास—(यह सोचकर कि वादेकी याद दिखाकर इस बार काछको फिर टाल दिया, प्रसन्न होता हुआ।) हाँ, सिश्र ! पचास वर्षकी अवस्थाके बाइसे बाछ सफेर होने को । अब तो एक भी काछा नहीं होगा । काल-चरमा कबसे कगाने खगे ?

धनदास-बस, बाछ सफोद होने ग्राक्ट हुए कि ऑसें भी चुँचकी होने कर्ती।

काक-कानसे भी शायद कुछ कम सुनायी पहला है ? भवदास-बी हाँ, कई बचौंसे कुछ ऊँचा सुनता हूँ। काक-भका, तुम्हारे मुँहके सब दाँत कहाँ गये ? बनदास-एक-एक करके सब दाँत गिर गये। काल-टाँगोंका क्या हाल है ?

धनदास-टाँगें श्रव शरीरके बोझको कम सँजाख सकती हैं। हाँ, जित्र ! तुम इसकी कोई दवा जानते हो ? कार-व्या लेकर तो आया ही हूँ । चको, मेरे साथ। वनदास-और पाँच स्चनाएँ ?

काल-तुम अभी स्वीकार कर रहे हो कि तुमको स्वनाएँ मिक युक्ती हैं। वाल सक्तेद हुए, घाँकों थुँघकी हुई, कान बहरे हुए, दाँत टूटे और टाँगें निर्वक हुई, यही वाँच स्वनाएँ हैं। बक्तो।

धनदास-(धिधियाकर) अभी धोदे विक कीर रहते दो। मैं धन-दौलत किसीको दे तो आऊँ। हाय, मैं तो धोस्रेडीमें रहा। अरे! बेटा, बेटी, स्की, नाती, पोते, दौदो-दौदो, मैं जा रहा हूँ।

(भनदासका शरीर निर्भीव होकर गिर पदता है।)

## जिन स्रोज्या तिन पाइया

(लेखक-भक्तवर श्रीयादवजी महाराज)



सी ज्ञानी सहएसासे एक जिज्ञासु सक्तने प्रणास करके पूछा—'महाराज ! शास्त्रींमें परमेरवरको अगाध, अनन्त और अपरम्पार बतलाया गया है, वेद भी 'नेति-नेति'पुकारकर रह गये हैं, उनका निश्चित स्वरूप कोई भी नहीं

नतला सका, इसल्यि में बहुत असमभूसमें पढ़ा हूँ। मेरी मित वहाँतक पहुँच ही नहीं सकती। कृपा करके मुक्ते आप ही समझाइये कि परमेश्वर कैसा है ?'

महारमा-तुम जैसा मानोगे, वैसा ही। मक-यह कैमे हो सकता है?

महात्मा—इसमें आश्चर्यको कोई वात नहीं है। सन्तासे यही होता आया है और यही अब भी होता है। वस्तुतः परमेरवरका कोई नाम, रूप या गुण नहीं है तथापि अन्तः-करखके सच्चे प्रेमसे भक्त भगवान्को जिस नामसे पुकारता है, वह उसी नामसे उत्तर देता है, जिस रूपकी उपासना करता है उसी रूपमें वह दर्शन देता है; जिन गुणोंवाचा समझकर दूँदता है, उन्हीं गुणोंवाचा होकर वह मिल बाता है।

मरसी मेइताने श्रीकृष्य-रूपसे आराधना की तो उसको भगवान्ने श्रीकृष्य-रूपसे दर्शन दिये, गोस्वामी तुस्रसीदास- ने कहा—नहीं, में श्रीकृष्णको प्रयास नहीं करूँगा, मैं तो श्रीरामको ही सजूँगा तो उसको श्रीराम-रूपके दर्शन हुए। कोई देवी-मक्त कहेगा कि मैं तो एक जगजननी माताके यिवा और किसीको नहीं मानूँगा तो प्रभु उसको देवी-रूपसे दर्शन देगा और वदि कोई अन्य धर्मी मनुष्य उसको किसी दूसरे ही रूप, वृसरे ही गुण और वृसरे ही नामसे भवता होगा तो उसको भी भगवान् उसकी अपनी धारवाके श्रनुसार ही मिख जायगा।

श्रीकृष्णते श्रीराम वन जाना, श्रीरामने देवी हो जानाया देवीसे घीर कोई अन्य देवता वन जाना, इसमें परमेरवरके किये कुछ भी अम नहीं है।

जीव मर्यादित शक्तिवाला भरूपज्ञ है, परम्तु म्यु तो सब कुल कर सकता है, वह सर्वशक्तिमान् और सर्वसमर्य है तब फिर भ्रपने भक्तकी माबनाके अनुसार उसके सामने प्रकट हो और उसकी हुन्छा पूर्ण करे, इसमें कौन-सी अनहोनी बात है है तुम्हारी, तुम्हारे शास्त्रोंकी, या सुम्हारे गुरुकी परमेरवरके सम्बन्धमें जैसी धारणा है, बैसी इस दुनियाके सब धर्मीकी नहीं है इससे क्या परमेरवर उन्हें छोड़ देगा है करापि नहीं।

यदि प्रभुमें उनका सचा प्रेम होगा तो वे चाहै किसी भी नाम या रूपसे मगवान्की उपासना करते हीं, उनकी भावनाके अनुसार प्रभुसे उनका सिकन होगा ही। जतय्व शाक्षीर्में जिसकी अनन्त, वागाव जैर जपार बसाया गया है, इसका पार हूँ इने वानेकी कोई आवश्यकता नहीं। तुम भी अपनी समस्त, व्याने माता-पियाकी शिंत और अपने गुण्के डपदेशानुसार हृदयके सक्षे प्रेमसे भगवान्-को भजी। तुम्हारी सेवा भी प्रभु खीकार कर केंगे।

मक-महाराज! आपने मुझे अपनी धारखाके अनुसार मजनेको कहा सो तो ठीक है परम्तु मैं यह जानना चाहता हूँ कि आपने इतने समयतक साधन करके क्या निर्णय किया है ? प्रभुके विषयमें आपकी क्या धारखा है ? यदि आप सुझे इस गुद्ध वातके सुननेका अधिकारी समस्ते हों, तो कृपया कहिये।

महातमा-वह कैसा है, कैसा नहीं, इस बातकी जाँच करनेकी सटपटमें पबना मुझे सावरयक नहीं दीख पड़ा । मैंने तो ऑसें मूँ दुकर अपनी जीवनहोरी उसके हाथों में पकड़ा दी है सौर मुसे बिचास है कि वह जैसा कुछ होगा, सपने साप ही मुस्ते आ मिडेगा । उपीं-उपीं उसका भजन सचिक होगा रथीं-ही-रथीं मुसे सचिकाधिक सानन्द, नित नया-नया आनन्द, बाह्य जगत्की हरकतींसे सङ्ग न होने-वाकी अपूर्व शान्ति और सख्यद सुखकी प्राप्ति होती जाती है । इसिछिये में समस्ता हूं वह आनन्दरूपसे तो मुसे मिछ गया है । इसिखयोंने उसे सिख्दानन्द कहा है, इससे मालुम होता है उनको वह उसी रूपमें मिला होगा।

मक-आप बिस आनन्द-सुवाका स्वाद छे रहे हैं उसमें-से योड़ी-सी कृपा-प्रसादी इस सेवकको मिछ जाय, मैं आपका ऐसा धनुमह चाहता हैं।

महाता-भोजन में करूँ और पेट तुम्हारा अर जाय, कहीं ऐसा भी हुचा है ! सिभी में साऊँ चौर उसका खाद तुमको आने, यह कैसे हो सकता है ! परमेश्वरके सम्बन्धमें हमछोग जो बातें कर रहे हैं, यह कोई ऐसी वस्तु नहीं है कि जो उठाकर तुम्हें दे दूँ। परिश्रम दूसरा करें भीर फक तुमको सिक्क जाय, ऐसा कदाखित संसारमें हो सकता है परम्तु भजन दूसरा करें और उसका चानन्द तुम्हें मिले, प्रमुक्त मार्गमें ऐसा कभी नहीं हो सकता।

मक-आपने मुझे कोई गुत भेद नहीं बतबाबा और फिर बाप ४२ एक प्रश्नमें सारा आर मुख्यर ही बाक रहे हैं। परन्तु मुखे तो कहीं भी परमेखर नहीं दीवाता, फिर बताहबे, मैं कहाँ हुँहूँ ? उसको कहाँ पाऊँ ? भीर वह कब सुझको मिलेगा ?

बहाता-जब तुम्हारे इत्यमें सचा प्रेम जागृत होगा, तब वह मिलेगा। फिर तुम उसे क्या कोबोगे ! वही तुम्हें कोबता हुआ आवेगा। मिकसार्गका सबसे महान् सिद्धान्त प्रेम है। प्रेमीसे वह प्रमुक्तमी विपता नहीं और प्रेमहीनको कभी दीखता नहीं। तुम उसको नहीं देखते, परन्तु वह तुमको देख रहा है। तुम उसको नहीं जानते, परन्तु वह तुम्हें जानता है। तुकारकर देखों सभी पता खग जायगा।

परमेश्वरने प्रापना गुप्त भेद न तो किसीसे कुछ छिपाया है और न किसीको दे ही बाला है। उसका मार्ग तो सीचा, सरक और सबके खिये सदा ही खुला पड़ा है।

आगो, आकस्य छोड़कर लड़े होओ, चलना शुरू कर दी, तुम्हारी विजय होगी। माँगोगे तो मिलेगा, हूँ होगे तो प्राप्त होगा, बुलाओगे तो वह आवेगा, नाम केकर पुकारोगे तो जवाब मिलेगा।

मूल तुम्हारी ही है, उसकी नहीं। बचा हाथ केंचा करें तो पिता उसे गोदमें उठाकर साथ खे जानेके खिये हमेशा ही तैयार है। श्रद्धालुकी दृष्टि ठेठ ब्रह्मकोक-तक पहुँचती है और अश्रद्धालुकी नजर अपने हृद्यतक भी नहीं पहुँचती, यही आश्रयं है।

मक-अब शेषकी बात बताइये, क्या मैं उसकी अपने अन्तर ही खोजूँ ?

महएमा—अन्दर देखोंगे तो अन्दर मी दिखायी देगा। बहुतेरे साथकोंने उसे सहज ही प्राप्त करनेके किये यही किया था। याद रक्खो परमेश्वर वातोंका विषय नहीं है, कि को बहुत बकनेसे, कम्बे प्रवचनोंसे अथवा बहुत सुननेसे मिक जाय। उसको प्राप्त करनेके छिये तो तुम्हें ख्यं कुछ करना पहेगा। जैसे आप मरे विना खर्ग नहीं मिखता, बैसे ही दूसरेके परिश्रमसे तुमको परमेश्वरकी प्राप्ति होना सर्वथा चस्ममव है। जिन्होंने खोजा है उन्होंने पावा है, तुम खोजो तुन्हें भी अवस्य मिखेगा।

रमता जोगी भाषा साचो, रमता ओगा भाषा॥ सरवर तटपर बाँचा भासन, ऊपर तटवर छाषा। काची माटीकी मटकीमें, अनृत रस भर छाषा॥ नगरमें • नव दरबांभ वश कर हीन्हें, दशबेपर चढ़ भाषा। शिष्य मछन्दर गोरक बाहे जिन कोड्या तिन पाषा॥ नगरमें • बातें बनाना होड़ दो, बाद-बिवादको हटा दो, तर्क-वितर्कका त्याग करो, बुद्धिके विद्धासको दूर करो और अद्यासे—अन्तःकरणके सर्वमादसे विश्वास रसकर प्रेम-पूर्वक प्रशुका मसन करो, तुम उस परमद्यालु, ट्रुपाके महासागर प्रशुकी प्रीतिको श्रवह्य प्राप्त कर सकोगे। योगी गोरसमाय कह रहे हैं कि उसके किये दूर जानेकी जरूरत नहीं है। इन्द्रियोंको बधार्मे करके रटन खगाओ, तुम्हारे अन्तरमें नाभिकमकमें ही तुम्हें प्रमु दिखायी देगा। इस चणभन्नुर देहमें ही इसी जीवनकालमें तुम उस ज्ञानन्द-सुसको प्राप्त कर सकोगे।

# ईश्वरकी ध्रुव सत्ता

(लेखक--पं० श्रीगणेशदत्तजी शास्त्री, विद्यानिधि)

**ईवदीवदनचीतविद्यया तातमातृ**मुदयाविवर्धयन् । क्षेपणाय भवजन्मकर्मणा कोपि गोपतनया नमस्यते ॥



श्वरके अस्तित्व-विषयमें सृष्टिके श्वारम्म-काखसे लेकर आजतक जितने अन्वेषका हो चुके हैं उन्हें हो विभागोंमें बाँटा जा सकता है, एक प्रमाण्याद श्रीर दूसरा तर्कवाद । इन दोनों वादोंमें भी श्वन्तरंगरूपसे अनेक भेद रहते हैं, किम्नु मुख्य सिद्धान्तमें दोनों पक्ष श्रापने-अपने पक्षमें एकमत हो जाने

हैं। इस तरह एक पश्च 'आसिक' और दूसरा 'नासिक' नामसे अमिहित किया जाता है। आसिकवर्ग प्रत्यक्ष, अनुमान और शब्द (आस-वाक्य) द्वारा प्रमेयकी मिद्धि स्वीकार करते हैं और उनके मतमें श्रुति, स्मृति, पुराय, दर्शनादि आस-वाक्योंद्वारा प्रमित परमात्मा सर्वज्ञ, सर्व-सिक्तमन्, अनादिनिधन और अनन्त, अखिल्य, स्वामाबिक ज्ञान, वल और क्रियाओंका भयदार स्वीकार किया गया है।

मास्तिक या अनीश्वरवादी केवल प्रत्यक्त प्रमाणको ही स्वीकार करते हैं। उनके मतमें शाब्दीप्रमा प्रमाणीभूत न होकर केवल युक्ति और तर्कद्वारा जो वस्तु सिद्ध हो सकती है, वे उसे ही स्वीकार करते हैं। उनका मत है—

> युक्त्यामुक्तं वाक्यं बालेनापि प्रभाषितं प्राह्मम् । त्याज्यं युक्तिविद्दीनं श्रोतं वास्यातस्मार्तकं वास्यात्॥

अर्थात् युक्तिरहित बाक्य चाहे भृति या स्मृति किसी-का भी हो, प्रहत्य नहीं किया जा सकता और युक्तियुक्त वाक्य चाहे बाककद्वारा भी कहा गया हो, वह सर्वधा प्रहणयोग्य होता है। यद्यपि धास्तिक क्षोग भी तर्क भीर युक्तिसे प्रस्येक पदार्थका सूक्ष्म विवेचन किया जाना स्वीकार करते हैं, उनका सत है कि— 'यस्तकांगानसंघत्ते स धर्म वेद नेतरः।

किन्तु फर्क इतना ही है कि अचिन्त्य, अक्कौकिक एवं इन्द्रियातीत पदार्थोंकी सिद्धिको वे केवल बौद्धिक तर्क-द्वारा न मानकर शास्त्रानुमोदित तर्कद्वारा सिद्ध होना स्वीकार करते हैं, पर नास्तिक छोग कैवल बौद्धिक तर्कसे ही प्रत्येक पदार्थका सिद्ध होना मानते हैं। उदाहरणार्थ हिरचयकशिपुको लीजिये। इसने जन्मसे मरचपर्यन्त ईश्वर-का अस्तित्व स्वीकार नहीं किया और त्सरी तरफ इसके विपरीत प्रह्वावने गर्भसे ही ईश्वरकी सर्वस्थापकतापर पूर्व विश्वास किया। इसी प्रकार वीर महाबीर इनुमान्जीको छीजिये, उनका कथन हैं—

> 'पत्र पत्र च पत्रयामि रामं चारु जटावरम् ।' 'जले विष्णुः स्थले विष्णुः विष्णुः पर्वतमस्तके । ज्वालमाहाकुके विष्णुः सर्व विष्णुमयं जगत् ॥'

कायातप और दिन-रातके समान परम्पर-विरोधी थे रोनों ही एक संसारमें धमादिकाक्षमे लेकर बाजनक रेक-की दो पटरियोंके तुल्य समानाम्तररूपमे घनवष्टिक चले बा रहे हैं चौर म्यूनाधिकस्वरूपमें प्रक्यतक बराबर रहेंगे।

किसी भी पदार्थका यथार्थ ज्ञान प्रत्यचादि प्रमाणन्नय-हारा ही हुआ करता है। प्रत्यच, अनुमान और आस-वास्थको ही प्रमाणन्नयके नामसे आस्तिकवर्गने स्वीकार कर, हनके द्वारा प्रमित ईश्वरको भ्रुव-सस्य स्वीकार किया है। किन्नु अनीश्वरवादी कहते हैं कि ईश्वर एक करुपनाके सिवा कोई वास्तिविक वस्तु नहीं है। यदि वह वस्तुतः कोई पदार्थ होता तो हम अपनी इन्द्रियोंहारा घट-पटादि पदार्थों के तुरुष उसका भी अवस्य प्रस्यच कर छेते। जब वह किसी भी इन्द्रियका विषय नहीं है तो ऐसे अवस्तुस्प ईश्वरको स्वीकार करना केवळ अम ही कहा हा सकत है। ऐसा नहीं तो उसकी सत्तामें प्रमाय ही क्या है ? इस प्रमाके उत्तरमें कहा जा सकता है कि प्रत्येक जीवको अपने-अपने आत्माकी उपक्षिय ही ईवाके अस्तित्वमें सबसे बड़ा अकाव्य प्रमाय है—

सबों द्वात्माऽस्मित्वं प्रत्येति, न नाहमस्मीति—यदि हि नात्मास्मित्वप्रसिद्धिः स्यात् सर्वोऽपि लोकः नाहमस्त्रीति प्रतीयात्

अर्थात् सम्पूर्ण जीव अपने आस्माका अस्तिस्व प्रतिक्षण अनुभव किया करते हैं—'मैं हूँ' यह ज्ञान सभीको सदा रहता है, 'मैं नहीं हूँ' ऐसा ज्ञान कमी किसीको नहीं होता। यदि आस्माका अस्तिस्व भुवक्पसे सस्य न होता तो 'मैं नहीं हूँ' ऐसा ही ज्ञान प्रस्पेक जीवास्माको होना चाहिये था,किन्तु ठीक इसके विपरीत 'मैं हूँ' यह ज्ञान होना ही आस्माके अस्तिस्वका सबसे बहा स्ववंसिद्ध प्रमाख है।

यद्यपि आरमा हिन्द्रयातीत और मन-बुद्धिके परेकी वस्तु है, इसिलये इन्द्रियों और मन-बुद्धिद्वारा उसका प्रस्यकाकरक किसी भी प्रकारसे नहीं किया जा सकता और प्रस्यक न होनेपर भी प्रत्येक अन्तःकरणमें उसकी सत्ताको उपलक्षित्र अन्तरकरूपमें विद्यमान पायी जाती है। यह सत्ता बाध्य, यौवन, जरा आदि अवस्थाओं के परिवर्तन होनेपर भी सदा एकरस एवं अजर, अमर, अनादि, धननत्तरूपसे विद्यमान रहती है; यही कारण है कि वह अपनी सिद्धिके लिये प्रत्यक्षादि प्रमाणान्तरकी अपेक्षा नहीं रखता—वह स्वयंप्रकाश एवं स्वयंज्योति होनेसे सबका विज्ञाता स्वयं ही है, उसे अन्य प्रमाणोंने नहीं जाना जा सकता, इसीलिये श्रुति पुकारकर कहती हैं—

'विज्ञातारमरे केन विजानीयाम्' 'स्वयंज्योतिरयं पुरुषः'

उक्त विवरणहारा यह स्पष्ट हो गया कि आस्मा स्वयं-सिख पदार्थ है, यह यद्यपि इन्द्रियासीत है तथापि इसकी भूव उपलब्धि सर्वत्र विद्यमान है। इससे सिद्ध हुआ कि इन्द्रियोंका विषय न होनेपर भी वह संसारके सभी पदार्थोंकी अपेचा अधिक सस्य है और उसकी सस्यतासे ही संसारकी सस्यताका मान होता है। 'मैं हूँ' यदि यह मतीति नष्ट हो जाय तो 'संसार है' इसका भी ज्ञान नहीं हो सकता। यतः संसारकी सस्यताका बोध करानेवाला एक बेतन आस्मा ही है, यद्यपि यह परिष्ण्यक्ष है तथापि अपिरिष्णक्ष और सर्वस्थापी आस्माका शंका होनेके कारण. अपने श्रंशांशीभावसे श्रपनी सिद्धिद्वारा परमास्म-सिद्धिका साम्रात् परिचायक है।

डक श्रात्मसिद्धि ही परभारम-सिद्धिमें साम्रात् प्रभाख है, क्योंकि---

> 'असमातमा ब्रह्म' 'समैवांशो जीवलेके जीवसूतः सनातनः ।

इत्यादि श्रीत,सार्त-वाक्योंद्वारा जीवारमाको परमात्मा-का ग्रंश बतकाया गया है, ग्रंशरूप आत्माका प्रत्यच अनुभव ही ग्रंशीरूप ग्रपरिच्छिन्न सर्वव्यापक परमात्मा-के श्रत्तित्वका बोधक है, क्योंकि व्यष्टिके द्वारा समष्टिका ज्ञान होना स्वाभाविक है। इससे सिद्ध हुआ कि ग्रंशी-रूप परमात्माका अस्तित्व केवल कोरी कस्पना ही नहीं प्रत्युत वह त्रिकालावाण्य भ्रव सत्य पदार्थ है।

यदि प्रस्पक्ष प्रमाण ही सब पदार्थों का निर्णायक माना जावे तो ईश्वर तो द्रकी वस्तु है, संसारही के अनेक पदार्थ ऐसे मौजूद हैं कि जिनकी सिद्धि होना सर्वथा असम्भव है—जैसे ज्ञान, इच्छा, द्वेष, युल, दुःख, मन, बुद्धि, दिशा, काछ, परमाणु, गुरुख आदि ऐसे पदार्थ हैं कि जिनका प्रस्पक्ष हन्द्रियों से नहीं हो सकता, पर उनके अस्तित्वमें किसीको भी सन्देह नहीं होता, क्योंकि उनका अनुभव प्रस्थेक जीवको होता है।

इसी प्रकार जिन इन्द्रियों हास अन्य पराधौंका प्रत्यक्ष करते हैं—स्वतः उन इन्द्रियों का अयु-परिमाणमें होनेके कारण आजतक किसीका प्रत्यक्ष नहीं हुआ, तब क्या इन्द्रियों भी नहीं हैं ऐसा मान लेना चाहिये हैं वास्तवमें प्रत्यक्ष प्रमाया ही इतना पंगु एवं अल्प-शक्ति-वाक्षा प्रमाण है कि यदि हम इसीके भरोसेपर पदार्थों की सक्ताका निर्याय करना चाहें, तो हमें अपने स्वस्थ और अपनी इन्द्रियोंसे भी हाथ भी बैठना होगा। यही कारया है कि त्रिकाछउशी महर्षियोंने केवल परिमित्त गितमत् प्रत्यक्षपर अवलिवत न होकर प्रत्यक्ष-सहकृत योग्य अनुमान और आस-वाक्यको प्रमाया-सक्ष्य स्थीकार किया है। जिस स्थानपर प्रत्यक्ष प्रमायाकी गित पंगु हो जाती है। जिस स्थानपर प्रत्यक्ष प्रमायाकी गित पंगु हो जाती है वहाँ अनुमतिहारा पदार्थकों निर्याय और कार्यकारण-भावकी मीमांसा की जाती है। प्रायः अक्ष्य और अक्षीकिक पदार्थों में जहाँ प्रत्यक्ष प्रमाय सर्वतोनाकेन

कुविरुत हो जाता है, वहाँ अनुमानहारा पदार्थका निर्वाप करना भावस्यक हो जाता है।

पर्वतपर पूजको देखकर अदृष्ट विद्वका अनुमान स्यासिश्रहके बस्तसे किया जाता है। इसी प्रकार कार्य-कारण-सम्बन्धद्वारा घटको देसकर कुछाछका, पटको देख-कर तम्तुवायका, मठको देसकर शिल्पकारका अनुमान किया जाता है। स्योकि---

यत्र यत्र कार्यत्वं तत्र तत्र सकर्तकत्वम् ।

बहाँ कहीं भी कार्य देखा जावे, वहाँ उसके कर्ताका अनुसान अवस्थ ही करना पहता है। कर्ताके विना कोई भी कार्य नहीं बन सकता। जिसप्रकार घट-पट आदिको देखकर उनके कर्ता कुलालादिका ज्ञान युक्तियुक्त और खाभाविक है, ठीक उसी प्रकार अनन्त आश्रयों का अण्डारमूत यह महान् विश्व भी एक कार्य है, तब इसके अमुरूप कर्ताका भी अनुसान करना ही होगा।

'श्चित्यद्वरादिकं कर्तृजन्यं कार्यत्वात् घटवत् ।'

संसारके पृथियो और अंकुरादि पदार्थ कार्य होनेसे किसी कर्ताकी कृति हैं, ऐसा खोकार करके इसके कर्ताका अस्तित्व अगरवा स्वीकार करना ही पढ़ेगा। यदि जगत्-स्वय कार्य केवल करूपना न होकर भावरूपसे विद्यमान है तो इसका कर्सा भी कार्यानक नहीं प्रस्तुत अब सस्य हैं।

जगत्के अन्तरंग कार्य प्रसंख्य हैं, इन कार्योंके कार्य भी असंख्य ही डॉंगे। प्रत्येक कार्यकी योग्यता उसके क्तांके क्राम, बस्न, शक्ति और योग्यताका परिचायक होता है। घटक्य निर्माख-कौशल और कार्यक्षमता देखनेसे इम्मकार्कप कर्ताकी साधारण शक्ति और सामान्य बुद्धि-बा कर्त्रेष भी समझमें आ जाता है। इसी दृष्टिये जब क्रमद्रक्षी कार्यका विचार किया जावे तो इसके प्रत्येक चौराजें अवन्त जाअकेंका भएडार भरा हुआ नजर आता है। किसप्रकार आर्यसिटिमें हम अनेक प्रकारकी विचित्रताओं-औ देशकर चकित हो बाते हैं उसी प्रकार यदि कारण-सतिकी और ज्यान हें तो इसारे आश्चर्यकी सीमा ही नहीं रहती । सूर्व, चन्द्र, प्रह, नक्षत्र, मेघ, वियुत्त, नद, नदी, पृथिती, पर्वत, अप्रि, वाय, अरू, समुद्र और अवस्त्र,उद्गिज, कोदब, जराबब आदि अनन्त बच-अङ्गम पदार्थी और उनके बाकार-प्रकार-स्वभावींकी विचित्रताएँ देसकर उनके महान् क्रकिशाजी कर्राका अनुमान अवस्य करना प्रवृता है।

क्योंकि जब प्रकृति या अध्यक्त परिष्ण्यक जीव इस महान् राशिका कर्ता नहीं हो सकता, तब एक सम्बद्धानन्यका सर्वक्त, सर्वशक्तिमान् परमात्वाको खोडकर और कौन है जो संसारकी रचनामें समर्थ हो सके ?

#### (रचना-चातुरी)

जब इस ज़रा-सी भी विवेक-बुद्धिको काममें खाते हैं तो आदि-सृष्टिकारूमें पृथिष्वादि पाँचौं मुखतत्त्व एवं पश्चकानेन्द्रिय, पश्चकर्मेन्द्रिय, पश्च-तन्मात्राएँ मन, बुद्धि, चित्त, अडक्टार, प्राणापामादि सदम एवं आश्चर्यमय शक्तियोंसे परिपूर्ण अवयवीं और इनके यथास्थान विनियोग-के खिये जनना प्रकारकी देहींका निर्माण देखकर उस परमारमाकी अनन्त बुद्धि और अनन्त शक्तिका पता लगता है। दूर न जाकर चित्र हम सबसे पूर्व अपनी शरीर-रचनापर ही बिचार करें तो पता समता है कि सामान्य रज-वीर्यके संबोगसे उसने इस क्रिशको पैदा किया है। नलसे लेकर शिकापर्यन्त इस शरीरमें जहाँ जिस बस्तुकी आवश्यकता थी. इसे इसी स्थानपर कितनी कारी गरीसे सजाबा है जो देखते ही बनता है। जैसे चक्रनेको पैर. आठान-प्रवानके खिये शाय, बीखनेके खिये जिहा, सुनतेके लिये कान, देखने-के किये नेत्र चादि चड़ोंका निर्माण जड़ाँ जैसा अपेक्षित था. देकर फिल उसकी शोभाके किये सौन्दर्यका भी समावेश किया गया है। जैसे नेत्रोंकी समता, अधरोंकी सखाई, बाकोंकी स्वाही, अकी कुढिकाई, यसकोंकी क्रिस्टिककी शास्त्र, नासिकाकी तिलाई, क्योवॉकी गोकाई, बायेकी उँचाई, छातीकी चाँबाई चादि सुन्दरताएँ स्थल-स्थलपर ऐसी रक्ली हैं जिनके वर्णनमें कवियाने अनेक काच्य रचकर पार नहीं पाया । यह श्रंगविन्यासकी सुन्दरता केवल मनुष्यद्दीमें है यह बात नहीं, प्रस्युत मच्छरसे लेकर हाथीपर्यन्तके अविका जी-जो अङ्ग अर्डॉ-अर्डॉपर अपेकित थे, वहाँ-वहाँ उन्हें इस सन्दरतासे सगाया है कि बुद्धि बाधर्यचकित होती है। इसी प्रकार इक्षांदि खड प्रार्थोका जब विचार करते हैं तो वन-इपवर्ती और पर्वती-में चित्र-विचित्र पुष्प-पत्र और रंग-विरंगे कीट-पत्रजीकी सम्दरताको देखकर प्रत्येक प्राणी सम्ब ही जाता है। अनेक रंगोंके फल-फूक और कीए-पराङ्ग, बद्य-बन्धी चादिकी देसमेसे उनकी तुन्दर, सुबीछ विकिध शारीरिक रचनार्वे माश्रर्वसागरमें बाख देती हैं। चीटी और सच्छर आधिके शरीरोंकी सूक्ष्म बन्दियों और उनके शाहार-विद्वारके साधन, इसी प्रकार जड़ीय बीचों और कीटाणुओंकी सहमता, हाथी आदि पद्मश्रोंके शरीरकी स्थूछता, सिंहादि हिसक जीडोंके नल-दन्त आदि हिंसायोग्य साधनींकी उन्नता चौर अहिंसक पश्चोंके नन्न-उन्तादिकी विभिन्न रचना और उनके देहेरिद्वय-प्राणादिका यथायोग्य विश्यास जो कि आकांक्षा और अपेकासे युक्त देखा जाता है, कर्ता-के बढिमनापर्ण रचना-कौशलका चौतक है। इस रचना-की बारीकी समस्रता भी जब जीवके छिये कठिन है सी क्रिक्रीणकी तो बात ही क्या कही जा सकती है? यद्यपि आजक्छ विज्ञानवेत्रा अपने भिन्न-भिन्न आविष्कारींके किये जगतमें प्रसिद्ध हो रहे हैं. पर वे सब-के-सब मिलकर भी एक बाल भी बनानेमें असमर्थ हैं। और जब-प्रकृतिमें प्रतिदिन सूर्य-चन्द्रका नियमित समयपर उदयास, ब्रह्मेंकी गति, ऋतुओंका परिवर्तन, नदियोंका प्रवाह, बीक्रांसे यथा-समय, यथास्थान श्रंकरीका प्रसर, फल-फुलोंका समयपर भाना द्यादि नियमित पूर्व सुव्यवस्थित कार्यप्रणास्त्री अपने महान शक्तिशाली सर्वज्ञ परमारमाकी रचना-चात्ररीके निदर्शक हैं।

कितने ही स्वभावकारणवादी सृष्टिकी उत्पत्ति केवल स्वभावसे ही मानते हैं, उनका कथन है कि वेर और बब्छ-के कॉटोंकी तीक्ष्णता कोई नहीं बनाता, वह स्वभावसे ही बनती है। गोवरमें उष्णतामें उष्पन्न होकर मक्सी, विष्छू आदि कीट अपने आप पैदा हो जाते हैं; चूँ, चीछ, स्वटमछादि जन्तु प्रस्वेदसे स्वयं उत्पन्न हो जाते हैं, तब प्रक अष्ट और अज्ञात कर्ताकी कस्पना करना स्पर्ण है।

किन्तु यह पक्त अरयन्त निर्वेष्ठ है, क्योंकि स्वभाव शब्दका अर्थ यदि (स्वस्य मावः स्वभावः) अपने आप अपना भाव होना माना आवे तो उसे आप ही अपना हेतु बनना होगा, ऐसा होनेसे आरमाश्रय-दोष भाता है और इसका कोई दृष्टान्त भी नहीं मिळता। योदी देरके लिये यदि हम ऐसा भी मान छें तो भी प्रयोजन सिद्ध नहीं होता, क्योंकि जिस पदार्थको उत्पत्तिके लिये जिस देश, जिस काल और जिस निमित्तकी अपेक्षा रहती है, यदि वह प्राप्त न हो तो केवल स्वभावसे पदार्थकी उत्पत्ति उत्पत्ति है। जैसे केसरके बीजोंका कारमीरमें ही स्वयं पैदा होना, कृष्णसार और कस्तुरीस्थां-का सर्वत्र पैदा न होना, कोकिकका स्वर वसन्तमें ही प्रस्कृटित होना, बळाका पक्षीका नवीन मेक्स्वित सनकर

ही गर्भ भारण करना आदि कार्य अपने-अपने देश. कास्र और निमित्ताविकोंकी अपेचा रखते हैं। यदि स्वभावसे डी इनका डोमा सस्य डोता तो देशादि निमिलोंकी अपेचा होनी चाहिये थी। इसी प्रकार धड़ा, रुईका कपड़ा, सुवर्णका कंक्य, पीतलकी कटोरी. काठकी कुर्सी भावि अपने आप स्वभावसे ही विना किसी कर्ताके, बनते रहने चाहिये। पर ऐसा नहीं होता। अछावा इसके बदि आरम्भके परमाख्ओंमें सृष्टि-रचनाका स्वभाव मानें तो प्रलय सिद्ध नहीं होता. यदि प्रलय स्वभाव माना जावे तो स्थिति सिद्ध नहीं होती। एक ही वस्त्रमें उत्पत्ति, स्थिति, प्रक्रय ये विभिन्न विरोधी गुण रह नहीं सकते। इसी प्रकार संसारी प्राणियोंमें कोई सुखी, कोई द:सी. कोई पहले सुखी फिर दु:खी, कोई पहले दु:खी और फिर सुक्ती और अन्तर्में दुःखी होते देखे जाते हैं, क्या ये सब परिवर्तन अकस्तात बिना किसी चेतनकी प्रेरणाके स्वयं घटते हैं ? ऐसा नहीं माना जा सकता । इन क्रियाओं-का परिवर्तक वा नियासक जड-परमाणक्रोंसे भिन्न एक चेतन नियम्ता अवस्य स्वीकार करना होगा। और वह केवरू एक ईश्वर ही हो सकता है, अन्य नहीं।

इसी प्रकार परमाणुकारणवादियोंका यह कहना, कि
पृथिन्यादि भूतचतुष्टयके परमाणुकांके पारस्परिक संयोगसे
ही संसारका निर्माण हो जाता है, किसी कर्ताकी आवश्यकता
नहीं, विचार-तुलापर आरोहण नहीं करता । क्योंकि सृष्टिके
आरम्भकाल्में परमाणुकोंके अन्दर जो क्रिया उत्पन्न होकर
रचनाका आरम्भ होना चाहिये, वह चेतन-शक्तिकी प्रेरणाके
वगैर नहीं हो सकती । दो परमाणुकोंके मिलनेसे द्रयणुक,
तीन परमाणुकोंके मिलनेसे स्रसरेणु बनते हैं । परमाणुकोंका स्वयमेव नियमबद्ध संयोग विना चेतनकी प्रेरणाके
दिख-त्रित्वादि संख्यामें परिणत नहीं हो सकता । इससे
सिद्ध हुआ कि सृष्टिके आदिकालमें जड-परमाणुकोंने
क्रिया उत्पन्न करना और उसके द्वारा जगत्का निर्माण करना चेतनकप परमारमाकी ही इच्छासे होता है । इसी
वातको दृष्टिमें रखकर श्रुति कहती है—

'यते। वा इमानि भूतानि जायन्ते यन जातानि जीवन्ति यत्प्रयन्त्यमिसंविशन्ति तद् विजिज्ञासस्व तद्बद्घति।'

श्चर्यात् — इस घराचररूप संसारकी उत्पत्ति, स्थिति, खब परमास्माष्ट्रीके द्वारा होता है—

अह सर्वस्य प्रभवे। मत्तः सर्व प्रवर्तते ।

-इत्यादि स्मृतियाँसे भी सिद्ध है कि परमारमा ही इस जगतके जन्म, स्थिति, लयका परमकारण है।

पूर्व-सन्दर्भमें कार्यहारा कारताके अनुमानसे परमात्मा-की सिद्धि एवं उसका श्रुव सस्यस्य सिद्ध किया जा चुका है। आगे अन्य हेनुऑड्डारा भी परमारमाके अस्तिस्व-का दिग्दर्शन कराना अमुचित न होगा।

किसी भी कार्यके छिये कारण-सामग्रीकी अपेचा होना स्वाभाविक है और कारवा-सामग्रीमें अधिष्ठान, कर्ता, करवा, आयोजन और देव इन पाँच पदार्थीकी प्रावरयकता रहती 🖁 । घटरूप कार्यके क्रिये पृथ्वी अधिष्ठान, मृत्तिका उपादान, क्रकाल कर्ता, दण्डादि करण, पियडीकरण एवं पृथु-बुझोदरादि आकृतिका अनुसन्धानरूप आयोजन अपेक्ति होता है। सब सामग्री जुटनेपर जबतक कर्तारूप कुम्भकार भायोजन नहीं करता, तबतक द्राड-चक्र-मृत्तिका आदिके रहते हुए भी घटरूप कार्यकी उत्पत्ति नहीं होती। सृत्तिकाका पियडीकरण चकका सञ्चालन आकार-निर्माणकी आयोजनाके खिये विशेष प्रकारकी चेष्टा करता है, सभी धटरूप कार्यका निर्माण होता है। इससे सिद्ध हुआ कि सृष्टिके आदिकालमें द्वयणुकके आरम्भक परमाण्ड्यका संयोग पैदा करनेवाछा कर्म चेतनहीके प्रयक्षपूर्वक उत्पन्न होता है और वह चेतन परमात्मा ही संयोजक तथा आयोजक है ऐसा स्वीकार करना ही पर्वगा । इसीक्रिये भृति निर्देश करती है कि---

ष्यांत् उस स्वयम्भू परमारमाने ही सूर्य-चन्द्रादि सब ब्रह्माण्डका यथायोग्यरूपसे जहाँ जिसप्रकारकी चेष्टा या आयोजनकी अपेणा थी, वहाँ उसी प्रकारकी क्रियाहारा उस-उस पदार्थका निर्माण किया, असप्त जिसप्रकार वह इस जगदका कर्ता सिन्द्र होता है, उसी प्रकार उसका आयोजक भी वही सिन्द्र होता है। इसीछिये उसे भ्रव सत्य कहा जाता है। पृथ्वी, पर्वत, समुद्रादि स्थावर-जंगम जगदका निर्माण जीव और जह-प्रकृतिके सामर्थ्यंसे बाहर है।

कार्य वन चुकनेपर उसका धारण करना भी आवश्यक होता है—धतिके अभावमें कृति सुरचित नहीं रह सकती । सुर्यं, चन्द्र, पृथ्वी, चर्चतादि जड-पियडीका निर्माण करनेके अनन्तर डम सबको यथायोग्य स्थानपर टिकाये रखना आवश्यक है, अन्यथा निरवसम्य आकाशमें टिके हुए अनम्स अह-पिवड एक दूसरेसे परस्पर टकराकर मह-अष्ट हो जाते । अपनी सत्ताहारा अस्येक झह, उपश्रह और पृथिव्यादि लोकोंको आकाशमें उद्गनेवास्त्रे पत्तीके मुखमें टिके हुए काहके अनुसार निरवस्मय भाकाशमें अपने-अपने केन्द्रके अन्तर टहराये रखना और मह न होने देना इसके किये असाधारख शक्तिसम्पद्म धारणकर्ताकी आवश्यकता है। वह केवस परमात्माको स्नोबकर अन्य कोई नहीं हो सकता। यही बात श्रुति और स्मृतिसे भी सिद्ध है—

'यतस्याक्षरस्य प्रशासने गार्गि द्यावापृथिन्यो विभृते तिष्ठतः ॥' 'गामाविक्य च भूतानि धारयाम्यहमोत्रसा ।'

'हे गार्गि ! यह चुछोक और पृथिबोलोक उस अन्नररूप परमारमाके शासनमें धारण किये हुए टिके हैं।' उपर्युक्त गीताके वाक्यमें भी भगवान्ने स्वयं संसारका धारक होना अपने श्रीमुखसे ही स्वीकार किया है।

सांसारिक घट-पटादि पदार्थोंके नाम धौर स्वरूपका ज्ञान विना किसी अन्य व्यक्तिके उपदेशके नहीं होता। सृष्टिके आदिकालमें व्यवहारयोग्य घट-पटादि पदार्थोंके नाम और रूपका निर्देश करनेवाला भी एक चेतन सर्वज्ञ गुरु अपेकित होता है। उस कालमें एक परमारमाको झोब अन्य कोई व्यवहारप्रदर्शक होना सिद्ध नहीं होता, ध्रतः सृष्टि-निर्माणके अनन्तर सृष्टिके सम्पूर्ण पदार्थोंका व्यवहार-प्रदर्शक और नामरूपका निर्देशक उसे ही मानना पढ़ेगा। यही बात भगवान् पत्रअकिने योगदर्शनमें कही है—

स एव पूर्वेवामपि गुरुः कालेनानवच्छेदात्॥

अर्थात वह परमारमा ही संसारके समस्त गुरुघोंका आविगुरु है। उसीके द्वारा सृष्टिके आरम्भकाकमें सांसारिक घट-पटात्रि पदार्थोंका ज्ञान प्राप्त होता है अर्थात् न्यवहार-ज्ञानके सम्प्रदायका प्रवर्षक एक ईश्वर हो है। चतः सिद्ध हुआ कि ईश्वर प्रृ व सस्य है, वह न होता तो व्यवहार-का ज्ञान सर्वथा असम्भव हो जाता, इसी कारया उसे आदिगुरुके नामसे योगाचार्य महर्षि पत्र शक्ति में अमिहित किया है।

समूचे केसका सारांश यह है कि ईश्वर केसक एक क्रम्पनाका विषय ही नहीं, प्रस्युत मुख सस्य है। १-यदि ईश्वर न होता तो जीवात्मारूपी अंशभूत परिविद्धक्ष बेतनको भी 'मैं हूँ' ऐसा ज्ञान कदापि न होता।

२-यदि ईश्वर न होता तो संसारक्षी कार्यकी उत्पत्ति कभी न होती, क्योंकि कर्ताके विना किसी भी कार्यकी उत्पत्ति असम्भव है। जड-प्रकृति या परमायु साकांच एवं सापेक्ष जात्के निर्माणमें कभी भी समर्थ नहीं हो सकत, क्योंकि जहाँ कहीं भी कर्तृस्व रहता है, वहाँ कार्यके उपादानका प्रस्पष्ट ज्ञान एवं कार्य बनानेकी हच्छा और कृति ये तीन पदार्थ आवश्यकरूपसे रहते हैं, जो जड परमायु या प्रकृतिमें असम्भव हैं। अचेतन पदार्थोंसे कार्यकी उत्पत्ति चेतनकी प्रेरणा विना हो नहीं सकती। इससे सिद्ध हुआ कि समस्त स्थावर-जंगम जगत्का कर्त्ता एक अपरिच्छिन्न चेतनरूप परमेश्वर ही हैं और वह सर्वज्ञ एवं सर्वशक्तिसम्पद्ध होनेके कारण इच्छामान्नमें संसारकी रचना करनेमें सर्वथा समर्थ है।

३-कोई भी कार्य आयोजनरूप कमंके बिना नहीं होता, यह नियम है। तब सर्गके आरम्भकारूमें दो परमाणुओंमें संघटन या संयोगरूप क्रिया उत्पन्न होकर ह्यणुकका आरम्भ करानेवाला कर्म चेतनरूप ईश्वरकी प्रेरणा-से ही उत्पन्न होता है और वही ह्यणुक-संयोग आगे चलकर बगतके रूपमें परिणत होता है। अतः यदि ईश्वररूप आयोजक न होता तो संसाररूप कार्य कभी न बनता, असपुव ईश्वर भ्रुव सस्य है।

४-यदि मनन्त बद्धावहोंको रचकर भी इसका भारक कोई सर्वशिक्तसम्पद्म चेतन न होता तो उत्पन्न होकर भी यह कभीका नह हो गया होता । निरवस्तम्य आकाशमें छटके हुए सूर्य, चन्द्र, बहोपश्रहादि पिण्डोंको यहपूर्वक पतनसे बचानेके छिये पतनका प्रतिबन्धक अर्थात् भारण करनेवाका एक ईचर ही है। जिसप्रकार धाकाशमें उदता हुआ पक्षी अपने मुखमें काइ-चण्डको भारण किये रहता है, उसे गिरने महीं देता, उसी प्रकार ईचरकी शक्तिसे ही समूचा बद्धाच्छ भारस किया हुआ टिका है। यदि वह न हो तो संसारके सभी पदार्थ परस्पर टकराकर नष्ट हो लावें। अतप्रव समस बिश्वराशिका कर्त्ता, भर्ता, हर्त्ता जगदीश्वर सदा सत्यक्रपसे विश्वराशिका कर्त्ता, भर्ता, हर्त्ता जगदीश्वर सदा सत्यक्रपसे

४-सर्गके आरम्भकालमें घट-पटादि यावत् पदार्थीका झावक एक खतन्त्र चेतम बदि न हो तो तरकाछीन जीवॉ-को किसी भी पदार्थका जान नहीं हो सकता और पदार्थ- ज्ञानके अभावमें व्यवहार नहीं हो सकता। अतपृष शारम्भ-काखमें परमेश्वर ही प्रयोज्य एवं प्रयोजक वनकर व्यवहारके सम्प्रदायका प्रवर्षक होता है। अतः वह भूव सस्य है।

६-जहाँ प्रस्थक्ष भीर अनुमानादि प्रमाण भी पंगु हो जाते हैं, वहाँ शब्द ही एक ऐसा प्रमाण है जिसके हारा बस्तुकी यथार्थ प्रमा की जा सकती हैं। इसी कारण वेद-बाक्योंको आसवाध्यरूप शब्दप्रमाण माना जाता है, क्योंकि वेद-जन्य ज्ञान कारण-गुण-जन्य है। इसीछिये उसका प्रामाण्य है। और वेदमें पदे-पदे परमारमाके अस्तिः बका वर्षन मिळता है, यथा --

'सक्के वै विष्णुः'
'अग्निदेवानामबमः विष्णुः परमः'
'न तस्य कार्यं करणं च विद्यते
न तत्समक्षाऽभ्यविकश्च दृदयते।
पराऽस्य शक्तिविविषेव श्रूयते
स्वामविकी ज्ञानबलक्रिया च॥'

'अपाणिपादो जबनो ग्रहीता पद्दयत्यच्युः स श्रुणोत्यकर्णः ।

'असरस्य प्रशासने गार्ति खावापृथिव्यै। विश्रृते तिष्ठतः' 'स पेक्षत एकोऽहं बहु स्याम् प्रजायेय' इत्यादि ।

अर्थात् यज्ञ विष्णुका स्वरूप है। अग्नि सब देवताओं में प्रथम और विष्णु सबसे परम है। उसका न तो कोई कार्य है, न करचा है और न कोई उसके समान ही है, न उससे अधिक कोई महान शिक्षशासी एवं अद्वितीय है। उसकी शक्ति अप्रतिस है, विविध शक्तियाँ उसमें ज्ञान, वल और कियारूपसे सदा विद्यसान रहती हैं। वह विना नेत्रके देखता है, विना कानोंके सुनता है, विना पर चलता है, विमा हाथोंके ब्रह्मण करता है, वड़ी एक सबका वेदा है पर उसका यथार्थ वेता दूसरा नहीं, उसीको वेदमन्त्र एवं महात्माजन सबसे अग्रय भीर महान पुरुष कहते हैं। उसी अक्षररूप परमारमाकी शक्तिसे सह संसार धारण किया हुआ टिका है। सर्गके आरम्भकालमें उसने एकसे अनेक होनेकी इच्छा की। उसकी इस इच्छासे दिख या फ्रिल-रूप संख्याका आरम्भ होकर दो परमाणु मिछे और संसार-का आरम्भ हुआ, स्वतन्त्र एक चेतनके विना संक्या नहीं प्रकट हो सकती। संख्या सदा चेतन सावेश है। मैं एक हूँ, बहुत हो जाऊँ, इस संकल्पको ही संख्याका आरम्भक कहना चाहिये । संरुपा-विशेषते ही परमायुने द्वधयुक, असरेणु भादि बनते हैं जिनसे जगतकी रचना हुआ करती है उपर्युक्त वेदवाक्योंसे भी जगदीश्वरका त्रिकालाऽवाधित असित्व और प्रभुत्व एवं सर्वज्ञता एवं सर्वशक्तिमक्ता अकाव्यरूपेय सिद्ध है ।

इसप्रकार विविध युक्ति और तर्कसङ्कृत प्रमाणोंके निर्मेख गंगाजलसे बारम्बार धोनेपर मी जिनका इत्य ईश्वरके अस्तित्वर्में निश्चयरूपसे विश्वास करनेमें असमर्थ हो, उसे कठिन पत्थर या लोहका हृदय ही समम्मना चाहिये। ऐसे विमुख जीवोंकी जीवनरूप पत्थरकी नौकाको वही विश्वम्मर अपनी अकारण करुणासे पार छगा सकता है, दूसरा साधन नहीं।

> ईश्वरः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्ठति । भ्रामयन्सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥ तमेव शरणे गच्छ सर्वभावेन मारत । तत्रमादात्परां शान्ति स्थानं प्राप्स्यासे शाश्वतम् ॥

> > ओ ३म् तस्सव्

#### **\*\*\*\*\*\*\***

# ईश्वर-शरणागति और पार्थना

( लेखक-पं० श्रीरामदयालजी मजूमदार एम० ए०, सम्पादक 'उत्सव' )



सिगिंक नियमके अनुसार कल्यियुग क्रमशः घोर तमसाच्छक्ष होता जा रहा है। श्रष्टिकांश क्ली-पुरुष आज-कल मोहाच्छक्ष हो रहे हैं। कुरुक्षेत्रके युद्धके पूर्व अर्जुनको जिसप्रकार मोह उत्पन्न हुआ था, श्राज समस्त पृथ्वीकी सभी जातियाँ उसी प्रकार अथवा उससे भी अधिक मोहाच्छक्ष हैं। प्रायः लोगोंकी विचार-धारा

क्षिणिक सुविधाओंकी ओर ही रहती है। जिसप्रकार अर्जुन भगवान्की आज्ञासुसार चलना नहीं चाहते थे तथा उनकी आज्ञाके विपरीत कुतकं करते थे, आजके लोग भी उसी मार्गका अवलम्बन कर रहे हैं। श्रीभगवान्ने अर्जुनको भयाबह परधर्मका त्याग कराकर स्वधर्म-पालनमें जीवन उत्सर्ग करनेके जिये युक्तिपूर्ण विचार प्रदान किया था। मगवान्के आशीर्वादसे जिसप्रकार चर्जुनका मोह नष्ट हो गया था और मगवान्के श्रीमुखकी वाणी सुनकर चन्तमें कृतार्थताको प्राप्त चर्जुनने जिसप्रकार कहा था—

> नष्टा मोहः स्मृतिर्कश्या त्वत्प्रसादान्मयाश्युत । स्मितोऽस्मि गतसन्देहः करिण्ये वचनं तव ॥ (गीता १८ । ७३)

'हे अध्युत ! मेरा अज्ञानजनित मोह नष्ट हो गया है, मैं आपके आज्ञीवादसे अपने खरूपकी स्मृति प्राप्त करके अब समन्त सन्देहोंसे रहित होकर आपके आदेशका पालन करनेके लिये स्थिर-निश्चय हो गया हूँ, अब आप जो कहेंगे

मैं वही करूँगा।' हाय! गीताके मोह त्याग करनेके क्रिये दिये हुए भगवानके उपदेशोंको मानकर क्या उसी प्रकार आजके मनुष्य भागने मीहकी स्यागकर कभी यह कह उटेंगे कि 'करिष्ये वचनं तव?' ऐसा शुभ अवसर कव उपस्थित होगा ? मालूम होता है अभी इसमें बहुत विलम्ब है। कलियुगकी आयु चार छाख बसीस हजार वर्ष है। इसमेंसे अभी पाँच इजार या उससे कुछ ही अधिक वर्ष बीते हैं। इसीकिये कहा जाता है कि अभी किछ्या - अन्धकारका लीलाचेत्र है । व्यभिचार चारी ओर नम्न नृत्य कर रहा है। त्रिकाळदर्शी ऋषियोंने इस बातको समझ कर ही, किंबयुगर्ने जगन्भरके नर-नारियों-की क्या स्थिति होगी, उसे पहले ही कह दिया है। उन्होंने जो कुछ कह दिया था आज हम उसीको प्रत्यच देख रहे हैं। देवर्षि नारदने जगत्के जीवोंकी भावी दुर्गति देखकर भगवान् ब्रह्माको दुःखकी कथा सुनाकर उसके प्रतिकारके किये यह प्रार्थना की थी-

'घोर किछ्युगके आ जानेपर सारे मनुष्य पुरुषहीन,
दुराचारी, असस्यवादी, परिनिन्दक, दूसरोंके द्रम्मकी हच्छा
करनेवाछे, परायी स्त्रीमे प्रेम करनेवाछे, दूसरोंकी हिंसामें
रत, शरीरको ही आत्मा समझनेवाछे, मूर्ख, नास्तिक,
पशुर्ओकी-सी जह-बुद्धिवाछे, माता-पितासे वर करनेवाछे,
स्त्रीपरायस प्रवं कामनाओंके दास होंगे। ब्राह्मस छोभस्पी पिशाससे पीहित होंगे, वेदको बेसकर जीवन-निर्वाह
करेंगे, धनोपार्जनके निमित्त विद्याभ्यासकर अपनी विद्वत्ताके गर्वसे पागछ हो जायेंगे, अपनी जातिके कर्मको छोद
बैठेंगे और प्राय: दूसरोंकी बखना किया करेंगे। स्त्रिय

एवं वैश्य अपने-ध्रपने धर्मका परित्याग कर देंगे और इसी प्रकार धूद्र माझणोंका-सा आचरण करने करोंगे। िस्त्रयाँ प्रायः चरित्रश्रम् , पतिका अपसान करनेवाली, निवर एवं सास-ससुरसे द्रोह करनेवाली होंगी, इसमें कोई सन्देह नहीं। इन सब लोगोंकी बुद्धि मारी गयी है, इनकी परलोकमें क्या दशा होगी, यह चिन्ता सेरे चित्तको निरम्पर व्यथित करती रहती है। कोई ऐसा उपाय बताइये, जिससे इन लोगोंका परलोक सहजहीं में सुधर जाय, क्योंकि आप सब कुछ जानते हैं।

केवल भारत हो नहीं, जगत्मरमें आज उपर्युक्त सभी बार्ने प्रायः प्रश्यक हो रही हैं। लबु उपायोंसे घोर कलियुगको दुर्गतिका उपशम किसप्रकार होगा, इस बातको भी ऋषियोंने विशेषरूपसे कह दिया है। उनके निर्घारित मार्गपर चले बिना अन्य किसी प्रकारसे भी मनुष्यका यह हाहाकार निवृत्त नहीं हो सकता।

पूर्व-पुर्योके प्रतापसे स्वधर्म-पथपर चछनेकी इच्छा रखनेवाले पुरुषोंको आज पद-पदपर किनाइयोंका सामना करना पहता है, यह देखा जाता है। इतनेपर भी ये महानुआव स्वधर्मका स्थाग करके, पर-धर्म प्रह्मण करनेकी अपेशा सृत्युको आर्छिगन करना उत्तम समझते हैं और उसके छिये सर्वदा प्रस्तुत हैं। पर जो जोग ऋषियोंके दिखलाये हुए मार्गको छोड़कर अपने कपोछ-किएत पथपर चलते हैं उनको क्या स्थिति है ? 'आप मेरे लक्का लुटवायी' की कहावतके अनुसार ही उनकी ध्यस्था है। इन सब लोगोंको ईश्वरकी शरण लेनी होगी। साम, दाम, भेदके द्वारा भी जो शरणमें नहीं आते, भगवान कृपापूर्वक उनको दयह देकर किसप्रकार अपने पथपर छौटाते हैं, इस सम्बन्धमें यहाँ कुछ धालोचना करना अप्रासंगिक न होगा।

## (१) शरणागतकी खाभाविक अवस्था-प्रार्थना

संसार-पथपर चकते-चक्रते जब मनुष्य विपत्ति-जाकर्मे फूँस जाता है, जब वह काल चेटा करके भी धपनी, अपने परिवारकी, समाजकी और जातिकी रचा नहीं कर सकता, तब उसके प्राया अस्यन्त कातर हो उठते हैं! इसी कातरताके अवसरपर मनुष्यके प्राणोंमें अपने आप ही एक प्रार्थना जागृत हो उठती है और वही स्वामाविक प्रार्थना होती है। जब प्राण सस्यन्त स्वाकुरू हो जाते हैं,

तब मनुष्य निराश्रय होकर सहसा कह उठता है-'हाय! क्या मेरा कोई नहीं है ! क्या मुझको बचानेवाला कोई नहीं है ! क्या मुझको बचानेवाला कोई नहीं है ! क्या मुझको बचानेवाला कोई नहीं है ! जिसमकार जलमें दूबते हुए मनुष्यके लिये एक साधारण तृण भी सहारा हो जाता है, उसी प्रकार जब मनुष्य सुनता है कि उसका भी एक आधार है और वह दयाका सागर है, वह कंगालका परम आत्मीय है, कंगालोंको तो वह स्वभावये ही हूँदा करता है और मिल जाते हैं तो उन्हें अपना लेता है, वह क्षमामय, तुली होकर आश्रय लेनेवालोंके सारे अपराध क्षमा करता है, वह अस्यन्त प्रेममय है और सर्वशक्तिमान है। इसप्रकार है, वह अस्यन्त प्रेममय है और सर्वशक्तिमान है। इसप्रकार विषत्तियों में फूँसकर जब मनुष्य यह सुनता है—कि वह सब मनुष्योंका अपनेसे भी अपना है और कृपा करके पुकार-पुकारकर मनुष्योंको यह कह रहा है कि 'अरे! इताश क्यों होने लगे ! मैं ही तो तुम छोगोंका—

'गतिर्मत्ती प्रमुः साक्षी निवासः शरणं सुहृत्।' ( गीता ० । १८ )

—हैं, मैं ही तुम्हारी एकमात्र गित हूँ। एकमात्र प्राप्त करनेयोग्य वस्तु हूँ, मैं ही भर्ता यानी भरण-पोषण करनेवाला हूँ, मैं ही तुम्हारा प्रभु-हत्ती-कर्ता-विधाता हूँ, मैं ही सक्षी हूँ — हुआ कुम कर्मों का दृष्टा हूँ, मैं ही तुम्हारा निवास हूँ अर्थात तुम सब मुझमें ही निवास करने हो, मैं ही तुम्हारे भोगोंका स्थान हूँ, में ही तुम्हारे दु:खोंका हरनेवाला, रक्षक तथा एकमात्र सुद्धद् हूँ, तुमसे कुछ भी न पाहकर तुम्हारा उपकार करता हूँ।' तब वह पुमः जागृत हो उठता है।

### मगवान् फिर गीतामें कहते हैं कि-

'तमेव शरणं गच्छ सर्वभोवन भारत ।' (१८ / ६२)

—मैं सबके ह्वयमें निवास करता हूँ, सब छोग सर्व-भावसे मेरे शरणापच हो जायँ फिर (१८।६६) में कहते हैं 'मामेकं शरणं वज' कथीत् एकमात्र मुझको ही आल्रय बना छो। जो मेरा आश्रय ग्रहण करता है—

'तेषामहं समुद्धती मृत्युसंसारसागरात् 19 (१२। ७)

—मैं उनका मृत्यु-संसार-सागरसे उद्धार कर देता हूँ। इसील्यि यह कहा जाता है कि साधुसंग और सत्-शासके द्वारा श्रीमगवानुकी आधासन-वाणी सुनकर विषद्मस्त सांसारिक मनुष्य भी भरोसा पाकर, भगवान्का आश्रय ब्रह्ण करता है । इसप्रकारका मनुष्य भी कमशः भगवान्की शसबताका अनुभवकर कुछ दूसरे ही ढंगका वन जाता है।

इसीसे कहा जाता है कि 'बचाओ, बचामी' की प्रार्थनाके साथ शरणापञ्च होना सनुष्य-हृद्यकी स्थाभाषिक श्रवस्था है। जिसप्रकार ज्ञान मनुष्यका स्वरूप ही है---वस्तुतः ज्ञान तो उसे प्राप्त ही है-इसके क्षिये कर नहीं सहना पहता-ज्ञानकी प्राप्तिके लिये किसी प्रकारकी तपस्या महीं करनी पहती--तपत्था तो करनी पड़ती है आवरण-अज्ञानको दूर करनेके लिये ! इसी प्रकार शरणागतके लिये कुछ करना-धरना नहीं पहला-करना पहला है यह कि नाबा प्रकारसे, विभिन्न वस्तुओंमें, विभिन्न मनुष्योंमें आसक्त होकर सबको मेरा-मेरा करके, 'ये सब मेरे ही हैं, ये सब मुक्ते आश्रय देंगे' इसप्रकार जो मोइ हो रहा है-इस माया-मोइके आवरग्को भगवान्से दूर इटा देना । इस आवरताके इटानेका नाम ही तपस्या है । जिस अवस्थामें पहुँचनेपर मनुष्यपर कृपा करके भगवान् उसे यह समझा देते हैं कि 'भगवान्के सिवा मनुष्यका आश्रय कोई नहीं है,' उस अवस्थामें मनुष्य अपने आप ही पुकार उउता है 'निराश्रयं मां जगदीश रक्ष' हे भगवन्! हे करुकावरुणालय! मैं जान गया हूँ कि तुम्हारे सिवा मेरा जीवन-मरणका साधी और कोई नहीं है। जीवनमें भी तुन्हीं आश्रय देते हो और मरनेपर भी तुम्हें छोड़कर दूसरा कोई अपना महीं है।

घोर संसारी मनुष्य भी नाना प्रकारसे धक्के खाकर अन्तमें भगवान्की शरण लेता है। वह आसक्तिके समुद्रमें गहरा ह्वकर संसार खड़ा रहा है, अकस्मात् एक-एक करके सारे दीपक हुझ गये—एक ही अयमें 'हरी-मरी फुड़वाड़ी सूख गयी!' तब उसका मन निरम्तर दग्ध होकर पुकार उठता है—'हाय! किसी प्रकार भी तो शाम्ति नहीं मिखती। हा! क्या अगन्में मेरा कोई नहीं है ?' दग्ध-हन्यकी इस अवस्थामें मनुष्य भगवत्-कृपासे भगवान्का आश्रय प्रहच करता है और उसके द्वारा कर्यायको प्राप्त होता है। इसीका नाम यथार्थ करवाण है।

जो कोग धक्के साकर शरणमें बाते हैं वेभी भारयवान् हैं। मनुष्य धक्के साकर कुक्क दिन उदासीन-सा रहता है। दुनः दो दिनके बाद कुक्क सुक्षीता मिक्कते ही सब कुक्क भूजकर फिर पूरी तरह विषयों में रम जाता है। ऐसे मकुष्यको जो दो-चार दिनोंके किये बैराग्य होता है, उसे रमज्ञान-वैराग्य किंवा मर्कट-वैराग्य कहते हैं। शीराकालके अन्तर्से जिसमकार हुआ-छता पत्र-चून्य होते हैं, परन्तु देखनेवाले देखते हैं कि पत्रहीन हुआ-जताके अन्दर नये पत्र-पुष्प छहछहा रहे हैं, यहाँ भी ठीक वैसा ही है। ऐसे कोर्गोपर भी मगवान् कृपा करते हैं। इनके भी दाख्य शारक्य भीग करा देनेके खिये, हनके पापके पके फोड़ को चीरनेके छिये करुणामय हनके उपर भी अनुमह करते हैं। फिर ये छोग भी सब प्रकारसे अन्तःकरणपूर्वक मगवान्का ही आअय प्रहण करते हैं शरणागितके मृह स्पूर्वोको पकड़कर जीवन-यापन करनेकी चेष्टा करते हैं। वाष्ट्रशणमें शरणागितके छः अंग बत्तछाये हैं—

आनुक्ट्यस्य सङ्कत्पः प्रातिकृ्त्यस्य वर्जनम् । रक्षिण्यतीति विश्वासः गोप्तृत्वे वरणं तथा ॥

निश्चेषणं अकार्पैण्यं षड्विचा शरणागति.

शरबय वस्तुके अनुकूछ संकरण ( इच्छा ) करना, उसके प्रतिकूछ आचरणमे बचना, वह हमारी रक्षा अवस्य करेगा यह विश्वास करना, उसे अपना रक्षक समस्त्रना, उसे अपनेको घरोहरके रूपमें सौंप देना और उसे अपना सर्वस्य सौंप देनों महाच ( कृपणता ) न करना।

यहाँतक शरणागतके विषयमें कहा गया, भव दूसरी बातें सुनिये ।

# (२) ईश्वरका खरूप

शरण हो किसकी ? ऐसे मी हसमान्य मनुष्य हैं जो ईश्वरके अस्तित्वमें ही विश्वास नहीं कर सकते । जिसके हृदयमें इसप्रकारकी रद धारणा है कि ईश्वर है ही नहीं वह किसके शरणापत्र होगा ? मनुष्य यदि विल्कुछ ही पागछ न हो तो वह सहज ही यह धारणा कर सकता है कि 'ईश्वर है ।' ईश्वरका अस्तित्व तो मनुष्यमात्रकी स्वामायिक अवस्था है। वह कैसे हैं ? इसी सन्वश्वमें कुछ कहा जाता है, ईश्वरके स्वस्पके सन्वश्वमें इसके वाद आछोजना की जावगी ।'

'मैं हूँ' यह बात किसीको सिखानी नहीं पहती । सब सबुष्य अनुसब करते हैं कि 'मैं हूँ 1' इसप्रकार अनुसब करनेवाका कीन है ? सभी सबुष्य समझते हैं कि इस

जिसका अनुभव नहीं करते उसका अखिरव कम-से-कम हमारे अन्तर नहीं है। हमारे भीतर जो कुछ है उसका अनुभव करनेवाला कोई अवस्य होना चाहिये, तभी किसी विषयका अनुभव होता है जो अनुभव-कर्ताके न रहनेसे महीं हो सकता । यह जो विशास्त्र जगत् स्थित है, यदि इसका कोई अनुभव करनेवाला न हो तो इसका अस्तिस्व ही नहीं रह सकता । हिमालयके अत्यन्त जनशून्य स्थान-में एक सुन्दर फूल लिका है, उसके चारों ओर चूम-घूमकर एक तितली संधुपान कर रही है। तुम भीर इस इस दृश्यको नहीं देखते, उसका अनुभव नहीं कर सकते। केवल कल्पना करते हैं तथापि यह विश्वास करते हैं कि तित्तकी भी है और पुष्प भी है। किन्तु यदि इसका अनुभव करनेवाका कोई भी न हो, तो इसका अस्तिस्व ही नहीं हो सकता । इस मनुष्योंको चाहे इसका अनुभव न हो परन्तु सर्वन्यापीको निश्चय ही इसका अनुभव है, क्योंकि अनुभव विना किसी वस्तुका अस्तिरव कायम रहना सर्व प्रकारसे युक्तिके विरुद्ध है। यह अनुभव-कर्ता ही ईश्वर है। किसी वस्तुका सनुष्यके अनुभव न करनेपर भी, उसका अनुभव करनेवाला ईश्वर है, इसीलिये वह वस्तु है। जगत् है, इसिक्ये जगत्का भनुभव-कर्सा भी है। अनुभव-कर्तान होता तो जगत्का अस्तित्व ही न रहता। इस युक्तिको सुनकर कचे नास्तिकमें शायद कुछ प्रास्तिकता प्रा जाय, किन्तु पक्षा नास्तिक नास्तिकताको सम्भवतः नहीं छोड़ेगा। जागते हुएको कैसे जगाया जाय ? भगवान्की कृपाके सिवा इन छोगोंकी नासिकताको वुसरा कोई नहीं मिटा सकता।

अव ईश्वरके स्वरूपके सम्बन्धमें कुछ आछोचना की जाती है-

को ईश्वरके सक्ष्य हैं, यही नहीं, किन्तु जो इस परिदरयमान समिट और व्यष्टि जगत्के स्वरूप हैं, वे (सिंबरामन्द्रघन) सदासे हैं, थे और रहेंगे। वे सदा एक ही रूपसे हैं, थे और रहेंगे। जो स्वरूप हैं वे निस्थ ही स्वप्रकारा, ज्ञामस्वरूप, धनुभवस्वरूप तथा सदा ही समभावसे निरतिष्य धानन्द्रस्वरूप हैं। 'ईश्वरका स्वरूप है—सत, वित्र और धानन्द्र अथवा अस्ति, भाति और प्रिय।' फिर मनुष्य उनका धनुसव क्यों नहीं करता? कैसे ज्ञान सर्वय्यापी स्वतःसिद्ध वस्तु है। परन्तु—

'अज्ञानेनावृतं ज्ञानं तेन मुक्कन्ति अन्तवः ॥'

(गीता ५ । १५)

उसके अञ्चानसे आवृत होनेके कारण ममुख्य दुःस पाता है। इसी प्रकार सत्, चित्, आनन्य—असि, भाति, प्रिय भी नामरूपके आवरणसे डके होनेके कारण ममुख्य उनका अनुभव नहीं कर सकता। वह नामरूप देखता है, नामरूपसे उके हुए सकरपको नहीं देख पाता। नामरूपके आवरणको इटा सकनेपर, नामरूपकी वाद तोव डाजनेपर ही सकरपमें पहुँच जा सकता है। स्वरूपमें पहुँचना ही स्वरूप-स्थित होना है। यही सर्वदुःस-निवृत्तिरूप परमा-नव्यकी प्राप्ति है।

बचिप मनुष्य ईश्वरके पूर्ण स्वरूपका अनुभव नहीं कर सकता, तथापि उसके सत्-स्वरूप या अस्ति-स्वरूपका अनुभव तो सभीके किये ही स्वाभाविक हैं। सर्वव्यापी आत्मा ही प्रस्पेक प्राणीका जीवात्मा है। मनुष्य जो निरन्तर 'मैं-मैं' करता है, यह 'मैं' ही आत्मा है। 'मैं' न देह हैं, न भन हैं और न जगत् ही हैं। जो नित्य-कर्मके प्रभात् प्रतिदिन प्रकारमें आरमविचार कर सकते हैं, जो —

'प्रकृतेभिन्नमाःमानं विचारय सदानधाः

— इस शाख-वाक्यके अनुसार कार्य करते हैं, वह तो सर्वत्र ही इस सद्-वानुका अनुभव करते हैं। जो ऐस। नहीं करते, वे भी स्वभावतः अनुभव करते हैं कि 'मैं हूँ।' यह 'मैं हूँ' का अनुभव किसीको सिखलाना नहीं पहता। इस स्वतःसिद्ध अनुभवको प्राप्त करके भी मनुष्य नाम-स्पविशिष्ट देहके, नामस्पविशिष्ट जगत्के नामस्पको हटानेके किये साधना नहीं करता। इसीक्ष्यि यह जगत्की सब वस्तुकोंमें सद् आस्माका अनुभव नहीं करता। सद् अथवा अस्तित्वके पूर्व अनुभवके जिये नामस्पको मिण्या समझना, नामस्पको भूज जाना ही साधन है।

परन्तु इस नामरूपको भूलकर सत्का अनुभव होने-पर भी, जो सत् है, वही चित्, ज्ञान और न्वप्रकाश अनुभृति है, इस बातका अनुभव नहीं होता। सत् और चित्का एक साथ अनुभव करनेके लिये अन्तर्जगत् अथवा मनका द्रष्टा होना होगा। बिसप्रकार सत्के अनुभवमें नाम-रूप विष्ठरूप हैं, उसी प्रकार सत् और चित्के समकाबीन अनुभवमें भी सुल-दु:ल-बोध विष्ठ हैं। सुल-दु:ल न चित्में है और न जबमें है। अञ्चानके हारा जब-चेतनका मिश्रया होनेके कारण ही सुल-दु:लका बोध होता है। बबतक सुल-दु:लका बोध है, तबतक ज्ञान अञ्चानसे हका हुना है, इसीकिये सत् और चित्का समकाक्षमें अनुभव नहीं होता। को विचार कर सकते हैं, कर्म करते हैं, 'प्रकृति—आत्माका कोई कर्म नहीं हैं' इसिक्ष्ये अज्ञान हुए बिना प्रकृतिमें जह अभिमान हो ही नहीं सकता।' जो लगातार बहुत दिनींतक इस विचारका अम्यास करते हैं, वे सुख-दु:खको ग्रग्नाझ करके—अन्तमें सुख-दु:खका अनुभव न कर सद ग्रीर चिद्का समकाक्रमें ग्रनुभव कर सकते हैं। परन्तु इसप्रकार सद-चिद्का अनुभव होनेपर भी ईश्वरके आनन्दस्वरूपका अनुभव नहीं होता।

आनन्द ही सब जीवोंका जीवन है। सभी जीव भानन्दके क्रिये काळायिस हैं। जीवोंको जो विषय-भोगमें धानन्द मिलता है वह धानन्द भी ब्रह्मानन्दका ही धंश है। किन्तु ब्रह्मानस्द निरतिशय आनन्द है, अस्त्रवस् आनम्द है। यही घानन्द सबके मूलमें रहता है। इसी भागन्दके जपर जगत् प्रवाहित हो रहा है। धुद आधार-मेंसे प्रकट होनेके कारण आनन्द चुद्र हो जाता है। सुद्र आनन्दके भोगमे मनुष्यकी तृप्ति नहीं होती। मनुष्य तो आनम्द-समुद्रमें हुवा रहना चाहता है। जैसे हिमाखय-गिरि-कन्दर-विदारिया। गङ्गाजीके वद्यःस्थळपर स्थित बार-बार उत्पन्न, नष्ट और प्रवाहित होनेवाले क्षुत्र बुद्बदेकी गति महासमुद्रकी ओर होती है। वह जबतक अपनेको महासमुद्रमें ले जाकर खो नहीं देता, तबतक उसे शास्ति नहीं मिछती। इसी प्रकार जीवनिन्दु भी जनतक परमारमा-रूप महासमुद्रमें अपनेको युका-मिलाकर सो महीं देता, तबतक वह किसी प्रकार भी शान्ति नहीं पा सकता। श्चद्रमें मनुष्यको भागन्द नहीं मिलता । श्रुति भी कहती है-

'यो वै भूमा तत्मुखं नातंष सुखमस्तिः

यह भूमा ही जीवका विश्वान्ति-स्थान है।
सत्-वित्का अनुभव होनेपर भी इस भूमानन्दका
अनुभव जीवको नहीं होता, इसके लिये साधन करना
पक्ता है। भगवान् पतञ्जलिने मनकी जिन पाँच
अवस्थाओंका उल्लेख किया है, उनमें खिस, मृद और
विश्विस-अवस्थाओंमें आनन्दमें हुवा नहीं जा सकता।
इस आनम्दकी अनुभूति एकाय्य-समाधिमें होती है; परन्तु
जवतक निरोध-अवस्था प्राप्त नहीं होती, तबतक सर्वदा
आनम्दमें निमग्न होकर नहीं रहा जा सकता।

पहले एकाम होना होगा। एकको सन्न रक्तनेके क्षिये किसी अवसम्बनकी सावश्यकता है। 'मक्तिवत्तानुसारेण जायते मगवानजः ।'

कर्यात् भगवान् क्षजन्मा होते हुए भी भक्तकी इच्छा-नुसार जन्म छेते हैं। ईश्वर जीवोंके उपर करणा करके मूर्त्ति धारण करते हैं—जिससे कि जीव क्षपने मनको उनमें एकाम कर सके। भगवान् भक्तके छिये, मैं अपनी कीखासे मकट होता हूँ 'सम्भवामि आस्मायया' ऐसा कहते हैं।

अवतार-सम्बन्धो तूसरी युक्तियाँ भवतारवादके प्रसंग-में दिखकायी जायँगी। मनुष्य पहले मनको ईश्वरमें एकाग्र करके फिर जब उसीमें हुवा दे सकता है, तभी वह ईश्वर-के स्वरूपका पूर्ण रूपसे अनुभव कर सकता है। नाम-रूपको तूर करके जो कुछ देखता है उससं सत्का भनुभव होता है, सुख-दु:खको इटाकर मनके ध्यापारों पर ध्यान दे सकनेपर सत् तथा चित्का एक साथ अनुभव हो जाता है और एकाभ एवं निरोधके द्वारा मनको ईश्वरमें छय कर सकनेपर कमा-नुसार सत्, चित् और भानन्दका एक साथ अनुभव होता है, जिससे निरतिशय आनन्दमें स्थिति प्राप्त होती है। यही संसारसे मुक्ति है, इसीको सर्व दु:खोंकी आस्यन्तिक निवृत्ति तथा परमानन्दमें नित्य-स्थिति कहते हैं।

शास्त्रों सर्वत्र ही यह बात मिकती है कि 'जो सदा-सर्वदा मगवत-चिन्तनमें खगे रहते हैं, वे ही विषय-मोहसे उत्तीर्ण हो सकते हैं।' परन्तु ईसरके विषयमें शास्त्र को कुछ कहते हैं उसे शास्त्र-मुख तथा गुरु-मुखसे सुने बिना हस बातको मनुष्य नहीं जान सकता कि 'ईसर-चिन्तनमें क्या-क्या करना चाहिये ?'

जं ईश्वर हैं, वही उसी काकमें निर्मुण बहा, सगुण बहा, आरमा एवं श्रवतार भी हैं। इनमेंने एकको भी छोड़ देनेपर ईश्वरचिन्तन श्रन्थेके हाथी देखनेके समान एक-देश-दर्शनमें पर्यवसित हो जायगा। ईश्वरका जिन्तन करते समय यह विचार करना चाहिये कि जब महाप्रकथमें आकाश, वायु, जख, अग्नि, एश्वी प्रमृति कुछ भी नहीं रहते, तो ईश्वर कहाँ रहते हैं? फिर सृष्टिके आरम्भें जब वह विश्वरूप धारण करते हैं तब वह समष्टि और स्पष्टिमें किसप्रकार स्थित रहते हैं? महाप्रकथमें इंश्वर अपने भावमें रहते हैं—एणं-स्वरूप निर्मुण बहा रहते हैं, जिस स्वरूपका कभी स्थाग नहीं करते और उस समय—

'मक वेदा विजानन्ति मने। यत्रापि कुण्टितम् । न यत्र बाक् प्रमवति ।'

×

नेव भी दक्को व्यक्त नहीं कर सकते। मन दक्का विकास करनेमें कुविटत होकर कौट आता है। मन विक्रको नहीं पा सकता, फिर अका वाची तो उनको कैसे व्यक्त कर सकती है वे निर्मुण ब्रक्त हैं। किन्सु निर्मुख ब्रक्त अव अपनी मायाको सबक्रमन करके समुख होते हैं तब वे बगवाकार-चारी वा जगवाकार-वारियी होते हैं, यही समुज विकासम होते हैं। समष्टि-मावमें जो विकासम है, व्यक्ति मावसे वहीं प्रत्येक जीवमें, प्रत्येक वस्तुमें बातमा है।

इन निर्गुंग, सगुण और भारमासे भी मनुष्यका काम नहीं चकता, इसीविये वे कहते हैं—

> 'यदा यदा हि धर्मस्य क्लानिर्मवति भारत । अन्युत्यानमधर्मस्य तदात्मानं सुजान्यहम्॥ परित्राणाय साधूनां विनाशाय च हुन्कृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय संमवामि युगे युगे॥' (गीता ४ । ७-८)

इसीकिये शास यह बतलाते हैं, जो ईबर हैं वही एक ही कास्में निर्मुण, सगुण, सात्मा एवं सबतार हैं। कोई ऐसा शास नहीं मिलता, जिसमें इन चारों मेंसे किसी एकका अभाव हो। श्रीभगवान् रामचन्द्रजीके सम्बन्धमें जो कहा गया है, वही सन्य सब अवतारोंके सम्बन्धमें समझना चाहिये। भागवतमें सैसे 'कृष्णस्तु भगवान् स्वयम्' कहा गया है बैसे ही वेदमें 'रामस्तु भगवान् स्वयम्' कहा गया है। श्रीचयडीमें कहा गया है—

> 'पकैवाई जगत्यत्र द्वितीया का ममापरा। पक्षेता दुष्ट मस्येव विशन्त्वो मद्विमृतयः॥'

> > ---इस्यादि ।

X

इस जगवमें केवल मैं ही हूँ, मुझसे भिन्न कोई नहीं है। रे दुष्ट! देख, ये मेरी विभूतियाँ मेरे ही अन्दर समा रही हैं।

भीभगवान् रामचन्द्रजीके खरूपके बारेमें कहा गया है कि---

> अद्वितीयश्चिषात्मेकः परमात्मा सनातनः । यस्तु जानाति रामस्य स्वरूपं तत्त्वतो जनः ॥ तक स्पृशति द्वःसादि व्हिमुतानन्दमद्वयम् ॥

वे (अगवान् भीराम) एक अहितीय, विदारमा श्रवांत् विज्ञानघम समातन परमारमा है। जो मनुष्य रामके स्वरूपको तत्त्वसे जान छेता है, उसे दुःस छू भी नहीं सकते हैं, क्योंकि भीराम तो केवछ आनन्दस्वरूप हैं।

भीशम बस्तुतः निर्मुख बक्ष हैं। इस सम्बन्धमें भीर भी कहा गया है। जगत्-जननी सीतादेवी भीइनुमान्जीको उपदेश करती हैं—

> रामं विद्वि परं श्रष्ठः सिचदानन्दमद्वयम् । सर्वोपाविविनिर्मुकं सत्तामात्रमगोचरम् ॥ अनन्दं निर्मेकं शान्तं निर्विकारं निरक्षनम् । सर्वव्यापिनमात्मानं स्त्रप्रकाशमकत्मवम् ॥

श्रीरामको सम्बदानम्दविग्रह, सारी उपाधियोंसे रिहत, सत्तामात्र, इन्द्रियातीत, धानन्दमूर्ति, ग्रुद्ध, शान्त, विकारद्यून्य, निरञ्जन अर्थात् निर्छेप, सर्वड्यापी, स्वतः-प्रकाश, करूमपहीन (धर्यात् दुःखाँसे रहित) आत्मस्वरूप चद्वितीय परव्रद्वा ही समस्तो।

निर्गुख होकर भी श्रीराम सगुण हैं, इस विषयमें कहा है—

> 'रामो न गच्छति न तिष्ठति नानुशोध-त्वाकाङ्खते त्वजित ने न करोति किश्वित्। आनन्दमूर्तिरचलः परिणामद्दीने। मायागुणानुगतो हि तथा विमाति॥

२ ४
 रामः परात्मा पुरुषः पुराणे
 नित्योदितो नित्यसुक्को निरीहः।
 तथापि माया गुणसङ्गतोऽसौ
 सुक्कीब दुःकीब विभाव्यतेऽबुषैः॥

श्रीराम न तो कहीं जाते हैं, न कहीं उहरते हैं, न किसीके छिये शोक करते हैं, न किसी बस्तुकी आकाङ्शा करते हैं, न किसीका परित्याग करते हैं, न कोई कर्म करते हैं, वे तो भाषक भानन्दमूर्ति एवं परिणामहीन हैं, अर्थात् उनमें परिवर्तन नहीं होता, केवल मायाके गुर्थोंके सम्बन्धसे उनके भन्दर ये बातें होती हुई-सी प्रतीत होती हैं। श्रीराम परमात्मा, पुरायापुरुषोत्तम, नित्य उत्यवाले, किस्तु फिर भी मायाके गुर्थोंसे सम्बद्ध होनेके कारण उन्हें बुद्धिहीन कोग सुखी भ्रथवा दुखी समक छेते हैं।

बीराम ही सब जीवोंके आत्मा हैं---

'सर्वेषु प्राणिजातेषु क्रहमास्मा स्पनस्मितः॥

**x x x** 

हात्वा मां चेतनं शुद्धं जीवकपेण संस्थितम् । तस्मात् कदाचिक्रेश्वेत मेदमीष्टवरजीवगेः॥

समस्त भूत-प्राणियोंके अन्दर में आतारूपले स्थित हूँ, इसकिये मुझ खुद्ध खैतन्यको जीवरूपसे स्थित देखकर कोई भी जीव और ईखरमें भेडरिट न करे।

#### अवतारके सम्बन्धमें---

त्रयाणामपि लोकानां कार्यार्थं मम सम्मदः।

त्रिकोकीका कार्य करनेके छिये मैं अवतार लेता हूँ।

श्रीकृष्यके सम्बन्धमें भी इसी प्रकारकी उक्ति गीता, भागवत तथा धन्य शाखों में है। सभी अवतारोंके सम्बन्ध-में यही कहा है कि भवतार एक ही काक्रमें भारमा निर्मुण श्रक्ष और समुख श्रक्ष हैं। अब अवतारवादके सम्बन्धमें कक्ष कष्टकर निबन्धका उपसंहार किया जाता है।

#### ३-अवतार-कथा

बढ़े भाग्यसे मनुष्य विश्वासी होता है। मनुष्य को कुछ विश्वास करता है, जब उसका प्रत्यक्ष करता है प्रयवा अपने भीतर उसका अनुभव करके आनम्द पाता है, तब वह कृतकृत्य हो जाता है। विश्वास नष्ट करनेके लिये किल महाराजका सबसे बढ़ा शका है संशय! संशय उरपण करके मनुष्यको चौरासी लाख बार नाना योनियों में भटकानेसे ही किलिको आनम्द मिलता है। ठीक ही है। साधु-हृदय दूसरोंको आनम्द देकर आनम्दका अनुभव करते हैं और ससाधु दूसरोंको दु:स देकर अपनेको सुखी समझते हैं।

श्रीमगवान्के भवतार एक ही काकमें आत्मा सगुवा श्रद्धा और निर्मुण श्रद्धा है, किल्युगके अतिरिक्त अन्य युगोंमें इस सम्बन्धमें मनुष्यको किश्चित् भी संशव नहीं था। परन्तु आज इस किल्युगकी स्थिति कुछ और ही है। ईन्तरके सम्बन्धमें स्कूळ, कालेजके छात्रीके सामने चर्चा चलाकर देखिये, आप देखेंगे कि अधिकांश छात्रीके मनमें सैकड़ों-हजारों सन्देह भरे हैं, आज संज्ञयञ्जल मनुष्यीसे जगत भरा था रहा है। वेदोंको क्यों मानें, आख क्यों मानें, इंन्यरको क्यों मानें, आवार-विकासको क्यों मानें हैं इस प्रकार 'क्यों' के क्यों सन्देहका ताँता करा रहा है, हन बातोंमें भाज अधिकांश समुख्य संज्ञयपुक्त हैं। 'स्वचर्में निधनं भ्रेयः परधर्मों मयाबहः' 'संज्ञयासमा बिनस्वति' आदि सिद्धान्तोंको मानना तो आजके कोगोंकी दृष्टिमें कुर्सस्कार है। इस समुख्योंके इस संज्ञवकी निवृत्तिके किये श्रीमगवान्के ही शरणापन्न होते हैं। यहाँ तो, अवतारको मानना मानव-हृदयका स्वामाविक धर्म है। इसी विच्योंमें कुछ कहकर ही हमें शुप होना है।

मजन्मके जिसप्रकार चुद्धि है, उसी प्रकार प्रत्येक मनुष्यके हृदय भी है। बुद्धिका धर्म विचार है और हृहच-का प्रेम, स्नेड, अजन, पूजन । ईश्वरकी विभूतिके चिन्सनसे बुद्धि इस हो सकती है। किन्तु हृदयकी इसि केवल ऐश्वर्यसे नहीं होती, हृदय मानुर्यको पाये बिना किसी प्रकार भी शान्ति नहीं पा सकता। हृदय असीमको ससीमरूपमें पाये बिना कभी चैन नहीं हे सकता। हृदयको निराकार सीमाञ्चन्य वस्तुहारा सन्तोष नहीं कराया जा सकता । हृदय एक ऐसे पुरुषको चाहता है जो-'शिर्सि पदमसात् सर्वसौन्दर्गसारम्'तया'सर्वाङ्गे सुमनोहरम्' अर्थात जो सिरमें लेकर चरणेंकि नसपर्यम्स समन्त सीम्बर्यका सार है. तथा जिसके समन बंग बिलको इरने-वाले हैं । ऐसे पुरुषोत्तमको घाँससे देखना, उसकी मधुर वाणी कार्नोसे सुनना, उसकी प्रेम-कीकार्जीको प्रश्नक करना, उसकी कीका-कथाओंका बारम्बार एउन-पाठन करना, इन सब कार्योंके हुए बिना इदयको शास्ति नहीं मिल सकती । मुखसे निराकार निरवयन कहनेपर भी प्राण कहते हैं--- 'प्यारे ! तुम्हारे लिये में बढ़े प्रेससे यह फूकोंका गजरा लाया हैं, तुम इसे गलेमें पहन लो न । जरा ठहरो, मैं तुम्हें प्रणास करना चाहता हूँ ! एक बार भवने चरण-कमछोंमें मेरे इस मन्तकको लट तो जाने दो। मेरे हाथ तुम्हारी चरण-सेवा करना चाहते हैं। मेरे कर्ण तुम्हारी कथा सुननेके किये अध्यन्त ही स्याकुछ हो रहे है। तुस कब सुके अपना दास या दासी मानकर सेवाका अधिकार सींपोगे ? मैं तुमको क्या-क्या हेना चाइता हैं और कितने दिनोंसे में मन-ही-मन सोचता हूँ। प्यारे ! तुम्हें कीन-सा धन हूँ, तुन्हें मैं जो धन दिया चाइता हूँ, वह धन तो तुम्हीं हो, तुम्हारे हत्य-स्पर्शके किये मेरा इडब रो रहा है और ये प्राण तुम्हारी प्रीतिमें छहपटा रहे हैं ।'

वे सथी इत्यके धर्म हैं। इत्यकी ताप बुझानेके किये तुद्धारे आकाशवल् सीमा-शून्य रूपसे काम नहीं चकता। मेरी सेवाकी अभिकाषा पूर्ण करनेके किये किससे में तुन्हें देख सकूँ, तुन्हारी मधुर बाबी धुन सकूँ, तुन्हारी अधिरणकमककी सेवा कर सकूँ, ऐसे ही रूपमें तुन्हें सुमको दर्शन देने पहेंगे। इसीलिये मगवान् भक्तोंके इत्यको शीतल करनेको मूर्ति धारण करते हैं। पहले किखा जा खुका है, शाख भी कहते हैं—'भक्तिचानु-सारेण जायते मगवानजः' इसीलिये कहा जाता है कि मनुष्यके अन्दर भगवान्ने एक ऐसी चीज़ दे दी है जिसकी रृसिके लिये उनको अवतार छेकर झाना पदता है। 'अहा! प्यारे! इच्छा होती है, तुन्हें माँ कहकर पुकारूँ, तुन्हें पता कहूँ, तुन्हें स्वामी कहकर सम्बोधन करूँ और तुन्हें सखा बनाकर नुन्हारे साथ खेलूँ। तभी तो मैं यह कहता हूँ.—

माता रामा मित्रता रामचन्द्रः स्वामी रामे। मत्सस्य रामचन्द्रः । सबैस्वं मे रामचन्द्रे। दवाकु-र्नात्यं जांन नैव जाने न जाने ॥

इसी आकांकाको पूर्ण करनेके खिये भगवान् अजन्मा होकर भी जन्म ग्रहण करने हैं।

मनुष्यकी दृष्टिसे देखनेपर जिसप्रकार अवतार-प्रदृण म्बाभाविक है, उसी प्रकार ईश्वरकी दृष्टिसे भी भगवानुका मृतिं प्रइण करना नैसर्गिक है। ईश्वर सर्वशक्तिमान् है; जो समस्त शक्तियोंका केन्द्र है, उसमें मूर्ति धारण करनेकी शक्तिका ही अमाव क्यों होने छगा ? उसके स्वभावकी भी आखोचना करनेपर पता लगता है कि वह सर्वशक्तिमान् होनेके साथ ही अत्यन्त प्रेममय भी है। यदि मनुष्यके प्रेमकी गति तीवभावसे भगवानुकी ओर हो जाय, यदि भगवान्के क्रिये मनुष्यके प्राण सर्वदा डाडाकार करने क्रों. तो फिर वह अनन्त प्रेमके आधार प्रभु भक्तोंकी आकांका-को पूर्ण किये बिना कैसे रह सकते हैं ? वह तो अक्तोंके निकटसे भी निकट भारमीय हैं। जो निर्गुजसे सगुजमें आकर जगवाकार वन जाते हैं, उन्हें अपने विश्वकृपकी मनुष्यकी ध्यान-धारणाके किये नराकार बतानेमें कह क्यों वान पढ़ेगा ? भव लेख न बढ़ाकर ज्ञानी होनेपर भी परम अक प्रातःसारकोष महायुक्त महारमा श्रीतकसी-

वासबीके सिद्धान्तका उच्छेच करके इस प्रसङ्गकी समास करता हूँ---

> 'बानि सक्हु तो जानहू, निर्गुण-सगुण-खरूप। सम हिय-पंकज-मृंग इव, बसहिं राम नर-भूप॥'

बिनमें जाननेकी शक्ति है, वे तुम्हारे निर्जुण, सगुण स्वरूपको जानें। मैं तो प्रशु! अस्यन्त ही दीन-हीन हूँ, नितान्त ही कंगाक हूँ। दयामय! मुने वही साध है, मेरे इदय-कमछ, अष्टदछ कमछपर निराकार राम मुंगरूपमें, नरसूपस्पमें स्थित होकर इस इदयपश्चके मधुका पान करें। मैं इसीको सर्वापेका श्रेष्ठ सुख समझता हूँ। झमर जो कमछके मधुका पान करता है, उसमें झमरको अपेका कमछको ही अधिक सुख मिछता है। मधुपान करनेवालेको अधिक मुख मिछता है। वही निरतिक्षय झानन्द है। तुन्हें सुख मिछता है यह देखकर मुने जो सुख प्राप्त होता है, वह सुख तुन्हारे छिये ही है— तुन्हारा ही है।

'आत्मसुख इच्छा जाहा तारे बलि काम । कृष्णसुद्ध इच्छा तार धरे प्रेम नाम॥'

#### ४-अन्तिम बात--नाम-महिमा

गुरके द्वारा प्राप्त नित्यकर्म, स्वाध्याय आदि करनेके छिये तो यथासाध्य चेष्टा होनी ही चाहिये। किन्तु यित् मनमें कभी ऐसा विचार हो कि शास्त्रानुसार प्रेमके साथ कर्मयोगका साधन मैं न कर सका, भक्तियोगका भी शास्त्रानुसार आचरण मुक्तसे नहीं हुआ, ज्ञानयोगकी तो बात ही क्या है? ऐसी अवस्थामें साधकको नया करना चाहिये और आपामर सर्वसाधारय जनता क्या करे? इसका उत्तर यह है कि वे सब मुख्यस्पसे नामका अवस्थान करें और सर्वदा मगवबामको ही अपना विद्याम-स्थान बनावें।

कस्तियुगर्से भगवज्ञामका आश्रय ही निरुपद्रव साधना
है। कवीरदासकी इस युक्तिको कपठहारको मध्यमिक्स्पसे
इदयपर घारण करना चाहिये—'सोवत में चवत राम' सबको
'भपना राम' समस्कर गोस्वामी तुलसीदासकी माँति
सर्वदा सब वस्तुओंको देखकर ही कहना चाहिये—

'सीयराममय सब जग बानी। करीं प्रणाम जोरि खुग पानी।।'

अववा गीताकी शिक्षके घनुसार 'वासुदेवः सर्वमिति' का अभ्वास करना चाहिये । जो कुछ दील पढ़े, सुन पढ़े, को मनमें उठे, उसीको भगवान् समझकर 'मां नमस्कुर' का अभ्यास करना । यह बढ़ा ही सहज साधन हैं।

शौकियाना भ्रभ्याससे काम नहीं खलेगा। सर्वदा प्रश्येक श्वासके साथ नामका जप करना पढ़ेगा, श्वास उपरको उठता है, उसकी ओर छस्य करके पहले एक बार, दो बार जितना हो सके नाम-जप करे। पश्चाद इस संख्या-को बढ़ाकर श्वासके उठते समय छः बार और गिरते समय छः बार करें! यही पामर, चारडाल सबके लिये कलिसे सुखपूर्वक तरनेका उपाय है। इसीय भगवानकी प्राप्ति हो जायगी, भगवान वामदेवका निम्नलिखित आश्वासन सुनकर इताश-भावको तिला अलि दे, नामपर प्रबल्ध विश्वास करना चाडिये।

> 'राम रामिति ये नित्यं अपन्ति मनुषा भुवि । तेषां मृत्युमयादीनि न मर्वान्त कदाचन ॥

जो सनुष्य इस संसारमें 'राम-राम' जप करते हैं, उन्हें मृत्यु त्रादिका सय कदापि नहीं होता ।

इस घोर कलियुगमें जो लोग नित्य राम-नामका जप करने हैं, उनको मृत्युभय आदि कोई हर कदापि नहीं हो सकता । रामायणमें राम-नामके सम्बन्धमें जो कहा गया है कि—

'रामनाम्नैव मुक्तिः स्यात् कर्ता नात्यंन कंनचित्।' किख्युगमें केवल राम-नामसे ही मुक्ति होती है। इसी प्रकार गीता-मागवनादि प्रन्थोंमें भी, श्रीकृष्ण-नामके सम्बन्धमें यही बात कही गयी है। इसी प्रकार शिव तथा दुर्गा-कालीके सम्बन्धमें समझना चाहिये। जिसको गुरुने जो नाम-मन्त्र दिया है, वह उसीको जपे। उसीसे उसका काम बन जायगा। यह ध्यान रहे कि, नाम अनैक हैं किन्तु नामी एक ही है। इस नामीकी अपेक्षा किछयुग-में नामकी महिमा सौ-गुनी अधिक है, इस सम्बन्धमें ऋगुदेव कहते हैं—

> 'नामैन तव गोविन्द कतौ त्वत्तः शताधिकम् । ददात्युचारणानमुक्तिं विना चाष्टाङ्गयोगतः ॥'

हे गोविन्द ! इस किल्युगमें तुम्हारी अपेक्षा तुम्हारा नाम सौ-गुना बदा है । यम, नियम, आसन, प्राक्षायाम, प्रस्याहार, घारक्षा, ध्यान, समाधि इस अष्टांगयोगके बिना ही नाम-जप मुक्तिप्रदान करता है। सभी नामोंके सम्बन्धमें यही एक बान है। आदि-पुराक्षमें भगवान् श्रीकृष्ण अपने प्रिय ससा अर्जुन हो अपने नामके सम्बन्धमें कहते हैं—

जीवके लिये मेरा नाम ही शरण है, नाम ही त्रिलोकी-का गुरु एवं मूल है, नामसे बदकर कोई पावन करनेवाली वस्तु नहीं है। नामके समान न तो ध्यान है, न जप है, न स्थाग है और न नामके समान कोई गति है। नाम ही जीवका जीवन अर्थात् अवलम्बन है, नाम ही बढ़ी भारी सम्यक्ति है, नाम ही संसारमें सस्य वस्तु है और नाम ही प्रिय वस्तु है। जो लोग श्रद्धामें अथवा विनोदसे परम-मंगल नामका यान करते हैं उनके मध्यमें वह नामरूप परमतस्व मदा निवास करता है, इसमें कोई सन्देह नहीं। जिस किसी प्रकारमें केवल नामका उचारण करनेवाले लोग बिना ही प्रयासके आद्रके साथ परम धामको प्राप्त होते हैं।

श्रीअर्जुन नाम-प्रताप श्रवण करके उच्छू बसिन हर्यये पुकार उठने हैं—

> भवत्येव भवत्येव भवत्येव महामते । सर्वपापपरिज्याष्ठाः स्मरन्ति नाम बान्धवाः ॥ नमेःऽस्तु नामकपाय नमोऽस्तु नामजरिपने । नमेःऽस्तु नामशुद्धाय नमेः नाममयाय ॥॥

### मेरे मालिक !

बह सच है, तुम मुनते हो दीनोंकी कठण गुहार।
पर में देव ! सम्हाल सकूँगा कैसे प्यार-दुलार॥
एक मधुर झाँकीको मेरे प्राण तरसते रहते।
खड़ा रहूँगा पर कैसे जब होगी आँखें चार॥
आवेंगे मेरे मालिक, स्वागत कैसे कर पाउँगा।
कम्पित ठर लेकर में कैसे ठनके सम्मुख आउँगा॥१॥

मुनता हूँ, तुम दानजनांक आँसूम रहते हो। दीख न पढते पर जब टनके साथ नाथ बहते हो।। कहीं निकल मत जाओ तुम अनजाने, मैं ढरबा हूँ। इसीलिये तो बरजोरी में ठदन नहीं करता हूँ!!

तुम जब आओगे, मृद्ध बरणांपर तब इन्हें गिराऊँगा ! आंबोंकी 'गंगा यमुना' के सुखसे तभी बहाउँगा !!२॥ ---सस्यम्त अर्था 'क्रवन' बं • १०

# ईश्वरका अस्तित्व

( लेखक --- 'सत्य' )

स्यके बिना संसारका अस्ति व ही नहीं रह सकता। ईश्वर सत्यस्वस्य हैं; इसी कारण संसारमें सत्यकी महत्ता है। अत्यव सत्यके माननेवालेको ईश्वरको अवश्य ही मानना वाहिये। संसारके अधिकांश कार्योमें दूसरोंने जिज्ञामा करनी पद्मती है। जैसे मनुष्य किसी

पान, ध्यक्ति, मन्दिर, जलाशय धादिकी जिल्लासा दूसरे मनुष्यमे करता है। विद्या, कला-कौशल धादिकी शिल्लामें मनुष्यको दूसरेकी सहायता अपेलित होती ही है। पुम्नकोंके हारा जो ज्ञान प्राप्त होता है वह भी दूसरे मनुष्यके दूसरे जो ज्ञान प्राप्त होता है वह भी दूसरे मनुष्यके दूसरे जाता है कि मनुष्य दूसरे मनुष्यकी सहायताके उपर अध्यक्त सल्लाहुआ ) होता है। सहायक मनुष्य को मार्गप्रदर्शक, शिल्लक अध्यता लेलक होते हैं, घपनी मतिके अनुसार मत्यका ही व्यवहार करते हैं और उनके उस सत्य व्यवहारपर विद्वास करके ही संसारका कार्य चलता है। अतः यह कहना गलत न होगा कि संसारका सम्बालन सन्यके द्वारा ही होता है।

इस सत्यका मूल आधार ईश्वर है। यदि सत्यका असित्व म रहे तो जिज्ञामा करनेपर किसीको या तो कुल उत्तर ही न मिलेगा या यदि मिलेगा भी तो अन्यथा। जिसका अनुसरण करनेसे ममुख्यका अभीष्ट सिद्ध न होगा और परस्परमें अविश्वास वदने लगेगा, (जैसा कि नास्तिक-यादसे होना सम्भव है) अविश्वासके बढ़नेसे देव बदेगा और तब संसारमें बढ़ी अशास्ति मच जायगी। अतः सम्यका अस्तित्व अत्यम्त आवश्यक है और सम्य ही ईश्वर है।

हंश्वरका तूसरा गुण है त्याग । हंश्वरके त्याग ( यज्ञ )
मे ही यह विश्व बना है और सम्जालित हो रहा है।
अर्थात असीम ईश्वर अपनेको अपनी मायासे सीमाबद्ध
करके स्वयं संसाररूप हो अपनी शक्तिये इसको सञ्चालित
कर रहा है। अतः संसारमें मनुष्यके किये त्याग करना
प्रधान धर्म है। म्यबहारमें धर्म और नीतिका बर्ताब किया
जाता है, इनके बिना संसारमें स्यवहार चक्त ही नहीं सकता
है। यह धर्म और नीति त्यागके ही स्यास्तर है, अतः

सिद्ध हुआ कि त्यागका श्वास्तित्व आवश्यक है। उसी प्रकार स्थागगुणसम्पन्न ईश्वरको मानना परमावश्यक है। यदि ईश्वरको न माना जायगा तो मनुष्य निम्सन्देह पशुवत् हो जायगा, क्यांकि पशुओं में ईश्वरके ज्ञानका अभाव होता है। परिणाम यह होगा कि फिर मनुष्य निपट क्यार्थी होकर पशुके समान आचरण करने लगेगा। पशुवत् बळवान् होकर वह श्वपने सुखके लिये निर्वलींका नाश करेगा, तथा उसकी सम्पत्ति हरणकर उसे भोगेगा। जो उस बळवान् मनुष्यमे भी अधिक बळवान् होगा वह उसका नाश करेगा। इसम्बकार यह त्याग-अगन पशु-जगन् वन जायगा।

सबके परमपिता अथवा परमकारण ईश्वरको मानकर इसी नातेमे मनुष्य आपसमें श्रातृभावका सम्बन्ध रखते हैं तथा उसके अनुसार एक दूसरेकी सहायना करते हैं। ऐसा न हो तो फिर यह संसार ही न चले। ईश्वरके अम्लिखपर विश्वास न होनेपर एक मनुष्य दूसरेकी किस ज्ञान और सिद्धान्तके बलपर सहायता वरेगा? सहायता तो दूर रही वह झपनी पुष्टिके लिये दूसरेकी हानिकी चेष्टामें लगा रहेगा।

फिर नास्तिकताका प्रचार हानेसे ईश्वर और उसके न्यायमें मनुष्यका विश्वास न रहेगा और तब पाप-पुरायकी भाषना भी संसारसे उठ जायगी। परिणाम यह होगा कि चोरी, हकती, परस्त्रीगमन, हत्या, गृहदाह, मादकता आदि दुष्कर्मोंकी श्रिधकाधिक वृद्धि होनी जायगी, क्योंकि इनके हारा तास्कालिक लाभकी आशा होती है। फिर तो कोई दूसरेकी हानिकी कुछ परवा ही नहीं करेगा, जिससे पाप-कर्मोंमें कोई भी रुकाबट न रह जायगी। सब-के-सब मनुष्य येन केन प्रकारेण अपने ही जीवनके मुखको बढ़ाने-के उद्योगमें लोगों। और तब यह जगत पशु-जगत्मे भी अधिक होनतर अस्याचारमयी अवस्थाको प्राप्त हो जायगा।

नास्तिकवादके प्रचारमे भविष्यत्-जीवनमें विश्वास न रहनेके कारण लोग मृत्युये बहुत हो हरेंगे और उससे बचनेके लिये अनेक अप्याचार करेंगे । तथापि जब मरनेका समय आवेगा तो वे बहुत हो वबदायेंगे, जीवनमर पापमें रत रहनेके कारण अन्तकालमें उन्हें मर्मान्तक पीड़ा होगी, अतः बड़ी ही कठिनाई और दुःलसे उनका प्राणान्त होगा। माजकल भी देखा जाता है कि जो मनुष्य जीवनमें मिकक पाप करता है, मरनेके समय उसे महा कष्ट होता है मौर व्यथासे स्याकुल होनेके कारण उसका उर्ध्व श्वास बहुत मिक समयतक चलता रहता है एवं माँगनेपर भी उसकी मृत्यु जल्द नहीं होती। इसप्रकारका कष्ट संसारमें प्रबल वासना होनेके कारण ही होता है और नास्तिकोंके लिये तो यह संसार ही उसका सर्वस्य होता है।

पशु-जगत्की सृष्टि प्रकृतिके अनुसार हो सकर्ता है क्योंकि पशु प्रकृतिका अनुगमन करते हैं, परन्तु मनुष्यके लिये यह बात नहीं। यद्यपि मनुष्यका शरीर अन्तये पलता है तथापि वह केवल फलाहार या प्याहारमे शरीरको सुरक्षित रख सकता है और रखता भी है। यही क्यों, मनुष्य केवल वायुके आहारमे जीविन रह मकना है। मैंने एक ऐसे व्यक्तिको देखा है जो महीनेमें केवल एक बार खाता है। मनुष्य इस जगतुका अन्तिम फल है।

जहाँ देखा जाता है वहाँ वस्त्र, अन्न, गृह, बाग-बर्गाचे, पथ, सवारी, जलाशय, शस्त्र, आभूषण, पात्र, पुस्तक आदि समस्त वस्तुएँ किसी-न-किसीके सङ्कल्प, तथा उस सङ्कल्पके अनुसार अध्यवसायसे बनती हैं। इनमें एक भी वस्तु ऐसी नहीं जो विना सङ्कल्प या श्रध्यवसायके स्वयमेव बन जाय। ऐसी अवस्थामें यह कव सम्भव हो सकता है कि ऐसा बृहत् और विचिन्न संसार विना किसी संकल्प-कर्ता और अध्यवसायोंके बन गया हो ?

### दिव्य घटनाएँ

इसके अतिरिक्त साधकके जीवनकी अनेक दिन्य घटनाएँ ईरवरके अस्तित्वको सिद्ध करती हैं। अच्छे साधक पुरुष तो अपने जोवनकी अक्लोंकिक दिन्य घटनाको प्रकाशित नहीं करते क्योंकि इससे बाइङ्कार और बाजिसानकी अभिवृद्धि होती है। तथा इन दिन्य अनुभवेंके प्रकाशित करनेसे इनका होना भी बन्द हो जाता हैं। इसीस्त्रिये दिन्य अनुभवोंका कहना और सुनना दोनों अविहित माना जाता है। संसारमें द्रन्य-प्राप्ति वड़ी कठिगाईसे होती हैं परन्तु यह कितनोंका अनुभव है कि अस्वन्त बावइयकता पदनेपर जब द्रन्यकी नितान्त कभी होती है और उसकी प्राप्तिका कोई उपाय नहीं रह जाता तो ब्रकसान् उस अभावकी पूर्ति हो जाती है जो भगवान्की कृपाके बिना बासम्भव है।

इसके धातिरिक्त संसारमें ऐसे पुरुष भी हैं जिनकों भगवानके खबतार नथा अंदरय महारमाधोंके केवल दर्शन ही नहीं होने बक्ति जो उनसे साक्षात बातें भी करते हैं। परन्तु यह बहुत साधारण अवस्था है और इसमें आपित्त भी हो सकती हैं। ऐसे महारमाधोंका भी श्रभाव नहीं है जो नित्य श्रीभगवान् और महिपींका दर्शन ही नहीं करते बक्ति उनके दिव्य रममय आनन्द और शान्तिसय तेजपुत्रका श्रनुभव भी करते हैं, जिसका वर्णन नहीं किया जा सकता तथा जिसके विषयमें शास्त्र 'मुकास्वादनवन्' कहकर पुष हो गये हैं।

# ईश्वर सर्वव्यापक है [शिखरिणी]

महीमें, ज्वालामें, भुवनभरमें, ब्यामतलमें। प्रमामें, आभामें, निविद् तममें, ऋत्य पलमें॥ प्रहोमें, तारोंमें, पत्रम, बनमें, फूल, फलमें। वहीं सर्वेच्यापीं, अचल, जलमें और यलमें॥१॥

सूर्यमें समीरण, सुगन्य, सरसीरुहमें, कानन, ककुभमें है, कीर्तिमे, कलक्कमें।
तीनों लोक-काल-वर्ग और अपवर्गमें भी, निक्षिल निसर्गमें, परागमें है, पक्कमें॥
देखों मेघमाला, महाद्वीप, महासागरमें, नभ, मेदिनीमें, महाचलमें, मयक्कमें।
सारमें, असारमें, चराचर सुरासुरमें, सर्वव्याप्त ईश्वर है राजा और रक्कमें॥ २॥
--भगवर्गप्रभाद जिपाठी एम०ए०,एक-एक-वी०

# ईश्वरवाद और समाज-धर्म

( लेखक--पं भीसदाशिवजी शासी भिटे, संखापक 'गीताधर्ममण्डल' प्ना )

🕶 ईशाबास्विमिद ९ सर्वे मातिक अगत्वां अगत्। तेन त्वकेन मुक्कीया मागृधः करमस्विद्धनम् ॥

यह ईशाबास्योपनिषद्का पहला मन्त्र है। ईशोपनिषद वाजसनेय-संदिताका अन्तिम अर्थात चालीसवाँ अध्याय है। इससे यह सहज ही अनुमान किया जा सकता है कि इस अध्यायमें वेदाध्ययनके पूर्ण होनेपर ही गुरुने शिष्यको उपवेश किया है। इस पहले मन्त्रमें आयी हुई मध्यम पुरुषकी दोनों कियाओंपर ध्यान देनेसे उपर्युक्त अनुमानकी पुष्टि होती है। सम्बद्धे पहले वास्यमें भाये हुए 'जगती' शब्दका ऋद धर्घ पृथ्वी है परम्तु उपलक्ष्यमे उसका 'सृष्टि' अर्थ किया जा सकता है। आदिमें आया हुआ 'ईशा' शब्द बहुत ही अर्थपूर्ण है। केवल परमान्मा अथवा पर-ब्रह्म अर्थको दिखलानेके स्निये ही इस शब्दका प्रयोग यहाँ नहीं हुआ है, बश्कि सारी मृष्टिमें स्याप्त सत्ताके उद्गमस्थानके श्रर्थमें ही इसका प्रयोग हुआ है । मसाका अर्थ है स्वामित्व अथवा प्रभाग्व और यही 'ईश' धानुका मूल प्रयं है। म्बामित्वके अर्थमें प्रचिक्त भाषामें 'सत्ता' शब्दका प्रयोग होता है। सुद्दिमें स्थित समन्त स्थल और सुक्रम पदार्थीपर ईश्वरकी सन्ता (स्वाभित्व) है। ईश्वर सर्वव्यापी है और साथ ही वह समम्न सत्ताका खंधीश्वर है, यह पहले वाक्यमें दिसकाया गया है। ध्यापकन्त्र और सत्ताधीशस्त्र, ये तीनों शब्द करीब-करीब समान होनेपर भी बिस्कुल ही एक हीं. ऐसा नहीं कहा जा सकता । इसीलिये 'शावास्य' श्रयवा 'वास्य' शब्दसे स्यापकत्व सुचित करते हुए 'ईश' शब्दके हारा सत्ताधीशस्य दिसकाया गया है । यहाँ सत्ताधीशस्य मर्थ ही मुख्य है। यह बात सम्त्रके दसरे वाक्यसे सिद्ध होती है। ईन्बरके संचाबीश होनेपर भी उसकी संचाका ज्ञान भागा प्रकारकी उपाधियोंहारा होता है। उन उपाधियों-का वर्गीकरण करनेपर उनके तीन भाग विश्वादी देते हैं---म्बक्ति ( म्यष्टि ), समाज ( समष्टि ) और अव्विल सृष्टि (परमेष्टि)। एक ही व्यक्ति और समाजमें भवयव सीर अवग्रवीका सम्बन्ध है। कौटुस्थिक संस्थाएँ समासके

आन्तरिक अवयव हैं, ऐसा माननेपर व्यक्तिके स्थानमें कुदुम्बके अधिपतिको रखनेमें कोई आपत्ति नहीं। सांसारिक पदार्थीका समावेश इन तीन प्रकारकी सत्ताओं मेंसे किसी-न-किसीके अन्तर्गत हो जाता है। उदाहरकार्थ, किसी मकानको अपने उपयोगमें लानेके लिये उस धरके मालिक-की आज्ञा अपेक्षित होती है क्योंकि वह घर उस माछिक, व्यक्ति-विशेषके सत्ता (स्थामित्व) में होता है। इसप्रकार व्यवहारमें यह वैयक्तिक सत्ता अनेकी प्रकारकी देखनेमें बाती हैं। ऐसे ही किसी सार्वजनिक स्थानका उपयोग करने-के स्थि उस समाजकी आज्ञा भावइयक होती है। राजमना समाजकी प्रतिनिधि-स्वरूप होनेके कारण राजसत्ता और समाजसत्ताको तात्त्विक दृष्टिये एक समझनेमें कोई हानि नहीं हैं। वस्कि तस्वज्ञानकी दृष्टिये यही कहना चाहिये कि ममाजसत्ता ही यथार्थ हैं: राजसत्ता व्यवहारकी सुविधाके किये समाजसत्ताका रूपान्तर अथवा संकुचित रूप-मात्र है। मनुष्यके कितने ही प्रयोजन ऐसे होते हैं जिनके मिद्ध करनेकी सामर्थ्य उपर्युक्त दोनों सत्ताओंमें नहीं होती। श्राधुनिक युगमें भौतिक शास्त्रोंकी अत्यन्त प्रगति होनेके कारण पहले जो बातें मानबी सत्ताके बाहर समझी जाती थीं, उनमेंसे कितनी ही अब मानव-प्राणीके हम्तरात हो चुकी हैं। तथापि मानवी सत्ताकी मीमार्मे न श्रायी हुई भभी बहुत-सी बाने ऐसी हैं जो मानवी-जीवनके किये त्रस्यम्त भावस्यक हैं। उदाहरणार्थ, बादलोंका बरसमा मन्ष्य-जीवनके लिये प्रस्यन्त प्रयोजनीय है. परन्तु उसकी कुली जिस ससाके हाथमें हैं, बढ़ परमेही सत्ता है। 'परमे व्योक्ति'अर्थात् परमाकाशमें रहनेवाला सर्वसत्ताधीश परमेश्वर ही यहाँ 'परमेष्ठी' शब्दसे अभिप्रेत है। श्रतः जिसप्रकार सब पदार्थ 'ईशावास्य' अर्थाद ईश-सत्ताके भीतर हैं उसी प्रकार मनुष्यके जीवनका क्रम भी उसी संसाके आश्रयमे सञ्चास्ति होता है।

ईश्च-सत्ताक विभाग

सनुष्यको अपने धारण-पोषणके लिये अनेक पदार्थीकी निरम आवश्यकता पड़ती है। परन्तु वे सब पदार्थ उस एकके ही स्वाधित्वमें नहीं होते। उनमेंसे कुछ अन्य व्यक्ति-

की सत्ताके, कुछ राजसत्ताके तथा कुछ परमेष्टीसत्ताके होते हैं। यह तीनों सत्ताएँ एक ही ईश-सत्ताके विभिन्न स्वरूप हैं। अपने जीवन-यात्राकी आवश्यक सामग्री हमें किसी भी सत्ताहारा प्राप्त हो, परन्त बस्तुतः हमें वह ईश-सत्तासे ही मिलती है, यह बात प्यानमें रखना आवश्यक है। मनुष्यके लिये प्रयोजनीय पदार्थ जिसकी सत्ता (स्वामित्व) में होते हैं, वहीं जब हमें देता है, तभी हम उनका प्रयोग कर सकते हैं। किसी वस्तुको दूसरेको देनेका अर्थ यह है कि उस वस्तपरमे अपना स्वामित्व इटाकर, जिसको वह वस्त दी जाती है उसका स्वामित्व उत्पन्न कर देना, इसीको शास्त्रीय भाषामें दान कहा जाता है। परन्तु यह दान धर्मादा नहीं है. 'खरवनिवृत्तिपूर्वकपरस्वावापादानम्' शासकारोंने दानकी यही ध्याख्या की है: इसिकिये उस सर्वसत्ताधीश ईश्वरद्वारा किसी भी रूपमे प्राप्त वस्तुसे मनुष्यको धपना भरण-पोषया करना चाहिये। इसी धमि-प्रायसे मन्त्रके दूसरे बाक्यमें 'तेन त्यक्तन भुभीधाः' यह पद आया है। इसमे यह दसरा सिद्धान्त निकलता है कि किसी पदार्थका, जनतक कि उसपरमे इसरेका म्यामित्व इटकर अपना स्वामित्व न उत्पन्न हो जाय, उपभोग करना परधन-अपहरण होता है। यहाँ 'धन' शब्द जीवनके लिये प्रयोजनीय वस्तुके ब्यापक धर्थमें आया है, यह ज्यानमें रखना चाहिये । भ्रपने जोवनके लिये उपयागी वस्तु जिस सत्तासं मिलनेवाली हो, उसी सत्तामं वह यथायोग्य उचित उपायोंद्वारा प्राप्त करनी चाहिये । इसी चमित्रायसे दुसरे वाक्यमें 'तेन स्यकेन' पद श्राया है । इस नियममें थोंड़ी-सी भी भूछ होनेपर दूसरेके धनका भपहरखाड़ी जाता हैं। बतः व्यक्तिमें खेकर परमेश्वर-पर्यन्त सत्ता (स्वामित्व) के जो-जो क्षेत्र हैं, उन सबका सुषम दृष्टिमें विचार करके भपने जीवनको पवित्र रखनेके लिये अस्यन्त सावधान रहना आवश्यक है।

### खामित्वका तान्त्रिक अंग

इस मन्त्रमें आये हुए नियम जिसप्रकार नैतिक-दृष्टियं प्रस्यन्त महत्त्वके हैं, उसी प्रकार आर्थिक-दृष्टिये भी बड़े ही महत्त्वके हैं। कुछ कोग समझते हैं कि नीति और त्रथंमें कोई पारम्परिक सम्बन्ध नहीं हैं, परन्तु यह ठीक नहीं। वेदान्त, धर्म और धर्यशासके मूळ तत्त्वोंमें सामान्यतः भेक होना ही चाहिये, यह हिन्दू-संस्कृतिका

सिद्धान्त है। वैयक्तिक सत्ता और सामाजिक सत्ताकी मीमा निर्धारित करना तथा व्यक्तिगत सत्ताकी समाप्तिके और सामाजिक सत्ताके प्रारम्भके स्थानको ठीक-ठीक सम-झना वहत ही कठिन है। अर्थ-शास और राजनीति-शास दोनोंका विशास अभ्यास होनेपर ही सत्ताकी सीमा निश्चित की जा सकती है। और तभी मनुष्यके किये उपर्युक्त सन्त्र-के आदेशानुसार 'बस्तेय' का पालन सम्भव होता है। 'सत्ताकी इन विभिन्न सीमार्थीको निश्चितरूपसे समझना प्रायः असम्भव है, इसिछिये इनके बलेड्सें न पड़ना ही ठीक हैं' ऐसा कुछ लोग कहते हैं परन्तु यह बात विश्कृत ही ठीक नहीं । 'शास्त्राय विषय समझमें नहीं आहा, इस-छिये शास्त्रोंको छोड़ हो' इसप्रकारके ओछे विचारीसे हिन्द-समाजकी भाजतक बड़ी हानि हो चुकी है। अर्थ और राजनीतिके विषयोंको जो भर्त्वाभाँति समझते हैं, उन्हें इस सत्ताके स्वरूप तथा इसकी सीमाका ठीक-ठीक ज्ञान है। प्रम्तुत मन्त्रके उपदेशानुसार चलकर मनुष्य अपने जीवनको पूर्ण पवित्र बना सकता है। परमेखरीय सत्ताका स्वरूप, उस सत्ताद्वारा होनेवाले संसारके वर्व-वर्व कार्य. उनके साथ मानवी जीवनका सम्बन्ध, समाज, व्यक्ति, श्रर्थ-हास और राजनीति-शास-इन सर्वोका प्रस्तुत मन्त्रमें बतायं हुए नियमोंके साथ प्रत्यन्त या अप्रत्यन सम्बन्ध होनेके कारण यह सभी ब्रह्म-विद्याके धंग हैं ऐसा सिद्ध होता है। कुछ उद्यमहीन सम्प्रदायोंकी आदत पह जानेके कारण बुद्धिवायसम्बन्धी शास्त्रीय तर्कणांन स्रोगीं-के सनमें एक प्रकारका भय-सा हो गया और उपनिषदी-के समान पारमार्थिक साहित्यमें श्राधिभौतिक शास्त्रीकी बुन्तक नहीं आनी चाहिये, ऐसी उनकी धारणा बन गर्यत परन्तु यह धारणा मूल भूति-मन्त्रकी इष्टिसे किसप्रकार स्थाउय है, उसे यहाँ भाव भाषिक बतलानेकी आवरयकता नहीं।

सत्ता (स्वामित्व) का ज्ञान और उसकी पवित्रता

इस मम्त्रमें जो नैतिक नियम साया है वह समासकी दृष्टिमें अरयन्त महत्त्वका है। मनुष्यको स्वयं कैसा स्ववहार करना चाहिये, यह न बतलाकर, मनुष्यमात्रको दूसरों के प्रति कैसा व्यवहार होना चाहिये, इस मन्त्रमें मुख्यक्रपे के इसीको बतलाया है। इसमें अन्तयकी अस्यन्त ही सूचम कच्चना है। किसी प्रकारका बदला दिये यिमा दूसरों की वस्तुका उपमोग करना महान् पाप है, वह बात सहजा ही बहुतोंके ध्यानमें नहीं आती । माकिकसे विना पूछे उसकी वस्तुको काममें छाकर, फिर उसे अहाँ-का-तहाँ रख देनेमें कोई दोष नहीं, ऐसा बहुतोंका मन है । पर वस्तुतः नीति-झास्त्रकी हिंहमें ऐसी मनावृत्ति पापयुक्त ही समझी जाती है। उउज्यब्ध नीति-निष्टामें पापवृत्तिको जरा-सा भी स्थान नहीं है। यह नीति-निष्टा ही ब्रह्मविद्याका ध्याधार है, ऐसा ध्रुतिमें स्पष्ट कहा है। (देखिये कठ० १।२।२४) मीति-झास्त्रके इस महान् तत्त्वका इस मन्त्रमें जैसा स्थापक, स्थम और निर्भान्त वर्णन है बैसा शायद ही धन्यत्र कहीं मिके।

# संन्यास-मार्ग-कृत अर्थ-विपर्यय

इस मन्त्रके सरस्र अर्थपर ध्यान देनेसे यह बात सहज ही दिखलायी देती है कि इसका संस्थास-मार्गमे सम्बन्ध नहीं जुड़ सकता। परन्तु बड़ा आश्चर्य है कि श्रधिकांश प्राचीन टीकाकारोंने इस मन्त्रको विस्कृत संन्यास-परक ही स्वराया है। ऐसा करनेमें शब्दार्थी-की खींचतान होना कोई आश्चर्यकी बात नहीं हैं। 'तेन त्यक्तेन भुजायाः' इसका धर्य उन्होंने ऐसा किया है कि जो कुछ यहच्छास (श्रपने-आप ही ) प्राप्त हो जाय उसीको इंश्वरका दिया हुआ समम्बना चाहिये। तारपर्य यह है कि उनके मतसं 'यरच्छा-काभ-सन्ताष' ही उपर्युक्त बाक्यका अभिप्राय है। यहच्छामे प्राप्त होनेवाला वस्तुत्रांपर जीवन-निर्वाह करना ही संन्यासधर्म होनेके कारण हन तीन पदों-में (स्वरूपतः) सर्वकमसंन्यासका ही उपदेश किया गया है, ऐसा सन्यासमार्गी महानुभाषीका कहना है । उसी प्रकार 'मागुधः' इस पदमे एक स्वतम्त्र वाक्यकी कल्पना-कर उसका सम्बन्ध पहले बावयके सर्वकर्मसंन्यासकी करुपनासे जोड़ दिया गया है । ऐसा करनेमें वास्य-भेद-दोष तो भाता ही हैं, साथ ही पहुँउ भाये हुए 'धनम्' कर्मकी भ्रष्ठग छोड़कर 'मागृधः' कियाके जिये 'किमपि' कर्मका ष्याद्वार करना पदता है, यह भी म्याकरखानुसार दोष हीं है। परन्तु 'किसी वस्तुकी भी अभिलावा मत करो' इसप्रकारका प्रथंतुक वास्य बन जाय और वह सर्वकर्म-संन्यासकी कल्पनाके लिये उपयोगी हो, इस खामके छिये संन्यास-मार्गवालॉने उपयुक्त सब दोबोंको खुशी-खुशी अपने सिर ले विया है। इसी प्रकार 'कस्यस्विज्ननम्' इस अवशिष्ट तृतीय पदको प्रथक् बाक्य मानना पदा है। 'धन किसका ?' इसप्रकार आक्षेपयुक्त प्रश्न करके, धन

किसीका भी नहीं है, जगत्के सदश धन भी मिथ्या है, धन भी सत्य वस्तु नहीं है—इसप्रकार इस तीसरे वाक्यका अर्थ करके जगिन्मध्यास्व प्रतिपादन करनेवाले मायावादकी कल्पना सिद्ध करनेका प्रयक्ष किया गया है। 'कम्यस्वित्' में 'स्वित्' शब्दका अर्थ 'अपि' शब्दके समान भी होता है, परन्तु वह संन्यास-मार्गके अनुकूल नहीं होता, इसिल्ये उसे छोड़ दिया गया है। संन्यासमार्गकी कल्पनाको बंठानेके लिये दूसरे वाक्यकी ऐसी खींचातानी करके भी अन्तमें यह प्रयक्ष सफल नहीं होता, संन्यासमार्गियोंसे ऐसा कहनेका प्रसंग अगले मन्त्रमें भी आ जाता है—

कुर्वकेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छत\* समाः । पर्व त्विम नान्यभेते।ऽस्ति न कर्म किप्पत नरे ॥

( ई• २)

भर्यात् इस संसारमें कर्मोंको करते हुए ही सी वर्ष (पूरी भागु) जीनेकी इच्छा करे, ऐसा होनेपर मनुष्यमें कर्म लिपायमान नहीं होते (अर्थात् कर्म बन्धनकारक नहीं होते) इसके भ्रतिरिक्त दूसरा प्रकार (कर्म-बन्धनसे छूटनेका दूसरा मार्ग) नहीं हैं।

पिक्ष रे मन्त्रमें कहा है कि अनेकरूपमें ईश्वरीय मत्ता-द्वारा उचित रीतिये प्राप्त हुई सामग्रीये ही अपनी जीविका चलावे, किसी भी वस्तुये अनुचित लाभ न उठावे। परन्तु पदार्थपर व्यारेका स्वामित्व नष्ट होकर अपना स्वामित्व उपाय हो जाय, इसका कौन-सा उपाय है ? इस बातको बताखाये बिना मन्त्रके सिद्धान्तका पूरा वर्णन नहीं होता, भत्यव यह वृसरा मन्त्र केवल पहले मन्त्रके सिद्धान्तकी ही पृत्ति करता है।

## मनुष्य-जीवनका श्वास्त्र-शुद्ध मार्ग

जिजीविषा अर्थात् जीनेकी इच्छा प्राणीमात्रमें एक समान ही होती हैं। यह इच्छा नेसिंगिक होते हुए भी धर्म्य है। उसी प्रकार यह वेदान्त-सम्मत भी हैं, क्योंकि वेदान्त-शास्त्रके नियम पिरा प्रमाणक म्वाप्यको जिजीविषा होती है या नहीं ? संन्यास-मार्गवालींने यहां देसा प्रश्न उपस्थित करके उत्तर दिया है कि 'ज्ञानी मनुष्यको जिजीविषा नहीं होती।' परन्तु यहाँ कर्मसम्बन्धी विशेष नियम बतलाया गया है, इसका विचार करने यह स्वीकार करना पश्ता है कि कोई भी स्वरूपनः कर्म-त्याग नहीं कर सकता। इस आपित्रको टाळनेके किये संन्यास-मार्गवाळे

उपर्युक्त उत्तर देते हैं। परन्तु ब्रह्मज्ञानी पुरुषोंको जिजीविचा नहीं होती, यह कल्पना वैदिक ऋषियोंको बिल्कुछ ही अभिप्रेत नहीं भी; अधिक तो क्या, संन्यास-मार्गवार्कीको भी यह करुपना मान्य नहीं है, मान्य होती तो सर्व-कर्म संन्यास कर नेवाके ज्ञानी पुरुषके जिये शारीर-कर्म कर नेकी भी अनुजा संन्यास-मार्गमें क्यों दी जाती? इसका सरछ उत्तर यहां है कि जिलीविषा एक प्रकारकी इच्छा है सही, परन्तु बह दसरी इच्छाओंकी भाँति विचारपूर्वक धारण की बाती हो अथवा प्रसंग-विशेषमें ही उत्पन्न होती हो, ऐसी बात नहीं । सजीव शरीरका जिजीविषा ( जीनेकी इस्का ) एक स्वभाव-सिद्ध धर्म ही है। धर्मशास्त्र अधवा बेहान्त-शास्त्रने भी इस जिजीविषाका विरोध नहीं किया है, बल्कि इस जिजीवियाको नष्ट करना शास्त्रीने निन्दनीय बत्तकाया है। नैसर्गिक नियमोंके अनुसार जीनेकी इच्छा करना मानव-प्राणिका स्वभाव है,इसके चनुसार मानव-प्राणी यह इच्छा यावजीवन करता ही रहेगा । इस बातपर ध्यान बेकर ही वैदिक ऋषियोंने इस जीवनेच्छाके साथ एक महत्त्वपूर्ण शास्त्रीय नियम जोड दिया है। जिसप्रकार जीवनेष्ठाका त्याग नहीं किया जा सकता और दैसा करना भी नहीं चाहिये. उसी प्रकार इस शास्त्रीय नियमका भी कोई बहुंधन न करें, यही उसका अभिप्राय है। वह नियम यही है कि इस छोकमें मनुष्य कर्मों को करते हुए जीनेकी इच्छा करें । इसमें एक और सिद्धान्त यह निकलता है कि जिसकी कर्म करनेकी इच्छान हो वह जीनेकी इच्छान करे। तात्पर्य यह है कि जिसप्रकार जिजीविया अटल और अवरित्याज्य है उसी प्रकार कर्मच्य-कर्मको भी अटल झौर अवस्त्याज्य समझना चाहिये । यद्यपि 'कर्म' शब्दका यहाँ क्रकाशा नहीं है तथापि इसमें कोई संशय नहीं है कि उसका 'वर्णाश्रम-विहित' विशेषण मन्त्रमें विवक्षित है। यहाँ 'जिज्ञीविषेत्' कियापय विश्वयंक है, पर वह मुख्य ( अपूर्व ) विधि नहीं है । क्योंकि जिजीविपाके स्वभावतः प्राप्त रहनेके कारण उसके लिये स्वतन्त्र शासाजाकी आवझ्यकता नहीं है। परम्तु विद्वित कर्मकी बात दसरी है। वर्णाश्रम-विद्वित कर्मके आचरणकी चौर मनुष्यकी म्वाभाविक प्रवृत्ति नहीं होती, इसीलिये कर्मके विषयमें शासाजाकी अत्यन्त प्रावश्यकता होती है। सुतरां इस मन्त्रमें कर्मविषयक बाज्ञा ही सुक्य है, ऐसा समजना चाहिये। 'श्चर्त समाः'

मर्थात् सौ वर्षका यह उपलेख मनुष्यके आयुकी सामान्य सीमा दिखलानेके लिये हुआ है। इस'वर्ष'शब्दके उस्ने सका अभिप्राय यह है कि प्रश्येक मनुष्य इसप्रकारकी महत्त्वाकांका रक्षे कि वह अपनी सम्पूर्ण आयुका कर्त्तस्यकर्मोंके आचरणमें ही उपयोग करेगा। इसप्रकारसे अपने सम्पूर्ण सीधनक्रमको ज्ञानपूर्वक कर्ता स्यक्तमंमें लगा देनेपर मनुष्यको वे कर्म वन्धनकारक तो होते ही नहीं, प्रस्युत मोक्षदायक होते हैं।

# वर्ण-धर्म अर्थात समाज-धर्म

पहले मन्त्रमें 'त्येन त्यक्तेन भुभीथाः'--यह पद श्राया है,इसका तारपर्य उपर बनलाया जा चुका है। स्यक्ति, समाज और सृष्टि इन तीन रूपोंड्रारा सर्वसत्ताधीश ईश्वर को देता है उसीसे मनुष्यको अपना जीवन-निर्वाह करना चाहिये. यह निश्रय हो गया है। परन्तु इस न्यवहारमें स्वामित्वका परिवर्तन (बदछा-बद्बी) किसप्रकार होना चाहिये ? इस प्रइनका उत्तर प्रस्तुत सन्ध्रमें बहुत ही सुन्दर रीतिसे दिया गया है। मानवी-कर्मके दो विभाग होते हैं--वर्ण-धर्म और आश्रम-धर्म । श्राप्तिक युगर्मे इन्हें समाज-धर्म और स्यक्तिः धर्म नाम दिये जाते हैं । मनुष्यके द्वारा वृद्धिपर्वक जो कमं होते हैं, उनका समावेश अवश्य ही उपयुक्त किसी-न-किसो विभागमें होता है। चार वर्ग और चार आश्रमहर वर्षाश्रमकी स्ववस्था प्रसिद्ध ही है। समुख्यकी स्वयं कैसे बर्तना चाहिये, यह आश्रम-व्यवस्थायं निश्चित होता है तथा इसरोंके साथ कैमे बर्नना चाहिये, यह वर्ण-धर्मके द्वारा जाना जाता है। पदार्थीके स्वामित्वके परिवर्तनका प्रश्न मुख्यतः वर्ण-धर्ममें हो आता है। मन्द्य यदि अपने वर्ण-धर्मका नियमितरूपमे आचरका करे तो म्बामित्वके पश्वितंत्रका प्रश्न इसप्रकार सहज हो इल हो जाता है, जैसे, जाजक यदि अपरा (आधिर्मीतिक)तथा परा(आध्याश्मक) विचा-की शिचा समाजको दे तो यह सिद्ध होता है कि उसने ब्राह्मण्के वर्ण-धर्मका पालन किया । इस कार्यके बदछेने शिष्य, समाज अथवा राजाके द्वारा उसे जो वेतन मिले उसपर उसका अधिकार स्वतः हो उत्पन्न होता है, इस वेतनके हारा अपनी जीविका चलानेसे पूर्व-मन्त्रमें कहे भनुसार वह पूर्णतः निष्पाप रहता है । परन्तु उसे अपने काममें भाकत्य, प्रमाद तथा दन्भ तनिक भी नहीं करना चाहिये । वदि वह ऐसा करेगा तो पूर्व-अन्त्रके उपदेशाश्वसार

(उसका) वह (वेतन ब्रह्ण करना) चोरी होगा, इसमें कोई शंका नहीं । वैयक्तिक स्वधहारमें सी उपर्युक्त उदाहरण छागू हो सकता है। अध्ययन, अध्यापन, यजन, याजन, वान और प्रतिग्रह यह छः कर्म बाह्मण-वर्णके धर्ममें आते हैं। उनमेंसे तीन कर्म बाह्यणके उपजीविकाके छिये हैं, ऐसा धर्म शास्त्रकारीने कहा है (मनु० १०। ७६)। शिखाके बदलेमें कुछ भी लेना ठीक नहीं, ऐसा कुछ लोगोंका मत है परन्तु इस विषयमें मनुम्मृतिकारने जो स्पष्ट निर्णय दिया है (सन् २ १ ११२, ११३) उसपर ध्यान देनेसे यह बात समझमें या जाती है कि उपर्युक्त मत शास्त्रीय नहीं। इस-प्रकार चारों ही वर्ण धर्मोंका पूरा-पूरा मेल बैठाया जा सकता है। ध्यक्तिये अथवा समाजसे अपनी आजीविकाके जो साधन प्राप्त किये जाते हैं उनके बदर्जेमें मनुष्यको उक्त ब्यक्ति तथा समाजके लिये पर्याप्त परिश्रम करना श्रत्यन्त आवश्यक है। समाज और व्यक्तिके कल्याणकी दृष्टिसे वर्णाश्रम-धर्मकी रचना होनेके कारण यह बदला कर्तस्य-बुद्धिये चुकाया जा सकता है और इसीये वर्णाश्रम-धर्मकी रचनाका महत्व दृष्टिगे।चर हो। सकता है। दूसरोंके लिये परिश्रम किये विना उनसे किसी प्रकारकी सहायता लेनेका अधिकार सन्त्यको नहीं है। इसीसे सिद्ध होता है कि भिक्षा अथवा याचनाका सिद्धान्त श्रतिको विल्कुछ ही मान्य नहीं है। इन दोनों मन्त्रीका श्रमिश्राय ब्रह्माण्ड-पराणमें आया है। और उसमे- 'तहत्तेनैव भू श्रीया चर्ता नाम्यं प्रयाचयेत्'-प्रनथकारने ऐसा निष्कर्ष निकाला है। हिन्द (वैदिक) मन्ध्य अपने वर्णाश्रम-विहित कर्मीका नियमानुसार आचरण करनेपर उसके व्यावहारिक और पारमाधिक प्रश्नोंका समाधान छाए ही हो जायगा । ऐसी धर्मरचना ऋषियोंने की थी। जिससे एकको दूसरेके समीप बाचना करनेका कोई कारण ही नहीं रह जाता था । ऐसी ही परिस्थिति समाजमें उत्पन्न हो गयी थी---

> 'न केनाचित् याचितव्यं कश्चित् किश्चिदनापदि। इति व्यवस्था भूतानां पुरस्तान्मनुना कृता॥'

अर्थात सङ्कटकालके सिवा कमी भी कोई किसीमें किसी वस्तुकी याचना न करे, पूर्व-कालमें मनुने मानव-प्राणीके छिये ऐसी ध्यवस्था की थी; यह महाभारतमें कहा गया है। सामाजिक समताकी पूर्णताका यह एक ही लक्ष्या है। परन्तु ऐसी पूर्ण समता उच्चत वक्षामें ही समाजमें उत्पन्न हो सकती है। औपनिषद ब्रह्मविद्याके युगमें समास उन्नतावस्थामें था। इसी कारण प्रम्तुत मन्त्रमें कथित सिद्धान्तका उस समय व्यवहार हुआ होगा, ऐसा कहना अयुक्त नहीं। मेध-वृष्टि-जैसी घटनाओं के छिये, जो ईश्वरीय सत्ताके अधीन हैं, ईश्वरोपासनाके नाना प्रकारके मार्ग उस समय भी प्रचलित थे, उन उपासनाश्चोंका भी वर्षांश्रम-धर्ममें अन्तर्भाव हो गया था। उसमे वर्षाश्रम विद्वित कर्मोंके आचरणस्पी अद्वितीय मार्गकी स्थापना वैदिक ऋषियोंने समाजके लिये किसप्रकार की थी, इसकी ठीक-ठीक करपना की जा सकती है। यह मार्ग व्यावहारिक और पारमार्थिक उन्नतिके लिये अत्यन्त हितकर होनेके कारण श्रभ्युद्य तथा निःश्रेयस्प्रद है, यह बात निर्विवाद सिद्ध है।

## मंन्याम-मार्गकी अर्थविषयक खींचतान

पहले मन्त्रमें यह अभिप्राय स्पष्ट है कि ईश्वरीय सत्ता सर्वगामी है, उसके द्वारा जो मिने उसीय जीविका चळावे. किसीकी भी सम्पत्तिका अपहरण न करे। और इस सर्व-गामी ईश-सत्तामे आजीविकाकी सामग्री किमग्रकार मिल सकती है यह बात इसरे मन्त्रमें कही गयी है। इसमे यह बात सबके ध्यानमें सहज ही ह्या सकती है कि बे दोनों मन्त्र एक दूसरेकी पूर्ति करनेवारे हैं । परन्तु संन्यासमार्गवालीने इन दोनीं मन्त्रींको एक-उसरेने अलग करके यह निश्चय किया है कि पहला मनत्र ज्ञानीके जिये है। परन्तु इस व्यवस्थामें वास्यभेव-दोष आता है, इसपर उन्होंने बिल्कल ही ध्यान नहीं दिया । इसके अतिरिक्त इन दोनों सम्त्रोंको ज्ञानी और अज्ञानीकी इष्टिये विभिन्न माननेपर दोनों ही मन्त्रीके वाक्यार्थ अपूर्ण रह जाते हैं जिसमें कोई-सा भी एक सिदान्त पूर्ण नहीं होता। ईश्वरमें जीवन-निर्वाहके साधन किसप्रकार प्राप्त हों, इसका उत्तर श्रतिके ही शब्दों में नहीं भिलता । यहच्छा से प्राप्त वस्तुको ही ईश्वरप्रवृत्त समझा जाय, ऐसी कल्पना करनेसे 'तेब स्यक्तेन' इस प्रका लाइणिक धर्य मानना पड़ता है और 'किसीके भी धनका अपहरण न करा' यह वाक्य स्पर्ध हो काता है उसी प्रकार 'तेन ध्यक्तेन' वाक्यका केवल संस्थास-परक बर्ध करनेसे 'भुआधाः' और 'मागुधः' बादि बंश व्यर्थ हो जाते हैं। इसरे मन्त्रमें भी इसनकार 'तू कर्ममें क्रिपायमाय व होगा,' 'इसके सिवा संसारमें दूसरा मार्ग

महीं,' इसप्रकारके धर्यका उत्तराई निरुपयोगी ही जान पहला है। इसप्रकार इस सन्ध्रभेदकी कल्पनाके कारवा भाषा-शासकी दृष्टिये इन होनों ही भन्त्रोंके वाक्यार्थमें अनेक आपत्तियाँ उत्पन्न होती हैं चौर इतना होनेपर भी किसी एक सिद्धान्तका सांगोपांग पूर्ण वर्णन नहीं हो पाता, यह भी एक विचित्रता है। मन्त्र-विच्छेदकी यह कल्पना बहुत ही उत्तरकाछीन और साम्प्रदायिक है, इस बातका ब्रह्मसूत्रमे पता लगता है। इस मन्त्रको लक्ष्य करके बादरायणाचार्यके बहासुत्रमें दो सुत्र श्राये हैं (ब्रह्मसुत्र ३ । ४ । १३-३४ ) । इनमें ये पहुरे सुत्रमें कहा गया है कि ईशावास्त्रका यह दूसरा मन्त्र सामान्य नियमसुचक है, विशेष नियमस्चक नहीं । परन्तु प्रकरण-सन्दर्भसे इस दूसरे मन्त्रमें ज्ञानी मनुष्य ही विविज्ञत मानना पड़ता है। क्योंकि पहला मन्त्र ज्ञानी पुरुषको लक्ष्य करके कहा गया है, इसलिये तुसरा मन्त्र भी उसीको लक्ष्य करके होना चाहिये । ऐसा क्रमपूर्वक कहनेमें आता है । इस बातको बादरायण जानते थे, अतः उन्होंने दूसरे सुत्रमें मिद्ध किया है कि 'कुर्वश्रेवेह कर्माणि' यह मन्त्रविद्याकी म्तृतिके लिये है अथवा ज्ञानी मनुष्यद्वारा किये जानेवाले कर्मके अनु-मोदनके लिये हैं । इस सुत्रपर शाङ्करभाष्य इसप्रकार है-

'यद्यापत्र प्रकरणस'मध्यादिद्वानेव कुर्वन्निति संबध्यते तथापि विद्यास्ततये कमान्छानमेतदद्रध्यम ।

अर्थात यद्यपि यहाँ प्रसंगानुसार 'कुर्वन्' सन्त्रसँ ज्ञामी पुरुष ही सम्बद्ध होता है तथापि यह कर्मानुष्ठान विद्याकी स्तुतिके लिये ही जानना चाहिये।

#### अब प्रस्तुत मन्त्रके ऊपर शाङ्करभाष्य देखिये---

'अध्यतरस्यानाऽऽत्मतयात्मग्रहणायाशकस्येदमुर्पादशितमन्त्रः कुर्वक्रेवेतिः पूर्वेण मन्त्रेण संन्यासिना ज्ञाननिष्ठोक्ता द्वितीयेन तदशकस्य कर्मानिष्ठेत्युच्यते । ज्ञानकर्मणोर्विरोधं पर्वतवदकम्यम् ॥'

अर्थात् '(पहले मन्त्रके विवरणके अनन्तर) अब ज्ञानके अभावके कारण आरमाके प्रहण करनेमें असमर्थ (अज्ञानी) ममुख्यके छिये इस अगले मन्त्रका उपदेश दिया गया है।'(दूसरे मन्त्रके विवरणमें) पहले मन्त्रमें संन्यासी पुरुषकी ज्ञाननिष्ठा कही गयी है और दूसरे मन्त्रमें ज्ञाननिष्ठाके अनिधकारी अज्ञानी मनुष्यके छिये कर्मनिष्ठा कही गयी है। क्योंकि कर्म और ज्ञानमें परस्पर पर्वत-सदश विरोध अनिवार्य है, इस्पादि।

ब्रह्मसूत्रपर शाङ्करभाष्यकी पंक्तियाँ और ईशोपनिषद्-पर शाहरभाष्यकी पंक्तियाँ उपर दी गयी हैं, इनको सुक्स और तुलनात्मक दृष्टिये देखनेपर पाठकांके मनमें यह प्रश्न उत्पन्न हुए विना नहीं रह सकता कि 'क्या यह दोनीं लेख एक ही ग्रन्थकारके हैं ?' स्वतन्त्र विचारकोंको इस प्रभक्त यथार्थरूपमे निर्णय करना बहुत ही धावश्यक है। जो कुछ हो, यह तो निर्विवाद सिद्ध है कि ब्रह्मसूत्रके शाङ्करभाष्यमे भी ईशावास्यके इस दूसर मन्त्रका उपदेश ज्ञानी पुरुषको ही छक्ष्य करके किया गया है। इसलिये इन दोनों सन्त्रोंमें एक ही अभ्युद्य और निःश्रेयस्कर वैदिक मार्गका उपदेश श्रुतिने दिया है। इस मार्गमें परमारमतस्व और सृष्टिमें स्थित उसकी सत्ताका पूर्णज्ञान, म्वार्थायाग और कर्तध्यनत्वरता इन तन्वींका मुस्यतः समावेश होता है और इसी मार्गको गीताशास्त्रमें 'कर्मयोग' संज्ञा दी गयी है। इस कर्मयोगका ही इन दोनों मन्त्रोंमें श्रुतिने निःश्रेयस्के अद्वितीय मार्गके रूपमें उपदेश दिया है ।

यह इच्छा किसीको भी नहीं करनी चाहिये कि अपने जीवन-क्रमको चलानेके लिये आवश्यक सामग्री बिना परिश्रम हो मिल जाय। यिना परिश्रम अथवा बहु केंमें कुछ हिये बिना हुमरेकी वस्तु केनेसे मनुष्यके धन्तः करणामें लजा उत्पादन करनेवाला दोष उत्पन्न हो जाता है और वह ब्रह्मवर्चीस्वताके लिये अत्यन्त धातक है। इसके विपरीत अपने कष्टमें धर्जन किये हुए प्रध्यवा उचित बद्छा हेकर प्राप्त किये हुए पदार्थपर अपना जीवन-निर्वाह करना ब्रह्मवर्चीस्वताका मुल आधार है। ऐसे मनुष्यकी बृद्धि अत्यन्त तंजस्वी होती है। इसप्रकार इन पहले होनी मन्धांमें श्रुतिने झान, स्वावलस्वनके साथ निःस्पृहता श्रीर कर्नस्वनिष्टा इन तस्वींपर अधिष्टित अत्यन्त श्रेयस्कर वैविक कर्मयोगका उपदेश किया है।

## ममाज-धर्मका महस्व

प्राचीन सहिष्योंने उपनिषर्ोने बैदिक 'कर्मयोग' का प्रतिपादन किया है। उसमें व्यक्ति-धर्म और सभाज-धर्मकी मर्योदा किसी प्रकार पहचानी जा सके, इसके छिये ताचिक दृष्टिसे अत्यन्त ही उत्तम रीति बनकाची गयी है। समाज-धर्म म्यक्ति-धर्मका नियासक है, इसकिये समाज-

क्रक्यासके विचातक किसी भी कासको करनेका अधिकार किसी व्यक्तिको नहीं है, ऐसा बैदिक धर्मका दृष्टिकोण है। इसमे यही सिड होता है कि प्रत्येक व्यक्तिके निजी सुस्तरी अभिवार्य इच्छापर सामाजिक बन्धनकी शर्त जरूर खगानी ही चाहिये। समाजमें सामान्य मनुष्यको भी सर्वसम्मत रुदि तथा शिक्राचारका पालन करना पहला है एवं उसे अपनी अनिवार्च सन्त-त्रच्याको अधिकांशमें सीमित करना पबता है। समाज-धर्मके इन बन्धनीका पाछन करते हुए बेचारा सन्त्र्य इस बातको अच्छी तरहमे जानता है कि अपने समाजसे अलग होकर जीना असम्भव है हर्सास्ये वह अपने कल्याणके लिये ही हन सामाजिक बन्धनीका चुपचाप पालन करनेके लिये तैयार रहता है। सामाजिक बन्धनके परे जानेके लिये कोई कितनी भी उछल-कृष्ट क्यों न करे. अन्तमें उसे निष्फल-प्रयक्ष होकर समाजकी शरण लेनी ही पहती है। वर्तमान समयमें भी यह बात अनुभव-सिद्ध है। इसलिये व्यक्ति-धर्म अर्धात आश्रम-धर्मकी अपेक्षा वर्ण-धर्म अर्थात समाज-धर्म श्रेष्ट है। भगवान श्रीकरणने गीतामें जो मेसा निर्णय किया है, वह निरंपवाद है और सबको स्थीकार करना पहला है।

## समाज-धर्मके नियामक तत्त्व कान हैं?

जिमप्रकार समाज-धर्म ध्यन्ति-धर्मका नियासक है, उसी कार समाज-धर्मका नियामक तस्व कीन-सा है, कमानुसार इसका विचार करना आवश्यक है। बहतरे सनुष्यीका कहना है कि परमेही-धर्म अथवा अखिल सानव-जातिका कल्याण किंदा सर्वभनहितकारक धर्म ही समाज-धर्मका नियासक है। उपयुक्त तीनों शब्दोंमें प्रधित करूपना एक बार देखनेसे ठीक जान पदनी है परन्तु उस करूपनामें अध्यव-हार्यताका एक बढा दोष है। समाज-धर्म पूर्णतया व्यवहार्य है. यह बात आजनकके इतिहासमें स्पष्ट वे.ख पहती है। प्राचीन कालमें भारतवर्षमें समाज-धर्म वर्ण-वयवस्थाके रूपमें पूर्णतया स्यवद्वार्च हुआ था । आधुनिक युगमें पाश्चान्य कोगोंने स्वदेश-भक्ति अथवा स्वदेशाभिमानके रूपमें समाज-धर्मको पूर्णतया व्यवहार्य करके दिख्लाया है। परन्त ईसाइयोंका 'विन्ध-बन्धुस्व' अथवा बायोंका 'सर्वमृतद्वित' ये तत्त्व प्रश्यक्ष व्यवहारकी कक्षामें कभी नहीं आये। सर्व-भूतद्वित अथवा विश्व-वस्थरवकी अञ्चवद्वार्यसाको ध्यानमें रसकर ही भारतीयोंने 'ईश्वरोपासना' को समाज-धर्मका नियासक निश्चित्त किया है। 'स्वदेश-भक्ति' के क्रूपमें यूरोपिय-

नोंने समाज-धर्मको तो स्वीकार किया परन्तु इस समाज-धर्मके नियासक सरवका विचार करते समय पाश्चारय समाज-शासने बहत ही शिथिलता दिस्तलायी है। इस विषयमें उन्होंने अखिल मानव-जातिके हितका निर्देश भवश्य किया है परन्त यह तस्त्र मानव-स्वभावके कितना अनुकुछ है. इसका विचार उन्होंने नहीं किया। पादरी लोगोंने धर्म-पीठपर आसीन होकर 'विश्व-वन्ध्रस्व' की चाहे किसनी ही डींगें हाँकी हों, परन्त युरोपियन लोगोंने कभी उमपर अधिक ध्यान दिया ही नहीं, इसका कारण यह है कि विश्व-बम्धुस्व' की करूपना मानव-स्वभावको सहसा अङ्गीकृत नहीं होती । यही कारण है कि पाश्चात्योंका समाज-धर्म निर्वन्ध और मर्यादामे रहित हो गया । मन्त्य स्वभावकी आस्री-सम्पत्तिको दर करने अथवा उसको उचित सीमार्मे रखनेमें उनके समाज-धर्मका उपयोग तो हुआ ही नहीं, उत्तरे वह सन्त्यके स्वभावमें छोलुपता बढ़ा नेमें ही सहायक हुआ । इसी कारणा युरोपियन संस्कृति पूर्णेरूपसे राक्षसी आदर्शकी ओर गयी। इस संस्कृतिके प्रति संसारमें किसी-को भी प्रेम अथवा आटर न हुआ। यूरोपियन सम्यताके वर्तमान उन्कर्पने संपारमें भय और निरम्कार ही उत्पन्न किया है। संसारके इतिहासहारा यह बात सिद्ध की जा सकती है कि यह राक्षसी उंग सदा शीकपर्यवसायी ही सिद्ध होता है। इस यरोपियन संस्कृतिके उदाहरणमे यह बात निश्चित होती है कि समाज-धर्मका नियामक कोई नत्त्व होना चाहिये जो सामान्यतः मानव-वृद्धिके लिये श्रङ्गीकृत करनेयोग्य तथा मानव-स्वभावके अनुकूल हो। इस विषयमें वैदिक ऋषियोंने वर्ण-ज्यवस्थाके द्वारा जो मार्गनिर्धारित किया है, वही यधार्थ है यह बाध्य होकर स्वीकार करना ही पढ़ेगा। वह मार्ग ईचरोपासना है जिये आर्थीन समाज-वर्मका नियासक निश्चय किया है।

# ईश्वरापासना और सामाजिक कर्नव्यता

विश्व-बन्धुस्वकी बहुपनाके अनुसार ही मानव-बुद्धिके छिये ईस-सत्त्वका भी आकलन नहीं हो सकता तो फिर हं अरोपासनाकी कल्पना समाज-धर्मका नियासक कैसे हो सकती है । ऐसा प्रश्न यहाँ सहज हो उत्पन्न हो सकता है। इसका छत्तर यह है कि मानव-बुद्धिके लिये परमात्म-तत्त्व पूर्णत्त्वा अङ्गीकृत नहीं होता, यह बान ठीक है, परन्तु परमेश्वर-का अस्तित्व और उसकी महायताकी अपेक्षा, यह दोनों बार्ते मावव-स्वभावके लिये इतनी बावस्थक हो गयी हैं कि यह

करपना भी नहीं हो सकती कि वे किसी समयमें मानव-स्वभावमें नष्ट होंगी। इसिलिये इसमें कोई भी शक्का नहीं कि मानवी बुद्धि परमारम-तस्व पूर्णतया धाकलन कर सके या नहीं, परन्तु परमेश्वरकी कृपाकी छन्न-छाया अपने उपर लेनेकी अभिलाषा मानव-स्वभावमें चुल-मिल गयी है। इस मानव-स्वभावको ध्यानमें रखकर ही वैदिक ऋषियों ने समाज-धर्मके नियामकका निश्चय किया था और इसके अनुसार समाजके घारण-पोषण करनेके लिये मनुष्यको चानुवर्ण्यके जो-जो कर्म करने पड़ते हैं वे समस्त कर्म वह ईश्वरोपासनाकी बुद्धिसे नि:स्वार्थ-भावसे कर सकता है। विकि यह वैदिक धर्मका सिद्धान्त है कि इसप्रकार पवित्र अन्तः करण्ये समाज-धर्म-का धावरण करना मनुष्यका इस संसारमें श्रेष्ठ कर्तव्य हैं।

# ईश्वरोपासना और समाजका सामध्ये

ईश्वरोपासनाके श्रतिरिक्त समाज-धर्मका नियामक उसरा कोई तस्व भी नहीं बतलाया जा सकता। आधुनिक तस्वज्ञ कहते हैं कि 'कर्तब्य समझकर ही कर्तव्य करो, कर्तब्य-कर्ममें किसी प्रकारकी श्रपेक्षा न रक्खो । मैंने अपना कर्तंब्य ठीक-ठीक पालन किया है, ऐसा मालम होनेसे मनुष्यको जो सन्तीप प्राप्त होता है उसे ही कर्तव्यवद्विका आधारभूत तस्व समझो।' परन्त् इनका यह प्रतिपादन हवाईसहरूके समान जान पडता है। किसी व्यक्ति-विशेषको कर्तब्यजन्य समाधान प्राप्त होनेपर भी यह कर्तस्यनिष्टा सामान्य मन्द्यके अन्तःकरणमें घर नहीं कर सकती । पुरुष, पुनर्जन्म, ईखरोपासना इत्यादि तत्त्वींमेंसे किसी-न-किसी तत्त्वको ध्येय म्बीकार किये विना कर्नब्य-निष्ठामें स्थिरता नहीं आ सकती । ऐसी अभ्यर कर्नेध्य-निष्ठा समाज-धर्मके छिये कितनी उपयोगी होगी. यह जात ही है। इस कर्तव्यनिष्ठाके बद्दे सन्द्यकी भोगवासना ही उसका ध्येय बन बैठती है और समाजका भी एकमात्र ध्येय स्वार्ध बन जाता है जिससे मनुष्य स्वार्थ-परायण हो जाता है। 'ऐसा स्वार्थान्य समाज ( राष्ट्र ) संमारके लिये उपयोगी न हो तो भी अपने उक्तर्य-सम्पादन करनेके छिये तो पूर्ण समर्थ होता है। फिर समाजके म्बार्थपरताकी भोर प्रकृत होनेमें दोष ही क्या है ?' यह प्रश्न देखनेमें तो काजवाब सालुस पड़ता है, परन्तु थोड़ा-सा विचार करनेपर यह निश्चयपूर्वक समस्ता जा सकता है कि यह प्रश्न विरुक्त जमपूर्व है, क्योंकि समाज-धर्मको ध्यक्ति-धर्मका नियामक होना ही चाहिये। खार्थान्य समाज अपने अन्दर् रहनेवाले

म्यक्तिके आचरणका नियमन करनेमें असमर्थ होता है। आत्मसंयम्, नीति-श्रियता, सदगुर्गा-विषयीसे प्रेम, निरस्तस उद्यमशीलता, उदास ध्येयनिष्ठा इत्यादि सद्गुणीका व्यक्तिमें परिषे, चया होना हो चाहिये, तभी व्यक्तिमात्रका जीवनक्रम समाधानपूर्ण और करुयागुकारक ही सकता है। परन्त स्वार्थनिष्ठ समाज स्वार्थस्यामकी नींवपर ठठे हुए सद्गुणेंकि मन्दिरका विनाशक हो तो इसमें आश्चर्य ही क्या है ? स्वार्थपरायण समाजके व्यक्तिकी नीतिमत्ता गिर जाती है, उसके नीति-बन्धन बिस्कल शिथिल हो जाते हैं। नीतिश्रष्ट मनुष्यको कीटुन्त्रिक सुखकी प्राप्ति नहीं होती और इस सुखके अभावमें मनुष्यके अन्तःकरणमें सन्तोष न होनेके कारण दुर्ध्यमन चौर तजन्य रोगोंके प्रसारके कारण सारा समाज भीतर-ही-भीतर खोखला हो जाना है। इसिछिये वैयक्तिक चरित्रके नियासक समाजको म्बार्थान्ध कभी नहीं होना चाहिये। अर्थान समाजको इसके ही समान एक नियासक तस्वकी सावश्यकता है जिसके योगसे वह व्यक्तिवर्मको सन्मार्गमें लगानेमें समर्थ हो और ऐसा तस्य ईश्वरोपासनाके अतिरिक्त दसरा नहीं मिल सकता। वैदिक ऋषियोंने ईसरोपासनाके हुस तत्त्वको निर्भान्त होकर ही चना और उसके साथ भारतीय समाज-धर्मको बाँध दिया । समाज-धर्म और ईश्वरापासनाका कार्य-कारण-भाव

'समाजके लिये म्वार्थकी श्रपेक्षा ईश्वरोपासनाकी और मुकता यद्यपि अच्छा है नथापि समाज-धमके सर्वथा नष्ट होनेकी अपेक्षा नो उसका स्वार्थपर होकर जीवित रहना श्रप्ता है।' श्राजकल भारतीयोंने यों कहना शुरू किया है। जिनके पूर्वजॉने समाजके आदर्शरूप धर्मकी शिक्षा जगत-को ही, उन्हीं भारतीयोंके जीवनक्रमये वह समाज-धर्म नष्ट-प्राय हो गया, इसमे बदकर दर्दैव और स्या हो सकता है ? भारतीय सनुष्य अपने वैयक्तिक धर्ममें तत्पर होनेपर भी समाज-धर्म अथवा राष्ट्र-धर्म स्या वस्त् है, इसकी कश्पना भी नहीं कर पाना। ऊपरके सञ्जिलके गिर पदनेपर नीचेकी मिन्नल जैसे खुली हो जाती है वैसी ही शोधनीय अवस्था आज मारतीयोंकी हो गयी है। इसी कारण उन्होंने समाज-सत्ताकी बानोंको ईश-सत्ताके बावरखमें देंक दिया है। 'अब महँगा हो गया, ध्यापार बैठ गया, दुख देनेवा है पशु नष्ट हो गये, लोग दाने-दानेके किये तरस रहे हैं। इरयादि समल वातीं हो उन्होंने ईश-मत्ताके ही ऊपर होड़ दिया है। अनावृष्टि हुई -- पानी नहीं बरसा, इस कार्य खेती

मही हुई आदि वातोंको तो ईश्वरीय ससापर छोदना ठीक ही है, परम्तु वर्षा होने तथा श्रम और चारा-पानीकी प्रसुरता होनेपर भी दरिव्रता नष्ट न हुई तथा वृथ देनेवाळी गौओंका भवानक द्वास न रुका, इस अवस्थामें भी भारतीय इंश-सत्ताकी बुहाई दे शुपचाप बैठे हुए रहते हैं, इसका पुकसात्र कारण यही है कि भारतीयोंने समाज-धर्मको विष्कुछ ही अछा दिया है। देशमें धन-धान्यकी समृद्धि तथा उनका उचित विभाग, रोग आदिका निवारण, व्यापारका संरक्षण, गोरचा इत्यादि बातें समाज-सत्ताके भिषकारकी होनेके कारण समाजकी सत्ताके द्वारा ही सम्पादित होनी चाहिये । राखा समाज-सत्ताका प्रतिनिधि हैं। बोर्गोको समाज-सत्ताका पूर्य ज्ञान होनेपर ही राजसंस्था-पर बनका दबाब भी हो सकता है, लेकिन हमारी सामाजिक भावना ही पहले नष्ट हो गर्या। यही कारण है कि इमारे समाजके राजा क्रोग जन्म-सिद्ध स्वयं-प्रभु बन बैठे और इसी कारण उनके हाथमें रही हुई समाजकी सत्ता दूसरोंके हाथमें चळी गयी। इसकिये हिन्दू-जाति पहले समाज-धर्म-हीन हुई और पीछे सामाजिक सत्तास भी विज्ञत हो गयी । हिन्दुर्भोका जीवन समाज-धर्म-ज्ञून्य होनंके कारण उनका तत्त्वज्ञान वैयन्तिक हो गया, उनका धर्म तथा उनकी नीति भी वैयक्तिक हो गयी और इर एक आदमी अपनी देद चावलकी खिनाड़ी अलग पकाने छगा । इसप्रकारकी संकुचित वृक्ति उनके व्यवहार-में मुख्यरूपसे, प्रमुख रीतिसे चलने लगी। तस्वज्ञानकी मुहर केवल स्यक्तिस्वपर ही पड्नेके कारण उसमें माया-वाद उत्पन्न हुआ और उसने संसारको मिथ्या कहकर केवक व्यक्तिगतरूपमें आध्यारिमक विचार करनेकी शिका दी । उपनिपदेंकि तस्व-ज्ञानमें पिण्ड-ब्रह्माण्डका विचार होनेके कारण उसमें समाज-धर्मका भी विचार होना स्वाभाविक था परन्तु उत्तरकाछीन वेदान्तने संसारकी सर्वथा मिथ्या ठइराकर तदन्तर्गत समाजको भी एक भ्रम अइरा दिया । इस एकाङ्गी तस्व-ज्ञानने कार्याकार्य-व्यवस्थिति तथा कर्सव्याकर्सव्यके निर्णयके प्रश्नको एक किनारे दकेल दिया और भारमञ्चानको सर्वकर्मसंन्याससे ओडकर एक विष्कुछ ही नवीन मार्गकी स्थापना कर दी । भगवद्गीतार्मे आत्मज्ञानके साथ निकास कर्त्तब्या-चरग्रका मोग देसकर प्यक्तिके बिये मोक्षदायक तथा समाजके क्षिये अभ्युद्यकारक असुतस्यके मार्गका उपदेश दिया गया है। परन्तु गीताके दो-तीन हजार वर्षोंके अनन्तर ही इस नवीन वेदान्तने इस व्यवस्थाको नष्ट कर दिया और बेदान्तको केवछ संन्यास-मार्गके निमित्त बना ढाछा। इस माबावादी संन्यास-मार्गका स्वाभाविक परिशाम भौदासीन्य हुन्ना और उसने हिन्दुभौंके भन्तःकरणमें घर कर किया। इस तत्त्व-झानमे नीचे उत्तरनेपर विषय-सुमाकी परमाविध ही स्वर्ग-सुख मानी जाने बगी घोर इसे ही धर्माचरग्रका मुक्य फळ निश्चित किया गया, जिससे हिन्दु झोंका धर्माचरण भी स्वार्थमय और ज्ञान जून्य हो गया । आत्मज्ञान और धर्माचरणमें कोई प्रत्यक्ष सम्बन्ध नहीं है, ऐसा संस्थास-मार्गवाखोंके निश्रय करनेके कारण धर्माचरणकी योग्यता अज्ञानमूकक मानी जाने वागी। धर्माचरणका फरू भरगोपरान्त मिलता है, जीवनकाळमें कभी नहीं मिलता। इसप्रकारकी एक अदृष्ट-कल्पना लोड देनेके कारण हिन्दुर्घोका धर्माचरण एक जादू-मा बन गया । इससे यदि तश्वज्ञानमें उदासीन और धर्माचरणमें म्वार्थी बना हुआ हिःदु-समाज संकुचित वृत्तिवाला यन गया तो इसमें आश्चर्य हो क्या ? केवल समाज-धर्मके बन्धनके शिथिल होनेस ही हिन्दुओं की ऐसी सार्वदेशी बुर्दशा हुई, सथापि उपनिषर्के पूर्व-परम्परा अत्यन्त शक्तिशाखी होनेके कारण हिन्दुओं का वैयक्तिक शील श्रेष्ठ बना रहा । न्यक्तिगत दृष्टिये हिन्दू मनुष्य-संसारके किसी भी मनुष्यकी अपेदा नीतिमत्तामें निम्नश्रंणीका नहीं ठहर सकता । पर इस वैयक्तिक सद्गुणको समाज-धर्मकी बिल्कल ही सहायता न मिलनेके कारण हिन्द-संस्कृतिकी अवस्था असहाय हो गयी। तत्त्व-ज्ञानका मेल व्यवहारके साथ न होनेके कारण धर्म धौर व्यवहारका मेल न हुआ, मीर इन सीनों तस्वोंके रहते हुए भी हिन्दू-संस्कृति विस्कुल ही लँगदी प्रथवा एकाक्षी हो गयी। धर्म धीर ब्यवहारमें यदि पह रेके समान तत्त्व-ज्ञानका मेळ होता तो हिन्दुओका समाज-धर्म न हुबता और न इस दुरवस्था-के भोगनेकी नौबत आती। परन्तु एकाक्नी बनी भारतीय संस्कृति धर्मशील होनेके साथ कर्मशून्य, वैराग्यसम्पन्न होनेपर भी निस्तेज और ज्ञानयुक्त होनेके साथ सामर्थ्य-हीन, एवं बुद्धिमान् होनेके साथ कर्सव्यश्चन्य बन गयी। यों होते-होते भारतीय संस्कृति ऐसी अधोगतिको प्राप्त हुई कि विदेशियोंको यह कल्पना करनी पड़ी कि गुरुामी इस भारतीय संस्कृतिका स्वाभाविक धर्म है। इस अधी- गतिसे हिन्दू-संस्कृतिका उद्धार करना हो तो जिस समाज-धर्मके ध्रभावमें इसका अधःपात हुआ है, उस समाज-धर्मकी पुनः प्रतिष्ठा करनेके सिवा हिन्दुओं को इस अधोगतिसे ध्रपता उद्धार करनेके छिये दूसरा मार्ग ही महीं हैं। जिस भूलके कारण इस इस दासताके गर्नमें गिरे हैं उस भूलको सुधारना हो इस गर्नमें बाहर भानेका सबा मार्ग है। ईसरोपासनाकी बुद्धि हिन्दू-अन्तः करणेने नष्ट नहीं हुई हैं। उस ईसरोपासनाकी बुद्धि से ही समाज-धर्मका प्रादुर्भीय किया जा सकता है। धौर ऐसा करनेने अपनी हिन्दू-संस्कृतिका ही क्यों, संसारका उद्धार करनेने छिये भी हिन्दु-धर्म समर्थ होगा, इसमें सन्देह नहीं।

ईश्वरोपासना समाजोश्वतिका मुख्य आधार है

द्याजकल यह एक विवादाम्पद प्रश्न हो रहा है कि हिन्द्रभौको समाज-धर्मके पुनक्जीवनके जिये अर्थ-शाख-का अनुसरण करना होता या उपासना-धर्मका ? श्राधिक आवड्यकताएँ, ज्यावहारिक कठिनाइयाँ, प्रापश्चिक श्वभिकाषाएँ श्वादि बाते समाज-निर्माण्में कारणभूत हैं तथापि इस बातको न भूलना होगा कि धर्म भी समाज-संगठनका एक महत्वपूर्ण कारण है। विशेषतः हिन्द्-सनुष्यके स्वाभाविक धर्मप्रवण होनेके कारण हिन्दू-समाज-के निर्माणमें धर्म-बुद्धि विशेष उपयोगी होगी, इसमें सन्देह नहीं। संसारका कोई भी समाज हो उसका नियासक उपासना-धर्म होना ही चाहिये, यह बात पहले दिखबाबी गयो है। प्राचीन ऋषियोंने वर्ण-व्यवस्थाके रूपमें समाजकी संस्थापना करते समय ईश्वरीपामनाकी इसका नियासक निश्चित किया या और आज भी उसी बातकी आवश्यकता है। श्राजके समाज-सत्तावादी इस नियासकका विचार नहीं करते । तथापि इसप्रकारकी निर्देश्य और सर्यादाहीन समाजकी राचसी कृति कैये बनने ह्मा है, इसका विचार करनेपर उनको आर्थीके समाज-धर्मके सरको मानना ही पहुंगा। रूसमें सोवियट लोग **ईश-सत्ताको नहीं मानते अर्थात् ईश-**नरव समाजका नियासक है, इस बातको वे स्वीकार नहीं करते । परन्तु तुमरे प्रकारसे उन्होंने वैदिक-धर्मके तत्त्वको ही स्वीकार किया है। यह कहना चसंगत नहीं है। उपास्य-देवको जितना और जिसप्रकारका महत्व दिया जाता है डतना और वैसा महत्व वे समाजको दे रहे ै । परिस्थितिके अनुसार सोवियट कोगों के कार्यक्रममें महान

मन्तर दीख पदता है तथापि तात्त्विक दृष्टिसे देखनेपर पता सगता है कि आयौंने भ्रपनी वर्ण-ज्यवस्था इसी तस्वपर स्थापित की थी। समाजको ही परमेश्वरकी मूर्ति सानकर वर्णरहित कर्चन्याचरणके हारा उसकी सेवा करना आर्थी-के जीवनका मुरुप धर्म है, ऐसा वैदिक ऋषियोंने निश्चित किया या और इसी तत्त्वको सोवियट खोगीने भी स्वीकार किया है, ऐसा जान पबता है। अवस्य ही सोबियट छोगोंके इस सम्प्रदायमें ईश्वरोपासनाकी बुद्धि नहीं है, पर वैदिक धर्मके सामाजिक तत्त्वके द्वारा खाभान्वित होनेसे बनका ऐहिक उरकर्ष होगा, परन्तु केषछ स्ववहार-कुशब्दतामे अथवा भोग-छाछसासे जो समाजमें राक्षसी वत्ति उत्पन्न होगी. उसे शेकना असम्भव होगा । अपने समाजकी उन्नति करनेके छिये सोवियट छोगोंके न्यावहारिक तस्व कितने ही उपयोगी हों, तथापि दूसरे राष्ट्रींके स्वातन्त्रय अपहरण करनेका अवसर आनेपर भविष्यत्रकालमें आरमसंयमन करना उनके लिये कठिन हो जायगा। अतिरिक्त इसके, समाजमें कौटम्बिक मंरक्षण, वैयक्तिक नीतिमत्ता तथा उपभोगकी लालसाका मर्यादित रहना इत्यादि बार्ने इस समाजके किये धसाध्य हो जायँगी। इसित्ये अर्थ-शास्त्रके साथ-साथ धर्म-बुद्धिका विचार करना प्रावश्यक है यह निश्चित है। साम्पत्तिक समता. प्रयक्षशीलता, स्वयं परिश्रम करनेका उत्साह, भारम-संयम, कौटव्यिक पविश्वता इत्यादि सामाजिक मदगुर्गोका केन्द्र यनने योग्य तत्त्व आज सोवियट छोगोंके सम्प्रदायमें नहीं है। इसलिये भविष्यमें कभी-न-कभी सोवियट कोग आर्थोंके समाज-धर्मके तत्त्वपर धावेंगे और तभी वे गञ्चसी महत्वाकांत्राके चंगुरुमे छुटेंग ।

## उपसंहार

श्रायों ने वर्ण-व्यवस्था स्थापिसकर छोगोंके हृद्यपर यह श्राहृत कर दिया कि चानुवंद्यांश्मक समाज-धर्म ही परमंत्रर हैं। यही कारण हैं कि उन्नतिके समयमें भी धार्योंका समाज राक्षसी आदर्शकी ओर नहीं गया और इसी कारण हिन्दुओंका वैयन्तिक चरित्र इतनी धधोगितिके प्राप्त होनेपर भी थोड़ा-बहुन उज्ज्वल रहा। इस उज्ज्वल चरित्रके बरूपर ही शताब्दियोंसे दासताके नरकमें पचते रहनेपर भी वे आजतक जीवित रहे हैं तथा उपर उठनेके खिये चेष्टा करते रहे हैं विषक उनके दिन शतुओंको भी चिह हिन्दू खोग आज या कुछ अपने सिरको उपर उठावेंगे



पेसी शक्का बनी हुई है। यदि ऐसा न होता तो धास्ट्रे-विया, अमरीका, कार्येज धादि देशोंके मुकनिवासियोंके अनुसार हिन्दुओंका नाम कभी रोप हो गया होता। तात्पर्य यह है कि मानवी समाजके उत्पन्न होनेके छिये आर्थिक धावश्यकताएँ, स्यावहारिक कठिनाइयाँ, संरचण-की स्यवस्था, उपजीविकाका साधन धादि वार्तोंके कारची-भूत होनेपर भी समाजका संरचय, संवर्धन धौर उसकी सर्वाक्षीय उन्नति धादि वार्तोंके छिये ठपासना-बुद्धिकी अत्यन्त आवश्यकता है। समाज-सेवा ही ईश्वर-सेवा है—इस तरवको वैदिक धर्मने जिसप्रकार मृखतः और उपपत्तिपूर्वक सिद्ध किया है, उसप्रकार आजपर्यन्त किसी मी जन्य धर्मने सिद्ध नहीं किया। इसी सरवके आधारपर हिन्दू-राष्ट्र प्राचीनकारूमें परमोख पदपर आसीन या और अब भी वह इसी तरवके बखपर उस अपने प्राचीन उच पदको प्राप्त करेगा। समाजका विचार करनेवाले समाज-शास्त्रको श्रीमञ्जगवद्गीता और द्वोपनिषदोंमें वर्णित मानव-समाज-धर्मके तत्त्वोंका सूचम रहिसे घव-छोकन करने तथा संसारके आजतकके इतिहासका सूचम निरीक्षण करनेपर यह स्वीकार करना ही पढ़ेगा कि समाज-सत्तापर ईश्वरीय सत्ताकी नियामकता ग्रास्यन्त ही आवश्यक है।

# ईश्वर-प्रेम बिना शान्ति असम्भव है

( टेखक-स्वामीजी भीचिदारमानन्दजी )

सारके तायहव-मृत्यमें प्रेम सबंत्र नानाविध कार्य में में के कर रहा है। हाथीसे चींटीपर्यम्त समस्त स्मान्य जगत् प्रेम-पाशने बँधा हुआ उम्मचकी तरह नाच रहा है। सांसारिक पदार्योंकी प्रीति ही यह सारा नाच नचा रही है। उर्दृका एक कवि कहता है कि—

सबकां दुनियाकी हविस स्वार लिये फिरती है। कोन फिरता है यह मुरदार लिये फिरती है।

यही विषय-प्रेम चोरमे चोरी और जारमे जारी कराता है। इसीके जाखमें फँसे हुए महिपालांकी विषया-सक्ति प्रजाको नष्ट किये देशी है। धर्म-प्रेमको आद्में अज्ञान और दुराग्रहके कारण भिन्न-भिन्न सतावलस्वी कखहानि भइकातं हुए स्वयं भी उसीमें दुग्ध होनेसे नहीं चुकते । धर्म जो वास्तवमें शान्ति-प्राप्तिका साधन है इन धर्मान्ध कोगोंके कारण धरान्ति उत्पन्न करने-बाका बना दिया जाता है। धनी निर्धन श्रमजीवियोंका छड्ड चूसते हैं, राजा प्रजाको अक्षय कर रहे हैं। यह विषयासक्ति मनुष्यको भाँति-भाँतिके नाच नचा रही है, चैनमे बैठने नहीं देती । संसारके सभी पदार्थ प्रकारंगर हैं. इनमें प्रेम भी निमेषमात्रका ही है, बस्तुनाशसे प्रेमका भी नाश हो जाता है। परन्तु यदि वही प्रेम किसी अविनाशी बस्तुमें लगा दिया जाय तो वह सदैव सुसर बना रहे । वह भविनाशी तस्य केवल एक असगढ सचिवानन्द्रधन परमात्मा ही है जो इस दृश्यमान जगतुका आधार है, जिसकी मायाने इस संसारकी उत्पत्ति हुई है बीर जो खयं इस मायाके पूँघटमें सुन्दरीकी तरह छिपा है। प्रेमी को उस अचिन्त्य सौन्दर्य-राशिका ही चकोर है। प्रेमी को उस अचिन्त्य सौन्दर्य-राशिका ही चकोर है, जबतक वह पूँघट इटाकर उस चन्द्रमाको छजानेवाछी अनुपम ज्योतिका साचान्कार नहीं कर बोता, उसे धैयं कहाँ हो सकता है शारितक बुद्धिहारा जगत-तत्त्वोंका विरखेषया करते-करते वह समझ तो जाता है कि इस सतिशय चन्नछ मृष्टिका कर्ता और माधार कोई अविनाशी और स्थिर तत्त्व वस्तर है परस्तु केवछ इतना ही जान छेनेसे उसे चैन नहीं पहता । प्रेमीको तो उस प्रीतमसे आखिक्षन किये बिना शान्ति नहीं मिछती ।

वह प्रेम क्या वस्तु है, कुछ स्पष्ट नहीं कहा जा सकता, क्योंकि वह गूँगेके गुक्की तरह अनुभवगम्य ही है। इतना ही इशारा किया जा सकता है कि यह हदय- का कोई ऐसा प्रवल भाव है जो प्रेमीको प्यारंगे मिला देता है, बीचका परवा हटा प्रियतमसे साक्षारकार करा देता है। उस अभीष्ट मिलनसे जो अनुत आनन्द प्राप्त होता है, उसका वर्णन हो ही नहीं सकता। सब सांसारिक पदार्थ उस अवर्शनीय आनन्दके आगे तुच्छ प्रतीत होने छगते हैं। स्वार्थ और अहंकार उसके रानु हैं, जब यह प्रकट होते हैं तो एक गहरा परदा बीचमें हाल देते हैं जिससे प्रोतमका मुखारविन्द ऑखों में प्रोक्त हो जाता है। सबा प्रेम नि:स्वार्थ होता है। जिसमें स्वार्थ है वह

प्रीति विवेली और क्षिक है, चिरस्थायी नहीं: क्योंकि स्वार्थकी पूर्ति होते ही वह प्रीति भी नष्ट हो जाती है। यही पार्थिव-प्रेम हैं । परन्त वह अपार्थिव-प्रेम तो कुछ न्यारी ही वस्तु है, उसमें स्वार्थकी खाया भी नहीं होती। इसमें केवल प्यारेके दर्शनकी ही लालसा रहती है। वियोगमें जीवन भी भार मालूम होता है। चित्र अशान्त और विद्वल रहना है। इस विद्वल प्रेमांकरके प्रकट होनेसे जगत्के जो सब विषय पहले सुखदायी हुआ करते थे, वे सब दुखदायी प्रसीत होने ल्याते हैं। धन-परिवार, इष्ट-मित्रादि सब विश्वरूप दिखायी देते हैं, यहाँ-तक कि अपना शरीर भी जो वानवमें सांसारिक पदार्थी-में सबसे अधिक प्रिय माना जाता था. अब प्यारेके वियोगमें काँटा-सा चुमता है। जब ऐसी विद्वलता बढ़ जाती है तो वह प्यारेको इठात् खींच काती है। प्रेमकी होरीसे वैधे हए श्यामसन्दर अपने आप खिचे चले आते हैं। परन्त सच्ची जगन चाहिये। हृदय समन्त कटिल बासनाओं से शुन्य होना चाहिये। प्रेम सौतकी तरह दूसरेका अस्तित्व नहीं सह सकता । यदि वह प्रवस्न हुआ तो सारी वासनाओंको भगा देना है । नहीं तो पराम्न होकर स्वयं हृदय-मन्दिरको छोदकर चला जाता है। बहत छोग पूछा करते हैं कि वह प्रेम कैसे लावें, वह तो किसी आग्यशालीके हृदयमें ही होता है। हमारा कहना यही है कि 'हृदयमें जगह हो तो प्रेम भी समावे, जहाँ इसके शत्रश्रोंका राज्य हो और निरन्तर उनका कोलाहज सचा रइता हो वहाँ बेचारा प्रेम जाकर क्या अपना सिर फोडे ? प्रेमकी तरंगोंसे यदि हृदयको सींचना हो और श्चपनी हृदय-वाटिकाको आनन्दादि कुसुसित खताओंसे विभूपित करना हो तो पहले हृद्य-क्षेत्रको कामादि कुइ-करकटसे साफ करनेका यस करो, फिर देखना, प्रेमरूपी धारा स्वयं आकर तुम्हारी वाटिकाको हरी-भरी बना कैसी प्रफुक्षित कर देती हैं ? वस, फिर उस प्रेम-धारामें नित्य स्नान करते हुए आनन्दका अनुभव करते रहना ।

इसप्रकार जन इस प्रेमका अधिकार वदता जाता है चौर रोम-रोमसे प्रेमधारा बहने छगती है तो शरीर, मन और वृद्धिमें अहंकार, ममता ठहर ही नहीं सकती। बास्तवमें यह अहंकार ही सारी अज्ञान्तिकी जह है। इससे मनुष्य सांसारिक विषय-वासनाओं में फँसकर बीवन-मरवारूपी श्रञ्ज्ञालामें बँधा रहता है और नाना प्रकारके शुल-दु:लॉमें बुबता-उतराता अमूल्य जीवन नष्ट कर देता है। जाश्रर्य तो यह है कि इस गोरल्यल्येमें फँमे रहना ही उसे भक्ता मालुम देता है। यदि इसप्रकार-की स्थितिमे अशान्ति हो तो इसमे निकलनेकी भी चेटा हो। इस अशान्तिके बदते जानेमे विवेक-वैरास्य प्रकट होते हैं फिर हृद्यमें निर्मलता बदती है। मलरहित इत्यमें भगवानकी शलक पहनेसे आनन्द प्रस्फुटित होने लगता है।

यह प्रेम-मार्ग ज्ञान-मार्गकी अपेक्षा सरख, सरस और सुमधुर है। इसमें बुद्धिकी तीवता और बाछकी खास निकालनेकी योग्यताकी जरूरत नहीं: केवल हृद्य कोमल, विरक्त, गुद्ध और विशाल होना चाहिये। विशाल हतना कि, उसमें मारा विश्व समा सके, क्योंकि मक्तके लिये तो समस्त जशत् भगवान्का रूप ही है, जैसे गुसाई तुलमी-दासजीने कहा हैं—

सीयराममय सब जग जाना । करी प्रणाम जारि जुग पाना ॥

ऐसे अक्तके हृदयमें ईर्षा, हेष, मानापमान, अय, क्रोधादि कोई दुर्वासना नहीं समा सकती। जब समक दृश्य प्रीतमका ही रूप हो गया तो वह किसमे द्वेष करे धार किसमे भय ? जब ऐसे भाव मनमें हह होकर समता हृदयम्थित हो जाती है तो आनन्दकी सीमा नहीं रहती. मनमें समता और शहंकारका एकदम अभाव हो जाता है। जिस शरीर और मांसारिक विषयोंने इतनी ममता भी, वह सब भगवानको सींप देनेपर निर्भरता आ जाती है। सब कल बन्हीं सर्वशक्तिमानुका ही ऐसर्च है। जीव अपना स्वत्य जबरदानी व्यामोइके कारण इन जगत्के पदार्थीपर आरोपित करता है। यह नहीं समझता कि उसका अपना क्या है। मोडका प्रावस्य कुछ ऐया विकट है कि इसने सब विश्वको बाँच रखा है, विरले डी इसके पञ्जेसे बचने वाते हैं। बड़ी बचते हैं जिन्होंने विवेककी कसीटीपर इन सावाबी पदार्थी-को अकी आँति परन किया है और इनकी निस्सारता जान छी है धाँर विश्वपति परमेश्वरको ही वह सोह भी सौंप चके हैं । अब मोड है तो उन्हींसे, समता है तो उन्हीं-पर । मनके कामादि विकार विकृत और दु:समय तभीतक है जबतक नशर पदार्थोंके साथ ओड़ आते हैं। यदि बड़ी अलप्ड अविनाशी प्रभुपर आरोपण कर दिये जाय, तो बड भागन्य भीर मुक्तिके हेनु बन जाने हैं।

काम-वासना जब मनुष्यके उपर चाक्रमण करती है तो समर्से प्रेस-मात्रके मिलनेकी और निरम्तर उसे नजरके सामने रखनेकी ही इपछा होती है, क्षवामरके किये भी उसका आँखोंसे ओमल होना प्रेमीको असहा होता है। कामके वज्ञीभूत प्राचीको न भोजन ही रुचता है, न और कोई विषय-सम्ब। उसकी शरीरमें भी समसा नहीं रह जाती। उसकी तो निरन्तर चिन्ता एकमात्र प्यारेसे ही मिछनेकी रहती है । यह वायमा और सब वायमाओंसे प्रबन्ध है, इससे मनुष्य धन्धा वन जाता है, न किसीकी खजा, न किसीसे भय । इसी मनोभावका इष्टिकोख बनलकर यदि उसे सीन्दर्य-राशि अविनाशी प्रभु इयामसुन्दरकी ओर लगा दें तो वह घलौकिक चानन्दवायक वन जाता है। भ्राणिक पवार्यीसे अनुराग और उनसे प्राप्त सुख भी नाशवान् और सारशस्य है. अविनाशी तथासय आनन्त्रक्रम्तकी प्रीति सायानाशिनी और अखरूद आनन्दतायिनी है। जैसे प्रहाद भगवानमें कहते हैं कि-

या प्रीतिर(बबेकानां विषयम्बनपायिनी। त्वामनुस्मरतः सा म इद्यानमापसर्पत्॥

यही प्रीति और भाव प्रातः स्वरणीय बुन्दावनकी गोपियों में था, जिसे विकृत स्वभाववा है पार्धिव कामादि पिशाची से मसे हुए मनुष्य समझ ही नहीं सकते। उन महा-भागा युवतियों ने बजचन्त्र मुरली मनोहरपर सर्वस्व न्ये। स्वावर करके मन और हृदय भी उन्हों के चरणों में उत्सर्ग कर दिये थे। उन्हें सर्वत्र श्याम-ही-श्याम दृष्टिगोचर होते थे, समस्त जगत् उनकी चाँखों में श्याममय बन गया था, चराचर-सृष्टि उन्होंका रूप हो गयी थी। 'मनमें राम हायमे काम' को कहावत अचरशः उन्होंपर घटती थी। धन्य वजल्कनाओ ! जीव-मुक्तिश प्रधार्थ आवर्श तुम्हों ने चरितार्थ करके दिखलाया। तुम्हारी ही लीजा बाँको गा-गाकर अब भी प्रेमी लोग भगवत-प्रेममें सम्ब हो जाते हैं।

क्रोध-वासनाको तुच्छ जीवांपर सर्च करना मूखंता नहीं तो क्या है ? इसप्रकार किया हुआ क्रोध पापका मूल है । वह अपनेको दुःख और दूसरेको छेश देता है और हाथ कुछ भी नहीं लगता । क्रोधके वशीभूत जीवो ! क्रोध उसमें करो जो तुम्हारे क्रोधका बदला प्रेममें दे, तुम्हें छातीसे खगावे और तुम्हारे हृदयकी जलनको शीतळतामें बदल दे। इस बाखककी तरह क्रोध करो जिसकी माता उसे सिक्छौना दे बहकाकर कहीं अपने कामके लिये चली गयी है । बचा सिक्षीनेको फेंक रोता और चिहाता है, सारा घर सिरपर उठा लेता है, माँ-माँ पुकारता हुआ कोधके मारे धृलमें लेट जाता है, घरतीपर हाथ-पाँच मारता है और किसी प्रकार भी शान्त नहीं होता । माताको इतना साइस ही नहीं होता कि इस स्थितिमें वह बारुकसे दर रहे। वह दौड़ी आती है और पूजसे लथपम बच्चको गोटमें उठाकर तत्-काल हातीसे रुगाती है। परन्त तब भी वालक मचस्ता बाता है, गोवसे खिसकता जाता है, मानो सचना देता है कि अब आरोसे यदि कहीं सुने छोडकर जाओगी तो फिर मानुँगा ही नहीं । माँ उसे पुचकारती है, खुशामद करती है, अनेक प्रकारसे प्यार करती हैं, तब कहीं वह शान्त होता है। ऐसे ही धन-परिवार आदि खिलीनोंसे, जो जगन्माताने तुम्हें भुकानेके किये दे रक्ले हैं तुम्हारी हार्दिक असन्तुष्टि हो जायगी और इनसे मन हटाकर इनकी तनिक भी परवा न कर सरल एडनिश्रयी शिश्रकी भौति उस विश्व-जनमीको पुकारीमें तो वह भक्तवस्पता द्यामयी नुमसे दर नहीं रह सकेगी। हठात् भाकर तुम्हें छातीय लगा लेगी। फिर कभी खिछौनोंसे प्रीति न जोडना, नहीं तो वह फिर भाँखोंसे ओझल हो जायगी । मोहको महिमा वही प्रचल है। मनुष्य सांसारिक विषयोंको दुःवद समझता हुआ भी उनमे प्रत्यक् द:स-भोग करता हम्रा भी मदान्ध हो उन्हीं में आसक्त रहता है। भगवानकी क्रपा हो तो छटकारा मिले। उनकी कपाका पात्र होनेके लिये प्रेम चाहिये । प्रेमी तो प्रेम-मदिरा पानकर उसीमें मस्त रहता है।शरीर-परिवासदि-से उसका यहि किञ्चित प्रेम हैं और वह उनकी सेवा करता है तो उन्हें भगवानुकी सम्पत्ति समझकर हो करता है। न इनके रहनेका उसे इर्प है न जानेका शोक। वह भछी-भौति समझ गया है कि यह सारे पटार्थ स्थायी नहीं, एक-न-एक दिन इनसे विछोद्द होता है। हसीलिय प्रेमी इन सबमें मोह न रखकर उस एक अख़रद अविनाशी परसारमासे ही स्नेह रखता है जो वास्तविक आनन्दका समुद्र है और प्रेमधाराका अविच्छित्र स्रोत है।

प्रेम-सार्गका अनुगासी इत्यप्रकार काम-कोषाहिके सम्बन्धमें अपना भाव ही बदल हालता है। उसकी चतुराई सराइनीय है कि उसने मनके विकारोंको जो साधारणतः पाशरूप हैं अपने उत्थानके लिये सहायक बना लिया। अब उसका सर्वस्व केवल एक मदनमोइन स्थामसुन्दर ही हैं, किसी दूसरेसे उसकी प्रीति ही नहीं। इस पद्मभूतके पुतले- को वह भगवान्का यन्त्र समझता है, इसीसे वह अहंकार महीं रखता । भगवन्-वाक्यपर उसकी पूरी निष्ठा है ।

प्रेममार्गांवलम्बोके लिये पहले अपना हृदय सब कृटिल वासनाओं से शुद्ध करके निर्मल बना लेना परमा-बश्यक है। ज्यों-ज्यां हृदय पवित्र होता आयगा त्यों-ही-ध्यां प्रेमकी हृद्धि होती आयगी। विषय-वासनाएँ बारम्बार धा-आकर घेरेंगी धौर कभी-कभी भगवान्में अश्रद्धा भी अपना प्रहार करेगी, परन्तु जिस प्रेमीने गुरु और भगवत्-वाक्योंसे सब श्रद्धाओंको हटाकर एक निष्ठा प्राप्त कर ली है, वह अपने प्यसे विचलित नहीं होता, साहस और दश्तासे उन सब विझोंपर विजय प्राप्त कर लेता है और भगवान्का अनन्य शरणागत हो जाता है। जो निष्कपट भावसे उनकी शरणमें आ जाता है, दीनवन्यु उसकी रक्षा करते ही हैं। उमकी यह घोषणा प्रसिद्ध है-

> अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्याभियुकानां योगश्चेमं बहाम्यहम् ॥ सर्वधर्मान् परित्यज्य मामकं शरणं क्रज । अहं त्वा सर्वपापम्या मोक्षयिण्यामि मा शुचः ॥

यही सब धर्मोंकी पराकाष्टा है, यह अनन्य शरकागति डी सर्वयोग-समन्वय है। प्रेमीका सर्वस्व यही है। माता-पिता, भाई-बन्धु, कुटुम्ब-कबीला सब वही एक रयामसुन्दर हैं, प्रेमी भक्त समझ बह्यायहको उन्हींका रूप जानकर नमस्कार करता है। ऐसे जीवके रोम-रोमसे प्रेम-धारा उमद्-उमद्कर बहुती हैं । उसके हृदयके कपाट सहसा खुल जाते हैं, द्वेतका नाश हो जाता है। सक्त उन्मत्त होकर नाचता है, कभी भगवानकी विचित्र सृष्टि देख-देखकर विकास हो जाता है। तन-मनकी स्थि नहीं, सब कुछ कपान्तरित हो दृष्टिमें भोजल हो जाता है। केवल उन्हीं अगवानका, जो अकथनीय, अचिन्त्य और अनुभव-गम्य है. भान होता है। यही प्रेम-समाधि है, जहाँ न द्रष्टा रहता है, न रइयः न द्रैत है, न भट्टैत; इस अवस्थाको वड़ी जान सकता है जो इसका अनुभव करता है। इसी प्रवस्थामें इत्यकी प्रन्थि ट्रटती है, सब संशय बास्तवमें इसी दशामें पहुँचकर मिटते हैं। बुद्धिकी क्या शक्ति, जो इस झनन्त वस्तुका चिन्तन भी कर पाये । यह उछल कृदकर थक जाती है। जब मनुष्यमें बुद्धि-बलका सदारा और अभिमान नष्ट हो जाता है तो उसमे सहयोग

करनेकी उसकी इच्छा जाती रहती है। मन, बुद्धि झाहि जिनपर मनुष्यको बद्दा घमण्ड है, गम्भीर विचारसे देखा जाय तो भारमाके बन्धनके लिये हद पाश है । हाँ, प्रेमानन्दकी स्थितिसे पहले यह सहायक अध्वय होते हैं। परन्तु प्रेमके अगाध समृद्रमें मग्न होनेके लिये इनकी भावस्थकता ही नहीं, उस समय तो यह बन्धन बन साते हैं, क्योंकि इनका स्वभाव संशयात्मक है। परमात्मासे पृथक करनेमें संकल्प-विकल्परूप होनेके कारण यह परदा बनकर खड़े हो जाते हैं । प्यारेका मुखारविन्द छिप जाता है। प्रेमके प्यासे जीवो ! छोड़ो इस स्मान्ध्याको ! इनके धोखेर्मे पडकर जीवन नष्ट न करो. सिवा भटकते-भटकते प्राण दे देनेके और कुछ न मिलेगा । इनसे मुँह फेरी श्रीर उस अमृतसय प्रेम-सागरकी और प्रस्थान करो। वहाँ पहुँचकर दिना विचारे उसमें गहरी हुवकी लगाओ, म्रानन्त जन्मोंकी सारी आग बुझ जायगी, समस्त ताप शान्त हो जायँगे, श्रनन्त कालकी प्यास बुक्त जायगी। इसके विना और गति नहीं । निराधार है।कर 'सरयं, शिवं, सन्दरम्' की शरण जाओ । निस्सहायोंके वही सहायक हैं, निराधारके वहीं आधार हैं। इस प्रगाध संसार-सागर-में इवते हुए एक बार तो उन्हें हृदयये पुकारो । जिन्होंने गजकी पुकार सुनी, जिन्होंने द्वीपदीकी सङ्कटके समय सहायता की, जिन्होंने बालक प्रह्लादकी धनेक आपदाओंसे रक्षा की, क्या वह मुम्हारी न मुनेंगे ? वह द्यामय है. अक्रवस्मल है, अपने शरणागतकी कर्मा अवहेलना नहीं करते, यह उनका स्वभाव है । विषयादि संमारकी प्रचग्रह ज्वालामे दग्ध प्राणियो ! फूट-फूटकर रोओ और उनकी सुसद शीतल गं।दमें जा बैठा ! तुम्हारी सब जलन एक-दम मिट जायगी, दूसरा कोई इस दाइको शान्त करने-वाला नहीं। परस्त उनके पास मन, बुद्धि, शहकारादि चीर-धारीकी गम्य नहीं, वहाँ नंगे होकर ही जाना पहता है। यदि स्यामसुन्दर स्वयं तुन्हारे चीर चुरा कें तो तुम धन्य हो ! तुम्हारा बड़ा आग्य है, गोपियोंकी तरह नुस भी उनके अम्मरंग सखा बन जाशोगे और भगवानकी कीलामें तुम भी भाग ले सकोगे। फिर यह संसारका नृत्य रास-लोलामें वदल जायगा। तब नित्यानन्दका खेळ होगा । निषट अनावी नंगे होनेकी हिम्मत हो तो प्रयक्त करो, भगवान् तुम्हारी सद्दाय करें ।

# वर्तमानकाल और ईश्वर-स्मरण

(रुखक---ह॰ म॰ भीविनायकनारायण जोशी, नाना महाराज साखरे)

६६ वर्षकी आयु होनेसे शारीरमें आयी हुई अशक्ति, पूर्व-प्रवन्थामें देखे हुए धार्मिक आचार, अपने घरका वंश-परम्परागत अहँतारमञ्जानका सम्प्रदाय, आध्यारिमक प्रन्थों-के अध्ययनसे मनपर आये हुए संस्कार इस्यादि कारणोंसे वर्तमान समयके धर्महीन आचरणोंको देखकर उनके संसर्ग-से बचनेके विचारसे जन्मस्थान पूना शहरको छोड़कर एकान्तवास करनेकं छिये समीपकं आछन्द्री-क्षेत्रके पश्चिम-की बोर कुछ दूरीपर झोंपड़ी बाँचकर रहता हूँ और अहँतारमञ्जानके प्रतिपादक श्रीज्ञानेस्वरी, अमृतानुभव इत्यादि प्राकृत प्रन्थोंका छध्ययन ग्रीर अध्यापन कर रहा हूँ एवं इससे मनको सन्तोष भी है।

भाजकल धर्महासकं कारण बहे-बहे आधुनिक विद्वानीं-के मनमें भी श्रुति-स्मृति आदि ग्रन्थोंमें अश्रद्धा और उदासीनता, विद्वित और अविद्वित विषयासिक, निषिद्व आचार, ईश्वरके विषयमें त्च्छ बुद्धि इत्यादि बार्तोको देख-कर प्रत्येक आस्त्रिक मनुष्यका चित्र विषरण हो जाता है. इसमें शंका नहीं। आधुनिक समाचार-पत्रींकी धूम-धामसे साधारण धार्मिक मनुष्यमें भी बुद्धिभेद हो जाता है। इन पत्रोंके लेखकींके उत्पर सरकारद्वारा विद्वत्ताकी मुहर लगी होती है। व बुद्धिमान् होते हैं, उनकी लेखनशक्ति युक्तियुक्त और मनोम्भवकारी होती है और मनुष्य प्रायः विषयासक होते हैं : इसी कारण समाचार-पत्रोंके लेख, अधिकांश लेखकोंके शाबा-ज्ञानाभावके कारण शाबा-विरुद्ध हं।नेपर भी स्वराज्य-सदश उपरमं मनोमुखकर दीखने-वाले विषयोंमें भूलकर धार्मिक लोग भी निषिद्ध व्यवहार-में प्रवृत्त हो जाते हैं। इसका कारण यही है कि 'सब प्रमाणों में श्रेष्ठ, अपौरुषेय, स्वतःप्रमाणभूत बेद सब प्राणियोंके अभ्युद्य और निःश्रेयस्के लिये प्रवृत्त हुए हैं तथा जीवाँके ऐन्द्रिय बासनाओंका प्रतिके साधनीको बतलानेमें इनकी प्रवृत्ति नहीं हुई है' यह वेद शास्त्रोंके उपदेशका मर्म सम्प्रदायपूर्वक शास्त्राध्ययनके न होनेके कारण आधुनिक विद्वानोंको ज्ञात महीं होता और कवाचित शाब्दिक ज्ञान हो भी तो वह उनके हृदयमें पैठा नहीं होता ।

इसके विपरीत उनकी ऐसी समझ प्रतीत होती है

मानो 'शास जीवोंकी विषयेष्द्वा तुप्त करनेके लिये ही बने हैं । प्राचीन स्मृत्यादि प्रन्थेंकि नियमोंसे विषयभोगमें अन्तर पड़ना हो तो सन्वादि स्मृति-प्रन्थीमें वर्तमान समयके अनुसार परिवर्तन कर देना चाहिये अथवा एक नवीन स्मृति-प्रन्थ नैयार करना चाहिये । क्योंकि जीवॉकी मानसिक अभिलाषाओंकी पूर्ति करनेके लिये ही वेद-शास्त्रोंका निर्माण हुआ है।' ऐसा उनका कथन है। इसीके अनुसार पत्रों में लेख भी आते हैं। माथ ही लौकिक कीर्ति अथवा द्रव्य-प्राप्तिके लिये कुछ शास्त्री लोग तथा आचार्य-नामधारी छोग भी, इन आधुनिक पत्रोंके अशास्त्रीय लेखीं-का समर्थन करते हैं। इन शास्त्रियों तथा नामधारी आचार्योंको प्रायः यथार्थ शास्त्रज्ञान नहीं होता । और कदाचित् हो भी तो द्रन्यादिके लोभसे वे अशास्त्रीय सत-प्रवर्मकींकी सदद करते हैं। कहीं उनके विरुद्ध कोई विद्वान कुछ कहना चाहे और प्रमास तथा युक्तिपूर्य लेख लिखे तो आजकलके पत्रोंमें ऐसे लेखोंको स्थान ही नहीं मिलता और यदि उनपर विद्वान होनेकी सरकारी सहर न कमी हो तो आधुनिक विद्वान् तथा उनके अनुयायी शास्त्रियों और आचार्योंके द्वारा उनका तिरस्कार किया जाता है। जिन पत्रोंमें अशास्त्रीय लंखोंके लिये काफी स्थान रहता है, उनमें उनके प्रतिवादके लिये जरा-सी भी जगह नहीं मिलती । द्रव्याभावके कारण, सम्प्रदायपूर्वक शास-ज्ञान-सम्पन्न चीर आचार-सम्पन्न शास्त्री-पण्डितौंकी स्थिति 'मारे और रोने भी न दे'-जैसी हो जानी है। यह तो बड़े-बड़े शास्त्री-परिवर्तीकी हालत है, फिर हमारे-जैसी मिथतिवालं पुरुषकी तो बात ही क्या है ? जिन्होंने विदे-शियोंके सहवासमें रहकर विदेशी भाषाका पूर्ण ज्ञान सम्पादन किया है तथा इस समय जो नयी पीदीके गुरु बन बैठे हैं, उनकी संगति और शिक्षाका ऐसा कुछ विछ-क्षया प्रभाव दीख पड़ता है कि जो कहते ही नहीं बनता। सदाचारसम्पन्न घरानेका पिता अपने लड्केको बिद्वान् बनानेके लिये कालेजमें भेजता है और वह सप्त पहली ही यात्राके हु: ही महीनेमें मूँछ मुदाकर भीर सिरपर छप्पर डालकर घरमें आते ही अपने शास्त्रीय प्राचारसम्बद्ध माँ-बाएको तथा पूर्वजोंको 'मूर्ख' कहनेका हक प्राप्त कर खेता है ! माँ-बापको उसकी वातें सुनकर मनमें खेद होता है, परन्तु पुत्र-रनेहके सामने इसका इलाज ही क्या है ? यह है विद्यार्थी जडकेकी दशा !

करीब ७४ वर्ष हुए, हमारे आधुनिक विद्रानोंमें पान्नास्योंके समीप रहनेके कारण खी-शिक्षाकी अभिक्षि उत्पन्न हुई। क्वियोंकी शिक्षा विल्कुल ही न हो, प्राचीन छोगोंका यह मत नहीं था। परन्तु उसकी कुछ मर्यादा होनी चाहिये; गृह-कृत्योंको सँमालकर विश्वामके समयमें उन्हें धार्मिक-पौराणिक प्रन्य बाँचना आ जाय, हतनी ही शिक्षा उत्तम है। जिनको हतनी शिक्षा न होती उनको गाँवके सार्वजनिक देवालयमें कथा-पुराख-श्रवणकी सुविधा रहती थी अयवा धनी-मानी-कुलीन घरोंमें कथा-पुराखके छिये पौराणिक रहते थे, उनमे कुलीन क्वियाँ कथा-पुराख पुना करती थी।

वर्तमान स्नी-शिक्षामें धार्मिक श्रद्धाको कोई स्थान नहीं है। सी-जातिकी प्रतिष्ठा बढ़ानेवाला जो आचार-सम्पन्न घरानोंका विनयका बर्ताव था वह भी सर्वधा नष्ट हुआ दीखता है । विवाहकी वय-मर्यादाके सम्बन्धमें तो कुछ कहना ही नहीं है। शारदा-कानुनके कींसिलमें आनेके पूर्व ही सब वर्णोंमें श्रेष्ठ ब्राह्मणवर्णमें ही, पाश्चान्य शिकासे एवं अन्य किसी भी कारणये समिभये, परिस्थितिमें परिवर्तन हो जानेके कारण कन्याकी विवाह-मर्यादा आठ वर्षमे कर्वी चढ़ने-चढ़ते बत्तीय वर्षपर्यन्त पहुँच गयी थी ! ऐसे वर-वधु विवाहके दिन ही सन्ध्याके समय हाथ-से-हाथ मिलाकर लग्नये पहले हैं। शुद्ध हवा खानेके लिये निकल पहते हैं। एक लड़केशे उसके पिताने कहा कि, 'अरे! आज शामको बरात निकलनेवाली थी और उसी समय तुम तोनी हमये बिना पृक्षे मुर्खके समान बाहर हवा खाने खब्ने गये, इसका क्या श्रर्थ ?' लड्के ने कहा —'वाबा ! नुमहारे जमानेके मुर्खनाके दिन अब नहीं रहे । यह बीमवीं सदी है। इसके अतिरिक्त मेरी बी० ए० की परीक्षा समीप है और 'वाहफ' (मेरी स्वी) एम० ए० पास है उसमे सुक्ते कुछ समसना था । चाय छनेपर हम दोनोंसे परस्पर कुछ प्रेमभरा (डिबेट) वाद-विवाद हुआ । इतनेमें टइसनेका समय हो गया और हम टइसने चले गये। मेरी समभूमें नहीं आता कि इसमें क्या नुकसान हो गया। बराम और सप्ती-पूजनमें क्या रक्सा है ? मैं जानता हैं सुर्खें मेरी बात नहीं रुचेगी। परम्तु मैं बड़े सेवके साध

कहता हूँ कि तुम जो तुलसीकी माला लेकर नाम जपने बैठ जाते हो, इससे तो देश-सेवामें लगना कहीं अच्छा है।' सप्तका उपनेश सुनकर पिताकी बुद्धि चकरा गयी और 'ऐसे पुत्ररबकी अपेखा पुत्रहीन रहता तो अच्छा होता' ऐसा विचारकर वह बेचारा चुप हो गया।

एक लक्कीको लग्नके पूर्व लग्नके कपड़े पहनकर गौरी-पूजनके छित्रे बैठनेको कहा गया। उसने कहा-'मेरी परीका समीप है, पाठ बहुत-से पड़े हैं, हिस्टी तो अभी देखी ही नहीं है, मुझे गौरी-पजनके छिये समय ही कहाँ है ? फिर ये तुम्हारी छन्नकी पोशाक मुझसे नहीं पहनी जाती। कन्याकी इस बातको सुनकर बुढे साँ-बापको कितना सन्तोष हुआ होगा, इसका विचार विज्ञ पाठक ही करें । धार्मिक आचारोंके विषयमें विचार करनेपर भी अत्यन्त निराशा मालूम होती है। भाजकलके युवक सम्ध्या-वन्दन किसको कहते हैं, यह भी नहीं जानते। आचमनी, पञ्चपात्रका स्थान चमची और कप आदिने ले लिया है। देवपूजन, नैवेश और बलिवेश्वदेवका उन्हें नाम भी नहीं मालुम है। आजकल अग्निहोत्रका अर्थ तो प्रसिक्ष है । एक पाकिटमें समिधा और वसरेमें अग्निसिद्ध सलाईको हिविया; इनके तैयार रहते अग्निहोत्रमें क्या देर लाती है ? फिर भी इस अग्निहोत्रका मुख्य स्थान शौचकृप ही होता है। शास्त्र कहते हैं कि जगतकी उत्पत्ति, पालन और संद्वारकर्त्ता ईश्वर हैं। श्रेष्ठ पुरुष इस बातको मानते आये हैं परत्तु यह आजकलके नीजवानीको निवक भी मान्य नहीं। पुनाके एक कालेज-के प्रिसिपल महोदयने एक बार यह घोषका की थी कि 'यटि जगतुमें इंबर नामका कोई है तो उसे सामने आनेके लिये मैं भाद्वान करता है।' मानी हुक्सके साध हो ईखरको सिपाइकि समान प्रिसिपल साइबके सामने हाथ बाँधकर खरे हो जाना चाहिये। ऐसे पुरुषजन गुरुओंके विधार्थी संयवा विद्यार्थिनी उपरिस्तित रूपमें माँ-वापको उत्तर दें, इसमें आश्चर्य ही क्या श्रे आधुनिक विद्वान, विद्यार्थी और विद्यार्थिनीके विषयमें जैसा कहा गया है. उसी प्रकार बैटिक, शास्त्रीय, पौराणिक आचार्योंकी गहोपर बैठनेवाले नामधारी आचायाँमें भी उपजीविकाके अतिरिक्त सारिवक श्रद्धाका अजाव ही है। साधु कहकाने-वाले समाजमें धूर्त ही अधिक हैं। मालूम होता है. 'कुएँमें ही भाँग पद कवी है।' सुक्ष्म दक्षिते देखनेपर जान

पक्ता है कि इस समय प्रायः सभी जीवोंकी प्रकृति केवल जन कमाने और विषय-सुन्न भोगनेमें ही है। इसका अर्थ यह नहीं कि संसारमें सच्चाुणप्रधान, देवीसम्पत्ति-सम्पन्न कोई है ही नहीं। साच्चिक श्रद्धासे युक्त धर्मारमा पुरुष भी हैं। साच्ची पित्रवत्ता क्षियों भी हैं। माता-पिताके भक्त बालक भी हैं और धाचार्य-पीठपर बैठकर अन्तःकरपासे संसारके करुपायायं शाक्षोपदेश करनेवाले गुरु तथा मुमुक्तुओंके लिये बप्यास्मज्ञानका उपदेश करनेवाले सन्त भी हैं। परन्तु उनको संस्था इतनी थोड़ी है कि स्क्म-दर्शक पन्त्रसे ही उनके दर्शन हो सकते हैं। संसारमें सोनेवाले पुरुष ही अधिक मिलेंगे, जागनेवाले बहुत ही थोड़े हैं। इसकि अनुसार आधुनिक युगमें धर्माचारका अपकर्ष और सधर्माचारका उत्कर्ष है, यही किला प्रभाव है। इसका वर्णन भगवान् महर्षि स्थासने भगवतमें बिलारपूर्वक किया है।

महाराज परी दितसे श्रीशुकदेव मुनि कहते हैं कि 'जब मंसारमें कपट, असत्य, हिंसादि दोव दीखने छगते हैं उस समय समझना चाहिये कि कलिकारू आ गया। इस किल-कालमें मन्ष्यकी बुद्धि मन्द हो जायगी, दारिद्रय फैलेगा, काम-वासना बहत बवेगी । कियाँ कलटा और दृष्टा होंगी । देशमें चोरांकी वन आवेगी । नाम्तिक-मतवादियोंके द्वारा वेद-निन्दा होगी । राजा-महाराजागण प्रजाके ऊपर नाना प्रकारके कर लगाकर प्रजाभक्षक बर्नेगे। ब्राह्मण शिभोदर-परायण होंगे । ब्रह्मचारी अपवित्र होकर विहित आचरणसे होत होंगे। गृहस्य भीख माँगेंगे और स्वयं किसीको भिन्ना न हैंगे । तपस्वी कोग तपीवन क्षोबकर शहरमें जाकर रहेंगे । संन्यासी अखन्त ब्रम्ब-छोभी होंगे । पुरुष की-रुप्पट होकर रति-सुखर्मे आसक्त होंने और इस कारयसे माता-पिताको छोड़कर स्त्रीके सम्बन्धियोंसे ही माता बोहेंगे । शह तपस्तीका वेच धारवाकर हब्यादिका दान लोंगे और विशेष यह बात होगी कि जिनको शास्त्रका यथार्थ ज्ञान नहीं, ऐसे खोग कास्त्री, परिस्त, साचार्य नाम धारण करके और ऊँचे भासनपर बैठकर अधर्मको धर्म बतकाते हुए विपरीत उपदेश करेंगे। कोग कौड़ीके खोमसे स्नेह छोड़कर झगड़ेंगे। भाई भाईका घात करेंगे भीर प्रसङ्गविशेष आनेपर परिकश्चित् त्रम्य-कोभके किये भारमधात करेंगे। ऐसी धनेक प्रकारकी धर्मादम्बरकी

कियाएँ कोर्गोर्से ग्रुरू होंगी। ऐसा कराल कलिकालका प्रभाव है।'

उपर्युक्त वर्णनके अनुसार समय आ गया है। परन्तु यह ध्याममें रखना चाहिये कि इस घोर किलकालमें भी धर्माचरणसे रहनेवाले बी-पुरुष संसारमें हैं। सस्य, रज, तम इन तीनों गुर्गोका कार्य यह जगत है धीर चक्रनेमिके अनुसार कभी सस्व, कभी रज और कभी तमोगुग्यका उस्कर्ष होता है। जिस समय रजागुग्य और तमोगुग्यका उस्कर्ष होता है उस समय सस्वगुण अर्थात् दैवी-सम्पत्तिका संसारमें अपकर्ष होता है, परन्तु उसका अस्यन्ताभाव नहीं होता। किलकालमें भी कुल-न-कुल दैवी-सम्पत्ति-सम्पत्त घी-पुरुष होतं ही हैं और उनको संसारमें आसुरी-सम्पत्तिका उष्कर्ष देखकर खेद होता है तथा पामरजनोंपर दया धाती है।

इसपर कोई यह कहे कि 'तुन्हारे सर्वज्ञ भगवान व्यासदेवने कविकालमें घटनेवाली वार्तीकी जो पहलेसे भविष्यद्वार्की की थी. वहीं वाने तो आधनिक राजा चौर प्रजामें होती हैं, इसमें किसीका क्या दोष है ?' यशिष यह बात देखनेमें युक्तियुक्त जान पड़ती है तथापि यथार्थ तो यह है कि कल्कि प्रभावने जो जीव धर्माचारको छोदकर अधर्ममें रत हुए हैं, इसमे वे सुखकी जगह अनेकी प्रकारके दुःस भीगते हैं और उस दःस-भोगके समय प्राप्त दुः खके परिहारकी इच्छा करते हैं तथा उस दु:स-परिद्वारके दृष्ट उपाय भी वे अपनी बुद्धिद्वारा अन्य देशके छोगोंसे तथा पूर्वकालके इतिहासको देखकर निश्चित करते और उनको काममें लाते हैं परन्तु उन्हें फलकी प्राप्ति नहीं होती । रोगजनित कष्ट भोगतं समय उस कष्टके परिहारकी इच्छा रोगीको होती है। परन्त रोगका निदान ज्ञात न होनेके और अपध्य-संवनकी प्रवृत्ति होनेके कारण उस कष्टकी निवृत्ति नहीं होती, वह उल्टे बदता ही जाता है। इसी प्रकार अधर्माचरणसे दुःख-भोगका प्रसङ्ग चाता है तथा उसका परिहार ईश्वरके अनुप्रइसे होता है: इस तथ्यको न जाननेके कारण तथा जानकर भी उसपर श्रद्धा न होनेके कारण लोग ईश्वर-भजन नहीं करते. उलटं अधिकाधिक अधर्मावरणमें फैसते जाते हैं, जिसमे उत्तरोत्तर दु.ख-भोग भी बढ़ता ही जाता है। ऐसे जीवांके प्रति मनमें करुणा लाकर महाराज परी विवने श्रीशकदेव सुनिसे पूका था-

केनोपायेन भगवनकरेत्दोंबान्करी जनाः। विषमिष्यन्त्युपचितांस्तन्मे जूहि यथा मुने॥ (श्रीमङ्गा०१२।३।१६)

भावार्थ-'हे शुकदेवजी महाराज ! कलियुगर्मे बढ़े हुए कबिके दोर्घोको स्नोग किसप्रकार नष्ट कर सकेंगे ? उन दोर्घोके नाम करनेके उपाय क्या हैं ? कृपा करके मुझसे कहिये।' इस प्रस्रके उत्तरमें चारों युगोंकी स्थिति वतलाते हुए श्रीशुकदेवजीने कहा है—-

> कतेदोंषिनिषे राजज्ञास्त होको महान्गुणः । कीर्त्तनादेव कृष्णस्य मुक्तसंगः परं ब्रजेत्॥ कते बद्ध्यायतो विष्णुं व्रतायां यजता मसैः । द्वापरे परिचर्यायां कली तद्वितिकीर्तनात्॥ (श्रीमङा० १२ । ३ । ५१-५२)

सर्याद 'हे राजन्! यह किलकाल सब दोषोंकी निधि है, तथापि इसमें एक उत्तम गुण भी है। मनुष्य सब बिषयोंसे आसिक छोड़कर केवल भगवान श्रीकृष्णका की त्तेन सर्थात नाम-स्मरण करेगा, तो दुःखोंसे रहित होकर अन-त सुख-राशि परमाप्माके साथ एकरूप हो जायगा।' कितना सुगम साधन है? 'अरे! सथ्ययुगमें विष्णुका प्यान करनेवालोंको, त्रेतामें यज्ञ करनेवालोंको और द्वापरमें पूजा करनेवालोंको जो फल मिलते हैं, ये ही फल इस किल-में केवल भगवसाम-संकीर्तन करनेवालोंको मिल जाते हैं!'

किलकासकृत सर्व दोर्पोके नाश करनेके लिये यह कैसा सुराम साधन है ? यह भगवन्नाम-मंत्रीतंनकी महिमा है। सन्सवर तुकारामजी महाराज एक जगह कहते हैं—

प्राणिया पक बीजमंत्र उन्हारी।
प्रतिदिनी रामकृष्ण म्हणकां मुरारी।
हे नि साधन रे तुक्या सकल सिद्धि ने ।
नाम उन्हारी रे गोपालाने बाने॥
उपास पारणे न लगे वन सेवन।
न लगे भूझपान पंच अप्रीसेवन॥
सुझाने पुकाने काही न वेने भांडार।
कोटी यक्षा परिस तुका म्हणे हे सारे॥

श्चर्यात् हे प्राणी ! एक बीजमन्त्रका उचारण कर । प्रतिदिन 'रामकृष्ण मुरारी' कहता जा । अरे, वाणीहारा गोपाकके नामका उचारण करना समस्त सिद्धियोंको प्रदान करनेवाका साधन हैं । इसमें उपवास, पारण अथवा वन- सेवनकी आवश्यकता नहीं और न धूलपान, पश्चाप्ति तापनेकी ही आवश्यकता होती है। तुकाराम महाराज कहते हैं कि भगवश्चाम-संकीर्तन सुखपूर्वक तथा सहज ही होनेवाका है, इसमें द्रव्य-व्यय नहीं करना पहता और न इसके खिये अपनी सम्पत्ति ही बेचनी पहती है। अरे! यह तो सार वस्तु कोटि यहाँमें अधिक फल देनेवाकी है।

परन्तु कोई बुद्धिमान् पुरुष ऐसा प्रश्न कर सकते हैं कि महाराज तुकारामसे कौन पूछने गया था कि हमारे किये किल्युगर्मे तरनेका कोई उपाय हो तो कहिये ? इसका उत्तर यह है कि हो सकता है, किसी मनुष्यने उनसे ऐसा प्रश्न किया हो जिसका उन्होंने यह उत्तर दिया है। फिर, उनसे किसीने ऐसा प्रश्न किया ही नहीं था, इसीका क्या प्रमाण है ? मान खिया जाय कि किसीने उनसे ऐसा प्रश्न नहीं किया था, तथापि उन्होंने जीवोंके उपर तथा करके यह उपदेश दिया, यही माननेसे क्या आपत्ति है ? वैयक्तिक दृष्टिसं पुत्रके कल्याणकी इच्छा कर नेवाला विता इत्यमें ध्याकुलता होनेसे पुत्रके बिना ही पूछे उसके हितकी बात कहता है, यह व्यवहारमें इस देखते हैं; उसी प्रकार साधु-महात्माओंके हृदय भी समष्टिके अर्थात् समम सांसारिक व्यक्तियोंके म्बेच्छाचारको देखकर उनके कल्याणके लिये दयाई हो उठते हैं इसीलिये वे उनके प्रति उपदेश देते हैं और यह उपदेश देना स्वाभाविक हैं। यही साधु-हृदयकी विशेषता है। स्वयं तुकारामजी महाराजने ऋपना अनुभव कहा है कि---

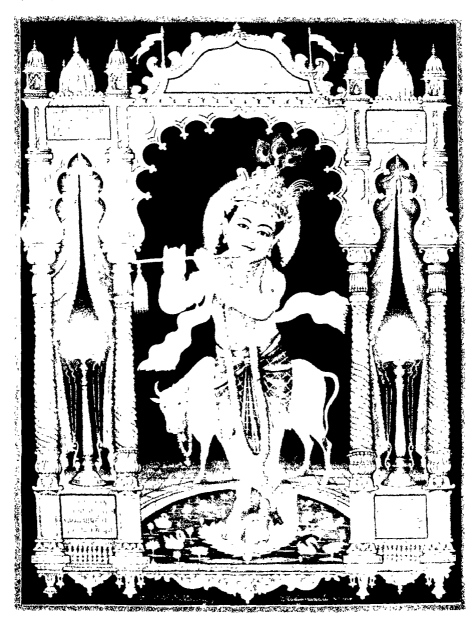
बुढतें हें जन न देखेंव डे!का । म्हणूनि करुवका येत असे ॥

अर्थात् भव-सिन्धुमें दूबते हुए जीवांको मैं देख नहीं सकता, इसीजिये मेरा हृदय (उन्हें देखकर) इसप्रकार स्याकुछ हो उठता है।

श्रीज्ञानेस्वर महाराज भी अपने एक अभंगमें कहते हैं कि 'चारों वेद, छुओं शास्त्र, अठारहों पुराण भगवसामका जय करनेके किये बढ़े ज़ीर-ज़ीरमें कह रहे हैं, परन्तु इस ओर कोई कान भी नहीं देता। भगवान्के नामका ( रामनामका) जय नहीं करनेसे मनुश्योंकी बढ़ी हानि हो रही है। अ सहा! करणाई-चित्त कैसा न्याकुल हो रहा है। इस सन्त-हदयको कोटिशः धन्यवाद है!

\* वाजतसे वीव कीणी नायकती कानी। रामनाम न व्हणे त्याची धीर झाला हानी॥

# कल्याण ==



वन्द्रे सन्दर्भन्दमं द्रथम

सर्वप्रमाशशिरोमिश भगवती श्रुति तथा उसका अनुसमन करनेवाछी स्मृति, मागवत आदि पुरास, श्रीशङ्करा-चार्च, श्रीरामानुजाचार्य, श्रीमध्याचार्य, श्रीवछभाचार्य, श्रीज्ञानेरवर महाराज, श्रीएकनाथ, श्रीनामदेव, श्रीकवीर, गोस्वामी श्रीनुछसीदास, श्रीनुकारामके समान भगवत-अवतारी बद्दे-बद्दे साधु-सन्तांने कित्रयुगके भगवज्ञामो-चारणको सुगम श्रीर सब फल प्रदान करनेवाला साधन बतलाया है, परन्तु कोई मुनता हो नहीं, इसका क्या कारण है ? यह विचार करने योग्य प्रभ है।

मनुष्यमात्रमें जो निरन्तर सुखकी अभिलापा देखनेमें श्राती है, उसको सामान्यतः हो भागोंमें विभाजित किया जा सकता है। संसारमें बहुधा सब लोगोंको वैपयिक सम्बकी इच्छा है।ती है इसे हम पहले भागके अन्तर्गत लेते हैं; दसरे भागमें दे हैं जो लाखों मनुष्योंमें कहीं एक होते हैं जो विषय-मुखको धनेक द:खोंसे प्रमत और धनिस्य ममझते हैं, एवं विषय-सूखर्में दोष-बुद्धि रखते हुए निस्य निरतिशय आनस्दको प्राप्त करनेकी इच्छा करते हैं । पहले प्रकारके लोगोंके लिये इहलोक तथा स्वर्गादिके विषय-सुखके उपभोगार्थ यज्ञ, याग, तप भ्रादि साधन भ्रातिने बतलाये हैं तथा परमानन्दकी प्राप्तिके लिये ब्रह्मज्ञानरूपी साधन बतजाया है। इनके साङ्गोपाङ्ग साधनींका स्मृति-कारोंने श्रपने प्रन्थोंमें विशदरूपमे वर्णन किया है। साधन-का श्रनुष्ठान करनेपर जब उसके फल-भोगका समय उपस्थित होगा, तब क्रमानुसार जीवको ईश्वरके सङ्कल्पके द्वारा चह फल-भोग भवरय ही मिलेगा । उस फलके भोगके समय भोकाको सरकर्माचरणवाला होना ही चाहिये, ऐसा कोई नियम नहीं; क्योंकि विषय-सुखका उपभोग मनुष्यको पूर्व-कर्मोंके अनुसार प्राप्त होता है। और निरतिराय परमानन्द अर्थात् मोत्तकी प्राप्तिके लिये अनेक जन्मों में अर्जित ईश्वरार्पण-बुद्धिसे कियं हुए सन्कर्मीके फलभोगके समय गुरुद्वारा बेदान्त-के महावाक्योंके विचार्य निःसन्देह अद्वेतात्मज्ञानको प्राप्त-कर साधक परमानन्दरूप हो जाता है. यही धर्मका निश्चित फल है। इतना होनेपर भी उस साधनमें जीवॉकी प्रवस्ति क्यों नहीं होती, ऐसी शक्का अर्जुनने गीताके नमें अध्यायमें की है जिसका उत्तर देते हुए भगवान श्रीकृष्याने कहा है--

> अग्रद्दवानाः पुरुषा धर्मस्यास्य परंतप। अन्नाप्य मां निवर्तन्ते मृत्युसंसारवर्त्मनि॥ (गीता ९ । ३)

श्रयीत् 'इस वेदप्रतिपादित धर्ममें जीवोंकी श्रद्धा न होनेके कारण वे धर्म अथवा श्रद्धका विचार नहीं करते हैं, इसज्जिये वे मुझे प्राप्त नहीं होते और दुःखमय जन्म-मरख-रूप संसारमें जा गिरते हैं।'

अच्छा, उनसे धर्माचरच नहीं हो सकता तो वे न करें, परन्तु जिनमे पाप ही उत्पन्न होता है ऐसे निषिद्ध कर्मों को, वे इच्छा न रहते हुए भी क्यों करने हैं ? इस-प्रकारका प्रश्न अर्जुनने भगवान् श्रीकृष्णजीसे स्पष्टतः पृक्षा है—

> अध केन प्रयुक्तोऽयं पापं चरति पूरुवः। अनिच्छन्नपि वार्णोय बळादिब नियोजितः॥ (गीता ३। २६)

इस प्रश्नका उत्तर देते हुए भगवान् कहते हैं— काम एव क्रोच एव रजोगुणसमुद्भवः। महाशनो महापाप्मा विद्धश्चेनीमह वैरिणम्॥

अर्थात् हे अर्जुन! जीवमें स्थित जो काम, अर्थात् 'मुझे यह चाहिये, वह चाहिये' इसप्रकारकी जो प्रवल विषय-वासना है वही धर्माचरणकी शत्रु हैं। क्रोध और छोभ कामकी ही अवस्थाएँ हैं। पूर्वकर्मके संस्कारसे पहले बुद्धिमें काम उत्पन्न होता है; वासनानुसार विषयकी प्राप्ति होनेपर उस कामका ही परिणाम छोभ हो जाता है और यदि इच्छानुसार विषयकी प्राप्ति होनेमें किसीने विन्न उपस्थित किया और उस विषयकी प्राप्ति न हुई तो उसी कामका परिणाम क्रोध हो जाता है। ये काम-क्रोध मनुष्यके धार्मिक आचारमें विन्न उपस्थितकर, इच्छा न रहते हुए भी जीवको बलारकार निषद्ध कर्ममें प्रवृत्त करते हैं।

इसप्रकार जो जीव कामके दास हो गये हैं, वे विहित हो अथवा निषिद्ध, परन्तु आपात-मनोरम दीखनेवाले विषय-मुखकी लालसासे निषिद्ध कर्मके गढ्वेमें जा गिरते हैं। इन आसुरी-सम्पत्तिये युक्त पुरुषोंके मनोविकार कैसे होते हैं, धर्मके सम्बन्धमें उनका विचार क्या होता है, उनका बर्ताव कैसा होता है, वे कैसे बोलते हैं आदि वातोंका भगवान् श्रीकृत्याने गीताके सोलहवें अभ्यायमें बहा विशद वर्णन किया है।

उक्त वर्णनर्में असुरक्षोर्गोके व्यवहारपर विश्वार करके देखनेसे किसी भी मनुष्यके समझमें यह आ जायना कि प्रायः संसारकी वर्तमान स्थितिका ही वर्णन मगवान्ने किया है। इन उइएड व्यवहारोंके कारणोंका विचार करें तो जान पढ़ेगा कि आसुरी-सम्पत्तिसे युक्त नास्तिकोंका कोई नियन्ता ही नहीं हैं। वेद कहते हैं कि समस्त संसारका नियन्त्रत्व भगवान् के हाथमें है, परन्तु नास्तिक तो पहले वेदके अस्तित्व अर्थात् प्रामाण्यको ही नहीं स्थीकार करते । केवल वेदोंका प्रामाण्य न माननेवालेकी ही नास्तिक संज्ञा है। क्योंकि वेदोंका प्रामाण्य स्वीकार करते ही ईश्वरका अस्तित्व बरवस मानना ही पड़ता है। वे आसुरी-सम्पत्तिसे युक्त पुरुष ईश्वर और वेद दोनोंको भी प्रमाण नहीं मानते, हसलिये मैं उनको नास्तिक कहता हूँ।

शास-युक्ति-हीन, उदगढ और सूर्ख मनुष्य ऐसा कहता है कि ईश्वर प्रत्यक्ष नहीं दिखलायी देता, इसलिये मैं उसे नहीं मानता। परन्तु उसका यह कथन ठीक नहीं। उससे पूछा जा सकता है कि 'भाई! वर्षों पहले मरे हुए तुम्हारे पूर्वज तुम्हें जन्मके पश्चात्से ही प्रत्यक्ष नहीं दीखते तो क्या तुम कहोगे कि तुम्हारे वं पूर्वज हुए ही नहीं?' वह कहता है—

'ऐसा मैं नहीं कहता; क्योंकि मेरे पूर्वज अनिस्य थे, इसिलिये वे मुझे आज नहीं दीखते। परन्तु वे एक समय सबके देखनेमें आते थे। तुम्हारा ईश्वर तो निस्य, निराकार, सर्वज्ञ और सर्वव्यापक हैं, ऐसा तुम्हीं कहते हो; अर्थात् वह तुम्हारे और मेरे पास हैं, तथा वह निश्य हैं, फिर वह दिखलायी क्यों नहीं देता ? उसे दिखायी देना ही चाहिये; परन्तु नहीं दिखलायी देना इसिलिये मैं कहता हैं कि ईश्वर नहीं है।'

इसपर मैं पूछता हूँ कि 'जगत्में वायु एक तस्व हैं इसे तुम मानते हो या नहीं ?'

'हाँ, सानना हूँ।' 'क्या वह नुम्हें दीखता हैं ?' 'नहीं।'

'यदि नहीं दीखता, तो 'वायु तत्त्व है' इसे तुम क्यों स्वीकार करते हो ?'

'शरीरको वायुका प्रत्यक्ष स्पर्श होता है इससे मैं वायुका होना स्वीकार करता हूँ।'

'तुम्हें क्या वायुका प्रत्यक्ष होता है ?' 'वायुका शीतक स्पर्श ही उसका प्रत्यक्ष हैं।' 'तुम पागठ हो ! वायुमें केवल अनुष्याशीत स्पर्श- गुण होता है। उसका स्पर्श-गुण जरूके संयोगसे शीतन और अग्निके संयोगसे उच्या होता है, इसमकार स्पर्श-गुवार्में भेद है परन्तु वायु एकरूप है। यह निश्चय होनेपर तुम यह मानते हो या नहीं कि स्पर्श-गुणका आश्रयभूत वायु उस स्पर्शसे भिष्न होता है?

( अत्यन्त कष्टसे ) 'हाँ, वायुको स्पर्शसे भिन्न मानना आवश्यक है।'

'तब तुग्हें खचामे स्पर्शका प्रस्पक्ष हुआ । स्पर्शके आश्रयरूप वायुका नहीं ?'

'हाँ, वायुका प्रत्यत्त नहीं हुआ, यही कहना पद्देगा।'

'अब मैं पूछता हूँ कि यदि तुन्हें वायुका प्रत्यक्त नहीं हुआ अथवा नहीं हो सकता, तो वायु तस्व है, यह कैसे कहा जा सकता है ?'

'ठरही हवाका स्पर्श होनेसे केवल यही निश्चय होना है कि उसका आश्रय वायु नामकी कोई वस्तु है।'

'यह निश्चय होना ठीक है, परन्तु तुम्हारा सिद्धान्त तो यह है कि जो वस्तु प्रत्यक्ष दोखती है, उसीका अस्तित्व मानना चाहिये। तब जो प्रत्यक्ष नहीं दीखती, वह वस्तु है हो नहीं, यह निश्चय असत्य हुआ न ?'

'असत्य तो हुआ पर अब यह नियम किया जा सकता है कि जो प्रत्यच दीखे अथवा जिसकी अनुमानसे सिद्धि हो, ऐसे पदार्थोंके ऋम्तित्वको म्वीकार करना चाहिये।

'ठीक ! ठीक ! श्रम श्रा गये रास्तेपर ! इसप्रकारके प्रभोंसे तुम्हीं अपने मुँहसे ईचरकी सिद्धि करोगे।'

'किसप्रकार ?'

'श्रव में तुमसे पूछता हूँ कि जितने कार्य होते हैं उनका कोई-न-कोई कत्ती तो होता है ?'

'डॉ, होता है।'

'अच्छा, वह कर्सा चेतन होता है न?'

'इसका कोई नियम नहीं; किसी कार्यका कत्ती चेतन होता है और किसीका अचेतन । कर्शाका चेतन होना कोई नियमित बात नहीं हो सकती।'

'किसी कार्यके कत्तीको मानकर उसे अचेतन बतलाना लोक-विरुद्ध बात है।'

'लोक-विरुद्ध कैसे ?'

'अच्छा, किस कार्यका कर्ता झचेतन होता है ?'

'पेड्से फलका गिरना, नदीके जलका बहते जाना, वर्षा होना, विजलीका गिरना, घासका उगना हत्यादि कार्योंका सचेतन कर्ता कोई भी नहीं है।'

'कोई सचेतन कर्ता चाहे दिखायी न दे, परन्तु जिसके इग्रा कार्य होता है उसका चेतनके साथ सम्बन्ध मानते हो या नहीं?'

'चेतनके साथ सम्बन्ध माननेसे क्या मतलब ?'

'इस नियमको तुम्हींने माना है कि कार्यका कत्ती अवस्य होता है।'

'माना तो है।'

'फिर बतलाओं कि कर्नृश्व-धर्म चेतनके आश्रित रहता है या अचेतनके ?'

'दोनोंहीके श्राधित रहता है।'

'ठीक हैं: अब बतलाओं, चेतनके आश्रयमे कौन-से कार्य होते हैं ?'

'मनुष्यका चलना, बोलना, खाना, पीना इस्यादि कार्य चेतनहारा होते हैं।'

'अहो ! चलना जड पैरों द्वारा, बोलना जड वाणी-द्वारा, खाना-पीना जड मुँहके द्वारा होता है। इनमें पैर आदिमें कोई चेतन नहीं दिखलायी देता। फिर कैसे कहा जा सकता है कि ये कार्य चेतनके द्वारा होते हैं ?'

'इन जढ इन्द्रियोंमें स्वतः कर्तृत्व नहीं, यह बात ठीक है, परन्तु प्रत्येक शरीरमें उनका धन्तर्यामी चेतन कोई अवस्य है।'

'चेतन है, परन्तु वह तुम्हें दिखलायी जो नहीं देता ?'

'नहीं दिखलायी देता तो इससे क्या ? मृत शरीर-को पैर होते हुए भी वह अपने आप अपनेको दाह करनेके लिये इमशानमें नहीं जाता, बल्कि चेतनसे सम्बन्ध रखने-वाले हाय-पाँववाले मनुष्योंके द्वारा ही वह वहाँ पहुँचाया जाता है। इससे चेतनके प्रत्यक्ष न होनेपर भी अनुमानसे उसकी सिद्धि होती है। उपर मैंने अनुमान-प्रमाणको भी स्वीकार किया है।'

'ठीक है, अब तुम ईरवर-सिद्धिकी ओर चल रहे हो। अच्छा, बतलाओ तुम चेसन हो या नहीं ?' 'मैं चेतन हूँ।'

'तुमको जब किसी गहनेकी आवश्यकता होती है, तब क्या बाजारसे सोना खरीदकर तुम आप ही गहना बना छेते हो ? तुम्हें चेतन होनेका ध्यान है न ?'

'हाँ मैं चेतन हूँ। मेरे पास सोना है, परन्तु ग्रहना बनानेका विशेष ज्ञान मुझमें नहीं। इसलिये ग्रहना बनवानेके लिये मुस्ने गुणी म्वर्णकारके पास जाना होगा।'

'तुम्हारे इस उत्तरसे सिद्ध होता है कि केवल चेतन-इारा ही कार्य नहीं होता, बल्कि कार्यका जाननेवाला चेतन पुरुष ही कक्ती हो सकता है। ठीक है न ?'

'ठीक है, परन्तु वर्षा होना, तृग्णिदिका उगना आदि कार्योंके लिये आप ईरवरको कारण मानने हैं। परन्तु वह दिखलायी नहीं देता इसलिये सुभे इसमें प्रतीति नहीं होती। श्रापके मतसे इन कार्योंका कीन कर्ता होगा? श्रंगरेजीमें जिसे 'नेचर' कहते हैं वही सब कार्योंको करती है, ऐसा मेरा विश्वास है।'

'इस श्रंगरेजीमें कहे हुए 'नेचर' को उन श्रंगरेजोंने अथवा स्वयं तुमने कभी देखा है ? यदि नहीं तो 'नेचर' को कर्ता कैंसे मानते हैं ?'

'ज़मीनमें पड़े हुए बीजको पानी मिलनेसे अङ्कुर उत्पन्न होता है, यह उमका स्वभाव है। इसमें ईश्वरकी क्या आवश्यकता है?'

'अहो ! श्रंगरेजी शब्द 'नेचर' के स्थानमें तुमने संस्कृत भाषाका प्रयोगमात्र किया । परन्तु में फिर वही प्रश्न पृष्ठता हूँ कि स्वभाव चेतन है या नहीं ?'

'चेतन है।'

'स्वभावको तुमने देखा है ?'

'नहीं; परन्तु अनुमानसे निश्चित कर सकते हैं कि स्वभाव चेतन है।'

'श्रच्छा, तो क्या वह स्वभाव मर्व कार्यको ब्यवस्थित रीतिसे करने योग्य, विशेष ज्ञानसम्पन्न, अर्थात् सर्वज्ञ और सर्वशक्तिमान् है ?'

'हाँ, है। ऐसा ही मानना होगा।'

'अच्छा, तुम्हारा वह चेतन और सर्वज्ञ 'स्वभाव' कुम्हारके समान कार्यके बाहर रहकर कार्य करता है या कार्यका अन्तर्यामी होकर कार्य करता है ?' 'अन्तर्यामी होकर करता है, यही कहना होगा।' 'अच्छा मैं पूछता हूँ कि, मनको भी जिसका प्रत्यय नहीं होता, अत्यग्त कुत्राल कारीगरकी बुद्धि भी जिस रचनाको नहीं समझती, इसप्रकारका यह दृश्य जगत् कार्य है या नहीं ?'

'कार्य है।'

'इस जगत्रूप कार्यका कर्ता कौन हो सकता है ?'
'वही हमारा 'नेचर': अथवा उमे स्वभाव कहिये।'
'तुम्हारा 'नेचर' जो चेतनस्वरूप, सर्वज्ञ और सर्वहाक्तिमान् है उसीको वेदोंमें 'ईश्वर' कहा गया है। केवल
नाममात्रका भेद है। नुम्हारे युक्तिहीन 'नेचर' के बदले उसको
बेद्मतिपादित सर्वज्ञ ईश्वर, सर्वेश्वर कहना अधिक सुसंगत
है। नदीका जल बहना आदिको तुमने जो अचेतनकै कार्य
बतलाया था, वे सब कार्य परमारमाकी आज्ञामे होते हैं
ऐसा श्रुतिमें कहा गया है। जैसे—

'पतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्भि नद्यः प्रस्रवन्ति ।' 'मीषाऽस्माद्वातः पर्वतः '

अचेतनमें कदापि कर्तृत्व सम्भव नहीं। ध्रव जगत्का कत्तों कीम है, इस विचयपर विचार करना है।

'यते। वा इमानि नृतानि जायन्ते 'यः सर्वज्ञः सर्ववित्

हत्यादि श्रुति-वाक्यों ये जगरकार गरूप से मायाविशिष्ट ईश्वरकी सिद्धि होती है। परस्तु जिनका मन श्रुति-वाक्यों के स्वतः प्रमाणको स्वीकार नहीं करता तथा ईश्वर-सिद्धिके लिये युक्तिकी अपेक्षा करता है उसके लिये भगवान् श्रीशंकराधार्य ने केनोपनिषद्में अनुमान शारा ईश्वरकी सिद्धि की है। यह लिसते हैं—

'यदिदं जगद्दगन्ध्वंयक्षरञ्चः पितृपिशासादिरुक्षणं, दुवियरपृषिव्यदित्यसन्द्रग्रहनक्षत्रवित्रत्, विविधप्राण्युपमोग-योग्यस्थानसाधनसम्बन्ध्यतद्यन्तकुशर्लाशित्पामरापि दुनिर्माणं देशकार्कनिमित्तानुस्पानयतप्रवृत्तिनिवृत्तिक्रम पतद्रोकृकमं-विभागक्षप्रयद्भपूर्वकं मित्तुमहित । कार्यत्वे सित यथोकरुक्षण-त्वात । गृहप्रासादरथश्यमासनादिवत् ।

इस अनुमानमें जगत्की विचित्र रचना तथा उसमें स्थित जीवमात्रको उनके पूर्व-कर्मोंके अनुसार नियमित समयमें सुख-दु:खरूपी भोगके साधनोंका प्राप्त होना— यह कार्य सर्वज्ञ, सर्वशिक्तमान् ईश्वरके विना असम्भव है। क्योंकि बढ़-बढ़े राजमहरू, मन्दिर, रथ, शयनागर अथवा राजाओंके बैठने योग्य आसन आदि कार्य कार्य-

कुशल और समर्थ कारीगरींद्वारा ही होते हैं। उसी प्रकार इस प्रत्यक्ष दीखनेबाले जगत्में देव, गन्धर्व, पितर, राक्षस, पिशाचादि हैं तथा स्वर्ग, आकाश, वायु, पृथ्वी, सूर्य, चन्द्र, शनि, संगलादि ब्रह और अश्विनी इन्यादि नचत्र हैं। इसप्रकारका संसार किसी भी चत्र-से-चत्र कारीगरद्वारा तैयार नहीं हो सकता । साथ ही विशेषता यह है कि प्रत्येक प्राणीके प्रारब्धानुसार सुख-दु:ख-भोग, देश-काल तथा द्यावश्यक भोग्य-पदार्थीका सम्बन्ध उस प्राणीके साथ कर दिया जाता है। इसप्रकारमे प्राणियोंके विचित्र भोग और यह विलक्षण जगन जब कार्य हैं. यह अञ्चमान है, तब इन मर्व कार्योंके उपादानको जानने-वाला ( सर्वज्ञ ) तथा उनके निर्माण करनेकी सामर्थ्य रखनेवाला ( सर्वशक्तिमान् ) ईश्वरके श्रतिरिक्त दूसरा कीन हो सकता है ? यह साध्य दें, इस अनुमानके लिये गृह-प्रासाद आदि दृष्टान्त हैं। इस श्रनुमानके द्वारा श्रति-प्रतिपादित जगस्कारण ईश्वरके म्बरूपकी एइना होती है, यह सिद्ध हुआ । परन्तु अंगरेजोंके सहवाससे, उनकी शिचासे तथा क्षणिक विषय-स्यके मोहमें पड़े रहनेके कारण श्राज 'ईश्वर' शब्दमें भी विश्वास नहीं रहा । इसलिये लोग धर्म-अष्ट हो गये हैं । इसी कारण ऐसी दुर्दशा हो रही है। सर्वन्यापक, सर्वज्ञ और नित्य-द्यालु ईइवर-पर विश्वास किये बिना कभी काम नहीं चल सकता। इसलिये राम, कृष्ण आदि ईश्वर-नामका जप करना चाहिये, जो सर्वथा कल्याणप्रद है। इसपर शंका की जाती है कि 'ईश्वर सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान्, व्यापक, निराकार, निर्विकार और निस्य है, ऐसा धाप कहते हैं, परन्तु साथ ही राम, कृष्ण आदिके नामों का जप करने के लिये भी कहते हैं, यह असंगत जान जहता है। क्योंकि रामनवमी अथवा कृष्णाष्टमीके पूर्व राम,कृष्णादि भूतलपर नहीं थे और निजधासको पधारनेपर भी नहीं रहे. यह प्रत्यक्ष है फिर राम, कृष्णादि निष्य कैसे हो सकते हैं ? श्रीर यदि वे नित्य नहीं हैं तो उनके नाम-सारणमे कल्याया कैसे हो सकता है ?

इस शंकाका समाधान यह है कि सिश्वदानन्द्धन परमात्मा श्रनादि मायाके सम्बन्धमे ईश्वररूपको शास होता है नथा उसी मायाके सम्बन्धमे भक्तीके उपर अनुम्रह तथा दुर्होका विनाश करनेके लिये स्यामसुन्दर पोताम्बरधारी श्रीशम,श्रीकृष्ण आदिके रूपमें अपनी इच्छा-मात्रसे अवतरित होता है। इसल्पिय वह ईश्वर है। शम, कृष्णादिके रूपमें ध्रवतित होनेवाला ईश्वर भक्तकस्तत, दयाधन ह्रथादि ध्रनन्त कल्याण्कारक गुर्णोका आगार है। वह सर्वज्ञ और सर्वान्तर्यामी है, इसल्चिये शुद्ध भावनासे किये गये ध्यान-पूजन, नाम-स्मरणको वह यथार्थ रीतिसे सममता है और भक्तोंकी भावनाके अनुसार वह फल भी देता है।

यह शास्त्र-सिद्धान्त है कि पुरुषके प्रयक्त यदि ईश्वरानुप्रहके अनुकूल हों तो वे सफल होते हैं। महाभारतके
युद्धमें हाथीके गर्नका घगटा टूटकर पक्षियिक यश्चोंकी
रक्षाका कारण हुद्धा, इसे अर्जुनको भगवान् श्रीकृष्णने
प्रत्यक्ष दिखलाया था । यह ईश्वरीय द्यान प्रश्नल
उदाहरण है।

टिटेनिक जहाज, करोड़ों रूपये खर्च करके मुखोपभोग-के लिये तैयार किया गया था। परन्तु ऐश्वर्यसम्पन्न हजार-दो-हजार समुख्य अपने स्त्री-बच्चोंके सहित उसपर बैठकर विद्यार करनेके क्षिये निकले ही ये कि आधे ही घरटें में उसने जल-समाधि ले ली और मुख-भोगके लिये बैटे हुए वे युरुष द्यपने स्त्री-विद्योंके साथ दुःख्के अन्तिम गर्नमें जा पहुँचे।

इसका कारण यही था कि इसमें पुरुप-प्रयक्ष तो शरय-धिक था परन्तु ईश्वरका अनुम्रह था ही नहीं। इसप्रकार अनेक प्रमङ्गोपर विचार करनेमे जान पहता है कि ईश्वरके श्रनुम्रहके विना सुखोपभोगकी प्राप्ति नहीं हो सकती। जीवनमें सफलता प्राप्त करनेके लिये केवल ईश्वरानुम्रहकी श्रावइयकता है। उसके जिये श्रनन्य भावसे ईश्वरोपासना करनी चाहिये और श्रोत, स्मानं-कर्माधिकारी पुरुगोंको वर्णाश्रमविहित ईश्वरार्पण-बुद्धिहारा स्वध्नमंत्ररण्ड्पी ईश्वर-सेवा करनी चाहिये। श्रुति-कर्मका श्रधिकारी न होनेकी अवस्थामें ईश्वरके नाम-स्मरणके सिवा वृसरा कोई उपाय नहीं है।

### --∞<->∞-ईश्वर

ईश्वरको तुम छोग देख नहीं सकते, क्या इसीसे कह दोगे कि वह है ही नहीं ? दिनको तारे नहीं दीख पड़ते, तो क्या तुम कहाँगे कि तारे हैं हो नहीं ? सूरजके तीखे तेजमें दिनको तारे नहीं दीख पड़ते, वैसे ही माया और अहंकारके आच्छादनसे मन्द्य ईश्वरको नहीं देख सकता।

तृधमें मक्खन रहता है पर वह मधनेमे ही निकलता है, वैसे ही ईश्वरको जो जानना चाहे वह उसका साधन भजन करें। भगवान सगुण भी है श्रीर निर्मुण भी तथा गुणातीत भी। जब वह सगुण रहता है तब उसे ईश्वर कहते हैं, जब निर्मुण रहता है तब उसे बहा कहते हैं और उसकी गुणातीत-श्रवस्थाको तो हम मुँहसे कहकर समका हो नहीं सकते।

ईश्वरके दर्शनकी इच्छा रखनेवालोंको नाममें विश्वास तथा सन्यासस्यका विचार करते रहना चाहिये। एक इबकीमें रखन मिला, इससे रबाकरको रखहीन मत समझ बैठना। इबकी लगात ही जाओ, रव श्रवश्य मिलेगा। अस्प साधना करनेपर ईश्वर दर्शन न हो तो इताश न होना चाहिये। धीरज रखकर साधन करते रहो। यथासमय ईश्वरकी तुमपर अवश्य ही कृपा होगी।

जल एक हैं। कोई उसे 'पानी' कहता है, कोई 'बाटर' कोई 'पुकीया' और कोई 'अप' कहता है। इसी प्रकार भगवान्को कोई 'गॉस', कोई 'हिर', कोई 'राम', कोई 'योग्र' और कोई 'श्रह्लाह' कहता है। वस्तु एक ही है, केवल नाममें भेद हैं। संसारमें केवल ईश्वर ही सस्य है और सब असस्य हैं।

जिसके मनमें ईश्वरका प्रेम उत्पन्न हो गया, उसे मंसारका और सुख अच्छा नहीं लगता । जो एक बार भी बढ़िया मिस्रीका स्वाद ले खुका वह क्या कभी राव खाना चाहेगा ?

लोग भला कहें या बुरा, उनकी बातोंपर ज़रा भी ध्यान न देकर, संसारकी म्तुति झौर निन्दाकी कोई परवा न करके ईश्वरके पथपर चलना चाहिये।

भपने सब कर्मफल ईरवरके श्रर्पण कर दो, अपने छिये किसी फलकी कामना मत करो।

जिस घरमें नित्य हरि-संकीर्नन होता है, वहाँ किल्युग प्रवेश नहीं कर सकता । ईश्वरको पानेका उपाय विश्वास है, जिसको विश्वास है। गया उसका काम बन गया ।

हेरवरके नाममें ऐसा विश्वास चाहिये कि मैंने उसका नाम लिया है इससे अब मुझमें पाप कहाँ है ? मेरे वत्थन अब कहाँ है ? —श्रीरामकृष्ण परमहंस्र

## जगदीश्वर वेदान्तसे ही प्रतिपाद्य है

(लेखक-पं ० श्रीश्रीधराचार्यजी शास्त्री, वेदान्तर्तार्थ, वे० शि०, वे० गृ०, वि० र० )

आम्नायमूर्द्धाने च मूर्द्धाने चोर्ध्वपुंसां यद्धाम वैष्णवमभीक्षणतरं चकास्ति । तन्मादशामपि च गोचरमेति वाचो मन्ये तदीयमिदमाश्रितवत्सक्तवम् ॥

जगरकर्ता परमपिता परमेश्वरकी सत्ताका प्रतिपादन बड़े-बड़े योगिराज, महारमा, माधु, संन्यासी, ऋषि, महर्षि तथा विद्वानीने अपनी-अपनी प्रतिभाके अनुसार किया है। परन्तु किसीने भी ईश्वरके विषयमें श्राजतक यह नहीं कहा और न कोई श्रागे कह सकेगा कि वह 'इदिमायम्', 'एतावदेव', अर्थात् ऐसा ही है श्रोर इतना ही है। श्रीश्री-महाप्रभुजीने गीतामें अपने श्रीमुखसे कहा है—

आश्चर्यवत्पव्यति कश्चिदंन-माश्चर्यवद्वदति तथैव चान्यः । आश्चर्यवचैनमन्यः शृणोति अत्वाऽप्यनं वेद न चैव कश्चित्॥ (२ । २९)

अर्थात् 'हे अर्जुन! यह आरमतत्त्व अति गम्भीर है। समस्त प्राकृत वस्नुओं में विलक्षण स्वरूपवाले इस आरमा-को कोई विरला ही सुकृति देखना है, तथा विरला ही कोई इस विलक्षण आरमाको कहता है, एवं कोई विरला ही इस विलक्षण आरमस्वरूपको सुनता है तथा सुनकर भी कोई इस आरमाको नहीं जान पाता।'

यही कारण है कि उस दुर्गम, अनक्य ईश्वरका प्रति-पादन करनेमें प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान, अर्थापित नथा अनुपलिश्य—ये सभी प्रमाण असमर्थ हो जाने हैं। प्रत्यक्ष-प्रमाण अपने नियत एवं विद्यमान वस्तुका ही प्राहक होना है। उसे दर्शनकारोंने चालुप, रामन, स्पार्शन, श्रावण, प्राणज और मानस-भेदसे छः प्रकारका माना है। रूपवान् दृब्यके साथ नेत्रके संयोगसे चालुप-प्रत्यक्ष होना है। रूप-हीन अर्थात प्राकृत रूपरिहत परमेश्वरके साथ चलुका संयोग रूपके विना होना असम्भव है, अनः चालुप-प्रत्यक्षके द्वारा ईश्वर नहीं जाना जाता। हसी प्रकार रासन-प्रत्यक्षमें रस, स्पार्शन-प्रत्यक्षमें स्पर्श, श्रावण-प्रत्यक्षमें शब्द, ब्रायाज-प्रत्यक्षमें रान्ध कारण होते हैं और परमारमा प्राकृत रसादिसे रहित है, इसिलये यह चारों प्रकारके प्रस्थक्ष परमारमाके प्रतिपादनमें समर्थ नहीं हो सकते । मानस-प्रत्थक्ष भी स्वान्तर्जृत्ति सुख-दुःखका प्राहक होनेके कारण मुख-दुःखादि वृत्तियोंने परे परमारमाका प्रतिपादन नहीं कर सकता। यदि कोई कहे कि 'पश्यन्ति यं योगिनः' के अनुसार ईश्वरका योगज मानस-प्रत्थक्ष होता है तो यह ठीक नहीं, क्योंकि जो-जो प्रत्यक्ष-ज्ञान होता है वह अपने विषयका नियमपूर्वक होता है। यदि ऐसा न होता तो नासिकामे रसका, नेत्रसे वायुका तथा श्रवणमे गन्धका प्रत्यक्ष हो जाता। तारपर्य यह है कि जिस इन्द्रियका जो नियन विषय है उसके परे उसका ज्ञान नहीं हो सकता है। ऐसी अवस्थामें भूत, भविष्यत् वस्तुको प्रहण करनेवाले योगज ज्ञानको प्रत्यक्षके अन्दर कैसे लाया जा सकता है?

अब जब कि प्रत्यक्ष-प्रमाणकी ही यह दशा है तो इसके आधारपर स्थित अनुमानादि प्रमाण ईश्वरके प्रति-पादनमें कहाँतक समर्थ हो सकते हैं ? क्योंकि अनुमानमें साध्यका हेनके साथ परिचयरूप व्याप्तिज्ञान, उपमानमें सार्श्यज्ञान, अनुपलव्धिमें प्रतियोगिज्ञान और अर्थापिनमें पीनत्वादिका ज्ञान प्रत्यक्षकी अपेक्षा रखते हैं। अतः जब ईश्वरके साथ प्रत्यक्षका ही सम्बन्ध नहीं है, तब फिर व्याप्तिज्ञान आहिकी उत्पत्ति ही कैसे हो सकती है ? उदाहरणार्थ-एक पुरुष अपने रसोईघरमें अधि और धुमका सम्बन्ध देखता है और यह निश्चय करता है कि जहाँ धूम होता है वहाँ अग्नि अवश्य होती है, पश्चात वह किसी पर्वतपर जाकर धूम देखता है और अनुमिति करता है कि पर्वतमें अग्नि है, क्योंकि यहाँ धूम दिख्लायी देता है। जिसप्रकार धूम और अभिका सम्बन्ध प्रत्यक्षद्वारा देखकर यह अनुमिति होती है उस प्रकार ईश्वरके साथ किसी हेतुका सम्बन्ध प्रत्यक्षद्वारा जात नहीं होता,तब फिर ईश्वरके साधन-में अनुमिति कैमे उपयोगी हो सकती है ? इसी प्रकार उप-मानादि प्रमाण भी ईश्वरकी सत्ताके प्रतिपादनमें कटापि समर्थ नहीं हो सकते। इसी अर्थका समर्थन माननीय आचार्यवर्य भी करते पाये जाते हैं। आचार्यवर जगदगुरु श्रीशङ्कराचार्य 'जनमाधस्य यतः' इस वेदान्त-सूत्रके भाष्यमें इसप्रकार छिखते हैं-

ननु भूतबस्तुत्वे प्रमाणान्तरविषयत्वमेवेति वेदान्तवावय-विचारणाऽनिर्धिकैव प्राप्ता, न । इन्द्रियाविषयत्वेन सम्बन्धा-प्रहणात् । स्वभावतो विषयविषयाणीन्द्रियाणि, न ब्रह्मविषयाणि । सति हीन्द्रियविषयत्वे ब्रह्मणः, इदं ब्रह्मणा सम्बद्धं कार्यमिति गृह्यते । कार्यमात्रमेव तु गृह्ममाणं किं ब्रह्मणा सम्बद्धं किमन्येन केनचिद्धः सम्बद्धमिति न शक्यं निश्चेतुम् । तस्माजनमादिसूत्र नानुमानोपन्यासार्थं किं तर्हि वेदान्तवाक्यप्रदर्शनार्थम् ॥ इति ॥

आचार्यवर्य जगर्गुर श्रीरामानुजाचार्यजीने भी'शास्त्रयो-निखात्' इस वेदान्त-सूत्रके भाष्यमें लिखा है—

ननु शास्त्रयोनितं ब्रह्मणे। न सम्भवति । प्रमाणान्तर-वेद्यत्वाद्ब्रह्मणः, अप्राप्ते नु शास्त्रमधेवन्॥ किं तर्हि तत्र प्रमाणम् । न तावत्त्रस्यक्षम् । तद्धि द्विषम्, इन्द्रियसम्भवं योगसम्भवश्रेति । इन्द्रियसम्भवश्र बाह्यसम्भवमान्तरसम्भवन्वति द्विषा । बाह्य-निद्रयाणि विद्यमानसन्निकर्षयोग्यस्वविषयवोधजननानिति न सर्वार्थसाक्षात्कारतिव्रमाणसमर्थपुरुषिवेशपविषयवोधजननानिति न सर्वार्थसाक्षात्कारतिव्रमाणसमर्थपुरुषिवेशपविषयवोधजननानि । नाप्यान्तरम्, आन्तरमुखदुःस्वादिन्यविदिक्तविहिर्विषयेषु तस्य बाह्यस्द्रियानपेश्चप्रवृत्त्यनुपपत्तः । नापि योगजन्यम् । भावनाप्रकर्ष-पर्यन्तजनमनस्तस्य विशदावभासत्वेषि पूर्वानुभृतविषयस्मृतिमात्रत्वात्र प्रमाण्यमिति कृतः प्रसक्षताः, तदितिरिक्तविषयत्वे कारणा-भावात् । नाप्यनुमानं विशेषतो दृष्टं सामान्यते। दृष्टं वाः अतीन्द्रिये वस्तुनि सम्बन्धावधारणविरहात्र विशेषते। दृष्टम् । समस्त्वस्तुसाक्षात्कारतिव्रमणसमर्थपुरुषविशेषनियतं सामान्यते। दृष्टमिष न निङ्गमुपरुभ्यते इति ।

इसी प्रकार अन्यान्य आचार्यचरगोंने भी स्वरचित वेदान्त-प्रन्योंमें उपर्युक्त अर्थका ही समर्थन किया है।

इसप्रकार जब इमारी बुद्धिकी अपेषा करनेवाले प्रस्यक्ष, अनुमिति, उपिमिति, प्रश्नीपत्ति और अनुपल्लिध्य प्रश्निति प्रमाया उस परम दयालु जगदीश्वरकी सत्ताका ज्ञान करानेमें असमर्थ हैं तब उस जगस्पति परमेश्वरकी उपासना प्रथवा उसका ध्यान किसप्रकार किया जा सकता है ? क्योंकि जबतक उपासक उपास्यका स्वरूप यथार्थरूपसे नहीं जान लेता, तबतक वह उपासना कर ही नहीं सकता है । अतः अवस्थ्यनके बिना ध्यान, भिक्त, प्रपत्ति, अनुराग भी सम्भव नहीं हो सकते ।

पूर्वमी मांसा-शासके अनुयायो कहते हैं कि देवताकी सत्ता अर्थवादमात्र है अर्थात् कर्ममें रुचि उत्पन्न करनेके छिये अर्थवाद देवसत्ताका संकेत करता है। क्योंकि जब वेद कहता है कि 'स्वर्गकामो यजेन' घर्यात् स्वर्गकी कामना करनेवाला यागसे स्वर्गको प्राप्त करें। तय यही सिद्ध होता है कि स्वर्गके प्रति यज्ञ कारण हैं। परन्तु यज्ञ क्रियारूप होनेसे चणस्यायी है, अतएव कार्यकाल (स्वर्गकी प्राप्तिक) स्थिर नहीं रहता। ऐसी अवस्थामें 'कार्यानयत्वृंवृत्तिकारणम्' इस दार्शनिक सिद्धान्तके अनुसार यागको स्वर्गादिके प्रति कारण कहना समीचीन नहीं जान पड़ता। इस दोषये बचनेके लिये मीमांसकोंने वेदवेश कार्य-कारणभावके समर्थनके लिये बीचमें अहहकी कल्पना की है, तभी याग और स्वर्गका कार्य-कारण-भाव निष्पन्न भी होता है। इसी बातको स्वीकार करने हुए नैयायिकशिरांमणि विश्वनाथ पञ्चाननने स्वरचित सिद्धान्त-मुक्तावलीमें लिखा है—

यत्कार्यं यददष्टाधीनं तत्तदुपमोगसाधनं साक्षात् परम्परया वा जनयत्येव ।'

अर्थात् जो कार्य जिस चेतनके श्रद्धके श्रधीन है वह साक्षात् किंवा परम्परामे उस चेतनके उपभोगका साधन श्रवह्य ही उपपन्न करता है। जब कर्म देवनाकी मत्ताके बिना ही अद्दृष्टहारा फल देनेमें समर्थ हैं तब उपासना भी उपास्य देवताकी सत्ताके बिना ही वेदबोधित होनेके कारण श्रद्धशिदहारा मन्त्र-जपकी तरह फल दे सकेगी। इसी अभित्रायसे महर्षि जैमिनिजीने कहा है—

आम्नायस्य क्रियार्थस्वादानर्थस्यमतदर्थनाम् । (पूबर्मा०१।१।१)

अर्थात् 'साध्य-साधन इतिकतं व्यतारूप ग्रंशत्रयमे युक्त भावनारूप कियाका प्रतिपादन करनेवाला वेद हैं, और इस भावनारूप कियाका जो प्रतिपादन नहीं करना वह व्यर्थ अर्थात् ग्रप्रामास्य है। इसके प्रश्नात्—'शास्त्रष्टक्ष्तियोधास,' 'तथा फलाभावात,' 'अन्यानर्थक्यात्,' 'ग्रभागि-प्रतिपेधास,' 'ग्रानित्यसंयोगात्' इन पाँच सूत्रों में भी उपर्युक्त अर्थका ही समर्थन किया गया है। ऐसी ग्रवस्थामें भृतार्थ-प्रतिपादक न होनेके कारण छुटा प्रमाण वेद भी ईरवरकी सक्ताके प्रतिपादनमें श्रसमर्थ हो जाता है। अस्तु, वेदमें श्रक्तक निरूपण करनेकी शक्ति नहीं तो न सहीं; वेदान्तसे उस परमाय जगित्रयन्ताकी सक्ता निरूपित की जा सकती है। परन्तु यह भी कहना युक्तिमंगत नहीं जान पहता, क्योंकि वेदके ही शिरोभागका नाम वेदान्त है, जिसे उपनिषद्नाससे व्यवहत करते हैं। ग्रतः वेदका ही एक देश होनेके कारण महर्षि जैमिनिके उपर्युक्त सूत्रोंके अनुसार

वेदान्त भी कियार्थसे भिन्न ईश्वरका प्रतिपादक नहीं हो सकता। इसप्रकार ईश्वरके प्रतिपादनमें किसी प्रमाणकी प्रगति नहीं होती और शासकार कहते हैं कि 'मानाभीना मेयसिहिः' धर्यात प्रमाणके बिना कोई वन्तु हो ही नहीं सकती। यथार्थतः जबतक प्रमाणके हारा प्रमेयकी सिद्धि नहीं होती नवतक छौकिक या पारलौकिक किसी भी कार्यमें मनुष्यकी प्रवृत्ति नहीं हो सकती।

इधर तरवज्ञानके विषयमें शास्त्रोंकी यह घोषणा है कि-

योऽन्यथा सन्तमारमानं अन्यथा प्रतिपद्धते ! किं तेन न इतं पापं चौरेणारमापहारिणा॥

अर्थात् जो पुरुष अन्य प्रकारमे विद्यमान आरमाको अन्य ही रीतिमे प्रतिपादन करता है, उस आरमापहारी चोरने क्या पाप नहीं किया? किन्तु सब पाप किया।

यशपि यह परमात्म-तस्व दुरवगाह है, श्वतक्यं है, तथा बड़े-बड़े महानुभाव इसका पता लगानेमें गोता खाते हैं तथापि जिज्ञासु जब चतुर्दिक् मटककर कहीं आश्रय नहीं पाते हैं, तब छोटकर जगदीश्वर परमकारुणिक श्रीभगवानुके चरणोंमें ही शरण है शान्ति लाभ करते हैं।

भगवान् वेद्यास अपने श्रक्षमुत्रके 'परं जैमिनिर्मुख्य-त्वात' इस स्त्रमें कहते हैं कि 'श्रक्ष' शब्द परमात्माका ही बोधक है क्योंकि निरवधिक दृहत्व तथा वृह्यत्व ये निर्वचन मुख्यरूपसे जगदीश्वरमें ही सुसंगत होते हैं, ऐसा महर्षि जैमिनिका मत है। पुनः आगे—

'ब्राह्मण जैमिनिरुपन्यासादिभ्यः' (४।४-५)

तथा---

'मावं जैमिनिर्विकल्पामननात्' (४१४-११)

— इन दो सूत्रोंमें भी महिषं वेदब्यासने महिषं जैमिनिके मतके प्रति भादर प्रदर्शित किया है। इससे यह सिद्ध होता है कि ईश्वरकी सत्ताके विषयमें महिषं जैमिनि-को भी कोई सन्देह नहीं है तथा उन्होंने वेदोंको जो क्रियार्थमतिपादक माना है उसका अभिप्राय केवल वेदके पूर्वभाग कर्मकायहमें है भर्थात् वेदका पूर्वभाग कर्मका प्रति-पादक होनेसे विधिके साथ ही अर्थवाद तथा मन्त्रोंका प्रामायय वन सकता है, विधिके अतिरिक्त अर्थवाद तथा मन्त्रका अन्य प्रयोजन उपलब्ध नहीं है।

यदि श्रवांचीन मीमांसकोंके अनुसार उमय-भागारमक सम्पूर्ण वेदको क्रियार्थारमक ही मानें तो भी वेदान्त-भाग अञ्चकी सत्ताके प्रतिपादनसे कभी हट नहीं सकता। क्योंकि— 'आत्मा वाडरे द्रष्टव्यवश्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यः' 'आत्मानमेव लोकमुपासीत'

इत्यादि विधि-वाश्योंके हारा क्रियानियस बह्नकी सत्ता-का प्रतिपादन धनायास ही किया जा सकता है।

अतः खुव विचार करनेपर भी केवल वेदान्तके ही अवलम्बनसे परम प्रभू भानन्द-सिन्धु जगदीश्वरके स्वरूप, स्बभाव, विभूति, लीला, चरित्र छादिका कुछ निरूपण किया जा सकता है। अन्यथा मनःकल्पित प्रमाणींके द्वारा उसका निरूपण करना केवल विडम्बनामात्र होगा । जैसे धने अन्धकारमें अध्यन्त प्रतिभाशाली प्ररूप भी बिना प्रकाशके किसी वस्तुके स्वरूपको भ्रपनी बुद्धिके बलसे वर्णन नहीं कर सकता, तथा प्रकाशकी सहायतासे विद्वान ही क्यों मन्द्रमति पुरुष भी अन्धकारमें स्थित वस्तुको देखकर उसके स्वरूपका वर्णन कर सकता है, उसी प्रकार वेदान्तकी सहायतासे विद्वान तथा अल्पमति पुरुष भी परम दयाल श्रीवजविहारी परात्पर ब्रह्मके म्बरूपको यथार्थतः जानकर स्वभिलवित पदको प्राप्त हो सकता है। इसी बातका समर्थन भगवान् वेदव्यासके इस सुत्रमें होता है-'तर्काप्रतिष्ठानाव्यि' (२।१।११) अर्थात् तर्ककी कोई स्थिरता नहीं है, अतः तर्कगम्य पदार्थ सम्माननीय कोटिमें नहीं भा सकते । इसी प्रकार प्रधानकारणवाद, अणुकारण-वाद आदि भी श्रद्धेय नहीं हैं बल्कि श्रतिमूलक महा-कारणवाद ही आदरणीय मिद्धान्त है। दूसरी बात यह है कि इन शुष्क तार्किकोंके तकौंका परस्पर खगडन होनेसे भी किसी अर्थका समर्थन नहीं होता, इससे भी वेदान्त-बोधित ब्रह्मकारणवाद ही प्रतिष्टित माना जा सकता है।

यदि कहा जाय कि दूषित तकोंका परिस्थागकर सुनकोंद्वारा ही अपना अभिल्पित अर्थ सिद्ध किया जाय तो प्रधान कारणवाद सिद्ध हो जायगा। परन्तु यह ठीक नहीं, क्योंकि तर्कका मूलकारण पुरुपकी बुद्धि ही है अतः जो पुरुष जिसना ही अधिक बुद्धिमान् होगा, उसकी तर्कशांकि भी उतनी ही अधिक प्रवल होगी। इसप्रकार एक मनुष्य सुतकोंके द्वारा ही क्यों न हो, जिस सिद्धान्तका प्रतिपादन करेगा दूसरा उससे अधिक विद्वान पुरुष उस सिद्धान्तको कृषित ठहरा एक दूसरे ही सिद्धान्तको स्थापित करेगा, इसप्रकार कभी कोई एक तस्य पूर्णरूपेय प्रतिष्टित म हो सकेगा। अतएव अतीन्द्रिय जगदीश्वरकी सक्ता प्रतिपादनके किये वेदान्तकी शरण छिये विना अन्य किसी भी प्रकारसे गित



क्रिल्याण

ф ф

महीं। हाँ, इतना अवश्य है कि वेदान्त-वाक्योंके उद्दापोहके छिये तर्ककी आवश्यकता पहती है, क्योंकि मनु भगवान्ने ममुस्मृतिके अध्याय १२-१०६ में हसी वातका समर्थन किया है। वेद और धर्मोपदेशका विचार जो मनुष्य वेद-शाकानुकूल तर्कद्वारा करता है वही धर्मको आनता है, दूसरा नहीं। तर्क भी वेदानुकूल होना चाहिये, शाक्षकी मर्यादाका उद्घंधनकर तर्क करनेसे मनुष्य कभी भी कल्याणके प्रयूप आस्तृ नहीं हो सकता। इसीळिये जगदीश्वर श्रीवसुदेव-नन्दन पार्थ-सारयी भगवान्ने गीतामें कहा है कि—

'तस्मान्छास्नं प्रमाणं ते कार्याकार्यव्यवस्थितौ ।'
अर्थात् हे अर्जुन! तेरे स्त्रिये कर्तव्याकर्तव्यकी व्यवस्थार्मे शास्त्र ही प्रमाणा है यानी ऐहिक-पारलौकिक जीवन विताते समय शास्त्रोंका ही श्रनुसरण कर ।

मानव-जीवनका चरम छथ्य है भ्रोप्रभुके चरणोंमें अनुराग प्राप्त करना । श्रीशुकदेव मुनिने कहा है—

पतावान्सारूययोगान्यां स्वधर्मपरिनिष्ठया ।

जन्मतामः परः पुंसामन्ते नारायणस्मृतिः ॥

(मा० २ । १ । ६ )

परन्तु किसी वस्तुमें श्रनुराग तभी होता है, जब पहले उम वस्तुका परिचय रहता है अतः सर्वप्रथम वस्तुके सत्ता- का ज्ञान होना आवश्यक है। तद्नुसार प्रकृत प्रसंगमें ईश्वरकी सत्ताका प्रतिपादन अपेक्षित है और वह वेदानतशास्त्रके हारा ही सम्पादित होता है, अतः यहाँ कुछ वेदान्त- वाक्योंका श्रवतरण दिया जाता है—'भृगुवें वार्राणः। वस्त्रणं पित्रसुपससार। अधीह भगवो श्रक्कोति।' अर्थात् वस्त्रके पुत्र भृगु अपने पिताके पास जाकर बोले कि 'हे भगवन् ! मुझे श्रव्यक्तानकी शिक्षा दो।'

'तं होबाच । यतो वा इमानि मूतानि जायन्ते, येन जातानि जीवन्ति, यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति, तद्विजिज्ञासस्व, तद्वक्रोति ।'

भृगुऋषिको उनके पिताने उत्तर दिया—'जिससे यह सब प्राची उत्पन्न होते हैं, जिससे उत्पन्न हुए प्राची जीते हैं, जिसमें जाते हुए प्रजयको प्राप्त होते हैं, उसे विशेष रूपसे जानो, वह ब्रह्म परमारमा है। सारांश यह है कि जो जगत्का कर्ता, धर्ता, संहत्ता है वही परमेश्वर है। इसप्रकार तैत्तिरीय उपनिषद्की भृगुबह्मीका यह प्रथम अनुवाक मनोतीत जगदीश्वरकी सत्ताका प्रतिपादन करता है।

छान्दोग्य उपनिषदके सप्तम अध्यायके अन्तके चार खरडोंमें सनत्कुमारने नारदजीको भूमा-विद्याका उपटेश दिया है। भूमा अर्थात् परमात्म-तत्त्वका प्रतिपादन करते समय श्रीसनस्कुमार कहते हैं कि, 'जहाँपर दसरा दीखे नहीं, दूसरा श्रवणमें न आवे, दूसरेका ज्ञान न हो उसका नाम भूमा है और जो भूमा है वही अमृत है ।' इसके विपरीत, 'जहाँपर दूसरेका दर्शन, अवग्र, विज्ञान है, वह अरुप है, जो अरुप है वह सर्ग्य है अर्थात विकारी और विनश्वर है।' इसप्रकार यह प्रतिपादन किया गया है कि जगदाधार परमात्मा सबसे बड़ा है और उसीमें सुख है क्योंकि वह अमृतरूप है; उस जगदीश्वर परमारमासे व्यतिरिक्त सभी पदार्थ अस्प हैं, इसिछिये उनमें सत्तका लेश भी नहीं है। इसीसे अति कहती है-महनो महीयान् अर्थात् जगदीश्वर परमारमा महानुमे भी महान है. तभी ता अपने प्रियजनीके कार्य-साधनके लिये वह सर्वता सर्वत्र उपस्थित रहता है। यदि ऐसा न होता तो भक्तवर प्रहाह-की रक्षाके किये वह परम कारुणिक साम्भ फाइकर श्री-र्नासंहरूपसे कैसे प्रकट होता ? हमारा उपास्य परम दयाल जगदीश्वर सब स्थानींमें सदा विद्यमान है और उसकी सत्ताका ज्ञान वेदान्तके विना कदापि नहीं हो सकता। इसीसे किसी रसिक भगवरप्रेमीने ठीक ही कहा है कि— 'न वेदान्ताच्छास्त्रं न मधुमधनाहे वसधिकम्' अर्थात् वेदान्तसे परे कोई शास्त्र नहीं और श्रीकृष्णसे परे कोई देव नहीं । भ्रभय, असृत, परम सुहुद्, जगत्पतिका अव-बोध कराकर चेतनको अभय, अमृत बनानेवाला यदि कोई है लो वेदान्त-शास्त्र ही है।

> 'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् न विभेति कुतश्चन ।' (तैत्ति० २ । ४ )

अर्थात् श्रक्कके भानन्दका जाननेवाला किसीसे भी भयभीत नहीं होता।

'यदा क्वेंबैष पतस्मिन्नदृरंपऽनारुपंऽनिरुक्तेऽनिरुपने-ऽमयं प्रतिष्ठां बिन्दते । अथ सोभयं गते। भवति ।\*

(तै०२।७)

अर्थाद 'जिस समय यह चेतन प्रत्यक्षादि प्रमार्गोसे अगोचर, अशरीर, प्राकृतिकरूपये अनिर्वचनीय, अनाधार, जगदीश्वरके अन्तर्गत अभयरूप प्रतिष्ठाको प्राप्त होता है, तदनन्तर ही वह भयरहित हो जाता है।' 'रसो वै सः । रसं सञ्च्बाऽऽनन्दी भवति ।' (तै० २ । ७)

अर्थात् 'वह मानन्दसय जगदीश्वर ही रसरूप रस-सिन्धु है। रसरूप परमात्माको ही प्राप्त होकर यह चेतन आनन्दवाका होता है।' तारपर्य यह है कि त्रिविध तापसे श्याकुळ जीव आनन्द-सिन्धु रसमय परमात्माको प्राप्तकर सांसारिक छोरोंसि मुक्त हो आनन्दसागरमें सदाके जिये निमन्न हो जाता है।

तमेव विद्वानमृत इह भवति । नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय ।

अर्थात् 'उस जगस्कारण परम पुरुपको ही जानकर उपासनाद्वारा उपासक अमृत हो जाता है। उसकी प्राप्ति-का झन्य कोई मार्ग नहीं है।' परमारमाको प्राप्तकर चेतन (जीय) किसप्रकार निर्भीक, आनन्द तथा अमृत हो जाता है इसको उपर्युक्त वेदान्त-वाक्य मुक्तकण्डमे गान कर रहे हैं।

बेदाहमेतं पुरुष महान्तमादित्ववर्णं तमसः परस्तात् ।
तमेष विदित्वातिमृत्युमेति
नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय ॥
(१वे० १ । ८ )

अर्थात् प्रकृतिसे परे सूर्यकी तरह देदीप्यमान इस महान् पुरुषको मैं जानता हूँ। उसे उपासनाद्वारा प्राप्त-कर चेतन ( जीव ) गुनः हो जाता है, उसकी प्राप्तिके लिये दूसरा कोई मार्ग नहीं हैं।

छान्दोग्योपनिषद्के आठवें अध्यायके प्रथम खण्डमें वहरविद्याका निरूपण करते समय उस दहराकाश पद-बाध्य परमाश्माके आठ गुणोंका प्रतिपादन किया गया है— 'अस्मिन्कामाः समाहिता एप आत्माऽपहतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विद्योको विजिधस्योऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्करः ····· इत्यादि।' इस वाक्यमें 'अपहतपाप्मा' से 'अपिपासः' पर्यम्त प्राकृत हेय गुणोंका निषेधकर 'सत्यकामः सत्यसङ्कष्पः' इन दो पदोंसे अनेक दिन्य गुणोंका परमारमामें विधान किया गया है। 'सत्याः कामाः कच्याणगुणा यस्य' ऐसा समास करनेसे सत्यकाम पद ही उस परमिता जगदीश्वरके श्वसंस्य गुणोंका बोधक होता है।

इसप्रकार आनन्द्कन्द परत्रझ परमेश्वरकी सरसता, छोकविछत्तणता, ज्ञानन्दमयता, स्वरूपचमरकृति, जगत्का-रणता, असंस्थातगुणवत्ता, द्यालुसा आदिका प्रतिपादन करता हुआ वेदान्त उसके स्वरूप-सत्ताका यथार्थरूपमे निद्यान करता है।

यहाँ ऐसी शंका नहीं करनी चाहिये कि मझ तो निर्मुण, अरूप और अशरीर है, क्योंकि हन पर्टोमें प्राकृत गुण, प्राकृत रूप चौर प्राकृत शरीरका ही निषेध हैं। अतः अनेक दिव्य गुणविशिष्ट, दिव्य विप्रहयुक्त, देवी व्यान वर्षा उस परमात्माकी सत्ताका वेदान्तवाक्यों हारा निश्चय करके अन्त क्षणतक निरन्तर तिल्धारावत प्रेमपूर्वक भगविष्टन्तन और ध्यान करते हुए उस परम प्रभुके घरणों में प्राप्त हो जाना ही मानव-जन्मका परम जाम है। यदि यह न हुआ तो शौनकजीका कथन ठीक ही समस्तना चाहिये कि—

तरवः किं न जीवन्ति सस्त्राः किं न श्वसन्त्युत । न श्वार्यान्त न मेहन्ति किं ग्रामपश्चेष्ठपरे ॥ श्वावड्वराहोष्ट्सरैः संस्तुतः पुरुषः पशुः । न मन्कर्णपद्योपेतो जातु नाम गदाग्रजः ॥ (भा०२।३।१८,१५)

#### श्रीसुमित्राजी भी कहती हैं---

नतरु बाँझ मारे बादि बियानी । राम विमुख मुक्ते हित हानी ॥

# ईश्वर कीन हैं

कर्म करते हैं हम यद्यपि स्वतन्त्र किन्तु फल भोगनेमें सदा जिनके अधीन हैं। जिनके अलंघनीय नियम-नियन्त्रणोंसे चर भी अचर निज कर्ममें निलीन हैं॥ शोककी दशामें लोक व्याकुल पुकारे जिन्हें जिनके समक्ष यक्षपति अति दीन हैं। चिदानंद घन जान योगीजन ध्याते जिन्हें 'राम' वहीं श्री जगदीश समीचीन हैं॥

---रामनारायण दत्त पाण्डेय व्या० शास्त्री 'राम'

### ईश्वरकी महत्ता

### ( ऐसक-साहित्यशासी एं० भ्रीजगबारायगरेवजी शर्मा 'कविपुष्कर' विशास्त् )

### [पुष्कर-छन्द]

(१)

जब इस जगका नाम नहीं था, तब तेरी थी ससा ! तेरी इच्छा बिना न कोई, हिल सकता है पत्ता॥ गगन-सदृश तृ ही है व्यापी, सूर्य-चन्द्र-छवि-धारी ! अग्नि-समान तेज रखता है, वायु-तुल्य-गति-कारी॥

पृथ्वीमें तृ गन्ध-रूप है, जलमें रस हो राजे! आत्मा-बीज सकल प्राणीमें, जीव-ज्योति उपराजे॥ कोटि-कोटि ब्रह्माण्ड तुर्भासे, पैदा हो लय होते! देव-पितर-पाताल-स्वर्गमें, तेरे अभिनय होते॥

(३)

ब्रह्मा-विष्णु-शम्भुकी समता, तुभसं जानी जाती! सृष्टि-स्थित-संहार-कारिणी-प्रभुता गुरुता पाती॥ वेदोंके तत्त्वींका खामी, अन्तर्यामी तृ है! सबसे परे समीमें रमता, सब थलगामी तृ है। (8)

'नेति-नेति' कह मुक हो गई, निगमागमकी वाणी। 'इद्मित्यं'कह सके नश्रवभी,ऋषि-मुनि-ध्यानी-जानी॥ अजरामर-अव्यक्त-अजनमा-निर्विकार-प्रभु-न्यायी । भक्तोंका जीवन-धन प्यारा,कान्ति-शान्ति-बरदायी ॥

(4)

मनको शक्ति जहाँतक जाती, उससे दूर-निवासी! नाना भाँति विविध भावोंमें, तृ है खर्य विकासी॥ नाम-रूपके भेद भरा तृ, जो चाहे सो माने! बाहर भीतर समकर जाने, सी साधक पहचाने॥ ( ; )

वही धन्य है प्रेमी तेरा, जो असत्यको स्थागे! तुभमें लीन काम-मद तजके, हो सेवक अनुरागे॥ उसे न धाम-धराकी चिन्ता, यम-यातना न होती! सो पाता है अन्तकालमें, अलख मोक्षका मोती॥

(e)

मेघोंको पानी बरसाना, तृने भले सिखाया! सागरकी तरङ्ग-मालाको, तूने प्रकट दिखाया॥ तूने पर्वतकी श्रेणीमें, विचित्रता दरसाई। सुन्दर वनमें ओपधियोंकी, की तृने अधिकाई॥

पश्जोंके समूहमें तृते, बल उद्यमको डाला ! तृने पक्षी लघु कीटोंको, पैदा करके पाला॥ फल-फूलोंमें मृदुता-शोमा, तुही बनानेवाला! निशि-वासर-ऋतुको संवतमें, निज हाथोंसे ढाला॥

प्रकृति-पुरुष जो कुछ सो त् है, ऐ ईश्वर अविनाशी ! अभिमानी हैं तुभी न लखते, बुद्धि-भ्रष्ट दुखराशी॥ जहाँ देखिये वहाँ राजती, तेरी अद्भुत माया। बही तुक्ते कुछ जान सका है, जिसपर तेरी दाया॥

(80)

जप-तप-संयम-नियम यक्का, प्रिय आधार तु ही है। ब्रह्मचर्य-व्रत-पूजादिकमें, गुरु खाचार तु ही है। बँधी हुई जिनकी आँखोंपे, कुटिल-मृद्ता-पट्टी। वे क्या समफ सर्केंगे, तुफको सोना है या मही॥

(११)

सरल शुद्ध मानस-मन्दिरमें, मूर्तिमान हो जाये। माता-पिता-पुत्र-बान्धवकी, समताको उपजावे॥ शरणागतकी रक्षा करना, ऐ दयालु उपकारी! जो हो भूल भुला दे उसको, 'कविपुष्कर' भयहारी॥

## आधुनिक अनीश्वरवाद

(लेखक--पं० भीकक्ष्मण नारायणजी गर्दे)



मीसरवाद स्वयं कोई नयी चीज नहीं है। प्राचीन कालसे ही चला आया है। प्रत्येक देश और कालमें कुछ लोग अनीसरवादी रहे हैं। पर आधुनिक अनीसरवाद एक विशेष आकर्षगुके साथ आता है और इस कारण जो अनीसरवाद या अनारम-

वाद किसी समय भी लोकप्रिय नहीं हुआ वह इस समय कुछ लोकप्रिय-सा हो रहा है। कारण, आधुनिक अनीश्वर-वाद एक ऐसे राजनीतिक और आर्थिक आदर्शके साथ आ रहा है जो सर्वसाधारणको प्रिय है। यह आदर्श है. समाज-सत्ता (कम्युनिउम) । अवतकके राजनीतिक और आर्थिक स्थित्यन्तरों हा यह स्वाभाविक परिणाम है। पर जो कोई कम्यूनिजमका नाम सुनता है, कम्युनिजमकी चोर भूकता है, मार्क सके तत्त्वज्ञानकी बार्ने सुनता है, लेनिनके पराक्रमों से सकित होता है और फिर यह जानता है कि ईश्वर और धर्मको छोडे विना कोई भी सनुष्य कम्युनिस्ट नहीं हो सकता, तब वह कम्युनिस्ट होनेके शौकसे ईश्वर और धर्मके विरुद्ध बार्ने करनेके फेशनको भी इस्तियार कर लेता है। सबयं रूसमें पहले ऐसे कम्युनिस्ट थे जो यह कहा करते थे कि हम जब कम्युनिज्मकी सब बार्ने मानते हैं और ईश्वरको भी मानने हैं तब ईश्वरको मानने हुए भी हम कम्युनिस्ट रह सकते हैं। (कोलटनकृत एक्स वाई जेड शाफ कम्यूनिज्म ) पर उन्हें मार्क सका यह सिद्धान्त पढ़ाया गया कि ईश्वर श्रीर धर्म जनताके लिये अफीसके समान हैं। लेनिनने समझाया कि संसारमें होनेवाले और सब अपराध गनीमत हैं, पर ईश्वरपर विश्वास करना चन्छा नहीं। (फुल्प मिलरकृत 'लेनिन चौर गान्धी') रूस-की सोवियट गवर्ममेयटने ईश्वर और धर्मके विरुद्ध न केवल यद्भकी घोषणा की है बल्कि वह युद्धकी सब नीतियोंका अवलम्बनकर प्रत्यक्ष युद्ध ही कर रही है। ईश्वर और धमंके विरुद्ध जितने उपाय विधिपूर्वक किये जा सकते हैं सब किये जा रहे हैं और इस कार्यक्षेत्रको 'रिलीजम फ्राएट' यानी 'धार्मिक रणक्षेत्र' कहा भी जाता है। (कोलटनकत एक्स वाई जेड ) इस लेखमें इस इस धार्मिक रक्का

विवरण नहीं देना चाहते, क्योंकि हमें यहाँ केवल अनी सर-वाद देखना है जो कम्यूनिउमके साथ है; यह देखना है कि रूसकी सोवियट गवर्नमेण्ट या दुनियामें जहाँ-तहाँ छितरे हुए कम्यूनिस्टोंका वह तत्त्वज्ञान क्या है जिसके कारण वे यह समझते हैं कि ईश्वर नहीं है और इसिलये वे ईश्वर-विश्वासका अन्त करनेपर तुले हुए हैं। हमें यह विश्वास है कि कोई भी ज्ञान, विज्ञान या तत्त्वज्ञान ऐसा नहीं हो सकता जो ईश्वर या आरमाका न होना सिद्ध करके दिखा सके। पर हम स्वयं ज्ञानी, विज्ञानी या तत्त्वज्ञानी नहीं हैं, इसिलये अनीश्वरवादी ज्ञानी, विज्ञानी, तत्त्वज्ञानी महारमार्थोकी बातें काटना हमारे लिये सम्भव नहीं हैं— उनकी बातें यदि कट सकती हैं तो केवल इसी कारखये कट सकती हैं कि उनका ज्ञान कामान्छ्य है, विज्ञान अपूर्ण हैं, और तत्त्वज्ञान अपूर्ग हैं।

### १-कार्य-कारण-सम्बन्ध

कम्यनिम्ट यह कहते हैं कि संसारमें जितने पदार्थ हैं. सब कार्य-कारण-सम्बन्धमं बँधे हैं। प्रत्येक पदार्थ किसी-न-किसी कारणका कार्य है, इसमें ईश्वरका हाथ तो कहीं भी नहीं दिखायी देता। कछ लोग कहते हैं कि जिस तरह टाइम बनानेवाली घडी एक सास मनलबसे बनायी जाती है, उसके सब पुर्जे अपने-अपने म्थानमें अपना-अपना काम करते हुए घई/का सतलब हासिल कराने हैं, उसी तरहसे इस विश्वकी भी रचना है, इसका एक विशेष उद्देश्य है भीर यहाँ हम जितने पदार्थ देखते हैं वे सब उसी उहें इय-को परा करनेके लिये हैं जैसा कि डारविनकी हवोल्युशन थ्योरी (विकासवाट) से मालूम होना है। परस्त ऐसा नहीं है-विश्वकान कोई लक्ष्य है और न उस लक्ष्यकी कोई कल्पना ही विश्व कर सकता है। विश्वको समझनेका एकसात्र उपाय कार्य-कारण-विचार है। रात हुई और फिर दिन हुआ। क्यों हुआ ? यानी किस कारणसे हुआ, यह बताया जा सकता है। कारण यही है कि प्रथ्वी चुमती है, उसका जो हिस्सा सुयंके सामने हुआ वहाँ दिन हुआ, जो हिम्सा पीछे रहा वहाँ रात हुई । कोई मनुष्य पानी पीता है। क्यों ? इस कारणसे कि उसका गढ़ा

सुलता है । गला क्यों सुलता है ? वायु या पित्तके बढ़नेसे । यही बात मनुष्य-समाजोंकी भी है। हिन्दस्थान स्वतम्त्रताके लिये छवता है। क्यों ? इस कारणसे कि वह पराधीनतामें है । जो पराधीनतामें होगा वह स्वतन्त्रताके लिये छड़ेगा ही। इसमें बोलशेविक-राज्य क्यों स्थापित हुन्ना ? इस कारणसे कि जहाँ यूरोपकी वर्तमान पुँजीपसद्यादी होगी वहाँ मार्क सकी मेटिरियिकिन्ट फिलासफी (जहनस्वज्ञान) फैलेगी और मजुरोंका राज्य होगा । यह कार्य-कारण-सम्बन्ध है, लक्ष्य और दैव-सम्बन्ध नहीं। यह सम्बन्ध वैसा ही है जैसा कि पृथ्वीके घूमनेसे दिन चौर रातका होते रहना या सूर्य और पृथ्वी-के बीचमें चनदके आनेसे सूर्यग्रहणका दिखायी देना । सूर्यप्रहरण किस उद्देश्यसे हुआ, यह नहीं पूछा जाता, बस्कि सूर्यग्रहण् क्यों हुन्ना, यह पृद्धा जाता है। अधीन् कारण-कार्य-सम्बन्ध पूछा जाता है। उसी तरहसे रूसमें कम्युनिम्ट-राज्य क्यों स्थापित हुआ ? यह पूछना ठीक है । किस उद्देश्यमे स्थापित हुआ यह पूछना ठीक नहीं । इसपर स्टैमछर नामक एक विद्वानने पृछा कि यदि कस्युनिस्ट-राज्य स्थापित होना सूर्यप्रइणके समान ही कार्य-कारण-सम्बन्धमे निश्चित है तो उसके लिये इतने बढ़े संघटन चौर उद्योगकी क्या आवश्यकता है ? कम्यूनिस्टोंने इसका ठीक ही उत्तर दिया है कि कम्युनिम्ट-राज्यका स्थापित होनारूप कार्य निश्चिन होनेपर भी उसे स्थापित करनेका उद्देश्य मनमें रखकर उसके लिये जो संघटन धीर उद्योग किया जाता है उसका कारण यह है कि उस कार्यका यह भी कारण है---जहाँ-जहाँ पूँजीपनशाही होगी बहाँ-वहाँ लोग कम्यूनिस्ट-राज्य-पद्धति स्थापित करनेकी सोचंगे श्रीर उसके लिये उद्योग करेंगे और कम्यूनिस्ट-राज्य स्थापित होगा। इसमें उद्देशका जो भाग है वह एक तो सनुष्य-समाजके भीतरकी बात है (सम्पूर्ण जगत्की नहीं ) सी भी कार्य-कारणके परेकी नहीं, कार्य-कारणके भीतरकी है। अर्थात इन सब उदाहरणों में यही देखा जाता है कि विश्व कार्य-कारण-सम्बन्धमात्र है। इसमें न कहीं कोई उद्देश है, न दैव ही और इसक्षिये न कोई ईश्वरका हाथ ही। हस जिमे दैव यानी जिस घटनाको 'दैवात' या 'अकस्मात' हुई ( ऐक्सिडेण्ट ) कहते हैं, वह भी, कार्य-कार्या-सम्बन्ध-के सिवा और कुछ भी नहीं है। ऐक्सिडेयट या आकस्मिक घटना इस उसीको कहते हैं जिसके कुछ काश्या हमें

मालुम रहते हैं और कुछ कारण नहीं मालुम रहते। इम किसी कामये नहीं गये, रास्तेमें एकाएक एक पुराने मित्र-की मेंट हो गयी जिसकी कोई आशा या सम्भावना नहीं थी। या इस कहीं दावत खाने गये और अकस्मात् किसीने आकर हमारे अपर तमंचा चला दिया। इन अनिष्ट और इष्ट दोनों प्रकारकी घटनाओं में कोई भी यह देख सकता है कि कार्यके कारणका एक हिम्सा हमें मालुम है और दसरा हिम्मा नहीं मालुम । इसलिये यह समसना चाहिये कि संसारमें जो कुछ है. सब कार्य-कारण-सम्बन्धसे समझा जा सकता है और इस तरहमें समझना ही वैज्ञानिक समझ है और यह समझ ईश्वरकी कोई आवश्यकता ही नहीं रखती। रह गयी बान विकासवादकी तो जो लोग विकासवादका यह अर्थ समझते हैं कि संसार और संसारकी प्रन्येक बस्त विकसित हो रही है वे गलन समझते हैं, क्योंकि दनियाकी सतहपर किसी जमाने-में इतने बबे-बबे और भयक्रर जानवर थे कि जिन्हें दैस्य या दानव कह सकते हैं पर अब वे सब नष्ट हो गये हैं और बढ़े-बड़े ऐश्वर्यशाली, बल्लशाली, सभ्य भानव-राष्ट्र बंबिलान, रोम और युनान आदिका आज कही पता भी नहीं है। इजारों सरे हैं, खाकरें सिले हैं तब जाकर दो-एक विकसित हुए दिग्वायी देते हैं। जो नष्ट हुए वे क्यों हुए (किस उद्देश्यमे नहीं, किस कारणसे) यह जाना जा सकता है और जो विक्यित हुए वे किमसे कारण हुए, यह भी जाना जा सकता है, यानी कार्य-कारण-सम्बन्ध ही जाना जा सकता है। कारण, विश्वका नियमन कार्य-कारण-सम्बन्ध ही हैं। (एन० बुखारिनक्रम हिस्टारिकल मेटिरियलिउम)।

कम्यूनिस्टॉकी इस विचार-पद्धतिका अब किञ्चित् परीक्षण करें । पहली बात इम यह देखते हैं कि विश्वके एक सामान्य नियमके रूपमे इमें यह बताया गया कि विश्वका प्रत्येक पदार्थ कार्य-कारण-सम्बन्धमे बँधा है । अर्थात् प्रत्येक पदार्थ, प्रत्येक भाव श्रीर प्रत्येक घटना किसी-न-किसी कारणका कार्य है, किसी उद्देश्यका फल नहीं । यह अलग-अलग प्रत्येक पदार्थकी बात हुई, पर सम्पूर्ण विश्वका कारण क्या है यह नहीं मालुम हुआ । कम्यूनिस्टॉकी मेटिरियलिस्ट फिलासफीमें शायद इसका कोई उत्तर नहीं है । इसका मतलब यह है कि यदि कोई इस विश्वके मूल कारणको खोजनेके लिये चले तो इस जह सच्चानमें उसे बड पत्थरकी दीवारोंसे ही टकराना पड़ेगा।

दूसरी बात यह है कि प्रत्येक पदार्घके मूलमें कारणका अनुसन्धान करनेवाला जढ तत्त्वज्ञान असंख्य पदार्थीके असंख्य कार खोंको बटोरनेके लिये कहता है, सम्पर्णके मूल-का कोई एक कारण ऐसा नहीं बतलाता जिससे श्रसंख्य पदार्थीके असंख्य कारगोंको असंख्य कालतक द्वाँदनेका श्रम न करना पड़े और एक मूलकारणके मालूम होते ही श्रसंख्य कारण आप ही मालुम हो जायँ। मेटिरियलिम्ट फिलासफीमें इसका कोई समाधान नहीं है। इसका यह सतलब नहीं है कि सेटिरियलिम्ट फिलासफी कोई चीज नहीं। हम यह कह सकते हैं कि वह बढ़ी उपयोगी वम्मु हो सकती हैं, पर अपने ही खेशके अन्दर, उस क्षेत्र-के बाहर नहीं। कारण, प्रत्येक क्षेत्रका नियम उसी चेत्रके लिये उपयोगी हो सकता है, उसके बाहर नहीं। विश्वके मुलका विचार करते हुए बेट इसेलने अपने 'सायंटिफिक आउट लुका ग्रन्थमें यह लिखा है कि 'हम नहीं समझते कि यदि इस यह मान लें कि विश्व 'अपने श्राप' आरम्भ हथा तो इसमें कोई हर्ज है, सिवा इसके कि यह बात कछ भही-सी मालूम पड़ती है। 'पर वैज्ञानिक अनुसन्धानमें अच्छे-भहेका कोई मवाल नहीं उठता, सवाल सामने रहता है ठीक-बे-ठीक, सही-गलतका । यदि यह सही है कि विश्व 'अपने आप' आरम्भ हन्ना तो बेट्रेंड रसेलके वैज्ञानिक दिमागको यह जानना चाहिये कि 'अपने आप होना' भी एक पदार्थ है जो सब पदार्थोंका मुलकारण है। यह 'अपने आप होना क्या है ? किसी नियमका---कार्य-कारण-सम्बन्धका न होना है अर्थात् कार्य-कारण-सम्बन्धके परे भी कोई चीज है जहाँ कार्य-कारण-सम्बन्ध नहीं है। पर मेटिरियलिस्ट फिलासफी इसे संजर न करेगी, क्योंकि 'अपने आप' होना स्वीकार करनेसे कार्य-कारण-सरदन्धके परे कोई प्रच्छन्न शक्ति माननी प्रती है और ऐसा मानने-ये अनीश्वरवादकी जब ही कट जाती है। अस्तु। दूसरी बात यह है कि कम्युनिस्टोंके जड तत्त्वज्ञानमें कार्य-कारण-सम्बन्धका जो विचार है वह मुखकारण तो बतलाता ही नहीं पर मनुष्य-समाजकी गतिको देखते हुए भी अपूर्ण मालुम होता है। यह विल्कुल यही है कि मन्ध्यकी इच्छा स्वतन्त्र नहीं है (फ्री बिरू नहीं है ) पर इसमें भी कोई सन्देह नहीं कि सन्दय कोई भी काम करनेके पूर्व हच्छा करता है, पहले इच्छा किये बिना वह कोई कार्य कर ही नहीं सकता, यह प्रत्येक सनुष्यके अनुभवकी बात है।

इसपर कम्यूनिस्टोंका यही तो कहना है कि इच्छाएँ या उद्देश्य भिषा-भिषा अवस्थाओं में जो भिषा-भिषा प्रकारके होते हैं उनसे यही मालूम होता है कि इच्छा या उद्देश्य स्वतन्त्र नहीं बस्कि जह यानी पार्थिव (मेटिरियछ) अवस्था-के अधीन हैं। पर कम्यूनिस्ट फिलासफर इस बातको मानेंगे कि प्रस्येक जह-अवस्था किसी-न-किसी कारणका परिशाम है, किसी-न-किसी कारणका कार्य है अर्थाव कर्म है। और प्रत्येक मनुष्यका अपने प्रस्यक्ष अनुभवके सम्बन्धमें यही त्यान है कि इच्छाके बिना कोई भी कर्म नहीं होता। अर्थाव प्रत्येक अवस्था किसी-न-किसी इच्छामे ही उत्पष्त होता है। इसलिये विश्वका प्रत्येक पदार्थ किसी-न-किसी इच्छान ही परिणाम है। अत्युष्ट कम्यूनिस्टोंका यह कहना गलत है कि सृष्टिमें केवल कार्य-कारण-सम्बन्ध है—इच्छा या उद्देश्य कुळु भी नहीं।

#### २-पहले जड या पहले चैतन्य ?

इसपर कम्युनिस्ट यह कहते हैं कि यदि हम यह मान लें कि प्रस्थेक कार्यका मूल कोई-न-कोई इच्छा है और इसलिये इस सृष्टिके मूलमें भी इन्छा है तो हमें ईश्वर मानना पड़ेगा, क्योंकि जब इच्छा है, तब उस इच्छा-का करनेवाला कोई-न-कोई चाहिये ही । पर ऐसा सोचना बिरुकुल वे-बुनियाद है। कारण, संसारमें हम क्या देखते हैं ? परधरके कोई इच्छा नहीं होती, सूर्यका कोई उद्देश्य नहीं है, न आकाश-गंगा या नारका-पुत्र अपने मामने कोई उद्देश्य रम्बते हैं या किमी बातकी इच्छा करते हैं । सनुष्यों में इस जो इच्छा देखते हैं वह बाइर जो विषय वह देखता है तथा उसके जो इन्द्रियाँ हैं उनके कारणसे उत्पन्न होती है । श्रव सवाल यह पैदा होता है कि सनुष्यका सन पहलेसे हैं या शरीर पहलेसे हैं। पहले क्या है---मन और मनकी इच्छाएँ, वृद्धि और उसके विचार, चित्त और उसके भाव या यह जह जगत ? इस जानते हैं कि मनुष्य प्रकृतिका एक भ्रंश है। हम निश्चित-रूपमे इस बातको नहीं जानते कि पृथ्वीको छोड़ श्रन्थ ब्रहोपब्रहोंमें मन्त्यांसे भी अधिक विकासप्राप्त प्राणी हैं या नहीं, यद्यपि यह सम्भव है कि हों; कारण ये ब्रह्नोपब्रह असंख्य हैं। पर यह हमें निश्चितक्ष्यमे मालुम है कि मनुष्य इसी दुनियाका प्राणी है और यह प्रकृतिसे ही उत्पन्न हुआ है और प्रकृतिका ही श्रंश है। विश्वके इस विराद्रूपमें मनुष्यका मन तो एक बहुत ही छोटी-सी

चीज है। इसरी बात यह है कि मनुष्य अन्य पशुओंसे उत्पन्न हुआ है और ये पशु भी इस विश्वमें बहुत थोदे काछसे हैं। जब यह विश्व भी सूर्यके समान श्रागका गोला ही था. उपहा होकर इस रूपको नहीं प्राप्त हुआ था तब मन या बुद्धिवाले प्राची कहाँ थे ? ये प्राची तो उत्पन्न हुए हैं बहुत पीछे । निरीन्द्रिय जह प्रकृतिसे सेन्द्रिय-प्रकृति उत्पन्न हुई और सेन्द्रिय-प्रकृतिने एक ऐसा रूप खड़ा किया जो सोचनेमें समर्थ हुआ धर्यान् मनुष्य उत्पन्न किया । पहले अचेतन जड प्रकृति थी जिसमेंसे यह सोचनेवाली प्रकृति उत्पन्न हुई। इसिलये जढ प्रकृति ही मन-बुद्ध्यादि अन्तःकरणकी जननी है, अन्तःकरण जड प्रकृतिकी जननी नहीं। प्रार्थात यह जो कहा जाता है कि प्रत्येक पार्थिव अवस्था किसी-न-किसी हच्छा या उहे श्यका परिणाम है, यह हो ही नहीं सकता; क्योंकि पार्थिव अवस्था पहलेये हैं, इच्छा करनेवाला सन पीछेसे उत्पन्न हुआ है। इसलिये विश्वके मुलमें कोई लक्ष्य, उद्देश्य या इच्छा नहीं हो सकती-कार्य-कारण-सम्बन्धके सिदा इसमें और कोई हेतु नहीं है। जह सबस्था पहले है, उसमें मे इन्द्रियोंवाले पदार्थ निकले हैं और इन इन्द्रियों-वाले पदार्थीमें मे-कार्य-कारण-सम्बन्धसं ही विशेष अवस्थामें---मन और वृद्धिवाले प्राणी निकले हैं और इन बुद्धिवाले प्राणियोंने भ्रपनी जडतन्त्र बुद्धियों मेंसे, भिन्न-भिन्न अवस्थाओं में भिन्न-भिन्न प्रकारके भाव, विचार, ईश्वरको कल्पनाएँ नाना प्रकारके तत्वज्ञान और धर्म-विचार निकाले हैं। यथार्थमें मुख-प्रकृतिमें नियम या नियन्ता किसी भी रूपमें नहीं है। इसखिये न कहीं कोई ईश्वर है न कोई धर्म । (हिम्टारिकल मेटिरियालिज्म)

जपर हम यह देल जुके हैं कि यह जह सच्चणन विश्वका मूल-कारण बतलानेमें ससमये है, कार्य-कारण सम्बन्धके परे क्या है इसका सनुसन्धान भी वह नहीं करता और मनुष्यमात्रके सनुस्यको जह जगतका जह-स्प दिखाकर जहीभूत करनेका प्रयास करता है। पहले यह विश्व सिम्मय था, पीछे ठरडा होनेपर वह इस रूपको प्राप्त हुआ, भीरे-भीरे धरतीमें धातु एँ उत्पन्न हुई, जलचर, थळचर, नभचर, कीट, पक्षी भौर पशु उत्पन्न हुए और सन्तमें मनुष्य हुआ। इसिलिये जबतक मनुष्य उत्पन्न नहीं हुआ था तबतक बुद्धि नहीं थी और सबतक मनुष्य उत्पन्न नहीं हुआ था तबतक बुद्धि नहीं थी और सबतक मनुष्य उत्पन्न सुष् ये

तबतक मन भी नहीं था, क्योंकि मेटिश्यिकिन्ट फिलासकी में मन या बुद्धिकी तबतक कोई करूपना ही नहीं की जा सकती जबतक उसके लिये शरीरके मस्तकर्मे घर न बना हो । पहले गृह, तब गृही, यही सिद्धान्त मालूम होता है। अथवा दूसरा दृष्टान्त है इज़िनका, और कोई भी मेटिरिय-बिस्ट फिलासफीके इस सिद्धान्तके अनुसार यह कह सकता है कि जबतक रेलका इजिन नहीं बना था तबतक इस विश्व-में वाष्पशक्ति नहीं थी क्योंकि मेटिरियक्तिस्ट यह पूछ सकते हैं कि जब यह सारा विश्व विज्ञानके विषयमें अन्धकारमें था, कहीं कोई यन्त्र या हिजन नहीं था तब वाष्प्शक्ति कहाँ थी ? जैसे जब इस विश्वमें मनुष्य नहीं था तब मनुष्यका मन कहाँ था ? बाच्पशक्ति पहले-पहल उत्पन्न हुई हु अनमें । जैसे बुद्धि इस विश्वमें पहलेपहल मनुष्यके मस्तकमें उत्पन्न हुई । पर इस दलीलको जरा और गहराईके साथ देखें। मनुष्य जबतक उत्पन्न नहीं हुआ था नवतक यदि बुद्धि नहीं थी तो इस यह पूछते हैं कि वह मनुष्यमें कहाँसे आयी ? जैसे कोई यह पूछ सकता है कि इक्षिन जब नहीं था तब यदि वाष्पशक्ति नहीं थी तो इजिनमें वह कहाँसे आयी ? कम्यूनिस्टर फिलासफर यह कहते हैं कि यह बृद्धि बाहरके विषयों और अन्दरके इन्द्रियोंसे उत्पन्न होती है अर्धाद प्रकृतिसे उत्पन्न होती है, क्योंकि बाहरके विषय प्रकृति है. अन्दरकी इन्द्रियाँ भी प्रकृति हैं, इन इन्द्रियोंको उत्पन्न किया है प्रकृतिने ही । बुद्धि जब प्रकृतिसे ही सनुष्यको मिलती है तब इसका यह मतलब हुन्ना कि यह बृद्धि जढ प्रकृतिमें रहती है और वहींसे मनुष्यको मिलती है। जैसे इञ्जिनको आग और पानीसे वाष्पशक्ति मिलती हैं। जब इजिन नहीं था तब भी यह बाष्पशक्ति थी, चाहे सबको, विशेषकर पकाकर अन्त न खानेवालोंको न मालुम रही हो: वैसे ही जब मनुष्य नहीं थातब भी यह बृद्धि-शक्ति थी, मनकी संकल्प-शक्ति थी चाहे खब भी सबको अनुभवसे यह बास प्रस्यक्त न हुई हो । कारण, प्रकृतिमें यदि बृद्धि न हो - उस प्रकृतिमें जो जडवादियोंको आरम्भमें भागका एक बढ़ा भारी गोखा-सा नजर आती है। यदि बृद्धि न हो तो वह मनुष्यमें आती कहाँसे हैं ? जो चीज है ही नहीं उसमेंसे कोई चीज कैसे निकल सकती हैं ? अभावसे भाव कैसे निकल सकता है ? अचेतनसे चैतन्य कैसे उत्पन्न हो सकता है ? गीताने क्या खुव कहा है कि जो नहीं है वह है, ऐसा नहीं हो सकता, जो है वह नहीं है, ऐसा भी नहीं

हो सकता । तिज्ञसे तेज निकल सकता है, बालुसे नहीं। कारण. तिलमें तेल है, बालूमें नहीं । जो चीज जिसमें नहीं है वह उसमेंसे नहीं निकल सकती, यह सिद्धान्त है। इसिवाये कम्युनिस्टोंकी मेटिरियल्स्टि फिलासफीका यह सिद्धान्त गलत है कि इच्छा, संकल्प, बृद्धि या विचार, उहाँ इया या लक्ष्य विश्वमें या प्रकृतिमें एक नयी चीज हैं जो पहरू नहीं थी। जो बात हम पहले केवल मनुष्योंके सम्बन्धमें कह आये कि मनुष्यका कोई भी कर्म इच्छापूर्वक ही होता है यानी पहले इच्छा होती है, पीछे कर्म होता है, वड़ी बात अब हम समग्र विश्वके विषयमें कहते हैं। इच्छा-के बिना केवल मनुष्यका ही नहीं, किसी जब-पदार्थका भी कोई कर्म नहीं होता । कार्य-कारण-सम्बन्धके नियमका बास्ता इस इच्छापूर्वक और इच्छामूलक कर्मके साथ इस-बीज-स्थायसे अवस्य ही है। दक्षका है। बीज होता है और बीजका ही वृत्त होता है, वैस ही अवस्थास श्रवस्था-नुसार इच्छा होती है और इच्छाके अनुसार अवस्था होती है। यह शब कार्य-कारण-सम्बन्ध है, पर वह इतना ही है, यही उसकी इद है। इस क्षेत्रके बाहर दूसरा नियम है। सृष्टिकी उस श्रवस्थामें जब वह अग्निका विराट् आवर्त्त ठराडा हो चुका था, जलके बाद पृथ्वी प्रकट हो चुकी थी, पर घातु उद्भिजादिकी उत्पत्ति नहीं हुई थी अर्थात् वृत्तादि नहीं ये तब वृत्त-बीज-न्याय नहीं था, क्योंकि वृत्त ही नहीं थे । तक ये वृक्त कहाँसे उत्पन्न हुए ! अर्थात् वृक्त नहीं ये पर उनके बीज थे। उसी प्रकार यह विराट् विश्व था पर मनुष्य नहीं था-यानी मानवी बृद्धि नहीं थी तब मनुष्यमें बुद्धिका जो विशास वटवृत्त दिलायी देता हैं वह सामने दिखायों न देनेपर भी बृद्धि-बीजमें समाया हुआ था और इसी न्यायसे यह मानना पहेगा कि यह बृद्धि बीजक्रपर्में विश्वके मूलमें थी। इसिछिये विचार विश्वके मूलमें था, संकर्ण विश्वके मूरूमें था,लक्ष्य विश्वके मूलमें था, और उस बहरकी और बानेकी गति भी विश्वके मूलमें थी। मनुष्यमें जो बुद्धि इस देखते हैं वह बुद्धि पशु-पश्चियोंने और वनम्पतियों में तथा धातुग्रों में भी किसी-न-किमी रूपमें हैं, यह वैज्ञानिकोंने देखा है। पग्यरमें, मिट्टोमें, जबारी, आगारी, हवारी श्रमी देखना बाकी है। इस खोजरी श्रसंक्य वर्ष छम सकते हैं, पर अनुमानसे श्राज भी यह सिंद है कि विश्वके मूक्तरें दुदि है जो दुदिपूर्वक ही

श्रागसे मनुष्पके मसकतक कमसे विकासको प्राप्त हो रही है यानी प्रकट हो रही है।

कम्यूनिस्ट-फिलासफरोंका यह कहना एक हदतक ठीक है कि मनुष्यकी इच्छा स्वतन्त्र नहीं है । वे उसे जहतन्त्र बतलाते हैं । पर वह केवल जहतन्त्र ही नहीं है। कारण, यह इस देख चुके हैं कि जह-जगत्का जो सहायस्त्र है इसके मुक्तमें स्वतन्त्र संकर्प है और इसकिये किसी भी इच्छामें जहतन्त्रकी परतन्त्र जहना भी है और मुख स्वतन्त्र संकल्पकी स्वतन्त्रता भी है। इसी स्वतन्त्र मुख-संकल्प-श्रनुपार होनेवाले सृष्टि-कर्मको हमलोग दैव कहते हैं जो कार्य-कारण-सम्बन्धमे रहित नहीं है पर वह इतनी छोटी चीज भी नहीं हैं कि ऐक्सिडेसटकी इस स्वाख्यासे वह कट जाय कि कछ ज्ञात और कुछ अज्ञात कारणोंके मेलकी घटनाको ऐक्सिडेयट कहते हैं। मन्यको जबतक मूल-संकल्पका ज्ञान नहीं होता अर्थात् उस मूल-संकल्प-को स्वतन्त्रता नहीं प्राप्त होती तवतक उसके जीवनमें ऐसे एक्सिडेण्ट होते ही रहेंगे, जिसके कछ कारण उसके क्रिये अञ्चात हो रहेंगे।

### ३-विकासक्रम और संकल्प

मेटिरियलिम्ट फिलासफीकी भ्रम केवल एक बात रह गर्या। मृष्टिके विकासक्रममे कुबु लाग जो यह अनुसान करने हैं कि विश्व उत्तरीत्तर उद्यन होता जा रहा है और इसमें विश्वारमाका कोई विशेष संकल्प है, उसे पूर्वपचमें यह कहकर काटा गया है कि बहुतोंका नाश हुआ लड़ कुछकी उन्नति हुई। पर उन्नति हुई यह बात स्वीकार की जानी हैं,साथ ही इतना और कहा जाता है कि अवनित भी हुई है। पर उन्नतिका यदि यही कम हो तो इसको कोई क्या करे ? यह उत्थान-पतनका चक्र है जो मेटिरियक्तिस्ट फिलासफीके कार्य-कारण-सम्बन्धसे रहित नहीं पर यह कार्य-कारण-सम्बन्ध निर्देतक भी नहीं। यह चक्र 'कार्सक्रय बार भूमा है और असंख्य वार भूमेगा । इस-आप रोज सोते हैं और रोज जागते हैं। यकाबटमें मनुष्य सो जाता है, धकावट दूर कर फिर जाग उठना है और पहले दिन जो उद्योग किया था उसी उद्योगको वृसरे दिन और भारो बढ़ाता है, जीवनमर उसका यही कम श्रवता है। इस कममें वह अपने कर्मके किसी अंगको होड़ देता है, किसी शंगको भागे बढ़ाता है, किसी शंगमें काँट-काँड करता है.

किसी शंगकी पृष्टि करता है। विकास केवछ विकास नहीं है— आगे बदना ही नहीं है, पीखे हटना भी है और फिर आगे बदना है। मेटिरियिछस्ट फिलामफीमें भी सृष्टिका यहां कम माना गया है और इसके नाम हैं, इकिलिजियम (स्वस्थावस्था), विस्टर्बेन्स (बिरोध) और रि-एर्न्टिक्झ-मेवट। यह कम सब बीवोंमें और सब प्रकारके जीवनोंमें है और जन्म, एत्यु और पुनर्जन्मका भी यही सिद्धान्त है। इमलिये सृष्टिक इस कम-विकासमें कोई लक्ष्य नहीं है, यह नहीं कहा जा सकता। वह हमें मालूम नहीं है, यह अवस्य कहा जा सकता। वह हमें मालूम नहीं है, यह अवस्य कहा जा सकता है जैमा बदे-बदे विज्ञानिकोंने कहा मी है। विज्ञानका यह चेत्र भी नहीं है और इसलिये विज्ञानके भरीने किसीको यह नहीं कहना चाहिये कि विश्वके मुलमें कोई संकष्ट्य नहीं है।

हम यह समझते हैं कि यहाँतक जो चर्चा हुई उससे अच्छी तरह यह प्रकट हो गया होगा कि कम्युनिस्टोंके जह तन्वज्ञानमे यह नहीं सिद्ध होता कि सष्टिके मूलमें कोई संकल्प नहीं है और विज्ञानसे ही यह अनुमान होता है कि सृष्टिके मूलमें कोई संकल्प है जिस संकल्पके अधीन ही विश्वकी सारी इच्छाएँ हैं। कम्युनिस्टॉका अनीश्वरवाद और उस अनीश्वरवादका खण्डन भी उस मूल-संकरपके बाहर नहीं हो सकता । रूसमें अनीश्वर-वादकी सख्ती हो रही है, सम्भव है कि ईश्वरवादकी सन्यताको और भी अच्छी तरहसे प्रकट करानेके छिये ऐसा हो रहा हो। यह भी सम्भव है कि ईश्वर और धर्मके नामकी श्राइमें जो पाप होते हैं उनका नाश इसका हेतु हो। यह भी सम्भव है कि जिन्हें ईश्वर या आत्माके अस्तित्वमं सन्देष्ठ है उनका सन्देष्ठ दूर कराने-का यह एक साधन हो, क्योंकि जब ऐसा सन्देह होता है तब यह कहा गया है कि पूर्ण जहवादी बनकर ही देखना चाहिये कि आत्मा कहीं है या नहीं। परन्तु यह सब अपनी-अपनी भनोवृत्तिपर निर्भर करता है, हम इसमें अधिक और कुछ भी नहीं कह सकते कि इस जडवाद और इसके विरुद्ध आत्मवादके संघर्षसे कोई-न-कोई विकास-क्रमका सहायक उपकरण निर्माण होनेवाला होगा। और इसमें तो कोई सम्देह नहीं कि वैज्ञानिक पद्धतिसे विचार करके समाज-शास्त्रके विचयमें जो सिद्धान्त निकाके गये हैं वे समाज-शास्त्रकी इष्टिसे बहुत उपयोगी हो सकते हैं। परम्त समाज-शास्त्रके इस अथवा और किसी भी पहल्को जाननेके लिये भनीश्वरवाद ग्रह्मा करनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। यही नहीं कम्यूनिस्ट फिलासफीका अनीश्वरवाद किसी भी 'नान्यवस्सीति' वादके समान शुद्ध शास्त्रीय दृष्टिके किये अस्यन्त वासक है।

कम्युनिम्टीके अनीश्वरवादकी दर्खालीका इसप्रकार परीच्या करनेके पश्चान यह समझना बढा ही कठिन होता है कि इन विद्वानीने सन्यर्क खोज करके यह अनीश्वरवाद पाया या किसी मतलवसे अनीश्वरवादको साबित करनेके लिये इतनी खोज की। मार्क्स और एंजल बहुत बहुं विचारवान् विद्वान् धं जो कम्युनिन्ट फिलासफीके आचार्य हैं। मार्क सके गुरु हेगल बहुत बढ़े तत्त्वज्ञानी थे। पर उनके तत्त्वज्ञानमें ईश्वर प्रकट होता था । तत्त्वज्ञान मार्कसने उन्हींसे सीम्बा पर मार्कसने म्बयं कहा है कि हेगलके तत्त्वज्ञानको मैंने उलट दिया है. वह तस्वज्ञान सिरके बल चलना था. मैंने उस तस्वज्ञान-को उलटकर पैरोंके वल खड़ा किया है (डिस्टारिकल मेटिरियलिंग्म )। लेनिन भी बहत बढ़े विद्वान थे, उन्होंने यरोपके प्राचीन दर्शनोंका भी अध्ययन किया था । परन्त कहते हैं कि उन्होंने यह अध्ययन ईश्वरके विरुद्ध दर्छ/लें संप्रह करनेके लिये किया था (फुलुप सिखर), निर्देतक सत्यके लिये नहीं । मार्क सकी मेरिटिरयलिस्ट फिलासफीके भाष्यकार एन बुखारिन भी बहत बढ़े विद्वान हैं। परन्तु इन सब विद्वानींका यह विचार है कि कोई भी ज्ञान समाजकी किसी-न-किसी भावश्यकताकी पूर्तिके लिये होता है अर्थात किसी कामनामे होता है और जो ज्ञान प्राप्त होता है वह उस समाजकी श्रवस्थाने बँधा रहता है (हिस्टाहिकल मेटिरियलिजम )। इसी सिद्धान्तके अनुसार इस विचार करें तो उससे यह परिशास निकलेगा कि जिस परिस्थितिमें कम्युनिस्टांने कम्युनिस्ट राज्य स्थापित किया उस परिस्थितिमें अनीश्वरवातकी आवश्यकता धी--- 'ऊर्ध्व-मूलं अधःशास्त्रं अश्वत्यं को 'अधश्च मूलानि श्रनुसन्ततानि' के उपसिद्धान्तोंके सहारे 'अधोम्लं अर्ध्वशाखं' माननेकी आवश्यकता थी. इसी आवश्यकतासे अनीशरवाद उत्पन्न हुआ और यह अनी श्वरवाद कम्यूनिम्टोंकी वर्तमान अवस्था-से ही बँधा हुआ है। मेटिरियलिंग्ट फिलासफीका यह भी सिद्धान्त है और वह ठीक भी है कि सब अवस्थाएँ बदछा करती हैं। इसलिये इसी सिद्धान्तके अनुसार कम्यू-

निस्टोंकी यह अवस्था बदरू जायगी तब उसके साथ समाजकी आवश्यकता भी बदलेगी और तब यह अनीधर-बाद भी बदल जायगा । यह बात हमी जड तत्त्वज्ञानके सिद्धान्तोंसे ही सिद्ध है। कम्यूनिस्टोंकी वह कौन-सी आवश्यकता थी जिसके कारण अनीश्वरवाद उरपन हुआ, इसके बारेमें इम कुछ भी नहीं कह सकते । पर लोग कहते हैं कि समाज-सत्ताको अत्यन्त १६ करनेके लिये यह आवश्यक हुआ कि समाजके सब व्यक्ति समाज-सत्ताको ही सर्वोपरि मान हैं (वर्नांड की कृत 'होनिन') और 'सर्व-धर्मान्परिस्यज्य' एक समाजको ही शरण लें । ऐसी शरण लें कि व्यक्ति केवल समाजका एक यन्त्र बन जाय। उसकी बद्धि, उसका मन, उसका हृदय, उसके प्राण् समाजके हो जायँ और समाज उनके द्वारा अपना कर्म करे। पर यह देखा गया कि मनुष्योंके हृदयोंमें न जाने कहाँसे आकर ईश्वर बैटा हुआ है और जितना स्थान इस ईश्वरने घेर रक्तवा है उतना स्थान समाजके अधिकारके बाहर है और यह हृदय ही एक ऐसी चीज है जो मनुष्यमें सबसे अनुमोल चीज है जिसपर ईश्वरका अधिकार होनेसे समाज-का कोई अधिकार नहीं। असली चीज तो हृदय ही है। ब्रदय दिया नो सब कुछ दिया। व्यक्तिकायह हृदय समाजको तभी मिल सकता है जब उसमेंसे ईश्वर निकल जाय । कम्यूनिस्ट फिलासफीके अनीश्वरवादका शायद यही कारण हो: क्योंकि लेनिनने कहा है कि व्यक्तियोंका ब्यक्तित्व ही ईश्वरके पनाह पानेकी आखिरी जगह है, इस-लिये व्यक्तित्व मिटाना होगा । ( वर्नांड की कृत 'लेनिन' ) यदि इस अनीश्वरवादका यही कारण हो तो यह इस फिलासफीके 'आवश्यकतानुसार कामनायुक्त ज्ञान' के सिद्धान्तके सर्वथा श्रमुकूल हो है पर जैसा कि हमने उत्पर कहा, यह अवस्थानुसार बदलनेवाला ज्ञान सदा ही अस्थिर रहता है, क्योंकि बदलता रहता है। इसिलये श्रनीश्वरवाद एक बदलनेवाली चीज है। चाहे यह उत्क्रान्ति (विकास-क्रम ) से बदले या क्रान्तिसे बदले, क्योंकि परिवर्तन दोनों प्रकारमे होता है। जब हम यह दिखा चुके कि 'ईन्डर नहीं हैं यह बात मेटिरियलिस्ट फिलासफीसे नहीं साबित होती और इस फिलामफीका अनीश्वरवाद चाहे जब बदल सकता है और यही फिलासफी आगे बढ़कर यह कह सकती है कि ईश्वर हैं, तब इतना ही कहना अब बाकी रह जाता है कि किसी भी बुद्धिमान मनुष्यको ऐसे अस्थिर ज्ञानका आश्रय न करना चाडिये ।

आधुनिक अनीधरवादके पश्चमें और कुछ छोटी-मोटी दर्छी कें हो सकती हैं, जैसे—(१) यदि ईश्वर है तो संसारमें इतना दु:ख क्यों है ? (२) ईश्वर और धर्मके नामपर बढ़े सरयाचार हुए और अब भी हो रहे हैं ? (३) ईश्वर-की करपना भयसे निकछी है और भयसे जो बात मानी गयी वह सच नहीं हो सकती जैसा कि बेट्रैंड रसेछने कहा है । इनका समाधान बहुत संक्षेपमें किया जा सकता है।

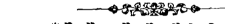
( 1 ) संसारमें इतना दुःख क्यों है ? इसका उत्तर यही हो सकता है कि जो छोग सुखका राम्ता भूछते हैं वे दुःख पाते हैं। अर्थात् दुःखका कारण अज्ञान है। 'अज्ञान है' का अर्थ यह है कि कोई ज्ञान है जिसको संसार प्राप्त करना चाइता है। दु:ख यथार्थमें ईश्वरको प्राप्त करनेकी बेचैनी है। दुःख है इससे ईश्वर नहीं है यह नहीं साबित होता। दु:ख क्या है यह जानना चाहिये। (२) ईश्वर और धर्मके नामपर बढ़े-बढ़े अत्याचार हुए हैं, इससे भी यह तो नहीं साबित होता कि ईश्वर और धर्मके कारण श्रस्याचार हुए। सस्यके नामपर यदि कोई सूठ बोले तो इससे यह कोई नहीं कहता कि सच ही फठ है। 'नामपर' पदसे ही यह सुचित होता है कि ईश्वर और धर्म अस्याचारमे कोई भिन्न चीज हैं। आधुनिक विज्ञानका दुरुपयोग करके सम्यताके नामपर बद्दे-बद्दे राष्ट्र एक दूसरेकी छातीपर चढ़ बँठे, इसमे न तो आधुनिक विज्ञान बुरा हुआ, न सभ्यता ही कोई बुरी चीज हुई। अस्याचार कोई तृसरी ही चीज है, उसका ईश्वर, धर्म या विज्ञानसे कोई सम्बन्ध नहीं है। (३) ईश्वरकी कक्पना भयसे निकली है इसिलये वह सच नहीं। जैसे कोई कह सकता है कि भयसे दिखायी देनेवाला भूत सन्ना नहीं होता । अञ्चानमें मनुष्य ईश्वरकी जो कल्पना करता है वह भयसे भी कर सकता है, दुःखसे भी कर सकता है और अज्ञानसे भी कर सकता है। पर भयसे ईश्वरकी करूपना करना एक बात है और भूतकी करूपना करना दुसरी बात है। पहली बात भयसे ऊपर उठनेकी है और दूसरी भयसे नीचे गिरनेकी । भय शोता है या क्या होता है ? भय इस बातका ज्ञान है कि इस दुर्बल हैं और कोई ताकत ऐसी है जो हमें खा जायगी। भूत दिखायी देता है यानी क्या होता है ? यह निश्चय होता है कि यह ताकत हमें ला जायगी और वह ताकत उसे सा जा सकती है। ईश्वरकी कक्पना होती है बानी क्या होता है? आस-

विश्वास होता है और मुकाबलेकी ताकत हट जाती है— धारमशक्ति जाग उठती है घीर कहती है कि सब शक्तियों-से श्रेष्ठ शक्ति ( ईसोंमें श्रेष्ठ ) में हूँ। भयसे जो ताकत ऊपर उठाती है वही असजी ताकत है, वही शक्तियोंमें श्रेष्ठ शक्ति है। भय इस बातका बोध है कि एक निर्भय स्थान भी है। दुःख इस बातका बोध है कि एक अखयद सुखका स्थान भी है। अज्ञानका दंश इस बातका बोध है कि एक परम ज्ञानका स्थान भी है। संसारके सारे विचार घीर उद्योग उसीके लिये हैं। अनीधरवादी कहते हैं कि इम ऐसी निर्भयता, ऐसे अखरह सुख और परम ज्ञानको प्राप्त करेंगे पर वह आज मौजूद नहीं है। ईधर- बादी कहते हैं कि वह भाज भी मींज्द है। तुम उसे विकासके उत्थान-पतन-चक्के चक्करमें पड़कर देववशात् प्राप्त करोगे श्रीर ईश्वरवादी कहते हैं कि हम उसे क्रान्ति (Revolution) के हारा अभी प्राप्त करेंगे।

जिन ईश्वर-भक्तोंने ईश्वरकी प्राप्त कर लिया है वे इस ईश्वरवादके प्रस्यस प्रमाण हैं। वह तत्त्वज्ञान वे ही बतला सकते हैं। उसके लिये उन्हींके पास जाना चाहिये।

> तद्विद्धि प्रणिपातन परिप्रश्नेन संबय। । डपदेषयन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तन्बदर्शिनः॥

(गीता)



## ईखर कहाँ है, कैसा है और कैसे मिल सकता है ?

(लखक -- भीडिगम्बरदास जी कामत)



वर्ल के मुप्रसिद्ध सन्पुरुष श्रीसिद्धारूढ़ म्बामीका नाम जगत्-प्रसिद्ध है। कर्नाटकर्मे इनको छोग श्रीज्ञानेश्वर महाराजके अवतारके रूपमें मानते थे। इनमें श्रीएकनाथजीके समान अपूर्व शान्ति, श्रीरामदासजीके समान नेष्ठिक ब्रह्मचर्य तथा श्रीज्ञानेश्वरजीके समान

पूर्ण श्रीर गम्भीर ज्ञान था। इनकी प्रवोध-शक्ति भी अति उत्कृष्ट थी। इनके पास राजे-महाराजे भीर बड़े-वह परिदत्त आते और चरणोंमें सादर सिर नवाते थे। बद्ध, मुमुक्षु नथा सिद्ध-कोटिके महारमा सभी आपके दर्शनसे समान आनन्द साम करते थे।

वेदान्त-सम्बन्धी कोई कँसा ही प्रश्न क्यों न करे वह धनायास ही उसकी समक्तमें आनेयोग्य सरज भाषामें उत्तर देकर उसका समाधान किया करते थे। शंका-समाधान करनेकी उनकी शैली बढ़ी ही अपूर्व थी।

एक समय विष्णु नामक एक बारह वर्षका लहका सिद्धास्त्र स्वामीजीकी कीर्ति सुनकर मेरे साथ उनके दर्शनके जिये हुवली आया। बचपनमे ही इस लहकेको ईश्वरमें जिज्ञासा थी। गाँवमें प्रतिदिन हरिदास पौराणिकके कीर्तन तथा पुराणोंको सुनना और कथा समास होनेपर कुछ-न-कुछ प्रश्न करना इसका स्वभाव-सा हो गया था। छोटी उन्नमें ही इसकी ऐसी जिज्ञासा-बुद्धि देखकर लोगोंको बड़ा कौनुक होता श्रीर वे इसकी बड़ी नारीफ़ किया करने थे। इस लेखके शीर्षकर्में उद्घिखित तीन प्रश्न ही वह सबसे पूछना, प्रत्येक मनुष्य अपने-अपने मतानुसार इसके प्रश्नका उत्तर दिया करते, परन्तु उससे इसका कुछ भी समाधान न होता था।

यह सच है कि समाधानका होना या न होना अधिकांशमें उत्तरकी यथार्थतापर हा अवलस्त्रित होता है। परन्तु बहुधा ऐसा भी देखा जाता है कि समाधान अधिकतर उत्तरदाताके व्यक्तिगत प्रभाव (Personal influence) पर भी श्रवलम्बित रहता है। किसी प्रश्नका उत्तर किसी एक व्यक्तिहारा मिलनेसे उसमें विश्वास नहीं होता। परन्त दसरे मनुष्यमे वही उत्तर मिलनेपर उसमें विश्वास हो आता है श्रीर वह श्रन्त:करणमें बैठ जाता है । अस्तु, लक्का मेरे साथ स्वामीजीके मठपर पहुँचा 'मेरे प्रश्न यच-मुच बढ़े महत्वके हैं, साधारण मनुष्य तो इनका उत्तर दे ही नहीं सकता । सिद्धारूड स्वामी-सरीखे साधु पुरुष ही कुछ उत्तर दे सकते हैं' उस लडकेकी ऐसी धारणा थी तथा 'हरिटास पण्डित मेरे प्रभका यथार्थ उत्तर नहीं दे सकते' ऐसी समझ होनेके कारण श्रपने प्रश्लोंके सम्बन्धमें उसके मनमें अभिमान भी था । श्रीसिद्धारू इ स्वामीके दैनिक प्रवचनके समाप्त होनेपर उन्हें कुछ अवकाश मिला । तदनन्तर नित्य-नियमके अनुसार दर्शनार्थ आबे हुए छोग उनसे भ्रपने सकाम-निष्काम प्रश्न पूछने लगे । इस लड्केके किये

महाराजका गम्भीर प्रवचन सममना किंटन था। तथापि उसे यह उत्करठा लगी हुई थी कि महाराजके। कैमे अपने प्रभ मुनाये जायें तथा उनसे उनका उत्तर कैमे मिटे ? उसने अपना प्रभ महाराजके कानोंमें डालनेके लिये मुझे उकसाना शुरू किया चौर मैंने अवसर देखकर महाराजसे लड़केका परिचय कराया और उसका प्रभ भी उनमे कह सुनाया तथा महाराजसे यह कहकर कि लड़केको आपमे इस प्रभका उत्तर पानेका पूग भरोसा है, मैंने लड़केमे उनके चरणोंमें प्रणाम कराया।

वहाँ इकट्टे हुए लोगोंको लड़केकी म्रायु देखकर तथा उसका प्रश्न सुनकर बड़ा आर्थ्य हुआ और सबका ध्यान इसी ओर छगा रहा कि देखें महाराज इस प्रश्नका क्या उत्तर देते हैं। कारण, वह प्रश्न परमार्थकी जिज्ञामा करनेवाले प्रस्थेक पुरुषके प्राणोंकी बुभुत्ता है।

महाराज उस प्रभको सुनकर और लड़केकी छोर देखकर कुछ मुस्कराये। उन्होंने उसे पास बुलाया, उसकी पीठपर हाथ फेरा और फिर उसके कानमें धीरेसे कुछ कहा। ( पास बुलाने, पीठपर हाथ फेरने तथा कानमें धीरेसे कुछ कहनेमें महाराजका जो विशेष हेतृ था, इसे छनुभवी पुरुप ही जानें ) महाराज बोले—

बेटा! 'ईसर कहाँ है?' ऐसा प्रश्न कभी नहीं करना चाहिये। ऐसा प्रश्न तो पागल किया करते हैं, तृ तो सयाना है! फिर ऐसा प्रश्न क्यों पूछता है? (इन शब्दोंसे एक ही चपेटमें महाराजने उसका सूचम अभिमान उतार दिया।) इस समय तृ यहाँ है, अपने घरमें नहीं है। यह आये हुए लोग भी इस समय यहाँ हैं, घड़ी भरमें जब घर चले जायेंगे तो यहाँ नहीं रहेंगे। जो पदार्थ या व्यक्ति एक जगह रहते समय दूसरी जगह नहीं रह सकता उसीके छिये (अर्थात् उस-जैसी एकदेशीय वस्तुके लिये) यह प्रश्न पूछना ठीक हैं कि 'वह कहाँ हैं?' सब स्थानमें भरी हुई वस्तुके लिये ऐसा प्रश्न नहीं पूछना चाहिये, समझा न ?

लड़का चुप रहा। उसके उस एक प्रभका समाधान हो गया। परन्तु उसे पूरा विश्वास था कि उसके दूसरे प्रभ (अर्थात् हुंश्वर कैसा है?) का उत्तर महाराज देंगे और उसे पागलका प्रभ न कहेंगे। छड़का बोला— 'ईश्वर कहाँ है?' इस प्रभका उत्तर तो मैंने समम छिया, अर्थात् यह सर्वत्र है; परन्तु 'वह कैसा है और कैसे मिलेगा तथा उसको प्राप्त करनेके लिये हमें क्या करना चाहिये, महाराज! कृपा करके मुझे यह बतला दें।'

इसपर महाराजने फिर उसकी पीठपर हाथ फेरकर कहा—'अरें! ईश्वर तेरे ही जैमा है।' तू अपने आपको जान ले, वस हो गया। 'तू कौन हैं और कैसा हैं!' क्या इसका तूने कभी विचार किया हैं! जब तूने अपने ही स्वरूपका विचार नहीं किया तो इतने बड़े ईश्वरके म्बरूपका विचार अथवा प्राप्तिकी बातको तू कैस समभेगा! इनना कहकर महाराज उसकी आँखोंकी और देखने लगे। श्रोतागण भी इस विनोदको अनेक दृष्टिये देखते रहे।

लक्केने महाराजके प्रश्नको सुना और यह सोचकर कि मैंने अभी प्रपना ही विचार नहीं किया है, वह बड़ा लिजत हुआ। 'मैं कैसा हूँ ?'—हसका प्रथं क्या है, यही विचार यन्त्रवन् उसके मिनप्कमें घूमने लगा। श्वनन्तर महाराजने श्रोताओं की ओर देखकर श्रीशंकराचार्यजीके 'को देवो यो मनः साक्षी' इस दलोकमें ईश्वरके स्वरूपका निरूपण किया। अपने-श्रपने अधिकारके श्रनुसार श्रोताओं उसके मर्मको हद्भगम किया। धारणाशक्ति कम होनेके कारण वह लड़का उस न समझ सका। यह जानकर महाराजने उसमें स्वरूपकी धोड़ी-सी करूपना उत्पन्न करनेके उद्देश्यसे उसमें इसप्रकार प्रश्न किया—

बेटा ! घर और घरका मालिक दो होते हैं, इस वानको तू जानना है न ? क्या घर और घरका मालिक एक होता है ! लडकेने कहा—'नहीं, घरसे घरका मालिक भिन्न होता है !' फिर उसकी टोपी और कुर्त्तों को स्पर्श करके महाराजने कहा—'यह टोपी और कुर्त्ता तेरे हैं न ? या तू ही टोपी और कुर्त्ता भी है ?' लड़केने उत्तर दिया—'नहीं, टोपी और कुर्त्ता भी है ?' लड़केने उत्तर दिया—'नहीं, टोपी और कुर्त्ता भी है हैं, मैं स्वयं टोपी-कुर्त्ता नहीं हूँ !' महाराज बोले—'तो फिर, देहको तू 'मेरा देह' कहता है, फिर तू देह कैसे हो सकता है ? अर्थात् तू देहसे भिन्न है । वैसे ही इन्द्रियोंको तू 'मेरी' कहता है, मनको तू 'मेरा' कहता है, बुद्धिको तू 'मेरी' बुद्धि' कहता है । अतः देह, हन्द्रिय, मन, बुद्धि तू नहीं है, तू इन सबसे भिन्न, इन सबको जाननेवाला है । सममा न ? बस, आज इतना ही ।'

लक्का क्षणभर भुप रहकर फिर बोला—'ईइवर कैसे मिल सकता है ? उसे प्राप्त करनेके लिये क्या करना चाहिये ?—यह प्रश्न तो रह ही गया ।' इसपर महाराज गम्भीरतापूर्वक बोले—'ईन्बर-प्राप्तिके लिये कुछ भी कर ने-की आवश्यकता नहीं । ईन्बर सदा-सर्वदा अपने सामने हैं, बिन्कुल समीप है, उसके समान समीप संसारमें दूसरा कोई पदार्थ नहीं हैं । उसका नाम-सारण, भजन, पूजन आदि निष्कामभावसे चित्त-शुद्धिके लिये करना चाहिये । ईन्बर-प्राप्तिके लिये नहीं—वह तो स्वरूपने ही निष्य प्राप्त हैं। 'स निष्योपलिधस्वरूपोऽहमात्मा । ।'

इतना कहकर महाराज खड़े हुए। उस छड़केने तथा अन्य सब छोगोंने महाराजको नमस्कार करके निस्य नियमके अनुसार उनका जय-जयकार किया और उस प्रसंगके कानुककी चर्चा करते हुए सब छोग अपने-अपने घर गये।

श्रीसमर्थ रामदास स्वामीने सच ही कहा है— सदा सर्वेदा राम सजीव आहे। मना सजना सत्यशोदान पाहें॥ असंबीत भेटी रघुराज योग ।

भना सांडि रे मीपणाचा वियोग ॥

'नव्हे योगयागें नव्हे मेगत्यागे ।

समाधान ते सजनाचिन योगे ॥

जयाचिन संगे महादुःख मंगे ।

जगीं साधनेवीण सन्मार्ग लोग ॥

अर्थात—रै सजन मन! सत्यकी शोध करके देख, तब तुमे पता चलेगा कि राम सदा-सर्वदा तेरे पासमें ही है। उस रघुराजकी मेंट और उसका मिलन निरन्तर हो रहा है। (परन्तु इसके अनुभवके लिये) रे मन, तू 'मैंपन' का त्याग कर। तेरा समाधान न योग-यागादिमे होगा और न भोगोंके त्यागमे ही, समाधान तो उन सन्तोंकी कृपामे होता है जिनके संगमे महादुःख नए हो जाते हैं और संसारमें अनायास सन्मार्गकी प्राप्ति होती है।

#### **~\$**◆€\$\$

## आस्तिकवाद अनिवार्य

(लेखक-मण् श्रीनारायण स्वामोजी महाराज)



स्तिक और नाम्तिकषादका निर्णायक साधन जगत् हैं—यदि जगतके बनने-की पहेली बिना किसी जगतकतीके हल हो सकती हैं तो ईश्वरका मानना व्यर्थ हैं। इसलिये पहले इसी पहेली-पर प्रष्टिपात करना चाहिये—जगदु-स्पत्तिके सम्बन्धमें तीन कल्पनाएँ, की जा सकती हैं —

- (१) जगत् इसी प्रकार सदैवसे बना-बनाया चला आता है अर्थात् वह Self-Existed है।
- (२) जगत स्वयमेव बिना किसी कर्ताके बन गया अर्थात् वह Self-Created है।
- (३) जगत्को किसी बाह्यशक्तिने बनाया अर्थात् वह Created by some external agency है।

पहली करपनापर विचार — जगत अनेक वस्तुओंसे मिछकर बना है। जगत्की किसी वस्तुपर निगाह डालिये, आपको मालूम हो जायगा कि वह पृथक् कोई बस्तु नहीं किन्तु एकसे अधिक वस्तुओंका मिश्रण है— पानी, हवा, सूर्य, चन्द्र, पृथ्वी आदि सभी वस्तुएँ मिश्रित हैं—मिश्रित वस्तुएँ नित्य नहीं हो सकतीं। वे सदैव अमिश्रित तस्वोंसे किसी-न-किसी समय मिलकर ही बनती हैं। इसिलये यह कल्पना कि जगत सदैवसे हसी प्रकारसे बना-बनाया चला आता है, अस्वीकर्तब्य है, क्योंकि मिश्रित वस्तुका विनाश अनिवार्य है।

दूसरी करपनापर विचार—जगतका उपादान प्रकृति (Matter) है और प्रकृतिमें जहता (Inertia) है। प्रकृतिमें जहता होनेसे गित-शून्यता होना आवश्यक है, गितिशून्यता होने और चेतना (Consciousness) के अभावमे वह स्वयमेव न जगतरूपमें परिवर्तित हो सकती है और न किसी वस्तुका निर्माण कर सकती है। इसिल्ये विना किसी बाह्यशक्तिकी सहायताक जगत म्ययमेव बन गया, यह करूपना भी नहीं मानी जा सकती और इसिल्ये पहली करूपनाकी तरहमें यह भी रद किये जानेके योग्य है।

तीसरी कत्यनापर विचार—अब तीसरी कल्पना रह जाती है कि जरात्को किसी बाहाशक्तिने बनाया— यह स्वीकार किये जानेके योग्य है। हर्वर्ट स्पेन्सरने भी इसी कस्पनाको स्वीकर्तव्य ठहराया है (First principles) इसपर एक आक्षेप उठाया जाता और वह उचित रीतिसे उठाया जाता है। वह आक्षेप यह है कि यह कल्पना महा-प्रलयवादको स्वीकार करके ही ठहर सकती है। यदि यह मान लिया जाय कि कुछ प्रह नष्ट हो जाते हैं, कुछ बने रहते हैं और जब नष्ट हुए प्रह फिर बन जाते हैं, तब अवशिष्ट प्रहोंका प्रलय हो जाता है तो इसप्रकारसे महा-प्रलयवादके माननेकी जरूरत नहीं पड़ती और जगत विना किसी कर्ताके स्वयंत्रव बनता और विगइता रहता है। जरमनेके प्रसिद्ध जडाई तवादी इरनेस्ट हंकलने अपनी नाम्निकताके रक्षार्थ इसी कस्पनाका आश्रय लिया था परन्तु यह कल्पना विज्ञान और वैदिक प्रलय तथा महाप्रलयवाद दोनेंके विरुद्ध है।

महाप्रतय और विज्ञान माँ निक विज्ञानमें नापसम्बन्धा सिद्धान्तके प्रवर्तक (The founder of the mechanical theory of heat) क्रास्थिस (Clausius) ने तापको दो भागोंमें विभन्त किया है।

- (१) वह जो जगतमें बरावर बना रहकर जगतके काममें आता रहना है— (The Energy of the-Universe is constant x x x lt is convertable into work)
- (२) वह जो जगतके काममें प्रथक होकर बढता रहता है और फिर जगतके काममें नहीं आता— ( The entropy of the Universe tends towards a maximum. It is not convertable into work) यह दसरा ताप (Entropy) वह शक्ति है जो बाहरसे भीतरकी ओर जाया करती है। यह शक्ति प्रारम्भमें तापके रूपमें ठएडे पिण्डोंमें विभक्त हुई थी और वहाँसे कम होत-होते जहाँतक भावी कार्योंका सम्बन्ध है, उसे नष्ट्रप्राय समझना चाहिये । यह दसरा ताप पहलेको निश्यप्रति कम करता रहता है और स्वयमेव बदता रहता है और बढ़कर फिर जगतके काममें नहीं आता । इसप्रकारमे ब्रह्माण्डमें जो शक्ति ( Energy ) काम करती है, वह बराबर क्रमशः कम होती रहती है। जब कम होते-होते पहले प्रकारका नाप बाकी न रहेगा और उपरा ताप अपनी अधिक-से-अधिक मात्रा माम कर लेगा. तब शीतोष्णका जितना मेड है वह सब

दर हो जावेगा और कोई प्राणी तथा किसी प्रकारकी गति भी बाकी न रहेगी। तब केवल प्रकृति (Matter) का गतिश्चन्य हेर ही शेष रह जायमा और इसीका नाम ब्रह्मारहका चन्त या महाप्रलय हो जायगा 18 इस-प्रकार जगलुका अन्त हो जानेपर फिर जगल किसप्रकार उत्पन्न हो ? जगतकी उत्पत्तिके लिये जह, गतिश्चन्य प्रकृतिमें गृति होनी चाहिये । यह गृति कहाँसे आवे ? इस प्रभका उत्तर देनेमें नाम्तिकवादकी गाडी अटकती है-वेदने इस प्रभक्त उत्तर दिया है 'तदेजति नर्नजित ।' † अर्थात वह ईश्वर गति देता है परन्तु स्वयं गतिमें नहीं आता, वह बराबर एकरस ही बना रहता है। विज्ञानको हमीलिये इस प्रश्नका उत्तर केवल प्रकृति (Matter) मे न पाकर प्रकृतिसे पृथक शक्ति ( Energy ) की स्वतन्त्र सत्ता स्वीकार करनी पड़ी परन्तु शक्ति गुण है वह गुणीके विना नहीं रह सकती इसलिये विवश होकर यहाँ ईश्वरकी सत्ता स्वीकार करनी पड़ती है । ईश्वरका सृष्टि-कर्न स्व केवल इतनेहीसे प्रारम्भ होकर पूर्णता प्राप्त कर लेना है कि वह उस समय जब महाप्रलयके बाट जगत उत्पन्न होता है और प्रकृति विकृत होना चाहती है तो इस उद्देशकी पर्तिके लिये वह शान्त और मत्य प्रकृतिमें एक गतिका सञ्जार करता है जिससे प्रकृतिकी शान्ति और सुब्धना भक्त होकर क्रमशः सुचम और स्थल भूतोंकी उत्पत्ति होकर प्रलय मृष्टिक्षपर्मे परिवर्तित हो जानी है । पञ्चभूत, जिनसे

कासियसके राज्य ये हैं—Entropy ie. force that is directed inwards—This energy already converted into heat and distributed in cooler masses, is irrevocably lost as for as any further work is concerned. × × × The entropy is continually increasing at the cost of the other half × × The sum of heat and energy in the universe must continually tend to be reduced and dissipated. All differences of temperature must ultimately disappear and all organic life and movement must cease, when this maximum of entropy has been reached. That would be a real end of the world.

( Riddle of Universe by G. Haechal. ) † यजुर्वेद अध्याय ४० मन्त्र ५ । सारा जगत बन जाता है, इसीख्ये प्रकृति और नक्षप्रदस्त गतिके संघातका नाम है-(Matter combined with energy) यहाँ एक शंका उत्पन्न होती है कि गित देनेके जिये गित दातासे पृथक् कुछ आकाश (Space) होना चाहिये तब तो वह गित दे सकता है। ईश्वर विभु (सर्वेच्यापक) और सर्वोधार भी है, उससे भिन्न, जहाँ वह न हो, ऐसे किसी स्थान या अवकाशकी करूपना भी नहीं की जा सकती, फिर वह गित किसप्रकार देता है है इस शंकाका समाधान यह है कि इस गितको देनेके जिये, ईश्वरको किसी प्रकारकी हरकत करनेकी जरूरत नहीं होती,

वह गित जो प्रकृतिमें एक विश्वव्यापी इल्ल पैदा कर देती है, ब्रक्क केवल ईक्षण (प्राप्त वस्तुको कार्यमें लगाने-की इच्छा) से उरपन्न हो जाती है। इसीजिये कहा जाता है 'Will preceds motion' अर्थाद गिनसे पहले इच्छा होती है। अरम्तूने इसीजिये ईश्वरको Unmoved mover & (बिना हिले गितदाता) कहा है। उपर्युक्त विवरण स्पष्ट करता है कि जगत्की रचनाके लिये रचिताका होना छनिवार्य है इसीजिये ग्रास्तिकवाद भी धनिवार्य है।

## ईश्वर मानव-जातिके उद्धारक हैं

(लेखक--श्रायुक्त सदानन्द्रजी सम्पादक 'मेसेजः)

ईशावास्यमिद र सर्व यत्किश्च जगत्यां जगत्॥

अर्थात इस संसारमें जितने भी चल भ्रथवा अचल पदार्थ हैं उन सबमें ही ईखर भरा है।

यदि जगत् ईश्वरको भुलाकर उसमें विश्वासहीन न हो गया होता तो आज संसारमें हम जिन कष्टां एवं यातनाश्चोंसे व्यथित हो रहे हैं, इनके दर्शन भी न होते । संसारभरके महारमा एवं तत्त्ववेत्ता पुरुष तथा सभी धर्मोंके प्रामाणिक ग्रन्थ बार-बार यह घोषणा करते हैं कि सर्वशक्तिमान् परमेश्वर हो सब कालोंमें हमारा एकमान्न अवलम्ब एवं आधार है, विशेषकर आपत्ति एवं कठिनाईके समय वही हमारी रक्षा करता है । उसकी द्याके बिना न तो इस लोकमें शान्ति श्रीर सुख मिल सकता है और न मुक्तिकी ही आशा की जा सकती है।

> बद्धोडुपेन प्रतरेत विद्वान् स्रोतांसि सर्वाणि भयावहानि । (येताश्वतरोपनिषद्)

धर्यात् ब्रह्मरूपी नौकाके सहारे विवेकी पुरुष समस्त भयानक नदींको पार कर सकता है।

इस बातको कोई अस्वीकार नहीं कर सकता कि ऋषि-मुनि, जिन्होंने अनेक धर्म-शास्त्रोंकी रचना की है हमलोगों- की अपेक्षा कहीं अधिक बुद्धिमान्, विद्वान् तथा आध्यात्मिक शिक्त-सम्पक्ष थे । उन सर्वोने एक स्वरसे इस बातकी घोषणा की है कि ईश्वर सर्वोपिर है। तथा हमें वे यही उपदेश दे गये हैं कि मनुष्य सब समय उनका श्राश्रय पकड़े रहे, क्योंकि वही हमको इस दुःस्वमय संसार-समुद्रके पार कर अपने श्रमर-पदको प्राप्त करा सकते हैं।

परन्तु शोककी बात है कि मरणशील मनुष्य भगवान् की कृपाये ही प्राप्त होनेवाले जगत्के तुच्छ वैभवसे विमोहित होकर प्रायः उन्हें भूल जाता है, उनकी सत्ताको अस्त्रीकार करने लगता है और न जाने उनके प्रति कितने अपराध करता है। फिर यदि वह कर्णधारहीन नीकाकी भौति दुःखोंके मैंबर-जालमें गिरता है तो इसमें आश्चर्य ही क्या है?

कुछ छोग ईश्वरकी सत्तामें विश्वास ही नहीं करते। वे यह समभते हैं कि जिस वम्तुको हम नेत्रोंसे नहीं देख सकते, त्वचासे स्पर्श नहीं कर सकते अथवा तर्कसे सिद्ध नहीं कर सकते, उसका अस्तित्व कैसे हो सकता है? वे इस बातको भूज जाते हैं कि ईश्वर किसी जगदके परार्थकी तरह नहीं हैं, जिसको हम नेत्रींसे देख सकं, त्वचासे स्पर्श कर सकं और तर्कसे सिद्ध कर सकं, वह हन सबसे परे हैं। उनका केवल अनुभव किया जा सकता है और यह अनुभव

ಈ God is merely the Sourse of movement, the first mover (आदिकारण) who himself is never moved. (The Age of Aristotle p. 46)

उनके प्रति पूर्ण श्रद्धा, साधना एवं योगने प्राप्त हो सकता है और ऐसा वहीं कर सकता है जिसके मनमें परमात्माको प्राप्त करनेकी सन्दी लगन हो, जो यथार्थ मुमुन्न हो। वृसरा कोई भी ऐसा नहीं कर सकता। इसीजिये उपनिषरोंके ऋषियोंने यह कहा है—

अदृष्टमन्यवहार्यमग्राह्मसुक्षणमिनस्यमन्यपदेश्यमेकात्म-प्रस्यसारं प्रपञ्चीपशमं शान्तं शिवमद्वैतम् ॥

(माण्ड्क्योपनिषद्)

अर्थात् परमाध्मा नेत्रांसे घ्रागेचर हैं, इन्द्रियातीत हैं, उनका किसी लक्षण अथवा शब्दके द्वारा निर्देश नहीं हो सकता, विचारकी भी गति वहाँतक नहीं है, केवल आन्तरिक अनुभवसे ही उनका ज्ञान हो सकता है, वह इस मायिक प्रपञ्चसे परे हैं, शान्त हैं, कल्याणरूप हैं, एवं हैंतरिहत हैं।

यह उन भास-पुरुषोंका अनुभवसिद्ध प्रमाण है, जिन्होंने अपना समग्र जीवन सरयकी खोजमें लगा दिया, जिन्होंने उस परमारमाको प्राप्त कर लिया एवं जान लिया, जिनकी बुद्धि बड़ी कुशाग्र थी और जिनकी सरयवादितामें कोई सन्देह नहीं है। दूसरे धर्मोंके प्रामाणिक ग्रन्थोंमें भी यही बात कही गयी है। ऋषियोंने हमें म्पष्टरूपसे यह भी बतला दिया है कि परमारमाको हम किसप्रकार देख और जान सकते हैं। मुण्डकोपनिषद्में लिखा हैं—

ज्ञानप्रसादेन विशुद्धसम्ब-स्ततस्तु त पदयते निष्कर्ल ध्यायमानः । (३।८)

अर्थात् वही मनुष्य ध्यानकी अवस्थामें अपने अन्दर उस परमारमाके दर्शन कर सकता है, जिसका हृद्य ज्ञान-सम्पादन एवं सदाचार-मेवनमे शुद्ध हो गया है।

महारमा ईसाने जिन गुद्ध अन्तःकरणवालंको घन्य कहा है, उनकी अपेका यह अन्तःकरणकी शुद्धि कुछ विलक्षण है। यहाँ उस ज्ञानके द्वारा ही अन्तरारमाको गुद्ध करनेकी बात कही गयी है जो शास्त्रीय ज्ञानसे परेकी वस्तु है और जिससे नैतिक एवं आध्यारिमक पूर्णताकी प्राप्ति होती है। इसी बातको ईसामसीहने अपने निम्न-लिखिन वाक्योंमें प्रतिभवनित किया है—

'Blessed are the pure in heart, for they shall see God.'

मुरदकोपनिषदके उपर्युक्त मन्त्रमें ईश्वरका दर्शन किन साधनोंसे हो सकता है, इसका पूरा एवं सविस्तर वर्णन किया गया है। किन्तु, यद्यपि इस बातका अनुमोदन सभी शास्त्रांने और तत्त्ववेत्ताओंने किया है तथा सभी भगवत-प्राप्त पुरुषांने जीवनभरकी खोजके बाद अपने व्यक्तिगत अनुभवसे इसी बातको प्रमाणित किया है, तथापि ईश्वरके प्रस्तित्वको नहीं माननेवाले ये आधुनिक विद्वान, चाहे जीवनके दूसरे चंत्रीमें इन्होंने कैसी ही प्रसिद्धि प्राप्त की हो, इस वास्तविक तथ्यको बिल्कुछ ही नहीं समझ सके हैं। इसके लिये उनकी बुद्धि सर्वचा विफल सिद्ध हुई है। जबतक मनुष्य आध्यारिमक जीवनकी इस पूर्ण स्थितिको प्राप्त नहीं कर लेता, तबतक उसकी चाँखोंके सामनेसे अज्ञानका पर्दा कभी नहीं हट सकता। जो लोग इस श्रज्ञानके अन्यकारमें पहे हुए हैं और जिन्हें जगत्के सर्वशक्तिमान रचियताकी सत्तामें विश्वास नहीं है उनसे इस विनम्र प्रार्थना करते हैं कि वे एक बार हिन्द-धर्म-प्रन्थोंका श्रध्ययन करें। इनके श्चन्दर उन्हें इस विषयका साङ्गोपाङ्ग, सविम्तर एवं युक्ति-पूर्ण विवेचन मिलेगा, जिसमे उनके सारे संशय दूर हो सर्वेगे और अध्ययनके फलस्वरूप उन्हें वह शान्ति, आश्वासन एवं सुख मिलेगा जिसका ईश्वर-प्राप्त पुरुषोंने अनुभव किया है। इस ऐसे कई धार्मिक पुरुषें को जानते हैं जो शास्त्रीय ज्ञानकी सीमासे आगे न वढ सकनेके कारण एक प्रकारसे नाम्तिक हो गये थे, किन्तु उपनिषदीं एवं श्रन्य हिन्द-धर्म-प्रन्थोंके अध्ययनसे वे फिर आस्तिक बन गये।

पढ़े-िल ले लोगों में एक समुदाय और है जो न तो है श्वरकी मताको स्वीकार करता है और न उसका निषेत्र ही करता है। इन्हें प्रायः लोग सन्देहवादी कहते हैं और इनमें में कई तो अपने सिद्धान्तके हतने कहर हैं कि उनके साथ कितना भी तर्क क्यों न किया जाय, वे अपनी भूलको कभी स्वीकार नहीं करेंगे। पूल्लेपर तो यह कहेंगे कि हमें यदि कोई इस यातका निश्चय करा दे कि हमारा सिद्धान्त ठीक नहीं है तो हम अपने मतको परिवर्तन करनेके लिये तैयार हैं, किन्तु वन्तुतः उनके सामने कितनी ही प्रवल एवं अकाव्य युक्तियाँ उपस्थित की आयें वे अपने हठको कभी नहीं छोड़ेंगे। इस प्रसंगमें सुने एक महिकाकी कहानी बाद आ गयी, जिसने अपनी



भगचान- वुद्धस्पर्म

एक सखीको यह वचन दिया था कि यदि तुम मुसे निश्चय करा दो कि तुम जो कहती हो सो ठीक है तो मुसे उसके करनेमें कोई आपित न होगी। उस सखीके चले जानेके बाद उसकी एक दूसरी सखीने उस महिलासे एका कि 'तुम अपने वचनको किसप्रकार पूरा कर सकोगी? हसपर उस महिलाने उत्तर दिया कि 'वहन, तुम समझती नहीं; जब मैं किसी सिद्धान्तको माननेके लिये तैयार ही नहीं हैं तो फिर मला, कोई मुसे कैसे यह निश्चय करा सकता है कि उसकी बात ठीक है।' इस वर्गके लोग आध्यारिमक हिस्से उन नाम्तिकोंकी अपेक्षा अधिक दयनीय एवं अयानक हैं जो वाम्तवमें ईश्वरकी सलाको नहीं मानते। जिस अम एवं अलानके अन्धकारमें ये लोग पड़े हुए हैं उसमेंसे इन्हें बाहर निकालना प्रायः असम्भव-सा है। कठोपनिषद्में ऐसे लोगोंका इसप्रकार वर्णन किया गया है—

अविद्यामानतरे वर्तमानाः स्वयं चीराः पण्डितम्मन्यमानाः । दन्द्रम्यमाणाः परियन्ति मृद्धा अन्धेनैव नीयमाना यथान्याः ॥

(214)

चर्थात् मूर्खं लोग अन्धकारमें पड़े रहनेपर भी अपनेको पण्डित एवं बुद्धिमान् समझते हैं श्रोर चन्धेका अनुसरण करनेवाले अन्धोंकी भाँति उत्पथगामी हो जाते हैं। श्रीमञ्जगवत्रीतामें भी लिखा है—

> अज्ञश्चाश्रद्दधानश्च संशयात्मा विनश्यति । नायं लोकोऽस्ति न परो न सुखं संशयात्मनः ॥

> > (8180)

धर्यात् अज्ञानी (मूर्ख) अश्रद्धालु एवं संशयासमा मनुष्य नष्ट हो जाता है, संशयासमाका न तो यह छोक बनता है और न परजोक और न कमी उसे सुख ही मिस्रता है।

सौभाग्यकी बात यह है कि इसप्रकारके लोगोंकी संक्या बहुत कम है।

एक सीसरा समुदाब और है जो नास्तिकवाद अधवा सन्देहवादकी अपेक्षा आस्तिकवादकी क्रोर क्रिक मुका हुका-सा है। इस समुदायके छोग कहनेको तो ईश्वरकी सत्तामें विश्वास करते हैं, किन्तु वे भी रुग्टेहसे मुक्त नहीं हैं, इसीलिये उन्हें यह कहनेका साहस नहीं होता कि हम नासिक हैं या शासिक हैं और न वे इस पहेलीको सुलक्षानेकी ही आवश्यकता समझते हैं। उनकी स्थित सम्देहवादियों एवं शासिकोंके बीचकी-सी है। वे धार्मिक कार्यों, उरसवों एवं शासिकोंके बीचकी-सी है। वे धार्मिक कार्यों, उरसवों एवं शासिकोंके बीचकी-सी है। वे धार्मिक कार्यों, उरसवों एवं शतुष्टानादिमें भाग लेते हैं किन्तु यदि कोई उन्हें यह पूछे कि तुम ऐसा क्यों करते हो तो वे इसका कोई सन्तोषजनक उत्तर नहीं दे सकते। वे जो कुछ भी करते हैं, मनसे नहीं करते, केवल लोकदिखांके लिये करते हैं; श्वतः उन्हें यदि दाम्भिक भी कहा जाय तो कोई अनुसार प्रतिदिन बदलता रहता है, आज कुछ है तो कल कुछ और ही है। ऐसे लोगोंके विषयमें श्रीमद्भगवद्गीतामें कहा है—

अनेकिकित्तविभ्रान्ता मोहजारुसमावृताः। प्रसकाः काममागेषु पतन्ति नरकेऽशुकौ॥ (१६)१६)

अर्थात् इसप्रकार अज्ञानसे विमोहित एवं अनेक प्रकारके विचारोंसे विभ्रान्त होकर, मोहजालमें फँसकर तथा भ्रमेक कामनाओंकी पुर्तिमें दत्तचित्त होकर वे लोग घोर नरकर्मे गिरते हैं।

चौथे वर्गके वे लोग हैं जो ईश्वरकी सत्तामें विश्वास तो करते हैं किन्त उसकी उपासनाकी आवश्यकता नहीं समझते । उनका यह कहना है कि कर्म ही उपासना है, इससे आगे जानेकी ज़रूरत नहीं है। उनके मतमें किसी ऐसी अदृश्य वस्तके भ्यानमें समय गुवाना व्यर्थ है जिसका न कोई रूप दीख़ता है, न आकार और न जिसके खरूप-को कोई जानता ही है। परन्तु यह उनकी बड़ी भारी भूल है। इस भी यह अवस्य मानते हैं कि कर्म एक प्रकारकी उपासना ही है, किन्तु निरे कर्ममे ही काम नहीं चलता। ईश्वरसे प्रेम करना, उसकी प्रार्थना करना, उसके खरूपका ध्यान करना और उसकी आज्ञाओंका बिना किन्तु-परन्तु किये पालन करना यह मनुष्यका प्रथम कर्तध्य है। इसके बाद छौकिक कर्मकी बारी आती है। ईश्वरमें प्रेम करनेये मनुष्य-भात्रके प्रति, जो उसीकी सन्तान हैं, प्रेमका भाव उत्पन्न एवं इद होता है और मनुष्य-जातिके प्रेमये ही कर्मकी पूर्णता होती है। ईश्वरके प्रेमसे अनुप्राणित होकर जो सेवा की जाती है वह सभी उपासनाका एक अत्यन्त बाबइयक श्रंग है। स० देवेन्द्रनाथ ठाकुर सदैव यह कहा करते थे---

तस्मिन् प्रीतिस्तर्य प्रियकार्यसाधन अत्युपासना।

अर्थात् ईश्वरके अन्दर प्रेम एवं उसकी इच्छाके अनुसार काम करना, यही सची उपासना है।

श्रन्तिम वर्गमें प्रायः श्राजकलके उन नवयुवकीका समावेश होता है जिनकी संख्या तथा प्रभाव संसारभरमें तेजीके साथ बद रहा है। ये लोग ईश्वरकी सत्ताको बिल्कुल नहीं मानकर कैवल सांसारिक सुलको ही श्रपना ध्येय सममते हैं। ये अपने सर्वशक्तिमान रचयिताकी मत्ताका नियेध ही नहीं करते. किन्त यह सममते हैं कि ईश्वर एवं धर्म सभ्यताकी प्रगतिमें सबसे अधिक बाधक हैं और इस-लिये चाहे जिस तरहमें हो. उनका बहिष्कार ही करना चाहिये। इन्होंने ईश्वर और धर्मके छिये तो देश-निकालेका विधान कर ही दिया है, पर अब ये जनताको भ्रममें डालनेके भवराध्यें सभी धर्मप्रिय मनुष्योंको भी दृग्ड देना चाहते है। इनके इस भयानक मतमे, जो तेज़ीके साथ फंल रहा है. और ईश्वर-विरोधी आन्दोलनमें संमारकी बढ़ी भारी हानि हो रही है। इसका परिकास हमारे सर्वनाशके श्रति-रिक्त और क्या हो सकता है ? हमारे देशके नवयवक भी बड़ी जरुदी इसके दृषित प्रभावमें प्रभावान्वित हो रहे हैं, क्योंकि उन्हें ईश्वरके न माननेमें अधिक मृविधा प्रतीत हो रही है। उनका इंश्वर और धर्ममें विश्वास उठता जा रहा है। **ेसी दशामें भाध्यारिमक साधनकी ओर न तो उनकी प्रवृत्ति** ही होती है और न इस कार्यमें उनकी रुचि ही है। आज राजनीति ही उनका सर्वोपरि ध्येय पूर्व साध्य है और उनका विश्वास है कि राजनीतिके द्वारा ही हम संसार-का उदार कर सकेंगे ! इस मृत्युलोकको हा उन्होंने अपना कार्य-क्षेत्र समम रक्ला है, उन्हें धमर जीवन अथवा किसी आध्यारिमक विषयपर विचार करनेका श्रवकाश ही नहीं मिलता, सच पृद्धियं तो अध्यात्मवादमें उनका विश्वास ही नहीं है।

भारतवर्षमें राजनीतिका अभाव रहा हो, सो बात नहीं है, भारतमें राजनीति थी पर वह पवित्र, श्राहम्बरसून्य, जनसत्ताके सिद्धान्तके श्राधारपर स्थित थी। उसका
श्राधार धर्म श्रथीत् सत्य, न्याय एवं मदाचार था,
ईश्वर उसका केन्द्र था। उसके भन्दर लोभ एवं परस्वापहरख, हेप एवं पृणा, कूटनीति एवं स्वार्थान्धताका सर्वथा
अभाव था। राजा कोग प्रजा-त्रिय, राज-मान्य, प्त-चरित्र,
ऋषियों, मनीषियों, विद्वानों एवं बनीकृद्ध पुरुषोंकी मन्त्रवा-

से काम करते थे । दूसरॉका अहित करना उनकी प्रकृतिके विरुद्ध था, वे गौकी भाँति ऋजु एवं अनपकारी होते थे। यही कारण था कि उन दिनों प्रजा बड़ी सुखी एवं सम्तुष्ट थी । पाश्चारय जगत्में प्रादुर्भृत हुई भाजकछकी राजनीति संसारके आध्यास्मिक जीवनको नष्ट-अष्टकर रही है, उसका आधार खोभ एवं स्वार्थपरायगता ही है। परिणाम यह हो रहा है कि एक सनुष्य दसरे सनुष्यका विरोधी बन रहा है, एक राष्ट्र दसरे राष्ट्रको हब्य नेके छिये मुँह बाये खड़ा है, चारों ओर अन्धाधन्त्री और ग्रध्यवस्था फैंब रही है, परम्परमें अविश्वास एवं घृताके भाव जागृत हो रहे हैं और चारों झार विपक्तिके बादस सँदरा रहे हैं। इसका कारण यह है कि आज जगत्के मनुष्योंमें उस तस्वका अभाव हो गया है, जो मानव-समाजके अन्दर आतृभाव उत्पक्षकर उन्हें एकताके सुत्रमें बाँध सके । इसके बिना संयारमें शान्तिकी स्थापना निराम्बम ही रहेगा । अभी कुछ स्रोग ऐसे बचे हुए हैं जिनका ईश्वरमें विश्वास इटा नहीं है। इसीसे अभीतक सर्वनाश नहीं हुआ है, राजनीतिके साथ-साथ अएमवलका भी प्रयोग करनेवाले लोगोंके कार्य-क्षेत्रम भलग हो जानेपर फिर बाकी बचे हुए ईश्वर-विहीन राजनीतिजोंके हाथों मानव-जातिकी जो दुर्दशा होगी, उसकी कलपनासे ही इस काँप जाते हैं । ईश्वरकी इमपर श्रपार दया है, जिसके कारण इमलोगोंके अन्दर इन ईश्वर-विहोन राजनीतिसोंकी हानिकारक चेष्टाओंका प्रतिरोध करनेके लिये अभीतक महात्मा गान्धी-जैसे कछ लोग विद्यमान हैं।

इटली-देशके उदारक मैजिनी (Mazzini) को आधुनिक राजनीतिका जन्मदाता कहा जा सकता है। वर्तमान जगनके अधिकांश राजनीतिज्ञां एवं शासनतन्त्र-वेत्ताओं को उत्तीम प्रकाश मिला है। जगद्द्यापी राजनीति (world politics) एवं स्वदेशानुरागके इस महान् प्रवर्तकने इस सम्बन्धमें जो बाने कही हैं उनका भाषान्तर पहिये—

'धर्म जीवनका सनातन, मुख्य एवं आभ्यन्तर धंग हैं। वह मानव-जानिका प्राण हैं, उसकी आग्माका जीवन एवं प्रकाश हैं. उसका बाह्य एक्षण है। धर्मसे सनुष्यके विचार एवं आचरण पवित्र होते हैं; धर्म आनुसाव एवं समाज-सेवाके महान् तश्वको उदास बनाता है, उसकी साम्यवना करता है एवं उसे सुरक्षित रक्षता है। धर्मकी मावनासे मेरा भिम्नपाय उस असीम एवं अनन्तकी मावना, अज्ञात एवं अदृरयको प्राप्त करनेकी चाकांक्षा, ईश्वरको हृद्धिके द्वारा समझनेकी आन्तरिक इच्छासे हैं जो प्रत्येक मनुष्यके अन्तःकरणमें निहित रहती हैं और जिसका जीवनसे घनिष्ट सम्बन्ध होता हैं।

'एक ओर तो आपको इस बातसे असन्तोष है कि आस्तिकवात्का सर्वधा लोप हो गया श्रधवा हो रहा है, तथा समुद्योंकी आरमा अहंकारके उप्ए उप्लुवासोंसे दग्ध हो गयी हैं, और दृसरी ओर आप सब प्रकारकी आस्तिकतासे हैंप करते हैं एवं अपने लेखें हारा इस बातकी घोपणा करते हैं कि धर्म मर गया, उसके जीवनका अन्त हो गया, अब सविष्यमें जनताके लिये धार्मिक जीवनकी आवश्यकता नहीं रह गयी है।'

'आप इस बातपर आश्चर्य करने हैं कि लोग आरम-बिलदान एवं सहयोगके मार्गमें बहुत ही धीरे-धीरे आगे बद रहे हैं और किर भी श्चाप उनके लिये व्यक्तित्वपूर्ण कार्यक्रमका विधान करते हैं। इसका परिणाम बिल्कुल उलटा होगा। इससे संगठनमें सहायता न मिलकर केवल सामीप्यमें सहायता मिलेगी। इसका विश्लेषण करनेपर पता लगेगा कि दार्शनिक सिद्धान्नोंकी शाइमें यह एक प्रकारका अहंकार ही है।'

'आप राष्ट्रका पुनरुद्धार करना चाहते हैं धौर साथ ही व्यक्तिगत नैतिक सुधार भी चाहते हैं, क्योंकि इसके बिना राजनैतिक संगठन किसी कामका नहीं, पर साथ ही आप अपने कार्यक्षेत्रमेंसे प्रायेक धामिक भावनाका बहिष्कार करके सफलनाकी आशा करते हैं।'

'राजनीति मनुष्यके अमली स्वरूप, उसकी वास्तविक स्थिति एवं चरित्रको स्थीकार करती है, वह उसकी प्रकृत्तियोंको निश्चित रूप देती है और उसके प्राचरणको उन्होंके अनुसार बनाना चाहती है। धार्मिक भावनार्में हो यह शक्ति है कि वह दोनोंको पळट सकती है।'

इसमें कोई सन्देह नहीं कि इस समय देशके भिष्क-भिष्क राजनैतिक दलोंमें जो अन्यवस्था दृष्टिगोचर हो रही है, उसका कारण यह है कि उन्हें अध्यात्मवलका आधार प्राप्त नहीं है। मैजिनीका इस सिक्कान्समें अटल विश्वास था कि राजनैतिक दलोंका पतन हो जाता है और उनकी सत्ता भी मिट जाती है, किन्नु धार्मिक संघोंका तबतक अन्त नहीं होता जबतक उन्हें विजय प्राप्त नहीं हो जाती। जिन लोगोंका धर्म एवं ईश्वरमें विश्वास नहीं है वे इस बातको नहीं समझ सकते कि प्रत्येक चेष्टाका सखालन ईश्वरके विधानके झनुसार होता है और मनुष्यको केवल ईश्वरके विधानमें सहायता करने भरकी ही स्वतन्त्रता है। वे यह भी नहीं समझ सकते कि जिस मार्ग यामिक लोग अपने लक्ष्यकी और जाते हैं, एक सवोंपरि शक्ति उस मार्गकी रूपा करती है, अत्त व वे ईश्वरके बल एवं साहाय्यको प्राप्तकर निर्मय हो जाते हैं।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि समयके प्रभाव एवं संसर्गके दोपमे आजकरूका धर्म जीर्ण एवं विकृत हो गया। यही कारण हो सकता है कि बहुत-से लोग उससे दूर भागते हैं। परन्तु धर्मका विष्कुल बहिष्कार कर देनेमें कोई लाभ नहीं होगा, आवश्यकता है उसकी श्रुटियोंको सुधारकर उसे वर्तमान परिस्थितिके अनुकृल बनानेकी। धर्मसे बुराइयोको अवश्य निकालो, किन्तु अपने जीवनके इस अमूल्य हीरेको कृष्में मत फेंक दो। जंग चड़ी हुई तल्खार देखनेमें चाहे निकम्मी जान पड़े किन्तु उसे यदि साफ करके शानपर चढ़वा जें तो फिर वह ख़्ब काम देने

अन्तर्में इस अपने व्यक्तिगत जीवनकी कुछ घटनाओंका उल्लेख करेगे । इसने बचपनमें ही ईसरकी द्या एवं
सहायताका कई बार अनुभव किया हैं, जिससे इमें ईसरके
अखिल्यका ही पूर्णरूपमें निश्चय नहीं हुआ किन्तु उनकी
द्यालुनासे भी प्रत्येक ऐसे अवसरपर इमारा विश्वास
उत्तरीत्तर इद होता गया । प्रभुने इमारी विपत्तिमे रक्ता की,
किसी प्रकारका आश्रय न हानेपर आश्रय दिया, असहाय
अवस्थामें हमें खानेको अस दिया, जंगली वाषके पंजोंसे
एवं विपधर सर्पके काटनेसे बचाया, भयंकर त्रूफानसे
इमारी रक्ता की, डाकुआं तथा इत्यारोंके हाथोंसे इमें
खुइाया । यह सब घटनाएँ अनोवे उंगसे हुई! हम
उपर्युक्त घटनाओंका सविम्तर वर्णन नहीं करना चाहते,
किन्तु इस यह बत्तका देना चाहते हैं कि इसने अपने
व्यक्तिगत जीवनकी इन घटन।श्रोंमें ईसरकी अपार दया
एवं असित उपकारका अनुभव किया।

ईश्वरका स्पष्टरूपमे साक्षारकार करनेके छिये साधन एवं तपकी आवश्यकता है। साधन जितना तीव होगा, इमारी भ्रन्तर्हिष्ट भी उतनी ही विमल होती आयगी। अन्तर्हिष्टके अतिरिक्त ईश्वरको जानने एवं उनका साक्षास्कार करनेका कोई दूसरा उपाय नहीं है।

इमारी बड़ी प्रवल इच्छा है कि हमारे नवयुवक मित्र इस बातको सममकर इसीके अनुसार अपना आचरण बना हैं। दु:खग्रस मानव-जातिकी रचाका एकमान्न उपाय यह है कि इसकोग सर्वतोमावेन उन दीन-बनोद्धारककी शरण हो जायें और मक्ति एवं श्रदाके साथ उसीकी आज्ञानुसार कर्म करें, क्योंकि ईश्वरके अतिरिक्त मानव-जातिका उद्धारक और कोई नहीं है।



(लेखिक:---वहिन शीकमहावतीजी पाण्डेय)



स जगन्नियन्सा, सर्वव्यापी, जगदीश्वरकी नियमपूर्वक निस्य प्रार्थना तथा हर धड़ी उसका सप्रेम स्मरण करना प्रत्येक सनुष्यका कर्त्तब्य होना चाहिये। भगवान्की प्रार्थनामे जो लाभ धौर आनन्द होता है उसका सम्पूर्ण वर्णन निर्जीव लेखनीहारा असम्भव

जान पहता है। ईश्वर-प्रार्थनासे प्राप्त परम आनन्दको प्रार्थना करनेवाले ही अथवा कोई भाग्यवान् प्रार्थना- प्रेमी जन ही जान सकते हैं। अब प्रार्थनासे होनेवाले कुछ फल नीचे लिखे जाते हैं। प्रार्थनासे प्रनन्त लाभ होते हैं, जो प्रेमी जितने गहरेमें उतरता है, वह उतने ही अधिक लाम उठा सकता है।

### ईक्वर-प्रार्थनासे तीन प्रकारक लाम

कायिक-१---प्रार्थना करने समय मुख्यर अनुपम स्राभा तथा गरभीरता आनी है।

र-शरीर छुद्द, नेजवान्, मुखश्री गम्मीर, कान्तियुक्त तथा सदैव प्रसन्न रहती हैं।

बाचिक-३---वाणीमें सन्यता, मधुरता एवं कोमलता-का निवास होता हैं।

मानसिक- ४---ईश्वरकी नियमपूर्वक प्रार्थना करनेसे उसके प्रति प्रेम, श्रद्धा, विश्वास और निजन्त उत्पन्न होता है। १--- निष्य-सारणके फल-स्वरूप, मनुष्यका चञ्चल चित्त शनै:-शनै: एकाग्र होता जाता है ।

६—प्रार्थनासे अन्तज्योंति जाग्रत् होती है जो उसको प्रत्येक समय, प्रत्येक कार्यमें सत्पथ दिस्साकर उसपर चलनेका आदेश देती हैं।

७---प्रार्थनासे छुहों विकार धीरे-धीरे घटने जाने हैं।

म--- हृद्यमें पवित्र भावना, उद्य विचार एवं मान्त्रिक गुणोंकी वृद्धि होती हैं।

६—प्रार्थना ऋपने मनोनुकृत कई प्रकारकी होती हैं, ईश-गुण-गानके साथ ही मनुष्य अपने मनोभावोंको भी प्रकट करता है, प्रायः विकार-शमनकी ही भावना प्रधान रहती है।

१०--- ईरा-गुण-गान करने समय चित्त प्रसम्भ, एवं अभय हो जाता है, जान पड़ना है कि स्थयं जगदीश सम्मुख होकर उसे अभय-दान दे रहे हैं, इससे उसको बड़ा बळ प्राप्त होना है।

११—इदयमें शान्ति, सन्तोष, समा, दया भादि सद्गुख उदय होते हैं।

१२---उस समय जो भानन्द होता है वह वर्यनातीत है, हृदयमें जो रम-धारा प्रवाहित होती है, उसे हृदय तो पान करता ही है--प्रायः सभी इन्द्रियाँ तन्मय होकर शान्ति-छाभ करती हैं।

## ईश्वर और उसका नाम

( लेखक--इरिमक्तिपरायण श्रीरामचन्द्र कृष्ण कामत )



मी विवेकानन्द्रका एक बार इंगर्लेण्डमें व्याख्यान हुआ और उसे सुनकर वहाँ के बड़े-बड़े विदान् आश्चर्यान्वित हो उठे । ईश्वरीय आवनाका एक नवीन प्रकाश उनकी आँखाँके सामने भाषा और उनमेंसे बहुतेरे लोग स्वामीजीके शिष्य मी बन गये । ईश्वरीय संख-

के सम्बन्धमें ही उनका व्याख्यान होनेके कारण, उनके श्रोताओं मेंने एक गृहस्थने ग्रो॰ मेंक्समूलरकी 'ईश्वरसिदि' सम्बन्धी एक बड़ी पुन्नक उनको दिखलायी। इस पुन्नकके दिखलानेमें उसका हेनु यह था कि स्वामीजी यह जानकर चिकत हों कि ईश्वरीय सच्चपर विचार करनेवाले पुरुष हंगलैग्डमें भी हैं। परन्नु स्वामीजी उस पुन्नकको देख हँसकर बोले कि 'मेंक्समूलरने हसनी बड़ी पुन्नक लिखकर यही सिद्ध किया है कि ईश्वर है, किन्नु हमारे हिन्दुन्तानमें हस बातको एक गँवार कियान भी जानता है' इस उत्तरको मुनकर वह मनुष्य मन-ही-मन लिजत हो गया।

तालपं यह है कि मनुष्य भौतिक शास्त्रोंके प्रभ्यासमें जैसे-जैसे विद्वान होता जाता है वैसे-ही-वंसे उसमें अभिमान बदता जाता है और अभिमानके बदनेसे मनुष्यमें स्वाभाविक भावका (आमिकताका) 'अभाव' हो जाता है। उस अभावको मिटानेके छिये विद्वान् गुरुको बढ़े-बढ़े प्रवचन करने पहते हैं और खण्डन-मण्डनात्मक प्रत्योंकी रखना करनी पहती है। अविद्वान् और भोजे-भाले पुरुषमें इस अभावका विष नहीं होता अतः उनकी सिद्धिकी भावनाको उचित प्रकारसे बदाकर पूर्णताको पहुँचानेमें गुरुको अधिक परिश्रम नहीं करना पहता। यही कारण है कि भो रे-भाले छोग ही शीघ्र तरने हैं। ऐसा साधु-सन्तीका अनुभवपूर्ण कथन है।

यह कदापि नहीं कहा जा सकता कि इसप्रकारका भोकापन सदा अच्छा ही होता है, उसी प्रकार सदा संशयवादी और अत्यस्त तार्किक बने रहना भी कभी अच्छा नहीं होता। इमारे धर्मप्राण भारतमें पाश्चात्य शिषा-के द्वारा इस ईश्वरीय भावनाके अभावकी हवा फैक रही है। इस जहरीली इवाके प्रभावने यहाँकी जनताको बचानेके लिये ईश्वर-तस्वज्ञ सज्जन पुरुषोंका कल्याणके 'ईश्वरांक'
के समान प्रम्य-निर्माण करना आवश्यक हो गया है; यह
भारतका दुर्भाग्य है या सौभाग्य, इसका निश्चय करना
कठिन है। परन्तु शरीरमें रोग हो गया है. यह एक बार
निश्चय हो जानेपर उसके निवारण करनेके लिये उपाय
करना ध्यपिहार्य हो जाता है। कल्याण-सम्पादकने जो यह
महाप्रयक्तकी योजना की है, वह उनकी परम कारुणिकता
है। मुझै विश्वास है कि परम करुणामय परमान्मा उनको इस
प्रयक्तके लिये श्रवहय ही परम उज्ज्वल यश देंगे।

### ईश्वर गुणानुवादसे विम्रुख कीन होता है ?

श्रीमद्भागवतमें कहा है--

निवृत्ततर्षेरुपगीयमानादु-भवेषधाच्छोत्रभनोभिरामात् । क उत्तमक्कोकगुणानुबादात्

पुमान्विर्ज्यत विना पश्चात् ॥

(201218)

सांसारिक विषयों ने नृष्णाहीन पुरुष जिसका गुणगान करते हैं, जिसका गुणगान संसारक्षी महारोगकी उत्तम श्रोपिष है, तथा जिसके गुणोंका श्रवण मनको अभिरक्षित करता है, हत्यारेंके सिवा कौन-मा पुरुष है जो उस पुरुषोत्तमके गुणानुवादसे विमुख हो सकता है? श्रार्थात् कोई नहीं। जो भगवन्-गुणानुवादसे विमुख होता है, उसे गो (पशु) षाती कसाई समझनेमें कोई भी हर्ज नहीं।

### प्राकृतिक गुण और भगवदुगुण

शास्त्रों में प्रकृतिके तीन ही गुण कहे गये हैं । परन्तु भगवान्के गुण अमित हैं। प्रकृतिके यह तीनों गुण (सरव, रज और तम ) मिलन और वन्धनकारक हैं, परन्तु भगवान्के गुण इसके विपरीत 'दिन्य' और भव-बन्धनको खुद्दानेवाले हैं। प्रकृतिके गुण दोधों में न्याप्त और परिमित हैं। भगवान् 'निर्दोषानन्तकल्याणगुणगणपरिपूर्ण' हैं। पृथ्वीके रजकर्णोको किसी समयतक गिन लेना सम्भव हो सकता है, परम्तु भगवान्के गुणोंकी गिनती कोई भी कभी नहीं कर सकता । जो भगवर्गुणोंकी गणना करनेको सैयार होता है, उसे बाल-बुद्धि या मूर्ख ही समम्मना चाहिये।

> या वा अनन्तस्य गुणाननन्तान् अनुक्रमिष्यन् स तु बातवृद्धिः । रजांसि भूमेर्गणयत्कयिन्वत् कातेन नेवासिकशक्तिवानः ॥ (श्रीमद्वा०१११४। २)

एक गूलरके पेड़पर हजारों गूलरके फल होते हैं और ऐसे गूलरके बृक्ष पृथ्वीपर हजारों होते हैं, इसी प्रकार ईश्वरके शरीरमें अनन्त ब्रह्मागढ़ समाये हुए, होते हैं।

करोड़ों ब्रह्माण्ड जिसके एक रोमरन्ध्र अर्थाद् एक अंशमें स्थित हैं उस परमेश्वरको महत्ता अल्पबृद्धिके मनुष्यकी समक्तमें कैमे आ सकती हैं ? श्रीमद्रागवतमें वस्म-हरणके प्रसंगमें सृष्टिकत्तां भीब्रह्माजीने भगवानकी स्तुति करते हुए कहा है—

> काह तमोमहदहं स्रचराप्निवार्मृ-संबोहताण्डघटसप्तवितीत्तकायः । केडीविचा विगाणताण्डपराणुक्यां बाताध्वरोमीववरस्य क ते मीहत्वम् ॥

तारपर्य बह है कि परमेश्वर अनन्तरूप हैं। उनकी अनन्तताका चिन्तन करनेमें चित्त फटकर गल जाता है; अरुप चेतस् पुरुषका यह काम नहीं है। जैसे परमात्मा असीम है, वैसे ही उनके गुण भी अनन्त हैं, तथा उनकी शक्ति भी अनन्त (अपरिमित) है। जगदके उद्धारके लिये उस दयालु परमात्माने जिम दिव्य अवतार-शरीरकी आरुप करके दिव्यलीला की है जो मनुष्य उसे जानकर उसका गुण-गान करेगा वह जन्म-कर्मके बन्धनमें मुक्त हो जायगा।

### अवतार-महिमा

परमेश्वरकी शक्ति 'श्रवटनघटनापटीयसी' है। कोई भी उसका पार नहीं पा सकता। उसी शक्तिये वह इस भूमण्डलपर प्रकट होता है। उसके जन्म (श्रयांन् श्रवतार-रूपमें प्रकट होना) और कर्म 'हिष्य' होते हैं। उपर-के कथनानुसार भगवानुके उन दिख्य जन्म-कर्मों को जानने-बाला पुरुष अपने मिलन जन्म-कर्मसे मुक्त हो जाता है।

भगवानके जन्म और कर्म विजय होते हैं, प्राकृत स्रोगोंके अनुसार नहीं होते । को उन्हें समक छेता है वह

मुक्त हो जाता है, ऐसा श्रीमञ्जगवद्गीतामें कहा गया है। इसपर यदि कोई कहे कि 'मुक्ति तो ज्ञानके हारा होती है, फिर भगवानुके दिव्य जन्म और कर्मीको जाननेसे विशेष छाभ क्या है ? इसका उत्तर यह है कि निगुंगीपासकको आत्मज्ञानके प्राप्त करनेमें घरपन्त श्रमकी आवश्यकता प्रवृती है, परन्त संगुणोपासकको अमके बिना ही परमगतिकी प्राप्ति होती है, यही इसका विशेष लाभ है। यदि कोई पूछे कि ज्ञान हो जानेपर सगुर्योपासनाकी क्या आवश्यकता है ? इसका उत्तर यह है कि ज्ञानके परिपाकके लिये सगुणोपामना-की अत्यन्त आवश्यकता है, इस सिद्धान्तको ध्यानमें रखना चाहिये । पञ्चमहाभूतोंको भगवान्ने जीवोंके कर्मवन्धनके बिये अपनी कल्पनासे उत्पन्न किया है। ऐसे (बन्धनात्मक) देहींमें भगवानके अवतार-देहकी महिमा नहीं आ सकती। श्वविद्यासे कर्म करनेवाले जीवको पञ्चभुसारमक दंह धारख करना पडता है, क्योंकि पद्मभुतारमक कस्पनामें भगवानका अनादि संकल्प ही वैसा होता है। अवस्य ही पञ्चभूत भी भगवानकी कल्पना है और श्रवतार-देह भी भगवानकी करूपना है। परन्तु दोनोंमें बड़ा धन्तर है। बेड़ी भी छोड़ेकी होती है और उसके तोड़ नेका शख्य भी लोहेका हैं। होता है तथा दोनों वस्त्एँ लोहारकी कल्पनामे उत्पन्न होनी हैं, किन्तु पहली वस्तु बन्धनकारक और दूसरी मुक्तिप्रद होती हैं। इसी प्रकार अविद्यांके द्वारा जीवके प्रश्नभूतारमक श्रद्धत शरीरको धारणकर नर-देहमें नाना प्रकारके कर्मीको करते इए उनके फलको भोगना भी भगवानकी कल्पना है और सञ्चित-क्रियमाण कर्मोंके साथ जीवांकी अविद्याके नाश करनेका संकल्प करके अवतार-देह धारण करना भी सिंबरानन्द्र भगवान्की ही कल्पना है। दोनीं ही कल्पनाएँ भगवानुकी हैं, परन्तु भगवत्मंकस्पके श्रनुसार पाञ्चभौतिक देह बन्धनकारक है और अवतार-देह कर्म-बन्धनसे छुडानेवाला हैं। जीवींके देह 'पाञ्चभीतिक' तथा अवतार-देह 'शुद्ध सन्वायमक' होते हैं । दोनोंमें अमावस्था और पूर्णिमा, एवं कोयले श्रीर हीरेके सदश अन्तर होता हैं। हमी कारण भगवानका अवतार-देह मानव-देहधारी जीवोंके लिये निरन्तर सेय्य होता है । ईश्वरके सनस्त अपार व्यापक स्वरूपकी उपासना साधारण बुद्धिके सनुष्य-

अन्म कर्मच मे दिस्योग्वं यो बेलि तत्त्वतः।
 त्यक्त्वादेइ पुनर्जन्म नैति मामेति सोऽर्जुन॥
 (गीता४।०)

के क्षिये तुष्कर और श्रसम्मव है। इसलिये उन्हें अवतार-शरीरकी ही उपासना करना योग्य है। इस विषयमें स्वामी विवेकानन्य मगवद्वचनके अनुसार कहते हैं—#

'भगवान् श्रीकृष्य कहते हैं कि, 'जब-जब धर्मका हास होता है और अधर्म बढ़ने छगता है, (तब-तब) मैं मानव-जातिकी रचाके लिये आता (अवतार छेता) हूँ। मृढ़ लोग, जो यह नहीं जानते कि मुझ सर्वशक्तिमान् श्रीर सर्वश्यापक जगन्निय-सा परमारमाने ही मानव-रूप धारण किया है, मेरी धवज्ञा करते हैं तथा मुझर्मे सन्देह करते हैं। उनकी बुद्धि आसुरी अज्ञानमे आन्त हुई होती है, हमीछिये वे भगवान् श्रीकृष्यामें जगत्-प्रमुके रूपको नहीं देख सकते। भगवान्के ये महान् अवतार प्जनीय हैं, यही नहीं, उनकी पूजा अनन्य भावमे होनी चाहिये।

### मुद्यन्ते द्यस्मदादयः

निर्गुण रूप मुक्रम अति सगुण न जानै कोय। ( द्वलसं दासजा)

भगवानके 'अवाङ्ग्रनसगोचर' निर्गृण स्वरूपको जान लेना सहज है, परन्तु उनके सगुण अवतार-तस्वको जानना कठिन है। जगनमें जब धर्मकी ग्लानि होती है तथा अधर्मका अम्युरधान होता है अधान् जगन्में मुख-स्वाम्ध्यके नियमों में स्पतिकम होकर दृष्टोंके प्रावच्यमे जहाँ-तहाँ दुःस-तौमनस्यकी वृद्धि हो जाती है, उस समय उसके निवारण करनेकी शक्ति किसो भी मनुष्यमें नहीं रहती, चाहे वह लौकिक दृष्टिसे महा बलवान्, मावंभीम सत्ताधीश अधवा पारमाधिक दृष्टिमें महासाधु, जीवन्युक्त एवं महान् तपस्वी ही क्यों न हो। ऐसी अवस्थामें परमेक्सी-शक्तिकी ही अपेका होती है। वशिष्ठ-विश्वामित्रके समान महातपस्वी ब्रह्मजानी

\* 'Whenever virtue subsides and immorality prevails, I come to help mankind' Says Krishna, "Fools not knowing that I, the omnipotent and omnipresent God of the Universe, have taken this human form, deride me and think how that can be." Their minds have been clouded by demo iacat ignorance, so they cannot see in Him the Lord of the Universe. These great incarnations of God are to be worshipped. Not only so, they alone can be worshipped.'

और बह्मनिष्ठ पुरुष भी जगत्के कल्यायाके छिये परमारमाकी अवतार-शिक्तकी सहायता चाहते हैं और उसके जिये अनस्य भावसे प्रार्थना करके भगवान्की अवतित्त कराते हैं। सृष्टिके अन्तर्गत रहनेवाले तथाभिमानी देवता भी अवतार लेनेके छिये परमेश्वरकी प्रार्थना करते हैं। श्रेष्ठ मन्त्रीकी प्रार्थनामें ऐसी शक्ति होती है, जो भगवान्को निर्मुख निजानन्वस्थरूपसे बाहर लाकर सगुरा घनानन्दस्थरूप धारण करनेके लिये बाध्य करती है। भन्तीकी यह प्रतिक्षा है कि 'हम भगवान्को निराकार न रहने देंगे, उसे साकार-रूप धारण करायेंगे।'

मगवान् सर्वज्ञ हैं; श्रेष्ठ मक प्रार्थना करते हैं, परन्तु किस युगमें, किस कार्यके लिये, किस रूपमें अवतार धारण करना होगा यह निश्चय करना मगवान् के ही हाथकी बात हैं और उस निश्चयके अनुसार ही मगवान् अवताररूपमें प्रकट होते हैं। परन्तु पृथ्वीपर अवताररूपमें प्रकट होनेपर भी मगवान्को पहचान लेना सहज बात नहीं। इस विषयमें वड़े-बड़े बह्मज्ञानी पुरुष भी कभी-कभी चक्चर-में पड़ जाते हैं। अधिक क्या दिब्ब हिंग्लाले देवेंकि राजा हन्द्र और देवश्रेष्ठ बह्माजी भी मगवान् श्रीकृष्याके अवताररूपको न जान सके, यह बात प्रसिद्ध ही है। 'मुह्मन्ते हास्मदादयः' अर्थात् हमारे समान लोग भी मोहको प्राप्त होते हैं, गर्व छोड़कर स्वयं ब्रह्माजी जब यह स्वीकार करते हैं तो औरोंकी तो बात ही क्या है ?

### जीवोंके देह और अवतार-देह

जीवोंके तरीर 'कर्म-देह' और भगवान्के अवतार-शरीर 'लीजा-देह' हैं। भवतार-देहोंको 'लीजा-तनु' और 'लीजा-विम्रह' भी कहते हैं। इसमें 'लीजा' शब्दसे स्वेच्छा भ्वनित होती है। जीव भपनी इच्छासे देह भारण नहीं कर सकते, क्योंकि जीव कर्माधीन हैं, उन्हें कर्मोंके अनुसार विभिन्न योनियोंमें विभिन्न प्रकारके देह मिलते हैं। परमेश्वरके विषयमें ऐसी बात नहीं, वे सर्वतन्त्र स्वतन्त्र परात्पर पुरुष हैं और अपनी इच्छाके अनुसार जैसा चाहिये वैसा देह भारण कर सकते हैं। देह भारण करनेमें तथा उस देहहारा नाना प्रकार-के कर्म करनेमें भगवान्का अपना कोई स्वार्थ नहीं होता। उनका देह भारण करना तथा कर्म करना केवळ जगरके कक्याणके सिथे होता है। इसोजिये उनकी 'दिन्म' संज्ञा

<sup>\*</sup> देवा हाता रूप घरवूं शाकार । नेटू निराकार होऊं त्यासी॥ (द्वकारान)

है। भगवान्ने स्वयमेष कहा है कि — 'जन्म कर्म च मे विश्वम्' तारपर्य यह है कि भगवान्के जन्म-कर्म 'दिन्य' और जीवॉ-के जन्म-कर्म 'मिलन' होते हैं। मिलन जन्म-कर्मका नाश विश्य जन्म-कर्मके ज्ञान और उपासनासे होता है, यह स्वाभाविक ही है। श्रीशुकदेवजी तथा वामदेव-सरी से महासुक पुरुष भी भगवान्की सगुण लीलाके स्वरूपको प्रेमपूर्वक भजते हैं। राजस्य-पज्ञके समय धर्मराज युजिष्ठिर महाराजके यहाँ उठावी हुई जूठे पत्तलोंके अञ्चकवाको महासुनियोंने पश्चीक्पमें आकर खाया था, यह बात प्रसिद्ध ही है। गोकुलमें गोपबालकोंके वन-भोजनके प्रसंगमें इन्द्र आदि देवता भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजीके हाथ तथा मुखकी जूँठन पानेकी अभिज्ञाषासे यसुनामें मळुलियाँ बनकर आये थे, यह भी प्रसिद्ध ही है। श्रुति भी कहती है—

'यं सर्वे देवा नर्मान्त मुमुक्षवे। ब्रह्मवादिनश्चः

ईश्वर सामर्ध्यवान् हैं, इसिल्ये सब देवता उन्हें नमस्कार करते हैं, मुमुश्च पुरुष ज्ञानकी प्राप्तिके लिये उनकी भजते हैं और ज्ञानी पुरुष केवल प्रेमके लिये उनकी मिक्त करते हैं। ऐसा श्रीगुलाबराय महाराज अपने योग-प्रभाव नामक मन्धमें कहते हैं। श्रीमद्वागवतमें कहा है—

> आत्मारामाश्च मुतयो निर्श्रन्या अध्युरुक्रमे । कुर्बन्त्यहैतुकी मर्कि इत्यंमूतगुणो हरिः॥

अर्थात् अपरोक्ष ज्ञानी कोग, आरमकीखा, आत्मरित करनेवाले महापुरुष, जिनको संसारमें कोई कार्य करना होष नहीं है ऐसे जीवन्मुक पुरुष भी उन उरुक्कम भगवान् की अहँतुकी भक्ति करते हैं, क्योंकि वह सगुण श्रीहरि ऐसे ही (विष्य) गुणसम्पन्न हैं। आत्मज्ञान-आसमाक्षास्कार, या श्रक्कज्ञान-श्रक्कसाजास्कार होनेके अनन्तर ही प्रेमा भक्ति-का चाविकार प्राप्त होता है, इसीको पञ्चम पुरुषार्थ कहते हैं। मुक्तिके उपरान्त —ज्ञानके उपरान्त भक्ति होती है, ये बातें शाच्चोंद्वारा तथा सन्तोंके मुखमे बारम्यार सुननेमें आती हैं। इससे जिज्ञासु पुरुषोंको भगवान्के अवतार—वेहका महत्व ध्यानमें चाये बिना नही रह सकता।

### भगवसाम गुणार्थवोधक और भगवद्रुप ही है

भगवान्के गुण अनन्त हैं, वैसे ही उनके नाम भी अनन्त हैं। क्योंकि उनके समस्त नाम गुण भीर प्रभावके द्योतक हैं। भगवान् निष्य हैं, अतः उनकी गुणलीला भीर नाम भी निष्य हैं। 'श्रीभन्नावान्नामनामनोः' अर्थात् नाम और नामीमें प्रभिष्ठता होनेके कारण भगवान्के रूप-में जो गुग्र होते हैं वे ही गुण उनके नाममें भी होते हैं, इसका प्रमुभव नाम-प्रेमी सन्त ही जानते हैं।

> नामिकन्तामणिः कृष्णचेतन्यरसविश्रहः। पूर्णशुद्धो नित्यमुक्तोऽभिन्नत्वानामनामिनोः॥

श्रीकृष्ण जैसे चिन्सामिश्यस्वरूप, चैतन्यरसकी मूर्ति, पूर्ण, शुद्ध और नित्यमुक्त हैं, उसी प्रकार उनका नाम भी तत्त्वरूप प्रयोत् नामीसे अभिक्त होनेके कारण उनके सब गुणोंसे युक्त है। श्रीगीरांग महाप्रभु कहते हैं----

नाम्नामकारि बहुचा निजसर्वशक्ति-स्तत्रार्पिता नियमितः स्मरणे न कारुः ॥

व्यवहारमें वाच्य-वाचकका झभेद नहीं होता। 'झिप्ति' शब्द और अग्नि पदार्थ एक नहीं। यदि एक होते तो श्रक्ति कहनेके साथ ही सुँह जल जाता । उसी प्रकार 'गाय' शब्द और गाय वस्तु, तथा 'जल' शब्द और जल वस्तु भिन्न-भिन्न हैं। कोई-कोई आलसी और अज्ञानी पुरुप ब्यावहारिक दृष्टान्त देकर ऐसा कहते हैं कि जिसप्रकार सिर दर्द करें तो सोंठ विसकर उसका लेप करना चाहिये. सींठ-सींठ कहनेसे दर्द वृर नहीं होता: तथा भूख जगनेपर अस खाना चाहिये, अस-अस कहनेसे पेट नहीं भर सकता। उसी प्रकार केवल 'राम-राम' या 'हरि-हरि' कहनेसे क्या लाभ होगा ? परन्तु उन लोगोंको यह ज्ञात नहीं कि भीतिक पदार्थमें और उनके नाममें बड़ी भिन्नता होती है. परम्त भगवान्में और उनके नाममें श्रभौतिकता होनेके कारण कुछ भी भिन्नता नहीं होती, यह शास्त्रोंका सिद्धान्त और सन्तोंका अनुभव है। इसिछिये इसपर विश्वास करके अहर्निश भगवशास-चिन्तनमें रत रहना चाहिये। भगवन्नाम-संवन ही भगवस्तेवा है । भगवान्की मूर्ति देखने श्रथवा उनका प्रत्यच दर्शन होनेपर मनमें जो प्रेम और जो आदर उत्पन्न होता है वही प्रेम और आदर भगवन्नाम-चिन्तन करते समय होना चाहिये. तभी 'नामनामिनोरभेदः' यह तत्त्व मनुष्यके हृदयंगम् हो सकता है।

भगवान्का साकार विब्रह्म नित्य रहता है, ऐसा प्रत्यय होनेपर उस विब्रह्का नाम भी नित्य रह सकता है यह प्रत्यय होना चाहिये। क्योंकि 'ब्राकृतिभिश्च शब्दानां सम्बन्धो न व्यक्तिभिः।' अर्थात् शब्दोंका सम्बन्ध शब्दोंके हारा सांकेतिक आकृतिसे ही होता है, म्यक्तिसे नहीं; ऐसा अगवान् शंकराचार्यका कहना है। घट कहनेसे उसका अर्थ घट-विशेष न होकर घटाकार क्स्तु ही होता है अर्थात् शब्दका सम्बन्ध जातिसे होता है, ज्यक्तिसे नहीं। यावत् अविद्या जातिके नित्य होनेके कारण जिसप्रकार सब क्यावहारिक शब्द और उनके पाल्यये यावत् अविद्या नित्य होते हैं, उसी प्रकार भगविद्याह, विद्यावृत्तिसे जाननेयोग्य साकार होनेके कारण याविद्या भगवसाम और भगवद्रस्प नित्य हैं, शब्द और अर्थका नित्य सम्बन्ध होनेके कारण भगवसाममें धारणा स्थिर होते ही रूपमें भी नामके साथ ही धारणा स्थिर हो जाती है। साधना-की पूर्वावस्थामें कोई भी एक धारणा होनेपर, तूमरीका उसमें अन्तर्भाव होता ही है, उसके लिये स्वतन्त्र प्रयक्त करना नहीं होता, यह प्रत्ययमें आता है। श्रीनुलसीव्रसजी भी कहते हैं—

समुक्षत सरस नाम अरु नामी। प्रीति परस्पर प्रभु अनुगामी॥ नाम रूप दोउ ईश टपावी। अकथ अनादि सुसामुक्ष सावी॥

#### नामोचारण और नाम-सारण

भगवान् जिसप्रकार भव-बन्धनसे मुक्त करनेवाले और भक्तोंको निजास्म-सुख देनेवाले हैं, उसी प्रकार उनका नाम भी उनके गुण और शक्तिसे पूर्ण हैं।

'अहं त्वा सर्वपापेभ्या मोक्षयिष्यामि मा शुचः॥'

भगवानकी यह प्रतिज्ञा और शक्ति उनके नाममें भी है। भगवानके नाममें पाप-इरण करनेकी जितनी शक्ति है, उतना पाप संसारमें कोई भी नहीं कर सकता, ऐसा उसका विरद है। सब पापोंका नाश और मोक्तपर्यन्त समल कामनाओं की सिद्धि प्रदान करनेकी शक्ति नाममें है। परन्तु उसका यथार्थ सेवन होना चाहिये। नाम-सेवनके विषयमें कल्यागके पाठकोंको कोई नयी बात कहनेके लिये रह गयी है ऐसा मुझे नहीं जान पदता । तथापि सम्पादकजीकी आज्ञाके अनुसार, तथा अपना प्रिय विषय होनेके कारण मैंने यथामति कुछ जिला है। सुक्ते आशा है कि सज्जन पाठकॉको वह चर्वित-चर्वण न जान पढ़ेगा तथा जिसप्रकार नीरोग सनुष्यको पिछले दिनके भोजनके पदार्थ पुनः चाल भी बनें तो मधुर ही करोंगे, उसी प्रकार उन्हें यह विषय भी अधुर ही जान पदेगा । इसमें जो म्यूनता हो उसे पर्या कर होनेमें सजन पाठक समर्थ हैं।

भगवरप्राप्ति तथा मुक्तिके अनेकों साधन हैं और यह

चनेकता नाना प्रकारकी प्रकृतिके लोगोंके लिये उत्पन्न हुई है और यह स्वाभाविक ही है।

'कर्मणैव हि सांसिद्धिमाश्यिता जनकादयः ।'—गोता 'योगेनैवाप्यते परम्'—याज्ञवत्वय । 'ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि मस्मसात्कुरुते तथा ।' 'सर्वे ज्ञानप्रवेतैव वृजिनं सतिरिष्यसि ।'—गीता 'कावेरीतायमाश्रिस्य वाता यत्र प्रवर्तते । तदेशवासिनां मुक्तिः किमु तत्तीरवासिनाम् ॥'—ब्रिश्चिप्राण 'वीर्मेण वा शङ्करसेवया वा

शातोदरी सङ्गमवाञ्ख्या वा । पुंसां उपित्वा पुनेरक रान्नं मध्यार्जुने नास्ति शरीरवन्षः॥᠈

---मध्यार्जुनमाहात्म्य

कारमां मरणानम्किः

—काशीमाहातम्य

इसमकार कर्म, योग, ज्ञान, कावेरी-स्नान, काशी-मरण, सुक्षेत्रवास इत्यादि अनेक साधन मुक्तिप्राप्तिके लिये कहे गये हैं, तब फिर नाम-संकीर्तनरूपी साधनकी ही बोषणा करनेकी क्या आवश्यकता है, ऐसा प्रश्न पृक्षा जा सकता है। इसका उत्तर यही है कि—

ज्ञान-मार्गमें 'क्षे शोऽधिकतरस्तेपां' इस भगवद्गस्तके अनुसार अस्यन्त क्षेत्रा होता है; योग-मार्गमें 'सुदुश्वरिममां मन्ये' इस भागवत-वचनके अनुसार बड़ी किठनता होती है; 'गहना कर्मणो गतिः' इस वचनके अनुसार कर्म-मार्ग अस्यन्त दुःखजनक होता है; 'कावेरीतोयमाश्रिस्य' इस वचनमें सुक्तिकी परम्परागत साधना अथवा अर्थवाद निहित है; इसी प्रकार काशी-मरण प्रभृति अनेक साधन प्रायः अमसाध्य हो सिद्ध होते हैं; परन्तु नाम-संकीर्तन वैसा श्रमसाध्य नहीं है, यह तो अनायाससाध्य-सुखसाध्य है, इसलिये इसे निर्दोष और सब साधनोंका राजा कहते हैं। श्रीतुकाराम महाराज कहते हैं—

'नास-संकीर्तन यद्यपि सुगम साधन है, तथापि वह जन्म-जन्मान्तरके पापोंको दग्ध कर डाजता है। नाम-संकीर्तनमें कोई परिश्रम नहीं लगता और न इसके जिये वनमें जानेकी ही आवश्यकता है। जहाँ रही वहाँ ही बैठे-बैठे अनन्यभावसे भगवानुका श्रायन्त प्रेमपूर्वक नाम लो, वह सहज ही घर आकर दर्शन देंगे। #

नामसंक्रीर्तन साधन पें सोपें।
 जकतील पाँद जन्मान्तरिचीं।

इसप्रकार सहस्रों सन्तोंके वचन हैं। इसी प्रकार वेद-शास्त्र-पुरागादिमें भी नाम-संकीर्तन-सम्बन्धी श्रनेक प्रमाण मिकते हैं।

उन प्रमाणोंसे नाम-साधनका महत्त्व पाठकोंके ध्यानमें भिक्षीभाँति आ सकता है। तथापि 'विष्णोनीमैन पुंसाम' हत्यादि वसनोंसे जब एक बार नामोचारणसे महापातक नष्ट हो जाते हैं तो फिर नामकी बारम्बार खाहृत्ति वयों की जाय ? इस प्रइनका उत्तर नीचे दिया जाता है—

वाग्मिः स्तुन्वन्तो मनसा स्मग्न्तः तन्बा नमन्ते।ऽप्यनिशं न तृष्ठाः । भक्ताः स्तवन्नेत्रज्ञजाः समग्रं आयुर्हरेरेव समर्पयन्ति॥ —भक्तरसामृतसिन्ध

-- इत्यादि वचनों से सिद्ध होता है कि भगवान् के नामकी बार-बार आहत्ति करना ही श्रेयम्कर है।

'राम कृष्ण हरि विट्ठत केशवा।

मन्त्र हा जपावा सर्वकात॥' — श्रांतुकाराम
'असंड हरि हरि वटा रे वापांना।
असंड हरि हरि वदा।' — श्रीअमृतराय
अहा जाता येतां बसत उठतां कार्य करिता।
सदा देतां घेतां बदीन बदतां ग्रास गिलिता।
घरीं दारीं श्रयंवरि रितिमुसाचे अवसरीं।
समस्तांची कजा संजुति भगविचत्तन करीं॥'
— श्रीवामन पण्डित

संबत बैठत जागत ऊठत । जपना हरि हरि नाम ।। हमारो निर्धनको धन राम ।। — श्रीकशेरदासजी

नामापराध-दोष-रहित पुरुष हो तो उसे सकृत ( एक बार ही ) अगवसामका उचारण करनेसे कृतकृत्यता प्राप्त

न रुगती सायास जाउँ वनांतरा।

मुखेँ येतो घरा नारायण।

ठायिंच वैसीनि करा एक चित्तः।

भावदीं भनंतः आरुवाना॥

हो जायगी । परन्तु जिनको पापके प्रतिबन्धक होनेके कारण तस्काल सिद्धि नहीं मिलती है, उनको नाम-संकीतंनकी आहुत्ति अर्थाद सतत जप करना चाहिये। हससे उनके पाप दूर होंगे तथा उन्हें अभ्युदय और नि:श्रेयस्की प्राप्ति होगी, ऐसा पूर्वाचायोंने श्रुति, स्मृति तथा पुराणोंके आधारपर प्रतिपादन किया है तथा सन्तोंने हसीको अपने चरित्रहारा संसारको दिखला दिया है।

#### अखण्ड जपसे वासनाका नाश होता है

सहस्रों विधियक धर्म-कर्म करनेसे जो बासना-चयरूप अनुभव नहीं प्राप्त होता, वह अनुभव साधकको नामकी वाम्बारासे, अविराम नाम-सारणसे प्राप्त होता है। उसे करके ही देखना चाहिये। नाम-सारणसे समस्त पाप दग्ध हो जाते हैं, यह बात तो शास्त्रींपर विश्वास करके ही मानी जा सकती है, परन्तु पार्पीका मूल दश्ध नहीं होता. यह अनुभवमे जाननेकी बात है। पापोंके मूलका अर्थ है आन्तरिक वासना। यदि मूल नष्ट न हो तो बुच मेंसे श्चंकुर और पश्चवका निकलना बन्द नहीं होता, यह बात जिसप्रकार सिद्ध हैं उसी प्रकार पार्पीका मूल अर्थात वासना जबतक दम्ब नहीं होती है तबतक पापाचरणका श्रन्त नहीं हो सकता, यह बात भी उतनी ही विश्वसनीय हैं। चित्त-श्रुद्धिके पश्चात ज्ञानका उदय होता है और उस चित्त-शुद्धिके लिये निष्काम कर्मका प्रतिपादन शास्त्रोंने किया है। कर्म-काण्ड चित्त-शद्धिके लिये हैं, उपासना-कारू चित्तको स्थिर करनेके लिये हैं और शान-काएड मुक्ति-लाभके लिये हैं, इसे सब सुनते आये हैं परन्तु इस क्रिक पद्धतिको अङ्गीकारकर अन्तिम ध्येयको प्राप्त करना श्राज-कल बहुत ही कठिन है। क्योंकि इन तीनों साधनोंमें सर्वप्रथम इन सबके आधारम्बरूप कर्मकाण्डको ही पार लगाना अत्यन्त कठिन है। आधुनिक युगके जीवोंको इसके लिये असमर्थ देखकर उनके सचे सुहृद, सखा और माता-पितारूपी सन्तोंने अस्यन्त द्या करके शास्त्रविद्वित नाम-सारणका मार्ग खोल दिया है। परन्तु इस मार्गसे चलते हुए नाम-चिन्तन करनेवाले पुरुषको यदि यह प्रत्यय न हो कि मेरे 'पापोंका मूल' जल गया तो समझना चाहिये कि उसके नाम-सारणकी पद्धतिमें कहीं कोई भूछ रह गयी है। सन्तींने उस भू छको खोजकर उसको दुरुख करनेका मार्ग भी बतला दिया है।

भगवन्नामकी महिमाको न जानते हुए भी नाम

होनेसे सब पाप नष्ट हो जाते हैं, यह उस नामरूपी वस्तुमें शक्ति है। यधिप इसप्रकार सब पाप सहज ही नष्ट हो जाते हैं तथापि पार्पीके मूलका नाश होना सहज नहीं होता। इसके लिये तो नाम लेनेवालेको (नाम-महिमासे ) अभिज्ञ होना चाहिये। वस्तुकी महिमाको जानकर और स्परणकी पद्धतिको ध्यानमें रखते हुए जो नाम-सारण करता है वही पापोंके मूल अर्थात् वासनाको जला सकता है। अर्थभावनायुक्त सतत जप ही वासना-क्षयकी यथार्थ कुनी है। इस विषयमें श्रीवामन पण्डित कहते हैं- 'एक छोटा-सा बालक अग्निकी शक्तिको न जानते हुए भी ताम्र आदि धातुओं पर अग्नि हाल दे तो वह अग्नि उन धात्ओं के मलको तरकाल जला दे सकती है परन्तु उसी अग्निये यदि ताम्र-भस्म आदिका निर्माण करना हो तो उसके लिये मनुष्य (कर्ता) को भस्म-निर्माणकी विधि जाननेकी आवश्यकता पहली है । इसी प्रकार नामसे पाप और पापाँके मूलको जलानेके लिये नाम लेनेवालेको वह विधि अवस्य मालूम होनी चाहिये। केवल नामोच्चारण पापोंको जला सकता है, और उच्चारणके साथ-साथ सारण होनेसे पापींका मल भी जल जा सकता है। क्योंकि उचारण वाणीका धर्म है और स्परण मनका-अन्तःकरणका धर्म है। पापींका मूल अर्थान् वासनाका वास वाणीमं नहीं, अन्तःकरणमें होता है। इसिलिये नाम-स्पर्णकी अजस्त धारासे अनन्त जन्मीं-की अनन्त बासनाएँ जलकर भस्म हो जाती हैं।

### जीवन्मुक्तिके तीन उपाय

श्रीविद्यारण्य मुनिने अपने 'जीवन्मुक्तिविदेक' नामक प्रन्थमें जीवन्मुक्तिके तीन उपाय बतलाये हैं— ब्रह्मावबोध, वासनाक्षय और मनोनाश । वह बतलाते हैं कि महावाक्योंके श्रवण-मननसे निःसन्देह ब्रह्मावबोध होता है तथापि पूर्वके प्रबल्तर संस्कारोंमे ज्ञानके स्थानमें काम-क्रोधादि मनोविकार उठते हैं और वे समाधि-सिद्धिके मार्गमें प्रतिबन्धक होते हैं, ऐसी अवस्थामें ज्ञानीको एकान्तमें बैठकर छः या बारह मात्राओंके प्रण्य-मन्त्रका

\*धात्वरी अनल नेणत नाल घाला । तो आग्नि थातुमल तों भित शाम्न जाला ॥ ताम्रादि भस्महि तथा अनलेंचि जेव्हां। कत्तां समिह नद्व जालिक थातु तेव्हां॥ जप करना चाहिये। ब्रह्मावचोध, वासनाक्षय और मनोनाश इन तीनोंका एक ही साथ अभ्यास किया जा सकता है, परन्तु यह साधन ध्रस्यन्त किंठन है। (परोक्ष) ब्रह्मज्ञान होनेके बाद इस प्रतिबन्धकरूपी दोषको समूल नष्ट होनेके छिये प्रणव-जप करना चाहिये, क्योंकि इससे शीघ्र ही मनोनाश और वासना-क्षय सिद्ध होते हैं। इसके लिये अल्पज्ञानीको जपका नियम दसरा कौन बतलावेगा? उसके लिये तो जैसे प्रणव अर्थान क्यांकि ज्यांकि क्यंकारको शि मगवन्नामका जप भी विहित है। क्योंकि क्यंकारको गीताम (ओमित्येकाचरं ब्रह्म) एकाक्षर ब्रह्म कहा गया है। उसी प्रकार इपकर, चतुरक्षर हिर, नारायण, वासुदेव नाम भी ब्रह्मरूप ही हैं । इसी कारण यह भी ज्ञानीको सेव्य हैं।

जिसप्रकार राम-कृष्ण आदि अवतार-मृति परब्रह्मके 'साकार' स्वरूप हैं उसी प्रकार हरिनाम भी उसी परब्रह्मका 'ध्विनरूप' स्वरूप हैं। ‡ जिसप्रकार अवतार ब्रह्मरूप हैं उसी प्रकार हरिनाम भी ब्रह्मरूप हैं, चिन्मय हैं, इसके अविरत अखण्ड सेवनसे साधकोंकी इन्द्रियोंका जडरव नष्ट हो जाता है और वे चिन्मय हो जाती हैं, तथा साधक चिदानन्दस्बरूपको प्राप्त होते हैं।

### उचारणके भेद और स्मरणके प्रकार

'नामोबारण' और 'नामसरण' के भेदको इम पहले ही बता चुके हैं, उच्चारण वाणीका धर्म है और स्वरण मनका धर्म है एवं काय, वचन और मन इन तीनों में उत्तरीत्तर श्रेष्ठता है। पाठकोंको यह बात बतलानेकी कोई श्रावश्यकता नहीं है। वाणीकी अपेक्षा मन श्रेष्ठ है, अर्थात् वाणीमें किये हुए उच्चारणकी अपेक्षा मनसे किया हुशा स्वरण अधिक श्रेष्ठ होता है, यह सिद्ध हुआ। तथापि शास्त्रोंक नामोचारणके भेदोंका कुछ विशव वर्णन करना अप्रासंगिक न होगा। इसल्ये उन भेदोंको कहकर उसके पश्चात् स्वरण अर्थात्

पं प्रणव (ॐ) एकचि अक्षर । म्हण्नि हें ब्रह्म 'प्याक्षर' ॥
तैसेचि ब्रह्म 'चतुरक्षर' । 'वासुरेव' 'नारायण' म्हणानि ॥
तैसेचि उपनिपदी । दोनी अक्षरे 'हिर' पदी॥
हैं 'द्वश्वक्षर ब्रह्म' वेदी । जैसा प्रणव 'प्यकाक्षर ब्रह्म' ॥
(यथार्थदीपिका)

<sup>‡</sup> जैसी रामकृष्णादि 'रूपे' अभिरामे । तैसे 'ध्वनिरूप' रूपें सर्वसुगमे । अक्षर ब्रह्म नामें समस्त हो ॥ (यथार्वदीपिका)

विम्तनके भेटोंको संक्षेपमें कहकर लेखको समाप्त करना है।

नाम-जपके सीन प्रकार बत्तलाये गये हैं--वाचिक,
उपांशु और मानस। (१) वाचिक अर्थात् वैखरी वाणीये,
जैसा हम साधारण्याः बोलते हैं, वैसे ही स्पष्ट स्वरमे जप
करना। (२) उपांशु अर्थात् केवल ओष्ठको हिलाते हुए,
अपना शस्त्र अपने ही कानमें, श्रथवा अस्यन्त समीप बँठे
हुए मनुष्यको ही सुनायी पड़े, ऐसा जप करना। (३)
मानस अर्थात् ओष्ठ और जीभको न हिलाते हुए, मत-हीमन जप करना। इस मनके उच्चारणको मनके ही कानोंसे
सुनना होता है। कोई-कोई नाम-जपके वाचिक, उपांशु,
ध्वनि, मानस, ध्यान और श्वनन्य, ऐसे छः प्रकार बत्तलाते
हैं। उनका विवरण विम्तारभयसे यहाँ नहीं किया जाता।

१-वाचिक-जपमे इहलोकके भोगोंकी प्राप्ति । २-उपांशु-जपमे स्वर्गलोककी प्राप्तिः, तथा---

२-मानस-जपमे मोझकी प्राप्ति होती है, ऐसा इनका फल कहा गया है। इस विवेचनमें मानस-जपको उच्चा-रण-भेदके ही अन्तर्गत रक्खा गया है। परन्तु शास्त्रमें—

'मानसो मनसा कार्यो मन्त्रवाक्यार्थाचन्त्रया।

—उसका ऐसा लक्षण अथवा खरूप कहा गया है। और उसका अर्थ 'तज्ञपम्नदर्थभावनम्' अर्थान् श्रयभावनायुक्त जप करना है। परम्नु अर्थका ध्यान करते हुए यदि
वाचिक और उपांशु-पद्धतिये भी जप किया जाय तो
उसमें कोई हजं नहीं होता। अर्थका विचार किये
विना भी केवल अक्षरोंका उच्चारण श्रोठ श्रोर जीमको न
हिलाये हुए मनद्वारा किया जा सकता है। यह सब बातें बुद्धिके संकलपर स्थित हैं। क्योंकि 'बुद्धि-तत्त्व मानस-तत्त्वकी
अपेक्षा श्रेष्ठ है। मनपर अधिकार जमाये रत्वनेकी शक्ति
बुद्धि में हैं। मनसे केवल उच्चारण करानेका संकल्प यदि
बुद्धि करती हो तो मन उतना ही काम कर सकेगा, अधिक
नहीं कर सकता। इसल्ये उपर उच्चारणके त्रिविध भेटोंमें
ही हमने सानस-जपका समावेश किया है। इसे पाठकोंको ध्यानमें रत्वना चाडिये।

स्मरणके प्रकारोंको बतलाते समय मनके कार्योंका वर्णन स्वामाविक ही हो जाता है । पहले इस बातको ध्यानमें रखना खाहिये कि 'वार्णा' कर्मेन्द्रियोंमेंसे एक इन्द्रिय है और 'मन' अन्तःकरणमेंसे एक करण है। यह बात ध्यानमें रखने तथा कर्मेन्द्रियोंकी अपेक्षा शानिन्द्रयाँ और शानिन्द्रयोंकी अपेशा अन्तःकरण-चतुष्टय श्रेष्ठ हैं, यह जाननेपर यह बात सहज ही ध्यानमें आ जा सकती है कि मनको न्यारहर्वों इन्द्रिय अर्थात् इन्द्रियोंका राजा क्यों कहा जाता है। परन्तु मन अपनी अपेक्षा श्रेष्ठ बुद्धि-तत्त्वके अर्थान रहे तो वह अद्भुत उच्चतम कार्य कर सकता है; बेसा न करके यदि वह इन्द्रियोंके अधीन रहेगा, अपने अधिकारोंको भूलकर इन्द्रियोंका गुलाम बनेगा, इन्द्रियोंके इशारेपर नाचेगा, तो वह जीवको अर्थागतिकी ओर ले जायगा। इस ममको ध्यानमें रखने हुए ही साधकोंको चाहिये कि मनको श्रवण, मनन, निदिध्यासनके हारा ग्रुद्ध हुई बुद्धिके अधीन कर दे, इसमे वही मन साधकको मोस प्रदान करा सकता है। भन एव मनुष्याणां कारण बन्धमीसयोः' इसका यही अभिप्राय है।

'उच्चार्गा' वाणीका काम तथा 'सारण' मनका काम हैं, यह बात ऊपर भ्रतेकों बार कही जा चुकी है, अनः यह कहनेकी अब ब्रावश्यकता नहीं है कि केवल उच्चारणकी अपेक्षा सारण् श्रेष्ठ है । परन्तु, उस सारणका स्वरूप क्या है, इस बातको बतलाये विना यह विषय पूर्ण नहीं हो सकता । अतः इस विषयमें संक्षंपमे कुछ कहा जाता है। जिस पदार्थ अथवा विषयको हम पहले देखे या सुने हुए होते हैं उसीका स्परण हो सकता है। अश्रत, अहर प्रयदा अनुभवहीन विषयका स्मरण हो ही नहीं सकता है। इस सरणमें शब्दोचारण कभी हो सकता है और कभी नहीं भी हो सकता है। किसी विद्वानके सुने हुए स्थाल्यानका सारण होता है तब उसमें मानसिक शब्दोचारण हो सकता है, परन्तु कल म्याये हुए पदार्थका, मिले हुए मित्रॉका अथवा सृत स्त्रीका जब स्मरण होता है तब उसमें शब्दोबारण नहीं होता । सनमें केवल भावका उदय होता है अर्थात् मन वैसा आकार धारण करता जाता है।

उसी प्रकार नाम-स्मरण करने समय शब्दके साथ-साथ भावोंका चिन्तन करना ही यथार्थ नाम-सारण है। ऐसा न होनेसे केवल 'नासोचारण' होगा। उदाहरणार्थ, साम कहते ही हमारी भावना श्रामके आकारकी हो जाती है, मेठकके आकारकी नहीं होती। मेठक कहते हमारी भावना मेठकाकार होती है, मोटरके आकारकी नहीं होती। लो० तिलक कहनेपर हमारे मनश्रक्षुके सामने पश्चम जार्ज नहीं खड़े हो जाते। पश्चम आर्जका नाम छेनेपर हमारे सामने महारमा गाँची नहीं दीखते। अर्थात् जिसका नाम छिया जाता है उसका खरूप आँखों (सनश्चष्ट) के सामने खड़ा होना चाहिये; तभी वह नाम लेना सार्थक होगा। अतः जिसका नाम खेना हो उसका खरूप खर्थ देखकर अथवा सुनकर जान खेना होगा, तभी नामके साथ नामीका खरूप आँखोंके सामने दीखने लगेगा और तभी वह 'नामस्मरण' होगा एवं शासोंके हारा अथवा सन्तीके मुख्ये भगवानके स्वस्पका जैसा ज्ञान हमें प्राप्त हुआ होगा वैसा ही नामके साध-साथ नामीका खरूप हमारी आँखोंके सामने आने लगेगा।

१-अधिकारानुसार यदि किसीको नामके साय-साय नामीका निर्मुण सिच्दानन्द, प्रत्यमास्मस्य भासने लगेगा, नो तुसरेको---

२-नामके माथ-माथ तिम्प्रय मगुणरूप दिखलायी देगा । और तीमरेको--

३ - नामके माध-माध सगुण अथवा निगुंण म्बरूपका म्पुरण न होकर मोले भावसे केवल नामकी प्यनि ही श्रुति-गोषर भार भावगोषर होगी। ताल्यय यह है कि नामसरण-रूप साधनामें लगनेके पूर्व नामीके म्बरूपके (अपने श्राधिकार तथा बुढिकी योग्यताके अनुसार) किसी भी एक भावको सिद्ध करके नाम-स्मरंखके साथ-साथ उस भावके चिन्तनका अभ्यास करते रहना चाहिये। इसप्रकार नामसाधन करते समय परधन, परस्री आदि बाद्य विक्र तथा लय और विषेप आदि बात्रा विक्र तथा लय और विषेप आदि बात्रात्व विक्र तथा लय और सावधान रहना चाहिये। नामके साथ सिद्ध किये हुए नामीका भाव चिल्मों स्थिर न हो तो फिर नामकी ही श्रनन्यभावसे शरण लेनी चाहिये। स्थासके साथ अथवा सन्संगके साथ अथवा शेनोंके साथ नाम-अप हो तो साधकके निश्चयके अनुसार नामी अर्थाच भगवान् उसके सत्र विक्रोंको दूर करके उसके अन्तःकरणमें अपने निजानन्दस्वस्थको प्रकट करेंगे और उसे अपनी परामिक देकर क्रतार्थ करेंगे।

नामरूपी दीनऱ्यालु भगवान् पाठक और लेखकको वैसी सुबुद्धि देकर उनका 'आस्यन्तिक कल्याण' करें—

> नमें।ऽस्तु नामरूपाय नमो नामप्रकाशिने । नमें।ऽस्तु नामसाध्याय नमस्ते नामयोगिने ॥ नमें।ऽस्तु नामभाग्याय नमस्ते नामयोन्त्रिणे । नमें।ऽस्तु नामयन्याय नमस्ते नामशान्त्रिये ॥ नमें।ऽस्तु नामभोग्याय नमो नामप्रतापिने । नमें।ऽस्तु नामसेव्याय नमो नामविमाविने ॥

## ईश्वर-स्तवन

(लेखक--भाकृष्णलालजी विशादद 'इंस') जय जय जय जय विश्वन :

अविरत अविचत शुचितम गुरुतर जयति रमंग ॥ जय०॥ अज अखण्ड अभिपति अविनासी , परम प्रबल बल विश्व-विलासी :

जय जगवन्दन, आनंदकंदन. दुष्टनिकंदन, जय देवेश।

जय कमलेश:

भक्त-हृदय-सरसिज-हित दिनमाण जय निखिलंश ॥ जय० ॥ नारायण निर्गुण गुण-गण-रति , जीवन जगदाधार विश्वपति ;

करुणासागर, जगतजजागर, शुभगुण-जागर, जय प्राणेश । जय परमेश :

निर्विकार, निर्लेप विश्वधन, जय करुणेश ॥ जय० ॥





### प्रच्छन्न ना।स्तकताका विस्तार

(लेखक - चतुर्वेदी प० श्रीदारकाप्रसादजी शर्मा)



स्याणके सम्पादक भी विलक्षण खोपकीके जीव प्रतीत होते हैं !जिस जमानेमें लोग ईरवरको बालाए-ताक रख,मनमानी करने-पर तुले हुए हैं,जिस जमानेमें ईरवर केवल भूठी शपथ ले मूठ बोलनेका सुरक्षित साधन रह गया है, उस जमानेमें इनको सूझी है 'कल्याण' का 'ईरवराइ' निकालनेकी ! बलिहारी हैं इनकी इस अजीव सम्मकी !

क्या विशेष अक्क निकालनेको और कोई विषय नहीं सुझा ? इनको तो आजसे कई सौ वर्षों पूर्व इस धराधामपर अवतीर्ग होना था, न कि इस नवीन सभ्यताके चौधिया देनेवाले ज्मानेमें। ये इन दकियान्सी विचारोंका प्रचार-कर क्यों देशकी उन्नतिको संकड़ों वर्षों पीछे टौंग पकड़कर खींच रहे हैं?

अभी थोड़े ही दिनोंकी बात है कि प्रयागके 'लीडर' नामक दैनिक पत्रमें किसी अङ्गरेजी अखबारकी एक कतरन उद्धन की गयी थी। उसमें लिखा था कि 'रूम देशकी सोवियट सरकारने सरकारी स्कलोंमें पडनेवाले बच्चोंके लिये जो नयी पाठ्य पुस्तर्के लिखवायी हैं, उनमें पहला पाठ ईश्वरके धनम्तित्वपर है। पाठमें लिखा है—'अकर्मरूय, पर-वञ्चक और स्वार्थी होगोंने अपना उल्लू सीधा करनेको ईश्वर नामकी एक वस्तु-विशेषकी कल्पनाकर सारे संसार-को घोखेमें ढाल रक्सा है। असलमें ईश्वर कोई चीज ही नहीं हैं।' ऐसे भावोंसे पूर्ण पुम्तके बच्चोंको पहवा. रूप देशकी मोवियट सरकार अपने राज्यके भावी नागरिकोंके मनसे ईश्वरका अस्तित्व लोप करनेपर तली हुई है। इतना ही नहीं-लेखकका कहना है कि रूसराज्यमें वसनेवालं श्राम्तिक जरमन किसानींपर इमलिये बडे-बड़े अत्याचार किये जा रहे हैं कि जिससे वे ईश्वरकी चर्चा श्रीर उसपर विश्वास करना त्याग दें। जो आम्निक ईरवर-निष्ठ जरमन मोवियट मरकारकी इस आजाकी ब्रवजा करते हैं, कहा जाता है, वे साहबं।रियाको भेज दिये जाने हैं और वहाँ वे अति इध्यि काल-कवलित हो, अपना धम्नित्व मिटा देने हैं।

इसारे देशके एक प्रधान राष्ट्रीय नेता भी अपने एक

भाषणमं ध्रपने आपको Anti-God घोषित कर चुके हैं। अतः अय वह दिन दूर नहीं है, जब इस देशकी शासन-बगाम ऐसे लोगोंके हाथ आते ही, ये उन्नति-कामी नेता, इस देशमें भी सोवियट सरकारकी उक्त नीतिका अनुकरण-कर, ईश्वरके विरुद्ध एजिटेशन खड़ा करेंगे, जिससे यह देश बात-की-बातमें उन्नतिके शिखरपर चढ़ा हुआ देख पड़ने छगंगा।

देखनेमें आता है कि इस देशमें भी ईश्वरके विरुद्ध आन्दोलनका श्रीगणेश तो हो ही चुका है। छोग कहते तो हैं कि ईश्वर है और वह सर्वव्यापी, सर्वसाची, सर्वान्तर्यामी और सर्वद्रष्टा भी है: पर व्यवहार्यतः वे ऐसा मानते नहीं।

ईश्वरके बारेमें लोग जैसा कहा करते हैं, यदि वैसा ही मानते भी होते और तदनुसार चला भी करते तो संसारमें न तो कही पुलिसका नामोनिशान देख पदना, न कोई राज्य फीज-प्यादा ही रखता और न वकीछ-मुखनारोंका कोई नाम सुनता । क्योंकि जब लोग ईश्वरको सचमूच सर्वच्यापी मानते, तो अपराध कहाँ करते ? लोगों-की आँख बचा चोर, उठाईगीरे, गिरहकट क्यों अपनी द:खदायिनी करतुनोंसे होगोंको विरक्त करते ? इस धरा-धासपर अपराधोंकी संख्या शुन्य होती। यदि यथार्थतः ईश्वर सर्वस्थापी माना जाता तो दौंगी लोग वर्षी मात कोठोंके भीतर बैठ, पापकर्म करते ? यदि ईश्वरको छोग सचमच सर्वद्यापी मानते होते, तो क्यों येईमान, कत्रश्री और विश्वासघातक जन, भलेमानसींको सनाते और उनका सर्वम्ब इसप जनताको विश्ववध करते । यदि ईरवर वान्तवर्मे सर्वन्यापी समझा गया होता, तो हेमादी आदि बढ़े-बढ़े प्रायश्चित्त-विधायक पौथींकी सृष्टि क्यों की जाती? यहि लोग जैसा जुबानसे कहते हैं, वैसा ही समझते और करते होते, तो भारतवर्षमें ताजीरात-हिन्दका पुनीत प्रादर्भीव क्यों होता ? यदि लोग ईश्वरको सर्वव्यापी मान संसार-यात्रामें प्रवत्त होते. तो वंदिकींके सन्ध्योपासनमें आचमन मन्त्रकी आवश्यकता ही क्या थी ? ईमाइयोंको क्यों शत-दिन अपराधीको क्षमा करानेकी चिन्तामें दवना पहना. मुसलमान क्यों तोबाः तोबाः का चीस्कार करते ?

हमारे सामने प्रश्न यह नहीं है कि ईश्वर सर्वस्वापी, सर्वसाक्षी, सर्वद्रष्टा और सर्वान्तर्यामी है कि नहीं ? प्रश्न सो यह है कि जो छोग ईश्वरको उक्त गुणोंसे सम्पन्न मानते हैं, वे स्वयं अपने मतानुकूल आचरण भी करते हैं कि नहीं?

नित्य देखनेमें तो यह आता है कि ईश्वरको उपयुंक गुर्णीये सम्पन्न मानकर भी कार्यतः वे उक्त गुर्णीका केवल खयहन ही नहीं कर रहे हैं प्रायुत वे तो ईश्वरके अस्तित्व-तकको मेट रहे हैं । हमारी समझमें तो ऐसे लोगोंसे वे छोग कहीं दह विचारवाले हैं जो बक्हील उर्दू भाषाके एक शायरकी इस उक्तिके—

पिये मैं आशकारा हमको किसकी साविया चोरी । खुदाकी गर नहीं चोरी तो फिर बदेकी क्या चोरी ॥

अर्थात् हम हर काम सुक्षमसुक्षा करेंगे, समाज भले ही हमारे कार्मोको बुरा ही क्यों न समझे। जब हमें ईश्वरहीका हर नहीं है तो फिर हम उसके बन्दे यानी इन्सानमें क्यों डरने छगे?—अनुसार व्यवहार करने हैं।

यशिष इनका यह कथन ईश्वरकी गवनं संगटके प्रति एक प्रकारका 'सिविज्ञ-डिसओविडियें स' है, नथािष इसमें दस्भ-पानगडका लेश न होनेसे यह नफरतकी चीज़ नहीं है। हाँ, यह उद्देशका और बेहयायी अवश्य है।

ईश्वरके सर्वसाक्षिस्वको माननेवाले लोग, जब जानबूझकर जीती मक्खी निगल जाते हैं, होइ बद-बटकर
सर्वधा मिथ्या भाषण करते लिजत नहीं होते और 'राम-राम
जपना पराया माल अपना' बनानेको, नाना प्रकारके दन्दफन्द रचने रहते हैं, जब लोग अपने उपकार-कर्त्तांका भी
अनिष्ट करने नहीं लजाते, जब ऐसे लोग बड़े-बूर्गेंकी पगड़ीपर हाथ लपकाते भी नहीं हिचकते, जब अदालतमें जा
और 'खुदाको नालिर हाज़िर' कह, मुठके सिवा एक
राज्द भी सच्चा नहीं बोलते, जब इस पापी पेटमें रोटीके
दो दुकड़े डालनेवालेके कहनेसे लोग यह-वह आवरूदारोंको बेआवरू कर डालते हैं, जब दो-चार रुपये पानेकी
आशामात्रसे लोग दुष्टातिदुष्टकी प्रशंसाकर, उसे इन्द्रासनपर बैठनेयोग्य बतला देने हैं, तब कहना पहता है कि

ऐसे आम्तिकोंमे, वे नाम्तिक छाख दर्जे अच्छे हैं, जो किसी निजमान्य सिद्धान्तपर दृढ़नापूर्वक आरुढ़ तो हैं !

भलें ही कोई ईश्वर-भक्त बननेका ढकोसला बना ले, पर यदि वह नीम रूपये मनकी दरमें चरबी ख़रीद और उसे विशुद्ध धीमें मिला, उसको पचहत्तर रूपये मनकी दरमें बिक्की करना है, तो उसे हम कभी भी ईश्वरको सर्वद्रष्टा भधवा मर्व-कर्म-साक्षी माननेवाला नहीं कहेंगे। जो अपने-को यहा पिषडत बनाता है और लेकर देना नहीं जानता बल्क 'ऋ गां कृत्वा घृनं पियेन्' के हेय सिद्धान्तपर रात-दिन चलता है, उसे हम कभी ईश्वर माननेवाला आस्तिक नहीं कहेंगे। हमारी समक्तमें तो ऐसे लोगोंका ईश्वरका नाम लेना, ईश्वरके प्रति असम्मान प्रदर्शित करना है।

जब तीन चौथियाईसे अधिक संसारकी जन-संक्या ईश्वरको और उसके सर्वान्तर्यामिग्वको मानती है, तब भी संसारमें पापीकी संख्यामें उत्तरोत्तर कृद्धि होना क्या सिद्ध करता है । यही न कि इस संसारमें सब्बे आन्निकोंकी अपेक्षा प्रच्छन्न नानिकोंकी संख्या सर्वाधिक है । यही कारण है कि आज इस संसारमें सर्वत्र अद्यान्ति, दारिद्वय, चिन्ता, रोग, शोकादिका अटल साम्राज्य जमाहुआ है। फिर जिन जनेंकि मनमें रात-दिन कोधादि छः विकट शत्रु अखाइा जमाये हुए हैं, वे क्या इस योग्य हैं कि उस न्यायी, द्यालु और भक्त-वस्सल ईश्वरका पवित्र नाम अपनी पाप-कुलपित जिह्ना-ये छे ?

वेद, दर्शन, इतिहास और पुराण चिक्का-चिक्काकर हंश्वरके अम्लिवकी घोषणा कर रहे हैं। यही क्यों—साक्षात् हंश्वर अपने अम्लिवको स्वयं ही कितनी बार प्रत्यक्ष हो प्रमाणित कर चुके हैं। तब भी सृष्टिकी आदिसे आजतक, अधिकतर सांसारिक जीवोंकी प्रकृतिमें तिलगर भी अन्तर नहीं पड़ा। विवेकशील जनोंके निकट तो ईश्वरका अम्लिव तभी चरिनार्थ समझा जावेगा जब संसारमें पापोंकी संस्थामं कमी हो। 'कल्याण' के माजिकोंका ईश्वरांक निकालना भी तभी सार्थक होगा, जब ईश्वरके माननेवाले परस्पर शान्ति और सीहादंसे रहने लगेंगे एवं पाप-कमोंसे विरत हो प्राणिमात्रके लिये सुखदायी सिद्ध होंगे।

श्रीहरि अरु हरि-भगतिमें जिहि मन नहिं अनुराग। स्रो भति पामर पापमय पुण्यहीन हतभाग॥

## जीवात्माकी परमात्माके लिये पुकार

(लेखक--श्रीयुक्त जे० टी० सन्डरलैण्ड डी० डी० )

मेरा हृदय परमात्माको, अरे, सगुण परमात्माको प्रकारता है। \*-- Old Testament.

जो जीव संसारमें परमाध्माके आश्रयमे विहीन होसा है उसकी श्रसहाय अवस्था नीरस ही नहीं, एक प्रकार-से मयानक होती है 1---Emerson.

जीवास्माकी ईश्वरके लिये पुकार जैसी मर्मस्पर्शी, करुण एवं अतृप्त होती हैं, वैसी और कोई भी प्रार्थना नहीं होती। ऐसा प्रतीत होता है कि जिस क्षण मनुष्यकी इस जगत्में सृष्टि हुई, उसी क्षण उसके ब्रन्तरसे यह पुकार मी प्रारम्भ हो गयी। सृष्टिमें जबसे हमें मनुष्य-जातिका इतिहास उपलब्ध होता है तबसे बराबर यह पुकार जारी है और जबसक मनुष्यका अम्लिख इस संसारमें रहेगा, तबतक इसके बन्द होनेका भी कोई कारण प्रतीत नहीं होता। संसारके समम्म उपासनाभवन, देवमन्दिर, मतमतान्तर एवं दर्शनशास्त्र इसी 'पुकार'को अभिज्यक्त करते हैं; संसारके काव्य, कला एवं संगीतका प्रादुर्भाव इसी से होता है और मेरा ऐसा विश्वास है कि आगे चलकर विज्ञानका वाम्निक अभिप्राय भी यही सिद्ध होगा।

किसप्रकार बाजकर्का जन्मसे ही यह प्रकृति होती है कि वह भूख लगनेपर हठात् माताके स्तर्नोंकी श्रोर दौड़ता है और जबतक उसे वे प्राप्त नहीं हो जाते तबतक उसे शान्ति नहीं मिलती। जिसप्रकार पश्चरबद्ध पश्ची पिजरेंके अन्त्र लट्टपटाने लगता है और उसे तभी चैन मिलता है जब वह उससे लूटकर खुली हवामें उड़ने लगता है; जिसप्रकार मनुष्यके नेन्न प्रकाशके लिये सदा तदफड़ाते हैं, मनुष्यकी बुद्धि सस्यकी उपलब्धिके लिये श्रधीर हो उठती है श्रीर मनुष्यका हृदय श्रेमवारिकी पिपासासे व्याकुल हो जाता है, उसी प्रकार यदि मनुष्यकी आत्मा अपने दौर्बक्स, अन्नान एवं अपूर्णसाके कारण व्याकुल हो उठती

†'Unlovely, nay, almost frightful, is the solitude of the soul which is without God in the world.' है, तो इसमें कोई आश्चर्य नहीं है। उसकी दुर्बछता उसे इस बातके जिये प्रेरित करती है कि वह अपनेसे अधिक बजके लिये पुकार उठे, उसका अज्ञान उसे इस बातके छिये बाध्य करता है कि वह अपनेसे अधिक ज्ञानके लिये चिन्ना उठे, उसकी अपूर्णता उसे पूर्णताका आह्वान करनेको बाध्य करती है और जबतक ये तीनों चीज़ मनुष्यको नहीं मिछ जातों तबतक उसे शान्ति अथवा सुख नहीं मिछ सकता। स्मरण रखना चाहिये कि ये तीनों ईश्वरमे अन्यत्र कहीं प्राप्त नहीं हो सकतीं।

मेरी यह धारणा है कि मनुष्यके पूजागृहों, देवालयों तथा धर्मोपदेशों के द्वारा ही इसकी अभिन्यक्ति होती हो सो वात नहीं है, किन्तु ज्यों-ज्यों इस अपने दर्शन-शास्त्रों, कान्य, कला एवं विज्ञानको पहलेकी अपेक्षा अधिक समझना सीखेंगे, त्यों-ही-त्यों हमें इनके मुखमें भी यही भाव दिखायी देगा।

मनुष्यकी बुद्धिस्वभावसे ही इस बातकी इच्छा करती है कि प्रकृतिमें भी उसे कोई ऐसी प्रशाशिक मिले जो उसके प्रभाँका उत्तर दे सके, कोई ऐसी चैतन्य शिक उपलब्ध हो जिसका सारी वस्नुऑपर शासन हो, जो सबमें ब्याप्त हो और जिससे सारी वार्तोका कारण समझमें आ जाय। विश्व चेतनारहित प्रथवा निष्प्रयोजन है यह भाव मनुष्यको अस्यन्त अरुधिकर है। मनुष्यकी बुद्धिके लिये विश्वके प्रन्तर विषेक एवं प्रयोजनको हूँ दना एक प्रकारसे ईश्वरको पुकारना है, क्योंकि ज्ञनन्त बुद्धि अथवा चेतन शानका नाम ही ईश्वर है।

मनुष्यको बुद्धि इसप्रकारको यनी हुई है कि वह सर्वत्र व्यवस्था एवं समन्वयको हुँ इती है, वह अध्यवस्थाको सह नहीं सकती। कुछ छोगोंका कहना है कि वर्गीकरण अर्थात वस्नुष्टीको व्यवस्थासे रखनेका नाम हो ज्ञान है। साहद्य एवं वेसाहद्यको पहचाननेसे, अवयवोंको मिलाकर सुसंगठित रूपमें रखनेसे, प्रनेकता बोंमें एकताको हुँ इनेसे ही हमें ज्ञानको प्राप्ति होती है। विज्ञानोंका विकास इसी प्रकार होता है। उदाहरणके छिये, वनस्पति-जगतके तथ्योंको कमवद्य रीतिसे रखनेका ही नाम तो वनस्पति-विज्ञान है, उन्निक्क-बीवनका प्रनेकता बोंके मुख्यें रहनेवाछी

<sup>\*&#</sup>x27;My heart crieth out for God, yea, for the living God.'

भक्त-रक्षण



द्रीपदी संचत संचत दोड भुज थाके दुःशासन पांच हारी॥

एकताका पता लगाना तथा वर्णन करना ही इस शासका काम है। यही हास अन्य विज्ञानोंका है। एप्यी- की चहानों तथा आकाशके नक्षत्रों एवं महाँके सम्बन्धमें जो-जो बातें मालुम हुई उनपर काफी प्रकाश डाले जानेपर तथा उनके अन्दरकी ब्यवस्था और सामअस्यका ज्ञान होनेपर ही भूगर्भ-विद्या एवं ज्योतिष-शास्त्रकी उत्पत्ति हुई। अतः विज्ञानका कार्य सर्वत्र अव्यवस्थामें व्यवस्था तथा अनेकतामें एकताका पता लगाना है। इस प्रकारकी चेष्टा करना मनुष्यकी बुद्धिका स्वामाविक गुण है। बुद्धि सर्वत्र व्यवस्थाके लिये व्याकुल रहती है, वह एकताको हुँ इती रहती है।

सृष्टिके एक छोटे-मे अंशमें ही व्यवस्था एवं समन्वय-को हूँ द छेनेमे उमे सन्तोष नहीं होता । वह उसे मर्बन्न उपलब्ध करना चाहती हैं। वनस्पति-विज्ञान, भूगर्भ-विद्या एवं ज्योतिष-शास्त्रमें अखिल विश्वके रहम्योंका ज्ञान नहीं होता। क्या सारी प्रकृतिके अन्दर व्यवस्था ओत-प्रोत नहीं हैं? क्या उसके भिन्न-भिन्न अवयवोंको संघटित करनेवाली कोई एक महान् सन्ता नहीं हैं ! बुद्धि उसीको बूँदती हैं और जबतक उसे यह उत्तर नहीं मिलता कि हाँ, हसबकारकी सर्वोपरि व्यवस्था एवं सर्वोपरि एकता अवदय है. तबतक उसे कल नहीं पहती।

यदि वंज्ञानिक बुद्धिने अपने दुर्दमनीय म्वभावकी प्रेरणासे सारे विश्वमें एक स्ववस्थाके जपर दुसरी ब्यवस्थाका और एक एकताके पोछे दसरी एकताका पता लगाकर ही छोड़ा एवं विश्वके अन्दर एक सर्वोध एवं परास्पर एकताको उपलब्ध करके ही विश्राम लिया तो इसमें क्या नयी बात हुई ? उसने अपनी दिशामे उसी पर्वत-शिखरका आरोहण किया जिसपर दर्शन-शास्त्र एवं धर्म, मनुष्यकी आरमाके अन्दर रहनेवाली हसी प्रकारकी प्रेरणाके वशीभून होकर प्रारम्भसे ही अपनी-अपनी दिशासे आरूद होते रहे हैं। दर्शन, धर्म एवं विज्ञान ये सभी अध्यवस्थासे व्यवस्थाकी ओर, अनेकतामे एकताकी ओर ही अग्रसर होते रहे हैं। दर्शन-शास्त्रोंमें निरूपित उपादानकारणकी कल्पनाका ठीक यही भाव है। धर्मने जो एक सृष्टिकती तथा प्रत्येक जीवके पुण्यापुण्यके निर्णेताकी करूपना की है, उसका भी यही अभिग्राय है। जिसप्रकार आधिभौतिक जगत्में मनुष्यकी बुद्धि एकताको है देती है भीर उसे प्राप्त किये विका विश्वास नहीं छेती. इसी प्रकार

मानसिक एवं नैतिक जगर्में भी मनुष्यकी बुद्धि एकताको ठीक उतनी हो लगनके साथ दूँदती रहती है। 'ईखर एक, अपरिष्डिक, नित्य एवं सर्वोपित है' इस कथनसे हमारा तारपर्य उस महान् त्रिविध शक्तिको एकता, ज्ञानकी एकता एवं उपकारकी एकताको परम एकता संकेतित करना है, जिसे हम आधिमातिक, मानसिक एवं नैतिक इन तीनों मार्गोसे आगे बदनेपर शिखरपर पात हैं।

इसप्रकार इस देखते हैं कि मनुष्यकी आरमाके अन्दर जो स्यवस्था एवं एकताकी अतिरिक्त और अट्ट इच्छा है वह इस बातकी चातक है कि सबके उपर शासन करने-बाली एक सत्ताको, सबको विषय करनेवाले एक ज्ञानको, सारे ब्रह्माण्डोंके लिये हितकर एक आयोजनाको अर्थात इस भौतिक जगतके साथ ही एक नैतिक जगतकी सत्ताको, एक बूरक्ती दिश्य कार्यको, जिसकी ओर सारी सृष्टि अग्रसर हो रही हैं, माननेसे ही उसे शान्ति मिल सकती है।

बुद्धि समन्वयको हुँ इसी है, इससे भी हमारी समझमें यही बात ध्वनित होती है। सबसे निम्न-कोटिकी एक-म्बरता नाइकी एकम्बरता है जो निरी भौतिक है: इसप्रकारके स्वर्षेके संवादसे अपने ही हंगका आनन्द मिलता है, किन्तु इस शीन्न ही आरो बढ़कर इनसे भी सुक्ष्म संवादीं अर्थात् नादके साथ हृदगत भावीं एवं विचारीके सामअभ्यको देखने छगते हैं। इसके अनन्तर उन संवादोंको भी देख पात हैं जो स्वर्श एवं अन्य सारी भौतिक वस्तुओं से परेके होते हैं। बबे-बबे संगीतविशारदोंकी पद-रचनामें शीव ही वह स्थल आ जाता है जहाँ उन्हें यह अनुभव होने लगता है कि उनके वादा उनके भावोंको ब्यक्त करनेमें असमर्थ हैं. वहाँ ध्वनि-की शक्तिका अन्त हो जाता है, और तब उनकी यह उस्कट इच्छा होती है कि वे भौतिक जगत्के बन्धनोंको तोबकर आध्यारिमक जगतकी सैर करें जहाँ कोई बन्धन नहीं है। इसका अभिप्राय यह है कि वे भौतिक संवाद, जो हार्घोसे अथवा बाणीमे उत्पन्न हो सकते हैं, उन उच्चतर संवादींके संकेतमात्र है जिनका अनुभव आत्माको होता है। किन्तु जब वे लोग इन भावोंको व्यक्त करनेकी अथवा उनके साथ शब्दोंकी योजना करनेकी चेष्टा करते हैं, तब उन शब्दोंका स्वरूप कैसा होता है ? स्वमावसे ही वे शब्द धर्म, आदर एवं पूजाके शब्द होते हैं। आस्माके ये भाव इतने तीव होते हैं कि सर्वोच्च एकस्वरताकी प्रकार बास्तवमें ईश्वरकी पुकार होती है, सब प्रकारसे पूर्ण प्रीवन एवं पूर्ण प्रेमकी पुकार होती हैं, जिसके अन्दर आरमाकी सारी अपूर्णतायुँ और भिन्नस्वरतायुँ पूर्ण हो जासी हैं।

इससे यह बास समझमें आ जाती है कि सङ्गीतका धर्मके साथ जो इतना घनिष्ठ सम्बन्ध है वह काकताळीय-न्यायवत् यहच्छाप्रयुक्त नहीं है। आरमाकी एकस्वरताका सक्त्य प्रेम एवं पूजा है। जब आरमा मनुष्य-जीवनमें प्रकस्वरताके क्रिये ध्याकुळ होती है, उस समय उसके अन्दर मनुष्य-जातिके प्रति प्रेम एवं पूजाका भाव उत्कटस्प-से जागृत हो उठता है। पूर्ण मनुष्य-प्रेम एक मनुष्यकी आरमाके दूसरे मनुष्यकी आरमाके साथ पूर्ण एकस्वरताका नाम है। पूर्ण उपासना जीवारमा एवं परमारमाके बीच पूर्ण प्रकस्वरताको कहते हैं। इसी प्रकार जीवारमाकी प्रकस्वरताके किये जो तीव उरकण्डा होती है, वह पूर्ण एवं असीम प्रेमको ही पुकार होती है। वह पूर्ण एवं असीम प्रेम परमारमाका ही तो स्कस्प है।

इसी प्रकार मनुष्यके अन्तर सौन्दर्यकी स्वामाविक छाइसा है। पृथ्वीके महान्-से-महान् साँन्दर्यसे भी जो उसकी नृष्ति नहीं होती, इससे भी जीवारमा एवं परमारमाके महान्-से-महान् भाँतिक सम्बन्धका पता छाता है। उसकी सौन्दर्योभिछाषा शील ही भाँतिक सौन्दर्येसे आगे बहकर मानसिक एवं नितिक सौन्दर्येकी ओर झुक जाती है, जो भाँतिक सौन्दर्येसे कहीं जैंचा है। उसे सदा उस आदर्शका प्यान बना रहता है, उसके साथ उसका प्रेम हो जाता है और उसका ध्यान आते ही वह आनन्द्रसे उछसित हो उठता है। वह आदर्श उसे इस प्रध्वीपर प्राप्त नहीं होता; उसकी पृति, उस सौन्दर्य एवं पूर्णताकी सीमा—परमारमामें ही होती है। इससे यह सिद्ध होता है कि मनुष्यकी सौन्दर्योभिलाषा, जो पूर्णसे न्यून किसी भी वस्तुसे तृस नहीं हो सकती, वास्तवमें जीवारमाकी परमारमाके लिये पुकार ही है।

मनुष्यको सत्याभिलाया भी इसी वातको सिद्ध करती है। मनुष्यकी आत्मा इस ढंगकी है कि उसे असत्य अथवा सिथ्यासे कभी शान्ति नहीं मिल सकती, उसे सत्य या बास्तविकताकी ही चाह रहती है। वह इस सत्यको एक ही त्यानपर अथवा बाह्य आवरणमें ही नहीं, किना सर्वत्र एवं ग्रुव्यतया बस्तुओंके अन्तरतकमें कोजती है। सरय-शुद्ध, निस्य एवं ध्रुव सरयको इस विश्वका भाषार समझकर वह उसके किये ऐसी विद्वलतापूर्ण पुकार करती है, जो मने करनेपर भी शास्त नहीं होती। क्या ईश्वरसे अन्यन्न इसप्रकार सस्य उपलब्ध हो सकता है !

प्रस्वेक बस्तुके मुक्तमें औचित्य एवं न्यायकी उपस्वविषके किये -- उस आंचित्यकी उपलव्धिके किये जो निर्विकार पर्व शाश्वत है-जीबारमाकी जो प्रकार होती है, वह भी हैवरकी ही प्रकार है। मनुष्यको इस शंकासे ही असह वेदना होती है कि संसारका यह महन विधान कदाचित न्यायमे पूर्ण न हो और कदाचित इस विश्वमें अन्यायका विजय और न्यायका पराजय होता हो। समध्यकी जो विवेक्सय एवं उच्चतम बन्तियाँ हैं, वे इस विचारको सह नहीं सकतीं और उसकी अन्तरारमा बोल उठती है कि ऐसा नहीं हो सकता । जगतके सञ्चालनमें हमें जहाँ श्रटियाँ प्वं दोष दिखायी देते हैं, जहाँ खुरेआम अन्यायकी विजय होती हुई दीख पदती है, जहाँ पापके कारण अन्धकार-ही अन्धकार दृष्टिगीचर होता है और जहाँ आछोकका आभास भी नहीं मिलता, वहीं हमारे अन्तरमें एक ऐसी आवाज निकलती है जो दूसरी सारी आवार्जीसे कहीं गहरी होती है। वह इमें कहती है कि इस शंकाका कोई समाधान अवश्य होना चाहिये, कोई ऐसी सर्वोपरि सत्ता अवश्य होनी चाहिये, जिसपर इस भरोसा कर सकें।

यह वाणी हमारे हृत्यमें साक्षीरूपमे निवास करने-बाले हृंश्वरकी ही तो वाणी है! सेण्ट ओगस्टाइन (St. Augustine) के शब्दों में यह वाणी परमारमाको खोजने-बाली उस आरमाका ही स्वरूप है जिसे परमारमाका श्वाधय मिले बिना कल नहीं पदनी । इसप्रकार जब वह विवेक-पूर्वक हृंश्वरका आश्रय महणकर यह समझने लगती है कि चाहें जो कुछ भी हो, इस अस्त्रिल विश्वके नियन्ताका विधान न्यायपूर्ण ही होगा, तथ उसे अस्यन्त ही महान् एवं अनिर्वचनीय शान्ति मिलती है।

मनुष्य जबमें होश संभालता है और अपनी बुद्धिका उपयोग करने लगता है, तबसे लेकर मृत्युपर्यन्त उसकी आत्मा म्बभावन ही किसी एक ऐसी वस्तुके लिये पुकारती रहती हैं जो उससे जैंची हो, अधिक शक्तिशाली हो, एवं पूर्य हो, जो उसके दिनका प्रकाश हो, उसके जीवनका आधार हो, समस्त अनिस्य पदार्थों में नित्यक्ष्यसे रहनेवाली हो और उनके आवर्शीका स्पष्टीकरण करनेवाली हो, को सारी विषमताओं और अनेकताओं के अन्तरमें असीम एकता एवं समन्वयके रूपमें रहती हो और जिसकी पाकर यह आस-काम हो जाय। आत्माकी हस पुकारके कुछ प्रकार हम उपर बता चुके हैं।

इसमेंसे जो लोग ईश्वरके साथ इसारे सम्बन्धके विषयमें अथवा उसपर इसारी निर्भरताके सम्बन्धमें अथज्ञात्मक बात कहते हैं, उन्हें उत्तर देनेके लिये इस जो कुछ उपर कह आये हैं, पर्याप्त है। इसमेंसे कुछ अविवेकी लोग कभी-कभी कह दिया करते हैं कि 'ज्यों-ज्यों संसार उन्नतिके सार्गपर अग्रमर होता जायगा, र्यों-ही-स्यों इमें ईश्वरके अवलम्बकी आवश्यकता नहीं रहेगी।' उपर्युक्त विवेचनसे उनका भी समाधान हो सकेगा।

च्या लोग हमारी ईश्वर-निभेरताकी दिलगी उड़ाते हैं ? क्या अब हमें अपनेसे यहाँकी सहायताकी आवड्यकता नहीं रही ? हा शोक ! इसप्रकारकी कल्पना करनेवाले हम कान होते हैं ? क्या इस जीवका, अपने रचयिता ईश्वरके विना कभी काम चल सकता है ?

हाँ, यदि हम चाहे जब और चाहे जिस योनिमें जम्म ले सकें, अथवा मनमाने समयनक प्राणीको रख सकें, यदि हम जब चाहें तब उपाकाल अथवा राश्विका आहान कर सकें; यह सब तो दूर रहा, यदि हम एक तिनकें को भी विना साधनके उरपन्न कर सकें, अथवा अधिक नहीं, केवल एक घण्टतक ही यदि हम अपने समयको हसप्रकार ब्यतीत कर सकें कि कम-से-कम उसने समयमें हमें किसी प्रकारका दुःख, विपाद अथवा मुखु न धेरे, तब तो हम यह कह सकते हैं कि हमें ईश्वरकी आवश्यकता नहीं है, अथवा सब हम अपनी अन्तरास्माकी उन हार्दिक पुकारोंकी उपेक्षा कर सकते हैं जो सतत उस परमारमाका आहान करती है, अन्यया नहीं।

क्या हमारा ईश्वरके बिना काम चल सकता है ?

हाँ, यदि अन्य वस्तुओंका अपने जीवनके आधारके विना काम चल सकता है तो हमारा मी ईश्वरके विना काम चल सकता है। यदि मछलियाँ पानीके विना जीवित रह सकती हैं, यदि वनस्पतियाँ प्रकाशके विना रह सकती हैं, यदि विना सामके विना जन्म सकता है और यदि पृथ्वी सूर्यके विना रह सकती हैं तो इस भी, जो पृथ्वी माताकी क्षुद्ध सन्तान हैं, उस परमारमाकी उपेक्षा कर सकते हैं, जो हमारा वल पूर्व हमारा जीवन है। अथवा उन वाह्य पूर्व अन्तरकी आवाज़ोंकी ओरसे अपने कान सूँद सकते हैं जो हमें सर्वदा उसकी शरण ग्रहण करने तथा उसके प्रमक्षे ग्राप्त करनेके लिये प्रेरित करती रहती हैं। इम इस वातको नहीं समझते कि ईश्वरके अन्दर कैसी-कैसी अट्ट एवं अनन्त निधियाँ भरी हुई हैं।

जरा, करुपना की जिये कि, संसारमें ईश्वरकी सत्ता नहीं हैं! ओः! ईश्वरके विना विश्व निर्धिक हो जाता है; ईश्वरके विना बुद्धि कुण्टित हो जाती हैं; ईश्वरके बिना हमारे आदर्श स्वम-नुरुष रह जाते हैं और हमारी आदाएँ पानीके बुटबुदोंकी तरह उत्पन्न होकर विलीन हो जाती हैं। ईश्वरके विना श्रद्धा टिक नहीं सकती। ईश्वरके बिना श्रमरता लुस हो जानी हैं, मनुष्य पशुकी श्रेणोमें पहुँच जाता है और मृत्यु नुरन्त सबका मास कर डालती है।

किन्तु ईश्वरकी, सन्ने ईश्वरकी, अनन्त ज्ञान एवं प्रेममं परिपूर्ण ईश्वरकी सत्ता मान लेनेपर संसारका हेतु समझमें आ जाता है, विश्वमें प्राण आ जाता है, मनुष्य अमर हो जाता है, आशारूप उपोति जगमगा उठती है, सारे लोकोंमें प्रेमका साम्राज्य छा जाता है और पृथ्वी अथवा स्वर्गकी सभी अच्छी वस्तुएँ हमें एक-न-एक दिन प्राप्त होकर रहती हैं।

· · · \*\*\*\*\*\*\*

## श्यामको सुमिरो

गही मन सब रसको इस-सार ॥टेक॥
लोक बेद कुल करमै निजये भिजये निस्य बिहार॥१॥
गृह कामिनि कञ्चन धन त्यागी सुमिरी स्थाम उदार॥२॥
गिह् हरिदास रोति सन्तनको गादीको अधिकार॥३॥

---खामी इरिदासजी

## ईश्वर-प्रार्थनासे सब आवश्यकताएँ पूर्ण हो सकती हैं

(लेखक - - हा । श्रीदुर्गाशङ्करजी नागर, सम्पादक 'करूपवृक्ष')



बर-प्रार्थनामें अपूर्व शक्ति है। ईश्वर-उपासना-से सब प्रकारके दुःखीं और कष्टोंका निवारण होता है। उसमें न केवल रोगके निवारण-में शान्ति मिलती है किन्तु जीवनकी सभी आवश्यकताएँ पूर्ण हो सकती हैं। प्रार्थनाकी अलौकिक शक्तिमें मारतवासियोंका आजकल बहत कम विश्वास है, परन्तु पाश्चारय देशोंमें

इसके लिये खास-खास संस्थाएँ खुली हुई है। प्राथंनासे अनेक रोग निवृत्त किये जात हैं और अनेक कामनाएँ पूर्ण होती हैं, जिसका वहाँ विधिषुर्वक रिकार्ड रक्खा जाता है। उन देशों में लाखों मनुष्य प्रार्थनाके प्रभावपर विश्वास करते हैं। प्रार्थनाका रहस्य क्या है, इसका दिग्दर्शन कराते हुए इस यहाँपर पाठकों के अवलोकनार्थ कुछ उदाहरण देते हैं।

### प्रार्थनाका रहस्य

प्रार्थनाका विषय एवं सच्य जानना प्रार्थना करनेवार्ली-के लिये परम आवइयक है। प्रार्थना क्या है और क्यों की जाती है ? प्रार्थनाका उत्तर मिलता है या नहीं ? मिलता है तो किसप्रकार ? और यदि नहीं तो उत्तर न मिलनेका कारण क्या है । प्रार्थनाका अर्थ है 'किसी अर्थकी याचना करना' या 'किसी अभावका अनुभवकर उसकी पूर्तिके लिये सहायता प्राप्त करना ।' प्रार्थनाके तीन प्रयोजन विशेष-कर होते हैं। (१) सांसारिक वस्तुओं की प्राप्तिके हेतु या किसी म्थूल अभावकी पूर्तिके निमित्त प्रार्थना की जाती है, जैसे अब, वस, नौकरी, धन, स्त्री या पुत्र-प्राप्ति, रोग-निवारण, किसी केश या दःखमे रक्षा, आपत्तिका नाश, सम्मान-प्राप्ति, परीक्षामें सफलता और विद्या-प्राप्ति आदि सब ब्यावहारिक सिद्धियोंके लिये। (२) आग्मिक उन्नतिके लिये, काम-कोध. त्रग-द्रेष आदि मानसिक विकारीपर जय प्राप्त करनेके लिये. आहमा क्या है, ईश्वर क्या है, मृत्यु क्या है, मृत्युके बाद क्या होता है और मृष्टि क्या है इत्यादिका ज्ञान प्राप्त करनेके किये, सानसिक और बौद्धिक उन्नतिके लिये. अध्यारम-ज्ञान और यथार्थ साधन जाननेके लिये । (३) तीसरे प्रकारके वे सच्चे प्राथना करनेवाले प्रेमी भक्त होते हैं जिन्हें कुछ भी भाँगना नहीं है। जो केवरू उस महाप्रभुके ध्यानमें और प्रेममें ही निरन्तर छीन रहना चाहते हैं या इस वियतममे एक होनेके छिये अपनी खुरीको मिटाकर ईश्वर-दर्शन या आत्म-साक्षातकार करनेके छिये अतीब हार्दिक उत्कण्ठा रखते हैं। यह सर्वोत्कृष्ट प्रार्थना है।

को जिस कामनाके लिये प्रार्थना करता है, उसकी वे सब कामनाएँ अवश्य पूर्ण होती हैं। 'यत यत इच्छति तस्य तत्। 'प्रार्थनाका उत्तर अवश्य मिलता है। जो धनके लिये प्रार्थना करते हैं उनको यथावाब्छित धन किसी भी साधन-में मिल जाता है। जो अब-वसके लिये प्रार्थना करता है, उसके द्वारपर अन्न, वस्न किसी भी प्रकार पहेंच जाते हैं। जो विद्या-प्राप्तिके निमित्त प्रार्थना करता है, वह बड़ा विद्वान हो जाता है। अनाधालय आदि धार्मिक कार्यों में परोपकारी पुरुषोंके पास, जिनका उद्देश्य कैवल प्राणिमात्रको सहायमा देकर सेवा करना है, प्रार्थना करनेपर आवश्यक सहायता अवश्य पहुँच जाती है। कभी-कभी प्रार्थना पूर्ण नहीं भी होती। इसका कारण यह है कि पूर्व-जन्मके कर्मका कोई प्रबल सम्बन्ध इसी प्रकारका है।ता है कि उसका उसी समय उनको अवश्य ही फल मिलना चाहिये। इसके विरुद्ध यह भी प्रश्यक्षमें देखा जाता है कि अनेक पुरुपोंकी प्रार्थनाका कोई उत्तर भी नहीं मिलता, इसका कारख यह है कि या तो उन्हें अमली प्रार्थना करना नहीं जाता, या उनके भी पूर्वजनमका कोई महानु प्रसिवन्धक होता है।

जो मनुष्य परोपकारी, चरित्रवान, श्रद्धासम्पन्न, ईश्वरमें विश्वासी, प्रयक्त घारणा-शिक्तवाले और निःस्वार्थी होते हैं, उनकी प्रार्थना कभी निष्फल नहीं जाती। पापी, कुकमीं, लिविश्वासी अश्रद्धालु और निर्वेल हच्छाशिकवालोंकी प्रार्थना ही प्रायः निष्फल हुआ करनी है। प्रार्थनाओंका उत्तरदाता हंश्वर ही है। ईश्वर सर्वेश्यापक, सर्वेश, सर्वेशिक्तमान है। जिसकी शिक्तमें, जिसके ज्ञानमें, जिसके प्रेममें समम्त चराचर स्थित हैं—जो स्टिमें सर्वेश मौजूर है। जिसके ज्ञानके बिना एक पंथी भी आकाशमें नहीं उद्देश, जिसके ज्ञानके बिना एक पंथी भी आकाशमें नहीं उद्देश, जिसके ज्ञानके बिना एक पंथी भी श्राक्षश्वी प्राण्योंकी प्रार्थनाओंको सुनता है और उनका यथोचित उत्तर देशा है।

हर श्रहासे ईहवर-प्रार्थना करनेवालेके जीवनमें अनेक विचित्र-विचित्र अनदोनी घटनाएँ घटित होती हैं। मैं यहाँ पाश्चाल्य देशके प्रार्थना करनेवाले कुछ मद्र पुरुषोंका हो परिचय कूँगा।

१-विहायतके स्वर्गीय जार्ज मूखर प्रसिद्ध ईश्वर-भक्त थे, इन्होंने सेकड़ों अनाशालय स्थापित किये हैं। इनका सारा काम प्रार्थनापर ही चलता था, ये कभी नती किसीके पास एक पाई के लिये भी याचना करने गुरे में और न कभी इन्होंने अपील ही प्रकाशित की थी, फिर भी इन्हें १५००००० पींड द्रव्य अर्थात २२५०००० सवा दो करोड़ रुपये घर बंठे प्राप्त हुए थे । मूलर साइबका प्रार्थनामें बहा ही भटल विश्वास था । एक बारका वृत्ता त है कि उनके अनायालयमें वास्कोंके लिये भोजन नहीं था। प्रयन्धकने आकर कहा कि, 'धाज तो एक सुद्री अन्न भी नहीं है- क्या किया जाय ?' मूछर साहब-ने कहा 'आप अपना काम की जिये, टंबल, तइतरी आदि सब ठीक कीजिये। वह आश्चर्य करने जगा कि 'यह मनुष्य क्या पागल हो गया है ?' फिर थोड़ी देर षाद उसने धाकर कहा कि 'कुछ प्रवन्ध कीजिये, बालकोंके भोजनका समय सिम्बट है।' मूलर साहबने पुनः वही उत्तर दिथा कि 'आप अपना काम की जिथे' किन्तु इससे प्रयन्धकको सन्तोष न हुआ, वह पुनः मूलरके पास आकर तंजीसे बोला कि 'खानेका समय हो गया, क्या घण्टा बजा दिया जाय ?' मूल्द साह्यने पूर्ण आद्या और रह विश्वाससे उत्तर दिया-'घण्टा बजा हो। इसारा जो काम था, हमने कर दिया, अब शेप जिनका काम है वे अपना करेंगे। भोजनके लिये सब बालकीके एकत्र होते ही तुरन्त भोजनकी पकी-पकाई पूरी सामग्री अनाधालयमें उसी समय आ गयी। किसी बढ़े आदमीने उस दिन अपने मित्रोंको बद्धा भोज देनेका आधोजन किया था और एक होटलमें सब सामग्री तैयार करवायी थी, किन्तु किसी कारणवश बह भोज स्थगित करना पदा । उस मनुष्यको यह अन्तःप्रेरणा हुई कि सामान सब जायगा, इसिछये इसको मूलर साइबके अनायालयमें भेज देना चाहिये । उसने होटल-मैनेजरको आज्ञा ही कि सारी सामग्री भोजन-के समयतक अनाधाक्यमें भेज दो । बालकोने प्रेश-पूर्वक भोजन किया और सबको थहा आसर्य हुआ। मुखर साहबने प्रार्थनासे उठकर प्रबन्धकको बुखाया और बसे बाजा ही कि तुष्हारे समान अविश्वासी मनुष्य-

की सुझै आवश्यकता नहीं, जिले उस परम पिता परमेखर-पर घण्टेभरके छिये भी विश्वास नहीं है।

एक बार मूलर साहव ईश्वरवादपर स्याल्यान देनेको जहाजसे कहीं जा रहे थे । मार्गमें बदे ज़ोरोंसे कुहरा पड़ा, सर्वत्र धुन्ध छ। गयी, कहीं मार्ग दिखायी नहीं देता था। मलरने कप्तानमे कहा कि 'महाराय! सुक्री शनीचर पहली तारीस्वको अवस्य पहुँचना है।' कप्तानने कहा 'असम्भव हैं, देखों कैसा कुहरा पढ़ रहा है।' मछरने कप्तानके कन्धीपर हाथ रखकर कहा कि 'आओ, ईश्वरसे प्रार्थना करें जिससे यह दर हो जाय ।' कप्तानने कहा--'तम दिस पागलमानेसे आये हो जो इसप्रकारकी धनहोनी बात कर रहे हो ?' मलरने कहा-'मैंने प्रार्थना की है और भन्नी उसका उत्तर मिलेगा, मैं ५० वर्षीसे अपने प्रभुका साक्षात्कार कर रहा हैं और अभीतक मेरी प्रार्थनाके अच्छ उत्तर मिले हैं। मेरी इष्टि उस परम प्रभुकी ओर है, जो जीवनकी प्रत्येक स्थितिपर शासन करता है। जाओ, डेक-पर जाओ, देखो कुहरा उत्तर रहा है।' क्यान भी इस सीधे-साटे मन्द्यकी प्रार्थनाके प्रभावको देखकर चिकत हो गया। कुहरा दूर हुआ और मलर क्वेबेकको ठीक उसी समय पहुँचा, जिस समय उसे पहुँचना आवश्यक था। महरका सारा जीवन प्रार्थनामय था। #

र-अमेरिका (कतसास) में इस समय ईश्वरवादका प्रचार करनेवाले मिस्टर खेल्स फिल्मोर महाशय हैं जिन्होंने 'यूनिटी स्कूल आफ किश्चियानिटी' नामक अध्यारमवादकी एक बड़ी भारी संस्था स्थापित की है। मि॰ फिल्मोर जन्मसे खूठे-लॅंगड़े थे, महान् द्रिव-अवस्थामें थे और इनके छी-बखं सभी क्षय-रोगसे पीड़ित थे, इनकी पत्नोको प्रेरणा हुई कि ईश्वरकी प्रार्थनासे हम चंगे हो सकते हैं।

केवल प्रार्थनाके बलसे अपनेको तथा कुटुन्वियोंको रोग-मुक्त करके कोई चालीस-पैतालीस सालमे आप उक्त संस्थाका सञ्चालन कर रहे हैं और केवल भगवस्प्रार्थनासे अद्गाल पुरुषोंकी आधि-न्याधि, दरिद्रता, रोग, त्रोक मिटा-कर उन्हें सुख-शान्ति-पूर्य जीवन प्रदान कर रहे हैं। एक करोड़के लगमगढ़ी सम्पत्ति संस्थाको समर्पय करके स्वयं एक साधारण ब्यक्तिका-सा जीवन व्यतीत कर रहे हैं। यूनिटी एक नगर-सा यस गया है। इनके 'यूनिटी ढेजी वहं' आदि

<sup>⊕</sup> मूल्टंक विषयमें।विशेष जानना हो तो 'A venture
of faith' पुत्तक देखिये।

दस मासिक साप्ताहिक पन्न हैं जिनमें ईश्वर सम्बन्धी महरव-पूर्ण लेख प्रकाशित होते हैं, बाहर भेजे जाते हैं। १३५०० प्राहक तो अकेले छॉस एंगलीज शहरमें ही हैं। ४००० पत्र नित्य आते हैं और ८००० से ऊपर पन्न नित्य जाते हैं, ६०००० पार्सल पैकेट प्रतिमास भेजे जाते हैं, यूनिटी-के प्रतिदिन १००० प्राहक बनते हैं, बीस लाख नोट-पेपर प्रतिवर्ष काममें लिये जाते हैं। संस्थामें चार साँ आदमी नित्य काम करते हैं। सबको बेनन मिलता है। ६० आदमी तो सिर्फ प्रार्थनाके लिये नियुक्त हैं, इनको जो लोग निःस्वार्थभावसे प्रेम-स्वरूप भेंट भेजते हैं, उसीमेंसे दे दिया जाता है।

इसमें बच्चोंके छिये, युवाओंके छिये, अन्बोंके छिये अखग-अखग मासिक साहित्य प्रकाशित होता है। पन्न कई भाषाओंमें-जर्मन, इटली, कोंच, न्पेनिश, नाहनेजियन आदिमें-प्रकाशित होते हैं। युनिटीके ४० विभाग हैं।

- (१) रोगीको बिना देखे प्रार्थनासे इलाज करना ।
- (२) गरीब, बेकार, दिवालियोंके छिये प्रार्थनामे सङ्गायता दिलवाना ।
- (३) मानसिक उन्नति और अपने सुधारके लिये प्रार्थना करना ।
- (४)शारीरिक, मानसिक, सामाजिक पूर्व आध्यारिमक कठिनाइयोंको प्रार्थनाके बस्तमे दूर करनेका प्रयत्न करना ।

संस्थाका खर्च लोगोंके प्रसन्धता या प्रीतिमे दिये हुए दानपर चछता है। सम्पूर्ण कार्यकर्ता मीस-भोजनसे परहेज करते हैं, सब धर्मोंको आदरकी दृष्टिये देखते हैं, एव अध्यारमवादी हैं। कर्म और पुनर्जन्मके सिद्धान्तोंको किश्चियन-धर्मसे सिद्ध करते हैं, एवं सुख्यप्राही हैं।

३-एक अमेरिकन घनिक खोका पुत्र दिवाला निकलनेमे घरसे छापता हो गया । उसकी माताका अपने पुत्रपर
परम मनेह था । वह परमारमाकी परम मक्त थी और
ईबार-प्रार्थनापर उसका अटल विश्वास था । पुत्रके
वियोगमें वह रात-दिन ईश्वर-प्रार्थना किया करती थी ।
पदोसके छोग उसे पागल समझते थे कि इनने वर्षों मे
पुत्रके लिये प्रार्थना कर रही है, पुत्र कहीं मर-मरा गया होगा।
पागल औरत व्यर्थ रो-रोकर जीवन नाश कर रही है। पर
उसे प्रार्थनामें दल विश्वास था, वह घरसे बाहर नहीं निकलती
थी। तीस वर्ष बाह एक बृहा स्वक्ति उसका पता पुक्रता-

पूछता उसी गलीमें भाषा, तलाश करनेपर पदोसके लोगोंने कहा—'हाँ, यहाँ एक पागल की रहती है जो अपने पुत्रके पीछे पागल हो रही है।' वह व्यक्ति वहाँ दरवाजेपर पहुँचा। लक्केने भावाज दी—'माँ! में भा गया।' माताने तुरन्त दरवाजा खोला और तीस वर्षकी प्रार्थनाकी कठिन तपस्याके बलमे उसको अपने पास बुला लिया। अब तो सब लोग उस बीका बढ़ा भादर करने लगे और उसके द्वारा प्रार्थनाका बढ़ा प्रचार हुआ। उसका पुत्र इस समय अमेरिकामें प्रसिद्ध धर्मोपदेशक है।

४-अमेरिकामें होळीयोकमें नवीन विचारोंका और ईश्वरवादका प्रचार करनेवाळी विश्व-सुप्रसिद्ध भीण्लिजा- वेय टाउन महोदया हैं। वह नाटिलम नामका नवीन विचारोंका प्रसिद्ध पत्र प्रकाशित करती हैं। इस पत्रके लाखों पढ़नेवाळे हैं। प्रस्थेक अक्कमें ईश्वर-प्रार्थना-सम्बन्धी सम्पादकीय महस्वपूर्ण लेख रहते हैं और प्रार्थनाके बलमे दुःख, द्विद्वता, रोग आदि मेटनेके अनुभवपूर्ण अन्य लेख भी छपते हैं। इस पत्रद्वारा लाखों मनुष्योंमें ईश्वर-भाव और उपासनाकी ओर लोगोंका ध्यान आकृष्ट हुआ हैं और लाखोंका जीवन चिन्ता, हेश और कप्टमे मुक्त होकर आनन्दमय बना है। डाक्टर योरो और इसर्सनके बाद एलिजावेय टाउन ही नूतन मतकी अप्रगण्य नेत्री हैं। इन्होंने नवीन विचारके कई प्रन्थ लिखे हैं।

- हंग्लैण्ड चिचेम्टरमें सिस्टर हेम्बलिन ईसरवादकं प्रचारका सराहनीय कार्य कर रहे हैं। आप 'साहन्य आफ यॉट दिव्यू' पत्र प्रकाशित करते हैं, कई पुस्तकोंके लेखक हैं और उच्च विचारके परम ईस्वर-मक व्यक्ति हैं। इनके जीवन और कार्यमें हमारों मनुष्येंके जीवनमें परिवर्तन हुआ और अनेकों नास्तिक आस्तिक हो गये हैं। धन्य है, ऐसे नर-रहोंको जो ईसर-तरवका स्वयं साक्षात्कार करके जनताका कह्याण कर रहे हैं।

4 — डॉक्टर मेयर एक जहाजपर जा रहे थे । तब प्रार्थनासे उत्तर मिलता है या नहीं, इस विषयमें उनके मायण होते थे । एक भाषणमें एक नास्त्रिक उपस्थित थे, उन्होंने कहा कि 'मैं आपके एक शब्दपर भी विश्वास नहीं करता ।' क्सरे दिनकी बात है, डॉक्टर मेयर तीसरे दर्जेंके मुसाकिरों में भाषण देने जा रहे थे । उनके पीछे नास्त्रिक महोदय भी हो छिये और अपने पाकेटमें दो नारंगी छेते गये । जब बे तीसरे दर्जेंके मुसाकिरोंके पाससे होकर जा रहे थे. तो उन्होंने देखा कि एक बढ़ा की आँसें बन्द किये डाथोंको फैकाये हए खब गाउ मिहामें सोयी हुई है। नास्तिक सहोत्रय होनों नारंगी जसके हाथोंसे हाळकर भाषणमें चळते बने। भाषणाये छीटते समय नासिक महीत्य देखते हैं कि वह बढ़ा की आतश्त्रपर्यक नारंगी का रही है। नास्तिक स्थोत्यने कहा 'श्रीसती सन्तरेके आनन्तका बपभोग कर रही हैं।' उसने जवाव दिया-'हाँ सहाशयजी, मेरे पिता वर्षे भन्ने आदमी हैं. उनकी महापर वर्षी कपा है।' नास्तिकने आश्चर्यसे प्रका-'नम अम्सी वर्षकी हो। तरहारे पिता केंसे जीवित हैं निम केंसी पागलकी-सी बातें करती हो !' बुढियाने कहा 'महाशय ! मैं कई दिनों से समूदी हवाके रोगसे पीडिस हैं-मैंने परम पिता परमात्मासे प्रार्थना की कि किसी तरह मेरे पास एक नारंगी भेज हो। मैं प्रार्थना करते-करते गाद निद्वार्में सो गयी, जब मेरी आँखें खळीं तब क्या देखती हैं कि मेरे दयास पिताने एकके बदले दो नारंगी मेरे किये भेज दीं।

नास्तिक सद्दोदयने जाते समय सजाकके तौरपर ऐसा किया था किन्तु दुवियाका दद विश्वास देखकर वे दंग रह गये और इस दिनसे उनकी ईश्वरपर भटल श्रद्धा हो गयी।

अभी घोड़े दिनोंकी बात है कि अमेरिकामें एक प्राप्तमें वर्षांके किये स्त्री-पुरुष सम्मिक्त प्रार्थना कर रहे थे, वहीं वर्षा न होनेसे खेतीको बड़ी हानि पहुँच रही थी, बे सब मिळकर प्रार्थना कर रहे थे कि उनमेंसे एक बाछिका चट भागकर घरपर चछी गयी और छाता ले आयी। प्रार्थना समाप्त होनेपर सब छोग चछने छगे। बाछिका छाता लगाकर चछी, उसपर कई छोग हूँ स पड़े कि 'कैसी पगछी छड़की हैं, कहीं वर्षका चिद्ध नहीं है और यह छाता छगा रही है।' छोटी सी बाळिका कहती है 'हाँ, हाँ, धभी मूसछाधार वर्षा होती है। हमने प्रार्थना की है।' धोड़ी ही देरमें मूसछाधार वर्षा होते छगी। धन्य है उस बाळिकाको जिमे हतना हठ विश्वास था!

म-वेक्टारि बाह्रवक्षके समय एक क्यांने सिमिकिक प्रार्थमामें अपने अरयन्त शराबी पतिकी शराबकी आदत छुड़ानेके लिये प्रार्थना की । तूसरोंने भी उसकी प्रार्थनामें योग दिया । उस समय उसका पति शराबकी दूकानपर बैठा हुआ शराब लेकर पीनेको ही था कि किसी जबरदम्त शक्ति उसको प्रेरणा करके प्रार्थना-मन्दिरमें भेज दिया । बहाँ जाकर उसने शराब न पीनेकी शपथ ले छी, तबसे जीवनमें उसने शराब कभी नहीं पीया ।

इसमकारकी नित्य ही अनेकों घटनाएँ प्रार्थना करने-वाळोंके जीवनमें घटित होती हैं। इस सब कथनका सारांश यह है कि प्रार्थनामें अमीध बल है। प्रार्थनामें मनुष्य अपने जीवनमें खाहे जैसे विलक्षण परिवर्तन कर सकता है और उसकी सारी आवहयकताएँ पूर्ण हो सकती हैं। सब जगन्का कह्याण हो।

## कौन कहता है ईश्वर नहीं है ?

बह अविनाशी, शिव, सत्य और सुन्दर है; कहिये ! कहता है कौन ? 'नहीं ईश्वर है।'

इंबर क्या है ? अच्छा में हूँ बतलाता ; है एक शक्ति जो अखिल विश्वनिर्माता । दूसरी शक्ति है सकल विश्वकी त्राता -तीसरी शक्तिस जगत सँहारा जाता । तीनोंका मिश्रित रूप परम इंश्वर है ; कहिये ! कहता है कीन ? 'नहीं इंश्वर है ।' ( ? )

> ईश्वरका घर क्या है ? जगका 'प्रति कण' है ; क्या थायु ? समयका गत-आगत 'प्रति क्षण' है । मोजन क्या ? करता नित्य गर्व-मक्षण है ; पीता क्या ! करता सदा पाप-शोषण है । उसका स्वमाय कैसा है ! अति मृदुतर है ; कहिये ! कहता है कीन ! 'नहीं ईश्वर है । '(१)

वह अखिल-विश्वका पालक है: भर्ता है; माया-प्रपञ्च-अज्ञान पाप-हर्ता है। वह सत्य-निष्ठः धृति दया-धर्म-धर्ता है; सारा जग कर्म-स्वरूप; वही कर्ता है। सुनता दीनोंका आर्त-नाद सत्वर है; कहिये! कहता है कीन १ 'नहां ईसर है।' (३)

> 'वह' ही है, हमको 'मार्ग दिखानेवाला'; वह ही है, 'सचा-हान' सिखानेवाला। वह ही है, 'शुभ-कर्तव्य' बतानेवाला; वह ही है, 'निज-आनन्द' जतानेवाला। उसके समान बस वही 'मगन' नटबर है; कहियं! कहताह कोन ''नहीं ईबार है।'(॥)

> > दयाशकर 'मगन'

### आत्माके सम्बन्धमें प्राच्य और पाश्चात्य सिद्धान्त

( लेखिका -- भीमती जीन (इलेयर, इर्टम, इंगलैण्ड )

'आरमा द्वी परमारमा है'—यद उक्ति तो इसको भी अनोक्क्षी जान पदती है, किन्तु यदि आरमा परमारमा नदीं है तो फिर वह और हो ही क्या सकता है ।

(Prof. Maxmuller)

ईसाई-धर्मका दो हज़ार वर्षतक अनवरत प्रचार होते रहनेपर भी मन्त्यको इसके हारा अपने भारमाका स्वरूप समझनेमें बहुत कम सहायवा मिळी है। क्या यह काम्बर्यकी बात नहीं है ? इसका योदा-बहुत समाधान इसप्रकार किया जाता है कि ईसाई-मत आध्यारिमक सिद्धान्तोंकी भित्तिपर स्थित नहीं है, अपितु वह एक आचार-प्रधान धर्म है। भारतवर्षके महानू वैदिक धर्मको. जिसकी एक उरकृष्ट शाला वेदान्त-मत है, इस जान-प्रधान धर्म (Wisdom-religion) कह सकते हैं। इसी प्रकार ईसाई-मतके सर्वोत्तम मिद्धान्तको ध्यानमें रकते हए इस उसे प्रेम-प्रधान धर्म (Religion of love) कह सकते हैं। इसका यह अभिप्राय नहीं कि द्विन्द्ओं-ने धर्मके आचारांशको विन्कुल भुला दिया हो, किन्तु इस पाश्चात्य-देशवासियोंने धर्मके ज्ञान-काण्डको, उसके दार्शनिक आधारको-अध्यारम-विद्याको, एक प्रकारमे बिस्कुल भूला-सा दिया है। अवस्य ही ईसाई-धर्मके कतिएय सम्प्रदायोंमें मानव-शरीरके भन्दर निवास करनेवाले अवयय आत्माका स्वरूप निर्देश करनेकी थोडी-बहुत चेष्टा की गर्या है, किन्तु बहुवा उनकी चेशाएँ दुराग्रहपूर्ण रही हैं। आध्यारिमक वाञ्चलहके अतिरिक्त उनका कोई परिणाम नहीं हुआ। जीवारमाका स्वरूप क्या है, ईश्वरके साथ उसका सम्बन्ध किस प्रकारका है, यह है-पहल वह सर्थलोकमें कैसे आता है और अन्तमें स्वर्ग अथवा नरकमें जाकर उसकी क्या गति होती है इस्पादि गम्भीर प्रसापर विचार करनेके लिये अति प्राचीन कालमें जब ईसाई-धर्मके आचार्य एकत्रित होते थे. सो उनके बार-विवादका परिणाम अपने मतके आग्रहके मिवा और इन्छ नहीं होता था और जो लोग दनके 'बाबादाक्यं प्रमाणम्' इस सिद्धान्तको नहीं मानते थे, उनको समाजसे च्युत कर दिया जाता था।

पौर्वात्य दार्वानिकीकी पद्धति दूसरे ही प्रकारकी थी।

बचपि वे भी आप्त-प्रमाणको मानते थे, बहाँतक कि बेरॉको बन्होंने 'ईश्वरकी वाणी' कहा है; किन्तु वे प्रकृतिका भी यथेष्ट परिशीलन करते थे. मानव-स्वभावका अध्ययन करते थे. व्यक्त एवं अव्यक्त अर्थात बाह्य एवं आस्त्रहिक उभय जगत्का निरीक्षण करते थे। उन्होंने युगातक जीवनके गहन तस्वोंका अनुसन्धान करके एक ऐसे दर्शन अथवा धर्मकी रचना की-( भारतमें दर्शन और धर्ममें भेद कभी नहीं रहा )---जिसका प्रकृतिके किसी ज्ञात नियमके साथ विरोध नहीं है, जिससे मनुष्यकी बुद्धिका पूर्ण समाधान होता है और जिसके द्वारा मानव-हृदयकी उँची-मे-उँची अभिलापाकी पूर्तिके लिये उल्लासपूर्ण **आश्वासन मिलता है । हिन्द-घममें** जीवारमाके स्वरूपका जो निदर्शन किया गया है, वह अन्य पार्वास्य सिद्धान्तोंकी अवेक्षा कहीं अधिक स्पष्ट, युन्तियुक्त एवं एक प्रकारसे आधुनिकताको लिये हुए है, यद्यपि उसका प्रतिपादन हजारों वर्ष पूर्व किया जा चुका था।

हिन्दू-महर्वियों के सतमें आरमा को है अनिर्देश्य अधवा अफ्रोंकिक वस्तु नहीं है जो मनुष्यको ईश्वरकी ओरमें विशेष अनुप्रहके उपलक्ष्यमें प्राप्त हुई हो, या जो किसी दिन अकस्मात उद्भूत हो गयी हो । भारतीय सिद्धान्तके अनुसार आरमा कैवल जीवन—दिश्य जीवनस्वरूप है— जो मनुष्य-शरीरमें प्रवेशकर अपने आपका अनुभव करने लग जाती हैं। जीवनमात्र दिश्य हैं, परमारमाका स्वरूप हैं, जिससे सारा विश्व अनुप्राणित हो रहा हैं, यह दिश्य जीवन, यह दिश्य चेतना जो सारी प्रकृतिमें अध्यक्तरूपसे ओत-प्रोप्त हैं, मनुष्यके अन्दर श्यष्टिरूपसे प्रकट होकर जीव-संज्ञाको धारण कर लेती हैं। आरमा परमारमा है, मनुष्यके अन्दर व्यष्टिरूपसे प्रकट हुआ समष्टिचेतन हैं। वह जीवन हैं, दिश्य जीवन हैं, अनन्त जीवन हैं। इश्वर और जीव अभिन्न हैं।

इस छोटं-से निवन्धमें हिन्दुओं के मनोविद्यानशास्त्रके सूचम विचारोंका दिग्दर्शन कराना असम्भव-सा प्रतीत होता है, क्योंकि उसके अन्दर ऐसी-ऐसी अद्भुत बारीकियोंका वर्णन है जिनपर साधारण मनुष्योंको बिश्वास नहीं होता, हिन्दू-हार्स्कों गुढ़ मर्स न समझकर कुछ पाश्चारय बिद्वार्कों-



भगवान-काल्करूपम

ने उन्हें निरा बर्षोंका सेक बतलाया है। परम्तु वे इस बातको मूलतं हैं कि मनुष्यके अन्तःकरणकी जटिल कृत्तियों, उसकी खेतना-शिक्त गृह रहस्योंकी जितनी गहरी छानवीन भारतीय दार्शानकोंने की है, उतनी प्राचीन अथवा अर्वाचीन कोई भी देश या जाति नहीं कर सकी है। उनके मनोविज्ञान-सम्बन्धी सिद्धान्तोंका दिख्दांन करानेके लिये यह कहना पर्याप्त होगा कि अन्य कई प्राचीन जातियोंकी भाति भारतवासियोंने भी अति प्राचीन कालसे ही जीवको तीन, चार पूर्व अधिक-से-अधिक सात तस्यों या अभिव्यक्तियोंके द्वारोंमें विमाजित किया है। वेदान्तियोंने अधिकांशमें चतुर्विध विमागकी पद्धतिको स्वीकार किया है। उन्होंने मनुष्यके चार विम्रह बनलाये हैं—

१--स्युक-शरीर-अर्थात् इन्द्रियोद्वारा प्राह्म यह पञ्च-भूतोंसे बना हुआ देह जो सबसे बाहरका आवरण है।

२--- मृक्ष-शरीर जो एक अत्यन्त सूक्ष्म ईश्वर नामक तत्त्वसे बना हुआ देह हैं, जो भौतिक शरीरके अन्दर अनुप्रविष्ट हैं और जो प्राण अर्थात् देह-धारणकी शक्तिका वाहक हैं।

३—काम-शरीर-अर्थाम् इच्छामय शरीर जो मनी-भावीका स्यक्षक है।

४---कारण-जरीर--अर्थात् मानसिक देह, जिसके द्वारा विचारका कार्य होता है।

इन सारे शरीरोंके भीतर और उनके परे जीव किया हुआ रहना है जिसे आस्मा Spirit (पुरुष), प्राण, अनन्न प्राणका प्राण — (Breath of the endless breath) ईश्वरीय तस्त्र, आध्यारिमक अब्यय पुरुष आदि नामोंसे पुकारते हैं।

हम तत्त्वका यदि इस और अधिक विश्लेषण करें और इन शरीरों अथवा द्वारोंके और अधिक विभाग एवं अवान्तर-विभाग करें तो हमें इनके सात विभाग करने होंगे जिनका उल्लेख हिन्दु-दर्शन-शास्त्रके कई आधिनिक

\* संस्कृतके 'ब्राह्मन्' शब्दके लिखे, जिसे यूनार्ना भाषामें Pneuma कहते हैं, अभेजीमें 'Spirit' शब्दका प्रयोग करना चाहिये, 'Soul' शब्दका नहीं; यर्जाप 'Soul' शब्दका भी कमी-कभी मनुष्य-जीवनके अविनाशी तत्त्वके अर्थमें प्रयोग होता है जो इसका प्रचलित अर्थ है।

प्रम्यों में और थियोसोफी (Theosophy) मतके अधिकांश सिद्धान्तप्रन्थों में मिलता है। इस विभागके अनुसार मनुष्यको तीन और तीन छः तस्वोंका समुदाय माना गया है—-जिनमेंसे तीन उच्च तस्वोंका प्रतिविम्य तीन अधम तस्वोंपर पड़ता है, जो मिलकर उस एक तस्वमें केन्द्रित हो जाते हैं जिसे व्यष्टि-चेतन कहते हैं और जो समष्टि-चेतनसे अभिक्ष है।

परन्तु यहाँ तो उन मेद-प्रभेदोंका निर्देशमात्र कर देना अलं होगा, इससे अधिक सम्भव नहीं। संक्षेपके लिये इम मनुष्यके जीवको आस्मा और देह, पुरुष और प्रकृति, अथवा जीवन—दिष्य जीवन—और उसका मृर्तस्वस्प इन दो मागोंमें विभक्त कर सकते हैं। यह विभाग यद्यपि यहुत स्थूल है किन्तु सारी मनोवैज्ञानिक पद्धतियोंका आधार है, चाहे वे चतुर्विध विभागको मानती हों या सप्तविधको, प्राप्य हों या पाश्चास्य, प्राचीन हों अथवा अर्वाचीन। यह द्वीत ऐसा है कि जिससे कहर-से-कहर अहै तवादी भी सर्वधा नहीं बच सकते। पाश्चास्य विद्वान् इस द्वैतको इस-प्रकारने व्यक्त करते हैं कि मनुष्य शरीर है और उसके अन्दर आस्माका निवास है। पोर्वास्य देशोंमें विद्वान् इसी बातको दूसरी तरहसे अभिष्यक्त करते हैं, वे कहते हैं कि 'चेतन आस्मा है और वह शरीर धारण करता है।'

हिन्दुओं के अध्यारमशास्त्रका यह मूल-मन्त्र है। आधुनिक पाश्चास्य सिद्धान्तों में और इसमें सबसे बड़ा अन्तर यहा है; इसीकी बदौलत हिन्द्-धर्म सारे विश्व-धर्मों-की अपेक्षा अधिक अध्यारममूलक होनेका दावा करता है। 'चेतन आस्मा है और वह शरीर धारण किये हुए हैं।' दार्शनिक इस शरीर अथवा शरीरों के चाहे जितने ही विभाग और अवान्तर-विभाग कर सकते हैं, मनुष्यको भौतिक, माबुक, मानसिक इस्यादि कई तस्वों में विभक्त कर सकते हैं, किन्तु मूल-सिद्धान्त तो यह है कि मनुष्य—उसका वास्तविक रूप, जीवारमा—एक अविनाशी एवं दिष्य आध्यारिमक तस्व है जो कुछ कालके लिये भौतिक शरीर धारणकर इस भौतिक जगदमें श्रीमण्यक होता है। कम से-कम भारतवर्षके लिये Leo Tolstoy के निझ-लिखत शब्द विषक्तल यथार्थ हैं—

The essence of religious truth is this, that man is a Spiritual being, Similar to his source, God. अर्थात धार्मिक तथ्यका सार यह है कि मनुष्य एक आध्यारमक प्राणी है और इसप्रकार अपने मूछ — परमारमा —के सहश है।

कहर-से-कहर अज्ञातवादी भी एक चरम अज्ञात सत्ताको अवहय स्वीकार करते हैं जो व्यक्त-जीवनके प्रतिक्षण बर्कनेवाले रूपोंके बाहर-भीतर, ऊपर-नीचे व्याप्त रहती है। इस ब्रह्माण्डको इम एक व्यवस्थित व्यापार न मानकर एक उहेश्यहीन उथल-पुथल मानें, जिसमें अज्ञात शक्तियोंका अनवरत विवेक्यून्य व्यापार हो रहा है तो दूसरी बात है, यद्यपि अखिल ब्रह्माण्डमें एक भी कार्य ऐसा नहीं है जिससे इम ऐसा अनुमान कर सकें। किन्तु यदि इम विश्वको एक व्यवस्थित वस्तु मानते हैं तो इमारे लिये एक ऐसी सत्ताको स्वीकार करना अनिवार्य हो जाता है जो सारे सत् प्रार्थोंका कारणरहित कारण (Rootless root) है। यह सत्ता एक —अहिसीय होनी चाहिये; इसके अतिरिक्त और कोई वस्तु नहीं हो सकती; यह विश्वमें ओतशोत है; यही नहीं, सारा विश्व उसीका आकार है।

भारतीय श्रुतियाँ कहती हैं---

'वह स्वर्गमें पवनरूपये रहता है, ज्योतिर्मय प्रदेशमें स्थापक-रूपसे विद्यमान हैं, वेदीपरअग्निरूपसे स्थित है, घरमें अतिथि होकर निवास करता है, उसका मनुष्यके अन्दर निवास है, मनुष्यके अन्दर निवास है, मनुष्यके श्रेष्ठ मूर्तों अर्थात देवताओं में भी उसकी स्थिति हैं ...... । वह अस्तिक सृष्टिका एकाधिपति एवं अन्तरारमा हैं ...... । जो विवेकी पुरुष अपने अन्तरारमा में उसका दर्शन करते हैं, उन्हीको शाश्वत आनन्द मिलता है ।'

ब्रह्मकी जगत्में ओतप्रोतता तथा जगत्परताके सिद्धान्त-का इससे अधिक म्पष्ट विवरण और क्या हो सकता है ? अति प्राचीन कालमें हिन्दू-दार्शानिकोंने यह अवगत कर लिया था कि प्रकृतिका जो मुख आधार है, मनुष्यका चरम

\* हःसः शुचिषद्वसुरन्तिश्वसुरकाति वेदिपवितिश्वदुंत्तेणसत्। नृषद्वरसद्वतसद्वयोमसदण्या गोजा अत्तत्राव्यद्विता ऋतस्युहत्॥ (कठ०२,५,२)

पको वशी सर्वभूतान्तरात्मा

पत्रं रूपं बहुधा यः करोति ।

तमात्मस्य येऽनुपश्यन्ति धीरा
स्तर्षा सुर्ख शास्त्रतं नेतरेषाम् ॥

(कठ० २, ५, १२)

सस्य भी वहीं हैं । उनका विश्वास था कि जगत्का प्रत्येक अगु-परमाणु जिस दिन्य जीवनसे अनुप्राणित हैं, वहीं आरमरूपसे मनुष्यके हृत-प्रदेशमें भी अवस्थित हैं; जो अनन्त-शिक्त अखिल विश्वमें ज्यास है वहीं मनुष्यके अन्दर व्यष्टि-चेतनके रूपमें व्यक्त होती हैं। मनुष्यके अन्दर व्यापक ब्रह्मके इसकार परिच्छित्र हो जानेको ही इस सन्देहयुक्त मापामें उदान्त आरमा (Higher Self), दिव्य म्फुलिंग (Divine spark), अविनाशी तन्त (Immortal Principle), जीवारमा (Ego) अथवा मानवीय आरमा (Human soul) हरयादिके नामसे पुकारते हैं।

वास्तवमें यदि इस क्षणभर भी इस विषयपर गम्भीर विचार करें तो हमें जात होगा कि विश्वके मूल आधार-को माननेके लिये हमारे पास जो प्रमाण हैं. उन्हीं प्रमाणां-से मनुष्यके चरम तस्वकी सत्ता भी सिद्ध होती है। इम देखते हैं कि प्रकृतिमें प्रतिक्षण इलचल हो रही है. अनन्त प्रकारके आकार, वर्ण एवं शब्द उत्पन्न होते और विलीन हो जाते हैं. उनकी एक विचित्र आँखिमचानीका खेल-सा होता रहता है। इस इलचलमें, इन विकारींमें, जीवन-के इस निरन्तर धुमनेवाले चक्रस इम यह अनुमान करते हैं कि इन विकारोंके परे एक विकाररहित सत्ता अवस्य होनी चाहिये जो इन सारे विकारोंका कारण है। प्रकृतिवादी (Materialist) उस सत्ताका 'स्वभाव' (as Ding an sich) के नामसे निर्देश करता है, वेदान्ती उसे निर्मुण ब्रह्मके नामसे पुकारता है, भक्त उने वैकुण्डमें विराजनेवाला जगरियता कहता है और अनेकों नाम-रूपों-मे उसकी उपासना करता है।

किन्सु जब इस मानव-जीवनकी समीक्षा करते हैं तो क्या इस नहीं देखते कि उसके अन्दर भी उसी प्रकारके अद्भुत विकार हो रहे हैं? इस उसे देहरूपमें अवस्थित पाते हैं और उस देह एवं उसके अन्तर्वतीं प्रत्येक अणुमें निरन्तर किया होती रहती है। किसी हिन्दू-दार्शनिकने सहप शब्दोंमें शरीरकी इसप्रकार परिभाषा की है। उसका कहना है कि शरीर विकारीकी खंखलाका ही नाम है। स्थूल प्रकृतिके स्थमतम तस्योंको चाहे इस उन्हें Atom (अणु), Ion (परमाणु) अथवा Electron (विगुद्दणु) किसी नामसे भी पुकारें, एक अविच्छिन्न धारा एक मूर्तरूपसे दूसरे मूर्त-रूपमें अदृहयरूपसे प्रवाहित होती रहती है। इस क्षण उन-के द्वारा एक सनुष्यदेहकी रखना होती है तो दूसरे ही क्षण वह दूसरे मनुष्यके देहमें संक्रमण कर जाती है अथवा किसी पीघे, खनिज पदार्थ, हृष्टि-विन्तु या सूर्य-किरग्रके अन्दर मासनेवाले स्थमानिस्थम रजःकणके रूपमें परिणत हो जाती है। तब फिर मनुष्यका वास्तविक स्वरूप क्या है है हन विकारों की ओटमें रहनेवाला अविकारी तस्त्व ( Das Ding an sich) क्या है शजीवारमा अर्थात् मनुष्यके अन्दर रहनेवाली दिज्य आरमा,जिसके लिये हिन्दू-दाक्षों में भावपूर्ण 'तेही' पाटदका प्रयोग किया गया है, किस वस्तुका नाम है ? मनुष्य क्या है ?

इस प्रश्नका प्राच्य दार्शनिक रहताके साथ यह उत्तर देते हैं कि मनुष्य ईश्वरका स्वरूप है।

प्राचीन कालके हिन्द-दार्शनिकांका अदीत-सिद्धान्त उतना ही दृढ़ एवं तर्ककी तराजुपर तुला हुआ था जितना आधुनिक युक्तिवादिशोंका अर्द्धत-सिद्धान्त है। अन्तर केवल इतना ही है कि प्राचीन भारतीय दार्शनिक उस एक भाहितीय ब्रह्मको शक्ति (Energy), मूल द्वरव (Substance) अथवा आवश्यकता (Necessity) के नामसे नहीं पुकारते थे और सर्वथा अझेय कहका उसे मनुष्यकी बुद्धि-से अगम्य नहीं समझतं थे। अवश्य ही उन लोगोंने निर्गुण परमारमाको ज्ञानके परे माना है परन्तु सगुण ईश्वरको, जो इच्छाशक्तियुक्त निर्गुण ही है, वे विश्वका सनातन माता-पिता, असंख्य रूपों में व्यक्त होनेवाका व्यापक जीवन, तथा प्रकृति और पुरुष, द्रव्य एवं शक्ति, जीवन एवं उसका मूर्तस्वरूप इसप्रकार द्वेतरूपसे ध्यक्त होनेवाछ। एक सर्वज्यापी परमात्मा मानते हैं। प्राश्वीन भारतीय महर्षियों-ने रसीछी भाषामें प्रकृतिको अग्रका अवगुण्डन ( घूँघट ) कहा है जो उस परमारम-तत्त्वको ईप्रत्यक एवं ईपित्रोहित करता है। सृष्टिके आदिमें यह परदा या घूँ घट बहत इस्का, सूर्यको आवृत करनेवाले धूम अधवा कुइरेकी भाँति होता है; किन्तु ज्यों-ज्या जगतका विकास होता है, ध्यों-ही-न्यों यह आवरण स्थूक होता जाता है, जिससे पञ्च-महाभूतोंकी रचना होती है। इसी परदेसे सारे भौतिक पदार्थीकी सृष्टि होती है; मनुष्यका शरीर भी हसीसे बनता है। किन्तु उसके अन्दर निवास करनेवाले जीवारमा और परमारमाकी मुख्तः एक ही धातु है: अनन्त प्राणका प्राण वह ईश्वरकी आस्मासे अभिना है और दोनों ही अजन्मा. अध्यय एवं शाश्वत हैं।

यह स्वतःसिद्ध है कि इसप्रकारके मूछ-सिद्धान्तके आधारपर निर्माण किया हुआ आधारपर निर्माण किया किये अस्यन्त उपकारी होना चाहिये। कतियय विद्वानींका तो यह मत है कि पाप एवं दुः सके विश्वच्यापी जटिल प्रश्नको हल करनेका इसके अतिरिक्त कोई दूसरा युक्तियुक्त मार्ग ही नहीं हो सकता। हिन्दु मोंका पुनर्जन्म-सिद्धान्त इमको पहले-हीसे यह बतलाता है कि मनुष्य ही अपने माग्यका विधाता है, जिसप्रकार मौतिक जगत्में कार्य-कारणका नियम अटल-स्पसे काम करता है, उसी प्रकार कर्म-सिद्धान्त आध्यासिक जगत्के लिये लागू हैं, पार्धिय क्षेत्रकी माँति नैतिक एवं मानसिक क्षेत्रीमें भी 'जैसा बोलोगे वैसा ही पाश्रोगे' यह सिद्धान्त अटल है। यह विकासका क्षेत्र, जिसे हम पार्थिय जीवन कहते हैं, एक प्रकारकी पाठशाला है, जिसका पाठ्य-क्रम कई श्रेणियों विभक्त है और जिसमें सन्तोंकी, नहीं-नहीं, देवताओंकी शिक्षा होती है।

हिन्दुओंके सिद्धान्तके अनुसार मनुष्य-जीवन प्राक्तन जन्मीतक ही सीमित नहीं है । आरमा स्वरूपसे ही अनादि एवं अनन्त है, उसके लिये 'काल' कोई धन्तु ही नहीं है। भारतीय ऋषियोंने अपनी सुध्मदृष्टिको सष्टिके आदि कालतक दोड़ाकर, जो इस महान् संसारचक्र-का पहला चकर था, यह देखा कि उस समय भी मनुष्य-की आत्मा, जो परमात्माका ही अंश है, बीजरूपसे अपने पिताकी गोदमें ही सोधी हुई है। उन्होंने यह अवगत किया कि सनुष्य यदि वास्तवमें परमारमाका श्रंश है, यदि 'आरमा ही परमारमा है' यदि प्रत्येक जन्म उस पूर्ण प्रस्चके एक छोरसे वृसरे छोरको ले जानेवाली दीर्घ यात्राकी एक मंजिलमात्र है तो यह युक्तिसे सिद्ध होता है कि ईश्वरकी भाँति जीवारमा भी निस्य होना चाहिये । एक जन्मकी कीन कहें,दस-बीस अथवा सो जन्म भी उस अनन्त कालके सामने एक शासके समान ही तो हैं। जीवारमा जब मर्स्थळोकमें आधिर्भृत होता है तब उतने ही कालके लिये वह देश और कालकी उपाधिसे उपहित होता है: और उसी समय यह दिस्य ज्योति अस्थि-सांसके पञ्चरमें भाकर उपर्युक्त जीवनकी पाठशास्त्रामें शिक्षा प्राप्त करती है।

'आत्मा भी परमात्माकी तरह नित्य है' इस कथनके अन्दर कितना आश्मय छिपा हुआ है ? यदि मनुष्यकी आत्मा एवं परमात्मामें वास्तवमें कोई अन्तर नहीं है तो यह मानना पड़ेगा कि ईश्वरके अन्दर सर्वज्ञता, सर्वशिक्तमत्ता, सर्वव्यापकता आदि जितने भी गुण हैं वे सब अव्यक्तरूपसे मनुष्योंमें भी विद्यमान रहने चाहिये। साथ ही यह भी

मानना पहेगा कि जीवारमा उतना ही स्वतन्त्र है जितना कि 'स्वतन्त्र' शब्दका अर्थ हो सकता है, क्योंकि यद्यपि उसे कुछ कालके छिये भौतिक जगत्के बन्धनोंको स्वीकार करना पहता है किन्तु वास्तवमें वह उस जगत्के निर्माताका ही स्वरूप तो है। माना कि उसे ईश्वरीय नियमोंका पालन करना पहता है किन्तु फिर भी उन नियमोंका बनानेवाला और वह दोनों एक ही तो हैं।

मनुष्य जो ईश्वरका अंश है, अपने अंशीसे पृथक् होकर जीवनकी अविध समाप्त हो जानेपर फिर लौटकर उसके पास पहुँच जाता है और पहुँचकर यह कह सकता है— Before Abraham was, I am ( अर्थात् इप्राहीम-से पहले भी मैं विद्यमान था ) । आरमाके सम्बन्धमें प्राच्य एवं पाश्चास्य दार्शानिकोंमें यह दूसरा प्रधान मतभेद हैं। पाश्चास्य मतके अनुसार जीवारमाका उद्भव कहीं अन्यन्न है, किन्तु हिन्तुऑके मतमें वह अपनी स्वतन्त्र इच्छासे ही ज्यक रूप धारण करता है, किसी दूसरेकी प्रेरणासे नहीं।

अब रही यह अन्तिम पहेली, जो ईसाइयोंके शब्दोंमें इसप्रकार है कि ईम्बरने मनुष्यको और उसके

निवासस्थान इस संसारको रचा ही क्यों । अथवा हिन्दऑके शब्दोंमें इस इसी प्रश्नको इसप्रकार रख सकते हैं कि 'एकोऽहं वह स्वाम्' इस इच्छाके मलमें क्या था, वह समष्टि-चेतन विभक्त होकर व्यष्टिकप्रमें क्यों व्यक्त हुआ ? इस शंकाका समाधान न तो प्राच्य दर्शन ही कर सका है और न पाकात्य दर्शन ही । हाँ, पूर्वीय एवं पश्चिमीय दोनों देशीं-के अधिकांश टार्शनिक इस बातको अवश्य मानते हैं कि संसारमें बर्गोंने जो यह स्पन्द-किया हो रही है, अनन्त शताब्दियोंसे जो उद्योग हो रहा है, अपने दीर्घकालव्यापी विकासमें मनव्य-जाति जो धीरे धीरे एवं रुक-रुककर अप्रसर हो रही है इसका कोई-न-कोई महान् उद्देश्य अवस्य है, मनुष्य-जाति आगे बढ़नेके लिये जो दोड-भूप कर रही है उससे किसी-न-किसी लक्ष्यकी सिद्धि अवश्य होगी। यदि ऐसा न होता तो संसारमें प्रेम, न्याय और विवेकका नामोनिशानतक न होता। किन्तु यह सब क्यों है, यह प्रश्न फिर भी इल नहीं होता । निर्वाणकी प्राप्ति हो जानेपर, जीवका बहाके साथ ऐक्य हो जानेपर ही जीव इस बातको जान सकेगा कि वह जीवदशाको क्यों प्राप्त हुआ ?

# हे अनन्त !

```
हे अनन्त !
    ऊपर सुर्ध्य चन्द्र तारागण,
         मूपर सागर, गिरि, रज-कण-कण,
                        कीर्ति
                                   गॅजाते.
                    जिससं गुँजी दिशा दिगन्त ।
                                        हे अनन्त 1
                                            ×
 ऋतु समस्त काके नित ध्यान.
            रहीं
                   तेग
                          स्थान,
                            कीरति-गान,
         गातीं
                   तेरा
              तेरी ही महिमा
                                  दिस्तलाने,
                    आता
                            मध्र
                                      बसन्त ।
                                        हे अनन्त !
                                            ×
तारागण शिकमिल शिक्सिककर,
                          देकर,
     चन्द्रदेव
               शीतरुता
         सुर्य ऊष्णता औं प्रकाश हार,
              वायु सुगन्द सुमनसे मरकर,
                    मणि मुकादिक जरुचि निरन्तर,
                          सब देते अपना अपनाकर,
 ×
                              ×
               ×
                                            ×
```

```
किन्तु नहीं कुछ इस दीरद्र पर,
    प च्यांको
              अञ्ज्ञिमं
                           भरकर,
                              साहसका.
            में चल पदा देव ! उस पथपर
                     न
                         कर्ही
                                 पर अन्त ।
                                       हे अनन्त !
 ×
                             ×
                                           ×
बंदे कष्टसे मैं आ
                      पाया.
    मेंट तुच्छ-सी ही का पाया,
           द्वार खुका तेरा जा पाया,
               मैं घुस पटा, सामने पाया,
                    पांत
                           जिसे
                                        सन्त ।
                                       हे अनन्त !
 ×
                                           X
           देव ! मुझे चरणामृत दे दें।,
           प्रतिमा दो, नैया य क दो,
                      कर दो बस ग्रणबन्त ।
                                  हे अनन्त !
                             अबन्तविद्वारी माधुर
```

# ईश्वर ध्रुव सत्य है

(लेखक - साहित्याचार्य पं अतिषुवर मिट्टूलालजी शास्त्री, काव्यतीर्थ, वेदान्तर्तार्थ, एम० ए०, एम० अरे० एल०)

तमीश्वराणां परमं महेश्वरं
तं देवनानां परमं च दैवतम् ।
पतिं पतीनां परमं परस्तात्
विदान देवं भुवनेशमीब्यम् ॥
यं शैंवाः समृपासते शिव इति बद्धोति वेदानितने।
बोदा बुद्ध इति प्रमाणपटवः कर्तेति नैयायिकाः ।
अर्हन्निस्य जैनशासनरताः कर्मेति मीमांसकाः
सं।ऽय ने।विद्धान वाञ्छितफर्ज त्रैशेवयनाथे। हरिः ॥

### १--मनुप्यका मृल सचिदानन्द (ब्रह्म) है

मजुष्य मृत्यु, अज्ञान और दुःसको कभी अपनाना नहीं चाहता। उसके कर्म, उसकी वात-चीत, ह्च्छाएँ और उसके विचार सदा इनपर विजय पानेके सम्बन्धमें ही होते रहते हैं। क्या वर्तमान कालकी भौतिक पदार्थ-सम्बन्धी पाश्चास्य विद्याएँ और क्या प्राचीन जगत्का आध्यास्मिक जीवन, सभी म्यायी जीवन, असीमित ज्ञान और अवाधित सुसको मानव-जीवनका ध्येय मानते आ रहे हैं।

प्रथम तो मनुष्य अति दीर्घजीवी होनेके लिये हच्छा. प्रयत्न और कृति करनेमें नहीं चुकता और जब उसे यह दद निश्चय हो जाता है कि प्राकृतिक उपायोंका पूर्ण अवलम्बन करनेपर भी यह शरीर सदा नहीं रह सकता तो वह अपने उत्तराधिकारी (पुत्र) में अपने जीवनकी समस्त भावनाएँ और आशाएँ सिन्निहित करके उसी ( पुत्र ) के रूपमें अपने जीवनका तादास्म्य स्थापित करता है। औरस पुत्रके अभावमें दत्तकको ही अपना स्थानापम्न बनाकर सन्सोष कर लेता है। यदि देवयोगसे वह भी न रहे तो निर्धन और निरात्मव पुरुषको अपना जीवन स्वर्थ प्रतीत होता है और वह हतोत्साह हो जाता है परन्तु प्रन्थकार अपने प्रत्य, सम्पन्न अपनी सम्पत्ति, कृप, तद्दारा, धर्मशास्त्रा, पाठशाका इत्यादिके रूपमें ही शरीरान्तके पश्चात भी जीवित रहनेका इच्छुक देखा जाता है। यह सब मनुष्यके स्वभावमें त्रिकालाबाधित सत्ताकी प्राकृतिक भावनाके अतिरिक्त और क्या है ?

मनुष्य अपने शेशवले वार्डक्यतक सदा यही अनुभव करनेका उत्सुक देखा जाता है कि अमुक पहार्थ, अमुक हर्य, अमुक भावको जिनना में जान, देख और समझ रहा हूँ, उसके आगे क्या है, वालक के प्रश्नीपर कृद्ध अथवा शिक्षक के उत्तर, संसारकी विविध भाषाओं का साहित्य, अनेक विद्याओं का विकास, समाचार-पन्न इत्यादि साधन केवल सीमित ज्ञानको असीमित बनाने (को म्बाभाविक इच्छा) का प्रयक्षमात्र नहीं तो और क्या है ? परन्तु इन लौकिक उपायों का फल मृग-तृष्णाकी दोइ-सरीखा ही होता है। यह ज्ञान-पिपासा पदार्थी एवं प्रपद्धका अन्तिम (मूल) कारण जाने विना कभी शान्त नहीं होती।

'येनाश्रुत ९श्रुतं भवत्यमत मतमविश्वातं विज्ञातिमिति ।' (छा० ६।१।३)

फिर ऐसा भी कोई मनुष्य न होगा जो सब प्रकारसे सर्वदा सुखी रहनेका इच्छुक न रहता हो। बढ़े तो बढ़े, छोट दुःखेंके पढ़नेपर भी वह उनका होकर एक क्षण भी रहना नहीं चाहना। वह उन्हें अपना विरोधी हो माना करता है। दुःख और सुखकी परिभाषामें यही सत्य संनिविष्ट है—

'प्रतिकूलवेदनीयं दुःसम्। अनुकृतवेदनीयं सुस्तम्।'

वास्तवमें सुख अपना खरूप ही है। लोगोंका भ्रम है कि अमुक पटार्थ सुख देगा । किन्तु सुखका कारण कोई बाहरी पदार्थ नहीं है। बात यह है कि किसी पदार्थकी इच्छासे जो बेचैनी (अस्थिरता) मनमें रहती है वह उस पदार्थकी प्राप्तिसे थोड़ी देरके लिये बन्द हो जाती है और दतनी देरके लिये मन विषय-वासनासे रहित हो कर आत्मरूप हो जाता है। मनकी यही आरमरूपता सुखके अनुभवका साधन है। इसप्रकार सुख अपने भीतर ही है, बाहरसे किसी पदार्थके साथ नहीं आता । परन्तु जवतक मनके किसी कोनेमें 'वासना' छिपी रहती है तबतक एक इच्छा पूर्ण होनेका क्षणिक सुखानुभव होनेके पश्चात् ही दुसरी इच्छाका उदय होना बन्द न होनेसे मनकी चन्नलता दूर नहीं होती श्रीर सुखरूप आस्माके निस्य संनिष्टित रहनेपर भी स्थिर सुखका अनुभव नहीं होता। वासना ही मनको बेचैन रखनेवाली और सदा नाच नचानेवाली है। उसके छूटे विना स्थायी सुख ( परमानन्द, मोक्ष ) नहीं मिळता । परन्तु आनन्दको सभी कोई अपनाते हैं। अतः आनन्द अपना स्वरूप है। यही बढ़ा है—

> 'विज्ञानमानन्दं ब्रह्म रातिर्दातुः परायणम् ।' (बृह० १।५।२८)

'रसो वे सः। रसः ह्यात्रायं लब्धवाऽऽनन्दी भवति ।' (ते० २। ७)

'आनन्दो ब्रह्म' (तै०३।६)

'ण्तस्यैवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रानुपजीवन्ति ।' ( बृह०४। ३ । ३ २ )

- इत्यादि श्रुतियाँ पुरुषके इसी भूले हुए स्वरूपभूत आनन्दरूप ब्रह्मका वर्णन करती हैं।

सारांश यह कि निस्य सत् (विद्यमान) रहने, सव कुछ जानने और निस्य निर्वाध आनन्द पा लेनेकी इच्छाएँ मनुष्यकी प्रकृतिमें ही समायी हुई हैं अर्थात मनुष्य सदा सिंद्यानन्दका इच्छुक रहता है। 'प्रकृति यान्ति भूतानि' कर्यात सभी मृत अपनी प्रकृतिकी ओर झुकते हैं इससे सिद्ध है कि मनुष्यकी प्रकृति ही सिंद्यानन्द हैं।

ईश्वर मी अन्ततः इस सिविदान दका ही नामान्तर है। मनुष्यके जीवनमें यदि कोई स्थिर सस्य वन्तु है तो वह उसकी प्रकृति सिबिदानन्द अर्थात् ईश्वर ही है। यह ईश्वर ध्रुव सस्य हैं जो हृदय-मन्दिरमें सदा निवास करता है।

> > (यजु• ३१।१)

'यः सर्वेषु भृतेषु तिष्ठन् सर्वेभ्ये। भृतेभ्ये। उन्तरो यण् सर्वाणि भृतानि न विदुर्यस्य सर्वाणि भृतानि शरीरं यः सर्वाणि भूतान्यन्तरे। यमयस्रेष त आत्माऽन्तर्याभ्यमृतः ।' ( १००० ३ : ७ । १५ ) 'यो मनसि तिष्ठन् … यमयस्रेषत आत्माऽन्तर्याभ्यमृतः ।'

(0=|0|5)

'यो विक्काने तिष्ठन् ''' यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याग्यमृतः ।'
' ३ । ७ । २२ )

### -इत्यादि श्रुतियाँ तथा--

'ईश्वरः सर्वभूतानां इट्टेशेऽर्तुन तिष्टति । भ्रामयन् सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया॥ (गाता १८ । ६१)

इत्यादि स्मृतियाँ इसी ईश्वरका गुण-गान करती हैं।

इस ईश्वरकी सत्तामें जिसे सन्देह हो वह अपनी सत्ता कैसे सिद्ध कर सकता है ? वह तो निराधार होनेसे स्वयं ही 'असत्' हो जायगा।

'असन्नेव स भवति । असद्ब्रह्मोति वेद चेत् । अस्ति ब्रह्मोति चेद् वेद । सन्तमनं तता विदुरिति ॥' (तै०२। ६)

-इत्यादि श्रुतियों और-

'असद्बद्धिति चेद्वेद स्वयमेव भवेदसत्। अताऽस्य मा मूद्वेद्यत्वं स्वसन्त्वंत्वम्युपेयताम्॥' (पन्नदर्शा ३ । २५)

-इत्यादि तदनुवादक वाक्योंमें यही उपपत्ति दी गयी है। अतः ईश्वर-तैसे ध्रुव सत्यका 'असत्' होना किसी अपने आपको 'सत्' माननेवाले (अभ्रान्त) शिष्ट पुरुषकी बुद्धिमें आ ही नहीं सकता।

मनुष्यकी सिंबदानन्द-प्राप्तिकी इच्छा स्वाभाविक होनेपर तथ्याप्तिका साधन भी होना चाहिये। भूछमें पद्दा हुआ मनुष्य यथार्थ झानकी अपेक्षा रखता है। यथार्थ झान निर्माछ और स्थिर हदयमें ही समा सकता है। हदयकी निर्माछताके छिये निष्काम कर्म और स्थैर्यके छिये उपासनाकी अपेक्षा होती है। जिसकी उपासना की जाती है वैसा ही उपासक हो जाता है—

'यान्ति वेबव्रता देवान् पितृत्यान्ति पितृव्रताः । भूतानि यान्ति भूतेज्या यान्ति मद्याजिनोऽपि माम् ॥' (गीता ९ । २५)

-इस हेतुसे सिंद्धरानन्द-प्राप्तिके लिये सिंद्धरानन्दकी ही उपासना करना ठीक है जिससे चित्तकी एकाग्रता और श्रक्त-प्राप्ति दोनों ही फल सिद्ध होते हैं। 'ईश्वरप्रणिधानादा' (१।२३) इस योगसूत्रमें कहा गया है कि ईश्वरके अभिध्यानसे योगीको आसम्रतर समाधिलाभ और समाधिफल होता है। अभिध्यानका अर्थ वाचम्पतिने 'अनागत अर्थकी इच्छा' अर्थात् इस भक्तका अमुक अभिमत सिद्ध हो जाय ऐसी कृपा-भावना—किया है। द्वितवादकी दृष्टिमे यहाँ यह माना गया है कि मानसिक, वाचिक वा कायिक भक्तिविद्येपसे अभिमुख हुआ ईश्वर भक्त (योगी) पर ऐसा अनुमह करता है। यथार्थमें ईश्वरके प्रति बद्ध जीवका भक्ति-भाव भी अपने स्वस्पभूत सिद्धन्तनन्द महाका ध्यान ही है और उसे फल भी कहीं बाहरसे नहीं मिद्धता, किन्तु अज्ञानके कारण जो अप्राप्त-सा दोखता है परन्त है सहा

अपने सीतर (पात) ही, वही इसप्रकारकी उपासना (Otto-Suggestion) से आविभूतस्य रूप (प्रकट) हो जाता है। योगस्त्रकारको भी ईश्वरका 'सत्-चित्-आनन्द' स्वरूप स्वीकृत है, क्योंकि 'हेशकर्मविपाकाशयैरपरास्टः पुरुषविशेष ईश्वरः' (१।२४) में 'आनन्द' का व्यतिरेक-मुखसे प्रतिपादन है और 'तत्र निरतिशयं सर्वज्ञवी जम्' (१।२५) में 'चित्' की ही पराकाष्ठा दिखलायी गयी है, प्वं 'स प्ष प्वेषामिष गुरुः कालेनानवच्छेदात्' (१।२६) में कालपरिच्छेदरहित कहनेका तारपर्य वहीं है जो 'सत् शब्दमें हुट है।

सब बस्तक्षकि भीतर एक नियामिका शक्ति निगृह रहती है, इसी शक्तिकी उपाधिके संयोगसे महा ही ईश्वरता (सर्वज्ञतादि-धर्मयोगिता) को प्राप्त हो जाता है और वयक्तिक स्थूल-शरीर, मन, बुद्धि इत्यादि उपाधियोंके संयोगसे बहा ही जीवता (जीवपन) की प्राप्त हो जाता है। और जब शक्ति या असमय (शरीर) आदि उपाधियोंका योग विवक्षित नहीं होता है तब वह यहा न तो ईश्वर कहाता है और न जीव। जैसे एक ही देवदत्त अपने पुत्रकी अपेक्षामे पिता कहलाता है और पौत्रकी अवेक्षाने पितामह, परन्तु यदि पुत्र वा पौत्ररूप उपाधियाँ ( आपेक्षिक शब्दों Correlative terms ) की चर्चा न की जाय तो वह न पिता कहा जायगा न पितासह, किन्तु केवल देवदत्त ही रहेगा । तथापि जैसे देवदत्त घ्रव सत्य है बैसे ही स्यवहारमें उसका 'पिता' या 'पिताम्रह' कहलाना भी उत्तना ही निश्चित सस्य है। ठीक इसी प्रकार ब्रह्मकी तरइ ईश्वर और जीव भी ब्यवहारमें ध्रुव सत्य हैं। यदि जीव हैं तो ईश्वर भी अवज्य है।

बहा अर्थात् सिंबदानन्दकी प्राप्तिके लिये प्रथम उपासना आवश्यक है जिससे चित्तकी एकाप्रता होती है, तभी श्रवण, सनन भी सफल होते हैं। वेदान्तमें भी नाना प्रकारकी उपासनायोंका वर्णन मिखता है। जिसने पहले कभी उनका अभ्यास नहीं किया असे श्रह्माभ्याससे ही चित्तकाग्रय सिंब हो जाता है। इस विषयमें बृहदारण्यककी—

> 'तमेव चीरे विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत आहाण: । नानुध्यायाद्वद्दुन्शब्दान्वाचे विग्रुतापन शहितत्॥' (४।४।२१)

-यह श्रुति तथा गीताका--

'अनन्याश्चिन्तयन्ते। मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्यामियुक्तानां योगक्षेमं बहाम्यदम् ॥'

(९। २२)

-यह वचन प्रमाण है। इस ब्रह्मास्यासको पञ्च दशीकार-ने स्पष्ट शब्दोंमें ऐसा खिखा है--

> 'तिचिन्तनं तत्कथनमन्योन्यं तत्प्रयोषनम्। पतदेकपरत्वं च ब्रह्माभ्यास विदुर्बुधाः॥ (७।१०६)

अर्थात् उसीका चिन्तन करना, उसीका कथन करना और परापर समझाना तथा एक उसीमें छगे रहना ब्रह्माभ्यास कहलाता है।

मगवान् पत अलिने भी हसी आशयको लेकर ये तीन सूत्र लिखे हैं—'तस्य वाचकः प्रणवः' (१।२०) अर्थात् उस (ईश्वर) का नाम 'ॐ' है, 'तज्ञपसत्वर्थभावनम्' (१।२=) उस प्रणव (ॐ) का जप और इस नामके अर्थ (ईश्वर) की मावना करते रहना चाहिये (जिनसे चित्तकी एकाप्रता होती हैं), 'ततः प्रस्यक्चेतनाधिमामोऽ-प्यन्तरागाभावश्व' (१।२६) उस (ईश्वर-प्रणिधान) से स्वरूपकी प्राप्ति भी होती हैं और चित्तकी एकाप्रताके विशेधी विव्रॉ (विक्षेपों) का नाश भी होता हैं। और तप्प्रतिवेधार्थमेकतत्त्वाभ्यासः' (१।२२) इस सूत्रमें विव्र हटानेको एक तत्त्वके अवल्यवनका अभ्यास बतलाया है।

इसप्रकार मनुष्यकी प्रकृतिमें सिखदानन्द-लिप्सा होनेसे सिख होता है कि मनुष्यका मूळ सिखदानन्द (ईश्वर) हो है। इस बातमें सब धर्म-मर्तोकी सम्मति है। भगवानने गीतामें न्पष्ट कहा है कि—

'ममैवांशां जीवलोके जीवमृतः सनातनः।' (१५१७)

तौरेतमें कहा गया है कि मनुष्यकी उत्पत्ति ईश्वरकी प्रतिकृतिपर हुई है (Man is made in the image of God) अर्थात् ईश्वरके ही गुण मनुष्यमें प्रकट होते हैं। कु रानमें लिखा है कि 'नफ ख़नु फियः मिन रुव्वहीं' (अर्थात्—फूँकी हमने मनुष्यमें अपनी रूह)। ऋग्वेदसे लेकर सांक्य-योग और भगवद्गीतापर्यन्त प्रायः सभी प्राचीन आर्यभ्रम्थोंमें 'पुरुष शब्द ईश्वर और जीव दोनोंका वाचक हसी कारणसे हैं कि समष्टि और स्पष्टिकप उपाधिके अतिरिक्त दोनोंमें कोई भेद नहीं है। स्पष्टिकी सत्ता ही समष्टिकी सत्ताकी साधक युक्त है। यह समष्टिका

अभिमानी त्रिलोकीनाथ ईश्वर ही सबका अभिमत-फल-दाता है, ऐसा वेदान्त (ब्रह्मसूत्र ३। २। ३८-४१) का सिद्धान्त है। इसे ही भिन्न-भिन्न उपासकोंने स्वमता-नुकूल नाम-रूपसे अपनी-अपनी उपासनाका आदर्श स्थिर किया है। इसे ही शैव लोग शिव, वेदान्ती ब्रह्म, बौद बुद्ध, नैयायिक कर्ता, जैन ग्रहन् (जिन) और मीमांसक कर्मके नाम वा रूपसे अपने-अपने मतका मुलसन्व वा आधार मानते हैं।

### २-ईश्वर ही जगत्का कारण है

कुछ लोग--

'न कर्तृत्वं न कर्माणि लोकस्य मृजति प्रभुः। न कर्मकलसंयोगं स्वभावस्तु प्रवर्तते॥'

(4128)

-इस गीता-वचनको लेकर कहते हैं कि ईश्वर तो मोक्षके लिये उपासनाका एक आदर्शमात्र हैं किन्तु जगत् स्वभावसे ही उरपन्न हो जाता है, अतः ऐसा कोई ईश्वर नहीं है जो जगतका कर्ता हो। परन्तु गीता-वचनमें ईश्वरके जगत्स्रष्टा होनेका कोई खण्डन नहीं है, क्योंकि यह प्रकरण कर्मफलके सम्बन्धासम्बन्धका है, प्रस्युत गीता (१६। म) के ही-

> 'असत्यमप्रतिष्ठं ते जगदाहुरनीश्वरम् । अपरस्परसंभूतं किमन्यत् कामहेतुकन्।।'

-इस स्थळान्तरमें इसप्रकारके वादियोंको आसुर जनोंमें गिना गया है और अन्यम्न भी (१८।६१) 'ईश्वरः सर्वभूतानां हृदेशे' इत्यादि शब्दोंमें ईश्वर स्पष्ट ही जगन्नियन्ता माना गया है। इधर हमारे नैयायिक इत्यादि ईश्वरको जगत्का कर्ता अथवा कारण-विशेष मानते हैं। बंदान्तके समन्वयके श्रनुसार ईश्वर उपास्य-देव भी है, कर्म-फल-दाता भी ह और जगत्का अभिन्न-निमित्तोपादानकारण भी है।

ईश्वर और उसकी प्रकृति (माया) का विचार श्रेताश्वतरोपनिषद्में अत्यन्त सुचारुरूपमें किया गया है। ब्रह्मवादियोंने एकत्र होकर यह चर्चा उठायी कि स्यापक कारण कीन है, हम कहाँ में उरपन्न हुए, किससे जीवित हैं, हमारा छय-स्थान क्या है और मुख-दु:खकी स्यवस्थाका कीन अधिष्ठाता है ? इसपर कई पूर्व-पक्ष रक्खे गये कि (१) काछ (२) स्वभाव (३) नियति

(४) यहच्छा (१) आकाशादि भूत (६) प्रकृति अथवा (७) पुरुष (विज्ञानारमा)--इनमेंसे कोई-सा एक अथवा इनका संयोग । इनका समह जिस किसीके छिये होता है उस आरमाके प्रति ये परतन्त्र होंगे और अतएव स्वतन्त्र न हो सकनेसे इनमें कारणता माननी अनुचित है। आस्मा भी सुख-दुःखके हेतु (कर्म) के अधीन होनेसे-परतन्त्र होनेसे-कारण नहीं हो सकता। अन्तर्मे ऋषियों (ब्रह्मवादियों) ने चित्तकी एकाग्रताके उपायसे यह देखा कि उस महेश्वरदेवकी एक स्वान्तर्निहित (अस्वतन्त्र, अपृथक्) शक्ति ही मूल-कारण है कि ओ अकेला उन कालादि आरमान्त (पुरुषान्त) सब कारणोंका नियन्ता है। यह प्रकृति माया है और उसका ऐन्द्रजालिक वही सहेश्वर है। बिना उस ईश्वरके माया स्वतन्त्र सत्ता नहीं रखती और बिना माया-शक्तिके वह देव (अपने शुद्ध ब्रह्मरूपमें) शक्ति-सजन वा नियमन कर नहीं सकता । अतः माया-शक्ति-वाला (शबल बहा अर्थात्) ईश्वर ही जगतका कारण है। अर्थात यही ईश्वर अपने चेतनरूपसे निमित्त-कारण और साया-शक्तिके द्वारा उपादान-कारण है।

श्वेताश्वतरोपनिषट् (१।१२) में ब्रह्मका त्रिविध निरूपण है— (१) भोक्ता (अर्थात् जीव) (२) भोग्य (अर्थात् प्रधान या प्रकृति या माया अथवा अज्ञानका कार्य समस्त **दृइय प्रपञ्ज),** तथा (३) प्रेरिना (अर्थात् अन्तर्यामी परमेश्वर )--अर्थात एक ही बहाके ये तीनों प्रकार हैं। इन तीनमेंसे किसी एककी भी सना माननेसे अन्य दोकी सत्ता अवस्य ही माननी पहेगी। अतः ईश्वर हमारी करुपनाकी सृष्टि नहीं किन्तु युक्ति, प्रमाण, अनुभव-सिद्ध ध्रव सस्य ही टहरता है। इसी उपनिपद्के स्थलान्तर (१।१) में भी ऐसा ही विचार प्रकट किया गया है कि ईश्वर और जीव दोनों ही अज ( जन्मादि विकाररहित शुद्ध बहा हैं) और अजा ( माया ) एक है जो 'भोक-भोग्यार्थ-युक्ता' है अर्थात् प्रपञ्चगत विभाग और भेद्व्यवहार इसी माया-उपाधिको लेकर हुआ है अतः मिथ्या है और विश्वरूप अकर्ता आरमा तो अनन्त ही है अर्थात् देश, काल और वस्तुके परिच्छेदसे रहित है। इस जीव-ईश्वर-प्रकृति त्रिरूपमें एक ब्रह्मका ही जब ज्ञान होता है तब मुक्ति होती है। इस मन्त्रपर शाहरसाध्यमें लिखा है—

'अजा प्रकृतिनं जायत इत्यजा सिद्धा प्रसवधर्मिणीः विध-जननी देवात्मशक्तिक्पैका स्वविकार भूत मोक्तृमोगमोग्यार्थप्रयुक्त- स्वरनिकटवर्तिनी किं कुर्वाणाऽवतिष्ठते । तस्मात्सोऽपि मायी परमे-स्वरा मायोपाधिसंनिधे साद्धानिव कार्य मूर्तैर्देहादिभिस्तद्भदेव विभक्ते की विभक्त ईश्वरादि स्पेणावतिष्ठते । तस्मादेकिसम्बोकांशे परमात्मन्य-अयुपगम्यमानंऽपि जीवेश्वरादिसर्वलीकिकवैदिकसर्वभेदत्यवहार-सिद्धिः । न च तयोर्वस्त्वन्तरस्य सद्भावाद् द्वेतवादप्रसिक्तः । मायाया अनिर्वाच्यत्वेन वस्तस्वायोगात् ।

इसका आशय यह है कि प्रकृति स्वयं उत्पक्त नहीं होती है किन्तु विश्व (प्रपञ्क, भेद, हैत ज्यवहार) की उत्पक्त करनेवाली है, अतः 'अजा' सिद्ध होती हैं। यह पृथक् सत्तावाकी वस्तु नहीं हैं किन्तु देवकी आरमशक्ति-रूपा और अनिर्वचनीया है, अतः इसके (पृथक् वस्तुप्व-रहित होनेमे) हैतवादका प्रसंग नहीं आता है। यह माया (प्रकृति) एक हें (और सांक्यमतानुमार प्रतिपुरुष मिन्न नहीं है)। ऐसी मायाके योगसे वह मायी परमेश्वर, एक अहैतरूप होता हुआ भी, ईश्वरादिरूपमे विभक्त होकर स्थित हुआ है। अर्थात् मोक्ता, भोग, भोग्यादि विभाग हसी मायामें हैं और वास्तवमें ब्रह्म छुद, असंग, अविभक्त ही है। इसल्यि एकांशमें परमारमाको एक (अहैत) माननेपर भी जीव, ईश्वर हस्यादि समस्त स्वीक्तिक और वैदिक सभी व्यवहार सिद्ध हो जाते हैं।

सेतासतरोपनिषद् और श्रीमञ्जावद्गीतामें ईसरके स्वरूप और उसकी महिमाका विस्तारपूर्वक वर्णन है। इवेतास्वतरमें कुछ ६ अध्याय हैं जिनमें इसप्रकारसे ईस्वर-सम्बन्धी विषयोंका निरूपण किया गया है—

अध्याय १ — ईखरदेवकी ब्यापकता और परमारमदर्शन-का उपाय ध्यान ।

अध्याय २-ध्यानका साधन, योगप्रवृत्ति ।

अध्याय ३---ध्यानलक्ष्यसिद्धिके लिये सदाशिवके स्वरूप और मिह्नसाका निरूपण। एक ही परमारमाका हैश, हैशितक्यादि भाव। रुद्र, शिव वा पुरुषोत्तम ( हैश्वर ) के स्वरूपके ज्ञानसे अमर-पद-प्राप्ति।

अध्याय ४ — ईश्वर ॐकारादिरूपसे सर्वाध्मक है। वहीं अपनेसे अभिन्न मायाका मायी (खामी) है। उसीके खरूपज्ञानसे अमरत्व-छाभ । प्रार्थना-मन्त्र ।

अध्याय ५--शिव (परमेश्वर) विद्या और अविद्या दोनोंका हैशिता होकर भी उनके संसर्गसे बाहर है। वही विश्व-स्रष्टा और मुमुक्षुओंका उपास्यदेव है। अध्याय ६—खमाव, काकादि स्थतन्त्र कारण नहीं किन्तु देव-महिमाकी अपेक्षा अन्ययासिद्ध हैं। ईखर ही कर्माण्यक्ष तथा संसार-मोक्ष-स्थिति-बन्ध-हेतु है। अतः सुमुकुको ईखर-कारणके अतिरिक्त और गति नहीं है। हाँ, यहि कभी ऐसा सम्भव हो कि मानव उस आकाशको औ अभूक्षं और ब्यापी है उसी प्रकारसे अपने धारीरका आवश्य बनाने छग जायँ जैसे चर्मको, अथवा यदि आकाश ही ऐसा आकार बारण कर ले या मनुष्य ही ऐसे आकार-वाले होने लग वायँ कि भूतकपर न समाते हुए, उपर हाथ उठाये हुए, आकाशको ओरे फिरा करें, तभी कदा चित्र यह भी सम्भव हो सकेगा कि ईखरदेवके ज्ञानके बिना ही दुःसकी आस्यन्तिक निवृत्ति हो जाय। अन्यथा महीं।

यह ईश्वर---

'दिव्यं ददामि ते चक्षः पदय मे योगमैश्वरम्

-इस भगवद्वाक्यके अनुसार दिव्य-चक्कुसे ही दिलायी पढ़ता है और स्थूल बिह्मुंली बुद्धिका विषय नहीं है। इत्यमान या अइष्ट प्रपञ्चका कोई भाग ऐसा नहीं है जो ईश्वर-नियमनके अधीन नहों। नियम (Design) सार्वभौम तथ्य है जो किसी सार्वभौम चेतनका ही धर्म हो सकता है न कि जड प्रकृतिका। यदि 'स्वभाव' कहा जाय, तो प्रश्न होगा 'किसका'। सर्वथा एक सार्वभौम चेतन (ईश्वर) ही सब लोकोंको एक व्यवस्था-सूत्रमं बाँचे हुए है, अन्यथा सब लिख-भिन्न हो जाता—

'एष सेतुर्विभृतिरेषां कोकानामसः भेदायः

स्यादि मह तथा गुरूवाकर्षणादि नियम (laws) सब इसी चेतन ईश्वरके अधीन होकर ही टहर सकते हैं। ईश्वर सर्वशक्तिमान् अवश्य है तथापि अपने नियमोंके भीतर ही अपनी सर्वशक्तिमत्ताका परिचय देता है। इसी कारणसे श्रीराम-कृष्णादिरूपमें आकर ईश्वरने अपनी बनायी हुई मर्यादाका स्वयं पालन किया। हाँ, उसके नियम कहीं-कहीं अस्यन्त दुरूह देखे जाते हैं।

कर्म जब है। उसकी व्यक्तिके नष्ट होनेपर मीमांसकीं-का माना हुआ 'अपूर्व' भी जब होनेसे ईश्वर ही कर्म-फक-दाता है, ऐसा मानना उचित हैं—

> 'न कर्म प्रभ्वस्तं करूति पुरुषाराधनमृतेः ( महिस्रक्तोत्र )

जैसे इमें श्वास-प्रश्वासमें कोई प्रयक्त नहीं होता है

उसी प्रकार ईश्वरसे स्वभावतः ही यथासमय सृष्टि, स्थिति और प्रकथका प्रवाह अविच्छिन्नस्पसे चलता रहता है। सृष्टिसे पूर्व अपनी प्रकृतिमें वह शान्तरूपसे रहा करता है—'आनीदवातं स्वध्वा' (ऋ० नासदीय सूक्त)। यह अव्यक्त अवस्था है—'तम आसीक्तमसा गूळ्डमप्रे' (ऋ० नास०)। इच्छासे वह मायामें अभिमान-सञ्चार करके अभ्याकृतसे हिरण्यामं और विराट्की क्रमशः स्थूल अवस्थाओं में प्रकट होता है। हिरण्यामं-अवस्थासे ही उसकी म्वाभाविकी ज्ञान-यल-क्रियाका विशेष विकास होता है और क्रमशः चराचरारमक सब महाण्ड उरपञ्च हो जाते हैं। यह प्रजापति अपनी मृष्टिकी ओर प्रेमका भाव रसता है और उसके रोम-रोममें इस भावसे प्रविष्ट रहता है 'तरस्पृष्ट्वा तदेवानुप्राविश्वत' (ति० उ० २। ६)

इसप्रकार वह मायोपाधिक ईश्वर ही जड, चेतन, दोनों प्रकारसे आविर्भूत हुआ है।

यो बे बेदांश्व प्रहिणांति तस्मै ।

तः ह देवमात्मबृद्धिप्रकाशं

मुमुश्लुवें शरणमहं प्रपद्य ॥

यस्य देवे परा भक्तियंश्वा देवे तथा गुगै ।

तस्मैतं कथिता हार्याः प्रकाशन्ते महात्मनः ॥

(अंता० ६।१८,२३)

ईश्वरा गुरुरारमिति मृतिमेदिविभागिने । व्योमबद्व्याप्तदेहाय दक्षिणामूर्तये नमः ॥ के शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥

# ईश्वरका स्वरूप

( लेखक---श्रीजगर्दाशजी झा 'विमल' )

(१)

पिता तृ ही हें सबका पक-जगत् जपता तेरा ही नाम। सदा रहता है तृ सब ठोर-किन्तु है तेरा कहीं न धाम॥

( 3 )

विश्वमं करके तेरी खोज— खूब होते हें नर हैरान। पता पात क्या कोई कर्मा— हुँदकर जल-यल व्योम-विजान॥

(३)

अजन्मा अज अनन्त अव्यक्त-मृष्टिकर्ता त ही भगवान । सुदर्शन गदा पदा कर रांख-विश्वपालक न विष्णु महान॥

(8)

समंकर व्यातिबिमृषित अंगगृज्वर शहर कठिन ह्नतान्त ।
तुरहोर ही हैं तीनीं रूप
पक तु ही है पठव प्रशान्त ॥

(4)

सृष्टिका गौरवमय आधार-ज्योतिमय जग-जीवांका प्राण। कन्द फरू मधुर स्वाद मकरन्द मुमनमें सरस मुवासित प्राण॥

(६)

प्रभाकरमें तृ प्रभा पसार-विश्वका करता है कल्याण। शान्त शीतरु शिक्तकरमें घोरु-सहर्षित करता सुधा प्रदान॥

(0)

अगम बारिधिका तृ विस्तारव्योमका निर्मेठ दयाम स्वरूप।
अग्निका जगमग दिव्यप्रकाशवायु-व्यापकता अठस्य अनुप॥

(6)

मुखद शीतरुता जरुके बीच-जीव पाते जिससे सन्तोष। अन्नमें जीवन-शक्ति महान-पक है तृ ही अमरु अदोप॥ ( 9. )

धर्मकी भृशि न्याय स्वरूप-ज्ञान गुण गशिमाका मण्डाए। अरुख अन्तर्यामी अख्तिका-दयाका है तृ ही अवतार॥ (१०)

सिद्धिदाना साधकके आपतपस्तीके बगदायक एक।
सृष्टिक कण-कणमें गम गहेभक्तकी गस्ते आका टेक॥
(११)

अमुर, मुर, ना, किञ्चर, गन्धर्व— गमा, हुर्गाकी शक्ति अपार। शेष मुग्पति सब तेगे अंश-भक्ते आवे न समझ व्यापार॥

( ' ' ' )
सुदा, ईशा, मशा, है तु ही लोक है तेरा लीलागार ।
देदने गामा तुझे अनन्त कॉन फिर पा सकता है पार ॥

## **ईश्वरानुभू**ति

( लेखक---संन्यासी भीशान।नन्दजी उर्फ श्रीअर्थर यंग )



भिक्ष भर्मोंका तुष्ठनात्मक अध्ययन करनेवाले विद्वान् ऐतिहासिक प्रमाणोंसे यह सिद्ध कर सकते हैं कि भर्म-विषयक जिज्ञासा एवं ऐतिहा (Trabition)का मूल एक ही है। वे हमको इसका कारण यह बतलाते हैं कि मनुष्य अपने स्वरूपको तथा पार्शवर्ती प्रार्थोंको सम-

झनेमें असमर्थ है।

ऐसी पंक्तियोंको पदकर नयी रोशनीके नवयुवक इस बात-का गर्व करने लग आते हैं कि अपने पूर्वजोंकी अपेक्षा हमारे अन्दर बुद्धिका विकास अधिक है। बात यह है कि आधुनिक सभ्यताकी चक्कोमें पिसते रहनेके कारण उनका सारा समय अपनी आवश्यकताओंको बढ़ाने तथा उनकी पूर्तिके लिये धन सञ्चय करनेमें ही ज्यतीत हो जाता है। परिणाम यह होता है कि ईश्वरके विषयमें विचार करनेकी न तो उन्हें फुरसत मिलती है और न वे इसकी आवश्यकता ही समझते हैं।

परन्त्र अफमोस ! इसप्रकारके युक्तिवादसे आजके नव-युवकका अन्ततक काम नहीं चलता। उसके जीवनमें एक समय आता है जब उसका निरेतकीये निर्वाह नहीं होता। तब उमें इच्छा होती हैं कि ईश्वरमें विश्वास किया जा सके नो अच्छा हो । जिस सनुष्यकी सनोवृत्ति इसप्रकारकी हो गयी है उसको ईश्वरानुभूति-जैसे विषयको समझाना अस्यन्त कठिन हो जाता है, क्योंकि इसप्रकारका सनुष्य उन धार्मिक संस्कारों एवं कृत्योंको निरर्थक समझने कगता हैं, जिन्हें उसके पूर्वज आदरपूर्वक किया करते थे। इसका कारण ज्ञानके अजीर्याके अतिरिक्त और क्या हो सकता है? प्राथनिक वाग्जालों तथा व्याख्याओं ने उनके (संस्कार इरयादि ) अभावकी पूर्ति नहीं हो सकती। आजकल हमारे मनमें जितने विचार और भावनाएँ उठती हैं वे सब इमारी सांसारिक आवश्यकताओंको लेकर ही होती हैं और इसीछिये उनका ईश्वराजुभूति-जैसे विषयको समझनेमें कोई उपयोग नहीं होता। इसके अतिरिक्त एक बात यह भी है कि ऐसे देवतामें इमारा विश्वास वट जानेके कारण कि जो मनुष्यके मनकी रुहरी एवं आचरणसे प्रभावित होता है इसारा सन एक ऊँचे अनुसबको प्राप्त करनेके स्किये किसप्रकार संबंध हो सकता है ?

यदि कोई मुझसे पूछे तो मैं उसका समाधान उसी युक्तिसे करूँगा जिसे मैंने अपने निजके समाधानके किये द्वँ इ निकाला है। ईश्वरके सगुणरूपकी सत्ताको स्वीकार करनेसे ही मनुष्यको काभ हो सकता है, यही मेरी धारणा है। रेखागणितके सिद्धान्तकी माँति यदि कोई तर्कसे ईश्वरको सिद्ध करना अथवा समझना चाहे तो यह उसकी मूल है। तर्कसे एक प्रकारसे बुद्धिका समाधान भले ही हो जाय, किन्नु अनुभवसे हम कोसों दूर रहेंगा। हम तो चाहते हैं कि ईश्वरको हम इसप्रकार जान और समझ सकें, जिसप्रकार हम अपने किसी मित्र अथवा साथीको जान और समझ खेते हैं परन्तु यह स्थिति तर्कसे प्राप्त नहीं हो सकती।

तब प्रश्न यह होता है कि इसप्रकारका अनुभव हमें कैसे हो ? इसके किये हमें पहले इस बातको समझ लेना चाहिये कि मनुष्यकी शक्ति उसकी हन्द्रियोंनक ही सीमित है। ईखर (यदि वह वास्तवमें ईखर है) इन्द्रियोंके परे, अतएव उनमें अग्राह्य होना चाहिये। इससे यह भी सिद्ध है कि सत्यका असकी स्वरूप सदा मनुष्यकी बुद्धिकी पहुँचके बाहर ही रहता है। परन्तु साथ ही मैं यह भी जानता हूँ कि उनमेंसे अधिकांश बातोंका मैं अनुभव अवश्य कर सकता हूँ जिनके विषयमें वाह्य आधार तथा इन्द्रियोंके अभावके कारण मैं तर्क नहीं कर सकता। किटनता केवल यह जाननेकी ही है कि इस अनुभवको प्राप्त करनेके लिये धपने उस अज्ञात एवं देखनेमें असीम अंशको किस तरहसे उपयोगमें छाया जाय ?

मैं अपने भाइयोंको सर्वत्र हो कोई-न-कोई बाह्य आचरण अथवा धार्मिक कृत्योंको करते हुए पाता हूँ। उनमें मुझे कई मित्र ऐसे भी मिले हैं जिन्हें वह वस्तु प्राप्त हो चुकी है कि जिसकी खोजमें में था। उनके विचार एवं साधन बिक्कुल भिन्न थे, किन्तु उनहें अपनी अभीष्ट वस्तुकी प्राप्ति हो गयी, इससे अधिक और क्या चाहिये? उनके विचार एवं साधन युक्तियुक्त थे या नहीं, यह प्रश्न गौण है। मुझे तो केवल उनके परिणामसे प्रयोजन था। तब जाकर में एक ही परिणामपर पहुँचा। मेरी अविश्वष्ट यात्रा किसी ऐसे साधन अथवा ध्यानकी खोजमें बीती को मेरे अनुकृत हो। अब यदि आजकककी रोशनीका नवयुवक मेरी उस प्रक्रियापर सन्देह करे जिस प्रक्रियासे मैं जीवनरूपी जलाश्यमे जल निकालता हूँ, तो इसमें मेरा क्या दोप ? मैं जानता हूँ कि मेरी प्यास

बुझ रही है और यही मेरे लिये पर्याप्त है। यदि मैंने तकके द्वारा ईकरके साकि ध्यको प्राप्त करनेकी चेष्टा छोड़ दी हैं तो केवल इसीिकये कि मैंने अब समझ लिया है कि उससे दूर रहना सम्भव नहीं।

### भगवनाम

(हेस्तक--स्वामी श्रीरामदासजी)

जीवनमें यदि कोई अमूक्य वस्तु है, जिसके हारा इस बाबिमिश्न शान्ति एवं आनन्दकी चरम सीमाको पहुँच सकते हैं, तो वह एक मगवज्ञाम है। इसके मधुर उचारणके साथ-साथ यदि इसके वाच्यार्थ अर्थात् उस अखण्ड अहितीय सत्ताकी ओर भी छक्ष्य बना रहे तो चित्तके सारे मल बहुत शीघ्र धुछ जाते हैं और उस अपार आनन्दका स्रोत उमक आता है जो आरमाका स्वामाविक गुण है।

भगवान्का नाम वह दद नीका है जो मनुष्यको भव-सागरके पार ले जाकर उस शाश्वत पदको प्राप्त करा देती है जो इसका चिरन्सन लक्ष्य एवं वास्तविक स्वरूप है। भगवजाम वह पारसमणि हैं जो जीवको ब्रह्म बना देती है, कोईको सोनेका रूप दे देती है। भगवान्का नाम शरीर, मन प्वं बुद्धिके उन समस्त रोगोंकी निवृत्तिके लिये अमोध औषध है जिन्होंने हमारे अन्दर हैत-बुद्धि उरपज्ञकर हमको जगवके जंजालमें फँसा रक्खा है। नाम-संकीर्नकी मधुर प्वनि ब्रितापत्रस जीवके लिये माताकी मधुर लोरीका काम करती है और उस सदाके लिये निवाणरूपी मीडी नींदमें सुला देती है।

भगवसाम उस परमेश्वरका वाचक है, जो अस्तिक ब्रह्माण्डका नायक एवं नियन्ता ही नहीं, किन्तु सारा ब्रह्माण्डकी जिसका रूप हैं और ब्रह्माण्डके परे भी जो कुछ है वह भी वह परमारमा ही है। अतप्त नामके साथ सम्बन्ध जोदना उस अनन्त सत्ताके साथ संयुक्त हो जाना है, दूसरे शब्दों मानव-प्रकृतिको, जो अधम, आन्त एवं ब्रह्मानमें हुवी हुई है, महान् स्वतःप्रकाश-सत्तामें परिणत कर देणा है। नामके मधुर सगीतके द्वारा ईश्वरसे सम्बन्ध जोदणा मानी अमरस्वके आनन्दको लुटना है।

ईश्वर वह सर्वोपरि शक्ति है जिसका प्रत्येक विधान सर्देव अपार प्रेम एवं दयामे परिपूर्ण होता है। संसारके अन्दर उसकी जितनी भी छीछाएँ होती हैं, उन सबमें यही विशेषता भरी रहती है। परन्तु हाय! यह पामर अज्ञानी जीव अमवधा उसकी दयाका अनुभव नहीं करता और इसीछिये उसके प्रत्येक विधानमें सन्तोप न कर प्रतिकृत चेष्टा करने छगता है और इसीसे परिणाममें दुःस पाता है। ईसरकी इच्छामें अपनी इच्छाको मिला देना, जीवनकी प्रत्येक घटनामें प्रसन्ध रहना और सहंकारशून्य होकर उमझके साथ अपने कर्तव्यकमंको करते रहना,
यह सब तभी हो सकता है जब मनुष्य उस प्रेम एवं
सौजन्यके सागर (परमात्मा) के साथ अपना अति निकटका गहरा नाता जोइ ले, उसके साथ एकात्मताका
अनुभव करने लग जाय। ईसरके साथ इसप्रकारका सम्पर्क
एवं तन्मयता तभी हो सकती है जब हमारे चित्तमें उसकी
स्मृति तैल्लारावद अविच्छित्रक्षपसे बनी रहे और इसप्रकार निरन्तर उसकी स्मृति वनाये रखनेका एकमात्र
साधन उसके पवित्र एवं मधुर नामके संकीर्तनमें चित्तकी
इत्तिको एकाकार कर देना हो है। इसमें कोई सन्देह नहीं
कि नाम ही सक्ष है। जिसने नामरूपी अमृतका एक बार
भी आस्वादन कर लिया, वह मानो आनन्दके अपार
समुद्रमें निमग्न हो गया।

भगवानुका नाम चित्तको अहंकार एवं वासनाओंसे मक्त कर देता है और सारी आत्माको प्रकाश एवं आनन्द्रके प्रवाहरो परिष्ठावित कर देता है। जिस हृदयने भगवानुके नासको ददताके साथ पकद लिया, वह हृदय भगवानका निवास-स्थान ही बन गया है। फिर उसमेंसे अनन्त प्रेम पत्रं सार्वत्रिक दृष्टिकी धारा बहुने लगती है। या यों कहिये कि फिर वह मनुष्य विसके भीतर एवं बाहर सर्वन्न उस एक परमारमाको ईर देखने लगता है। भगवानुका नाम मनुष्यके अन्दर सहिष्ण्ता एवं धर्यका अटट भरदार खोछ देता है और उसकी आध्यारिमक शक्ति एवं आनन्दके गुप्त खजानेकी कुन्नी बनला देता है। भगवानके पवित्र नामकी महिमा, उसके अभित प्रभाव तथा उसके द्वारा व्यक्त होनेवाले प्रेम-पयोतिधिकी समता कींस कर सकता है ? उसकी कृपासे मनुष्य अमरावकी प्राप्त होकर अखिल विश्वके नायक परमात्माके साथ एकारमताका अनुभव करने छगता है। नाममें वह शक्ति है जो अज्ञासके पर्देको चीरकर मनुष्यके अम्दर ज्ञामके प्रकाशको प्राप्तुर्भूत कर देती है जिसके हारा वह अपने तथा दूसरे जीवोंकी अन्तरारमार्मे, नहीं-नहीं, जब-चेतन सभी पदार्थीमें उस प्यारे मनमोइनकी छवि निरसने सगता है। ईसार अनम्स प्रेसार्जव

है और वह इम सबके अन्दर विराजमान है। इम अनादि काछसे उससे अभिन्न होते हुए भी उससे पृथक् हैं। मनुष्य उस आमन्द्रमयी जननीका आमन्द्रमय शिशु है, क्योंकि परमारमा शाश्वत सुख एवं शान्तिका स्वरूप ही है। जब मनुष्यके हृद्यमेंसे उस दिब्स आमन्दकी महक फूट निककती है, तब वहाँसे विशुद्ध प्रेम, दया एवं शान्ति- का लोत बहने छगता है। इसप्रकारका प्रेम सारे जगत् एवं जड़-चेतन सभी प्राणियोंको परिद्वावित कर देता है। भगवान्का नाम ही वह साधन है जो हमें इस आनन्दा-र्णवके सभीप पहुँचा देता है। वह मनुष्य वास्तवमें धन्य ही नहीं धन्यातिधन्य है, जिसने भगवशामकी अपार सिहमाको अनुभवके हारा जान और समझ लिया है।

## ईश्वर क्या है?

( लेखक-अं।अर्नेस्ट पी० होग्बिज, प्रो० हण्टर कालेज, न्यूयार्क)

परमेश्वरकी परिभाषा काँन कर सकता है? अध्यासमागाँमें जो जितना आगे वहा हुआ होता है उसके ईश्वरविषयक अनुभवमें भी उतना ही अन्तर हो जाता है। म्पेन्सर (Spencer) हक्सले (Huxley) और ईनस्टीन (Einstein) तैने अलद्यवादी (Agnostics) मृष्टिकर्ता सगुण ईश्वरको नहीं मानत । वे नित्य-तस्त्रींको, मृष्टिके अध्यय कारण एवं मर्यादाको मानते हैं जो मारे सांसारिक पदार्थोंको स्वनेवाली नियामक, व्यवस्थापक एवं बनाने-विगाइनेवाली है। इसप्रकारका विवेकपूर्ण एवं नियमित विश्वास आर्मिक विकासकी एक बहुत उँची सीढ़ी है। प्रसिद्ध पाक्षास्य दार्शनिक केंग्ट (Kant) अपर नक्षत्रों मे जवे हुए आकाशको एवं संसारके अन्दर धर्मकी मर्यादाको देखकर विचारमें हुव आता था। यद्यपि वह ईश्वरवादी नहीं था किन्तु वह इस बातको पूर्ण स्वप्ने मानता था कि इस परिवर्तनशील संसारके मुलमें कोई आध्यारिमक तस्व अवस्थ निहत है।

स्वामी रामकृष्ण परमहंस जिस समय समाधिस्य हो जाते थे, इस समय उन्हें समीपमें बंदे हुए अपने शिष्यें-तकका भान नहीं रहता था, यहाँतक कि जयतक उन्हें फिरसे बाझानुसन्धान नहीं होता था वे माँ कालीके सगुण-रूपको भी मूल जाते थे। आरम-विस्मृति आस्तिकतामे भी जैची अवस्था है; सामान्यतया ये दोनों एकत्र नहीं रहतीं। आरमोग्सर्गका अभ्यास बढ़ानेसे वह आरम-विस्मृतिमें परियात हो जाता है और आरम-विस्मृतिसे आरमानुभव-की सिव्धि होती है। जब प्रह्वाद अपने मैंपनको मूल गया, तब उसे अपने असली स्वरूपका ज्ञान हो गया और उस अन्तरतम सार्वभीम तत्व समष्टि-चेतन) का ज्ञान हो जानेपर वह संसार और उसके अन्यक्त कारणोंको विरक्षक मूल गया। उसे तब सृष्टि अथवा सृष्टिकर्ताका भी भान नहीं

रहा; अथवा इस यों कह सकते हैं कि वह ईश्वरवादी नहीं रहा। किन्तु उस अलौकिक अवस्थासे नीचे उतरकर जब उसकी चेतना फिर सांसारिक पदार्थों का अवगाहन करने लगी और उसे फिरमें यह ज्ञान हो गया कि 'मैं प्रह्वाद हूँ' मायाका परदा फिर उसके सामने आ गया और उसके साथ-ही-साथ उसे इस विश्वरूपी विशास भवनका निर्माण करनेवाले उस अज्ञुतकर्मी विश्वकर्मा और उसके अनन्त महिमामय गुणसमूहका भी स्मरण हो आया।

उन प्रातः स्वरणीय गोप-छलनाओंका भी यही हाल धा जो वृन्दावनको कुअवीथियोंमें भगवान् श्रीकृष्णके साथ नृत्य एवं विहार करती थीं। जब वे अपने आपेको भूलकर श्रीकृष्णके साथ एकाः मताका अनुभव करती थीं तब वे गोपिका नहीं रहती थीं प्रस्युत श्रीकृष्ण ही वन जाती थीं। परन्तु ज्यों ही उन्हें अपनी सुध आती और अपनी पृथक् सत्ताका अनुभव होता कि वे श्रीकृष्णमें उपास्य-बुद्धि करने छग जाती थीं। तब वे फिर गोपी-भावको प्राप्त हो जातीं और श्रीकृष्णकी प्रेयसी वन जातीं।

मेरे प्यारे नवयुषकां! आओ, इसलोग ईश्वरवाद और अनीश्वरवादके व्यर्थ वाग्जालमें न फँसकर सखे विश्वासी बनें। निरर्थक वाक्कलहके मनों बोझकी अपेक्षा वास्तविकता-का एक तोला भी अधिक मुख्यवानु हैं।

सृष्टिके अनन्त स्थक्तरूपोंके मूलमें ईश्वरीय तथ्यका निवास रहता है, शास्त्रोंके उद्दापोह एवं विषयवासनाके झोंकोंकी अपेक्षा ज्ञान एवं प्रेमका सहारा अधिक काभहायक है। अ

<sup>\*</sup> Divine Realitics abi e Beneath creation's crowded forms; Wisdom and love are safer guides Then learned love and passion's stor ns.

## नास्तिकवाद और आस्तिकवाद

( लेखक -- श्रायुत पी० पन० शंकरनारायण पेयर गी० प०, नी० पल० )

आस्तिक और अद्धाः तथा उर नास्तिक कौन है ?

इम आस्तिकवादका अर्थ ईश्वरमें विश्वास, श्रद्धा तथा उसकी मक्ति समझते हैं और नासिकवादका अर्थ है ईश्वरमें

अविश्वास, उसकी सत्ताका निषेध और अपने कार्यों में उसकी अवहेलना करना । सामान्यतया सभी प्रकारके मनुष्योंका इन दो विभागोंमें समावेश हो सकता है, किन्तु इनमें से प्रत्येक विभागकी भी कई श्रेणियाँ हैं। हमें यह भी निश्चय करना होगा कि ईश्वरमें विश्वास एवं श्रद्धाका वास्तविक अर्थ क्या है ? एक वह प्रेतपूजक है, जो अमुक देवता कुपित होकर मुझे महामारी या दर्भिक्षसे पीडित न कर दे, इस भयमे उस देवताको सन्तुष्ट करनेके लिये पश्चाहल अथवा नरबल्धितक दे हालसा हैं; उसमे ऊँची श्रेणीका वह उपासक है, जो भिन्न-भिन्न प्रकारके फलोंकी कामनासे अपने उपास्य देवको भिन्न भिन्न प्रकारकी बलि देता है: तीसरा वह नैमिसिक उपासना करनेवाला पुरुष है जो किसी समय एवं स्थान-विशेषपर तो देवकी उपासना करता है किन्तु अन्य सब समय एवं स्थानोंमें दुराचार, करताके व्यवहार एवं भ्रपने स्वार्थके लिये परस्वापहरण करनेसे भी मुँह नहीं मोइता। और इन सबके विपरीत चौथा वह निष्काम-भक्त है, जो प्रेम एवं सौजन्यकी मूर्ति है और जो विश्वके सारे जीवोंको प्रकाश एवं सुसका वितरण करता है। कदाचित इन सबकी गणना आस्तिकोंमें ही की जायगी । इसी प्रकार नास्तिकों में एक ओर तो उनकी गणना होती है जो केवल ईश्वरका ही तिरस्कार नहीं करते किन्त धर्म एवं सत्यकी भी अवहेलना करते हैं और दूसरी घोर वे लोग भी नास्तिक ही कहलाने हैं, जो ईश्वरका निषेध करनेपर भी हृदयके बड़े पवित्र एवं सुशील होते हैं. तथा सच्चे दिलसे सारे जीवांके साथ प्रेम करने तथा उनकी सेवा करनेकी इच्छा करते हैं। इस न तो यह कह सकते हैं कि आस्तिकों के जितने भेद उपर बताये गये हैं वे सभी मानव-जातिकी प्रगतिमें सङ्घायक हैं और न यही कह सकते हैं कि उपयुक्त दोनों प्रकारके नास्तिक उसमें बाधक ही हैं। इमारी धारणामें, वह पवित्र एवं सदाचारी नास्तिक भी, जिसकी एकमात्र अभिलाषा सारे जीवांके साथ प्रेम करना तथा उनकी सेवा करना है, मानव-प्रगतिमें उतना ही सहायक है, जितना वह निष्काम-भक्त, जो सारे जीबोंमें

प्रकाश एवं सुस्रका वितरण करता है। अन्य प्रकारके आस्तिक एवं नास्तिक दोनों ही मानव-प्रगतिमें वस्तुतः बाधक होते हैं।

नास्तिकवादका सम पछिये तो स्वार्थ और दुराचार-परायण धर्मके ठेकेदारी सथा उनके कारण क्या है ? पिछ्छग्म् भक्तीने धर्मकी आक्रमें जो दुरा-

चार, अत्याचार करना एवं भोले-भाले लोगांको लुटना प्रारम्भ कर दिया, उसीके विरोधमें नास्तिकवादका प्रचार हुआ है। नास्तिकवाद इसी प्रकारके यथेच्छाचारी एवं स्वमताप्रही पुरुषोंके अत्याचारके विकद्व आत्माकी म्वतन्त्रताचोतक आवाज है, जो इस दृष्टिये एक प्रकारसे निर्दोष कही जा सकती है। यदि उपासकका आग्निकवाद सदा छुद, उदात्त एवं पवित्र रहे तो सारी जनताको बाध्य होकर उसका अनुगमन करना हो पड़े। श्रीमद्वागवत ७। १०। १६ में छिखा हैं—

यत्र यत्र च मद्भकाः प्रशान्ताः समदर्शिन । साधवः समुदाचारास्ते पुननत्यपि कीकटान्॥

अर्थात मेरे भक्त अस्यन्त शान्त, समदर्शी, पवित्रारमा, उदार एवं परोपकारस्त होते हैं वे जहाँ कहीं रहते हैं वहाँके सन्दे-से-सन्दे वातावर बको भी पवित्र कर देते हैं।

जब श्रीनन्द्रायजीने सद प्रकारकी उपासनाकी ऐकान्तिक पविश्रताको न समझकर इन्द्र-मखके रूपमें अन्ध-विश्वासयुक्त अनुष्ठानका प्रारम्भ किया, तब भगवान् ब्रीकृष्ण-ने स्वयं अग्रणी बनकर उसका विरोध किया। उन्होंने बात-की-बातमें सारी कियाका रूप बदलकर उसे सर्व भूतोंके अन्तरारमा (परमारमा) की प्रेमयुक्त पृजाका सुसंस्कृत एवं युक्तिसंगत रूप दे दिया। वह तुष्ट अथवा अविवेकी पुरुष जो खुलमुला ईश्वर एवं धर्मका अपलाप करता है, समाजके लिये उत्तना अहितकर नहीं है, जितना वह दम्मी आसिक कहलानेवाला मनुष्य है, जो प्रकटमें ईश्वरको माननेवाला बना रहता है परन्तु जो अन्दरसे अविश्वासी होता है। उसका ऐसा आचरण अवह्य ही उसके नैतिक पतनका कारण होता है। क्योंकि वह दम्भी ईश्वरवादकी आहमें वूसरोंको कष्ट पहुँचाता है एवं उनके ब्रुव्यका अपहरस्थ करता है।

मानव-समाज-को प्रगतिमें कौन-कौन-सी बातें सह।यक होती हैं आंत्र कौन-कौन-सी बायक । आसिक एवं नासिकके इस पारिमाणिक
भेदकी थोड़ी देरके छिये अछाकर इस
यह कह सकते हैं कि मानव-जातिकी
वास्तविक प्रगति अस्यन्त पवित्रतामय,
निःस्वार्थ तथा उदारतापुणं जीवनसे होती
हैं, जिसका उद्देश्य चतुर्दिक् आछोक
एवं प्रेमका प्रसार करना है। अपवित्रता,

स्वार्थ-परायणता, परस्वापहरण, नृशंसता और दूसरोंके कर्षोंकी उपेक्षा, ये सभी बार्ते मनुष्य-जातिकी प्रगतिमें बाधक हैं, चाहे इन दृष्ट प्रवृत्तियोंका बाह्य रूप कैसा ही अच्छा क्यों न दीखता हो।

अदर्शकी आव-व्यक्ता।

अत्र यह विधार करना चाहिये कि हमें उद्यक्ता।

इसे कोटिका जीवन किसप्रकारसे प्राप्त हो और निम्नकोटिके जीवनसे हम किस

तरह यच सकें । लक्ष्यका निरन्तर ध्यान रहनेसे ही उन्नति होती है। जीवन एक प्रकारका संग्राम है, जो सुखकी प्राप्ति एवं दःखके परिदारके लिये निरन्तर जारो रहता है। प्रायः प्रत्येक जीवका लक्ष्य अपनी अवस्थाको सुधारना होता है और वह इसके लिये भरसक चंद्रा भी करता है। वह अपनी मारी क्रियाओंको इस आदर्शके माँचेमें टालनेका प्रयक्त करता है। मनुष्य जितना आध्यात्मिक मार्गमें आगे बढ़ा हुआ होता है, उसका आदर्श भी उतना ही पवित्र एवं ऊँचा होता है। जिस मनुष्यका अन्तःकरण बुरी वासनाओंसे तथा राग-हंपसे मिलन होता है, उसका आदर्श भूत-प्रेतिके रूपमें उसके सम्मुख आता है। जो मनुष्य ब्यापारमें तथा वसरोंके दृष्यका भ्रपहरण करनेमें खगा हुआ है, उसकी दृष्टिमें ईइवरका भी वही रूप बन जाता है। इसी प्रकार एक निष्काम प्रेमी मनुष्यका आदर्श सस्य प्रेम एवं सीन्दर्वकी पराकाष्टा होता है। उसके लिये वह एक अलांकिक प्रकाशका काम देता है, जिसके स्परणमात्रसे ही उसको उग्साइ एवं जानन्द भिलता है।

कुछ लोगोंका मत है कि वह 'सस्यं शिवं सुन्दरम्' मूर्त है और कुछ लोगोंकी धारणामें वह अमूर्त्त है।

वह आदर्श वह आदर्श कुछ अंशमें मनुष्यको हैय एवं अह्नय समझमें श्रवह्य आ जाता है, जिससे दोनें। ही है। उसका मनुष्यके जीवनपर प्रभाव पहता है। परन्तु उसका बहुत-सा श्रंश समझमें नहीं भी आता और वह उसके छिये रहस्यमय बना रहता है। ऐसा न होता तो उसे आगे यहनेके लिये प्रोस्साहन ही नहीं भिलता, उसकी उन्नति ही नहीं होती, उसे प्रकाश-की प्राप्ति नहीं होती तथा उसे अधिक जाननेकी उस्कण्ठा भी नहीं होती। ज्यों-ज्यों वह आगे बदता है, त्यों-ही त्यों उसकी उन्नतिके असंक्य नये-नये द्वार खुलत जाते हैं जो उसे आगेकी ओर खींचते रहते हैं। मनुष्यकी आस्मा ज्यों-ज्यों उन्नत होती जाती है, उसका आदर्श भी पहलेसे जैंचा, ब्यापक, महान एवं अपरिच्छिन्न होता जाता है।

क्षुद्र अहंकारके नाशकी आव-इसकता। साधक साध्यसे अधिक-से-अधिक लाम तभी उठा सकता है, जब वह साध्य वम्मुकी पविश्रता एवं उत्कृष्टताके सामने अपनेको अत्यन्त नुष्छ एवं नगण्य

समझे। तब उसका साधन इतना तीव हो जाता है कि उसे साध्यकी प्राप्तिके अतिरिक्त और कुछ सुद्दाता ही नहीं। ऐसी दशा हो जानेपर वह अपने क्षुद्र अहंभावको प्रायः मूल-सा जाता है और उसकी सारी वृत्तियाँ साध्याकार बन जाती हैं। विशान, काव्य एवं दर्शन-शासमें जिन लोगोंने अधिक से-अधिक काम करके दिखलाया है, वे साध्य वस्तुमें अपनेको विलीन करके ही ऐसा कर पाये हैं। पूर्ण सन्यकी प्राप्तिमें प्रस्यगारमाकी प्रथक् सत्ता एवं चेतना वही बाधक है और उसका साध्यमें विलीन होकर मिट जाना परम सहायक है।

सन्त-महात्मा महान् भक्ती एवं सन्त-महात्माओंके एवं नकती छिये यह आदर्श ईश्वर है। उनका ईश्वरवादी। अनुमव यह बत्तलाता है कि ईश्वर ज्ञान, सौन्दर्य एवं प्रेमकी पराकाष्टा है।

उनकी यह मान्यता होती है कि हम सब जीव उसके सामने अणुसे भी चणु हैं, हम उसीके प्रकाशसे प्रकाशित होते हैं और उसकी सेवा करनेमें ही हम सब लोगोंकी सार्थकता है। वह ईइवर एक निश्चित आयोजनाके तथा सारे चेतन प्राणियोंका नियन्त्रण करनेवाले कुछ महान् नियमोंके अनुसार विइवकी रचना करता है। महान् भक्तोंकी अभिलापा एवं जीवनका ध्येय ईइवरके विधानके अनुकुछ बनकर उनकी इच्छामें अपनी इच्छाको मिला देना एवं उनके संकहपके आधारपर ही जीवन धारण करना होता है। वे जब भावादेशमें आते हैं तब उनकी झुद्र अहंता नष्ट होकर समष्टि-चेतनमें विछीन हो जाती है। वे ईवर एवं उसके विधानको प्रस्थक देखते हैं और

तब उम्हें इस बातकी उत्सुकता होती है कि जिस आनन्दका अनुभव वे करते हैं वह आनन्द सभीको प्राप्त हो । इसी हेतुसे वे संसारके सामने धपना प्रत्यक्त अनुभव प्रकट करते हैं और उसे प्राप्त करनेका मार्ग बतलाते हैं। जिस वस्तका झुढ चेतनाकी अवस्थामें अनुभव होता है, उसको साधारण भाषाके हारा साधारण मनुष्योंको समझानेमें कुछ वातें पूरी तारसे व्यक्त नहीं की जा सकतीं और कुछ बातोंके समझानेमें भूल भी हो जाती है। भिन्न-भिन्न योग्यताके सन्द्य अपनी-अपनी योग्यताके अनुसार उसे भिन्न-भिन्न रूपमें समझते हैं। परिणाममें अनेकीं सम्प्रदायोंकी सृष्टि हो जाती है, छोगोंमें अन्धविश्वास फैल जाता है, कर्मकाण्डकी प्रक्रियाएँ बढ़ जाती है, धर्मके हेकेतारोंका अत्याचार आरम्भ हो जाता है और ईश्वरका महत्व मृत-प्रेतों-जैसा ही रह जाता है। अन्धिकारियोंके प्रति रहस्य प्रकट करनेसे इसप्रकार समाजर्मे जो गन्दगी फैलती है, उसीका परिणाम यह होता है कि लोग ईडवरकी सत्ताको धरवीकार करने छगते हैं और नाम्तिक बन जाते हैं। असली नास्तिक वड़ी हैं जो कहनेमें तो उसी एक ऋषि-मनि-वन्दित परमेश्वरको मानते हैं जो ज्ञान, पवित्रता एवं प्रेमकी पराकाष्टा है किन्तु अपने आचरणोंसे उसकी सत्ताका सर्वथा अपलाप करते हैं। और उसके नियमोंका उष्लंघन करते हैं। इन नकली ईश्वर-बादियोंसे संसारकी अधिक हानि होती है।

नास्तिकों में कई ऐसे उदार नास्तिक भी हो चुके हैं जो बास्तवमें ज्ञानी एवं आस्तिक थे। कुछ महापुरुषोंने जब यह देखा कि ईश्वरमें इसप्रकारके भावसे लोगोंपर उलटा प्रभाव पड़ रहा है और उनकी हानि हो रही है, तो उन्होंने लोगोंको फिरसे सध्य-मार्गपर लानेके लिये ईश्वरकी सत्ताको सर्वधा अस्वीकार

करना तथा सरय एवं सदाचारको जीवनका आदर्श बतलाना उचित समझा। इसप्रकारके नास्तिक कहलानेवाले पुरुषोंमें वस्तुतः कई महान् एवं पवित्र भारमाएँ थीं। उन्होंने ईक्षरका खण्डन करना प्रारम्भ कर दिया जिसका अस्याचारी लोग बखान किया करते थे; उन्होंने उस सस्य-की खोजमें, जिसका अनुसरण करनेसे मनुष्य-जीवन पूर्ण बन सकता है, अपना जीवन लगा दिया, जो वास्तवमें प्रश्नंसाके योग्य कार्य था। अवश्य ही उन्होंने उस सस्यका नाम ईक्ष्य नहीं रक्खा और न उसे साकार ही बतलाया,

किन्तु फिर भी उनका आदर्श सत्यकी पराकाष्ट्रा ही था और हसीकी खोज करना उनके जीवनका सर्वोपरि रूप्य बन गया था । हिन्द-धर्ममें ईश्वरके इस स्वरूपको निराकार स्वरूप बतलाया है और उसके उपासकोंको ज्ञानी कहा गया है। इनके अतिहिक्त और भी अनेक उदाहचित्र पुरुष हो चुके हैं, और हैं, जिन्होंने अपने पूर्ववर्ती सहाम् नास्तिकोंके उत्तम आचरणों अथवा विचारोंको अपना आदर्श बना छिया । इन छोगोंने ईइवरको नहीं किन्तु इन महापुरुषोंको अपना आदर्श बनाया । कई ऐसे भी हो गये हैं जिन्होंने जीवन एवं प्रकृतिके सुन्दर भावोंको ही अपना आदर्श माना । हिन्द-धर्म हमें बतलाता है कि जहाँ कड़ीं इमें सीन्दर्य, उदारता, ज्ञान अथवा अन्य किसी महान गुणकी उपलब्धि होती है, जिससे आस पासके लोगोंको उत्साह मिस्रता है और चारों ओर शान्ति तथा मानन्दकी दृष्टि होती है. वहाँ ईड्वरकी ही अभिन्यक्ति समझनी चाडिये । लोगोंकी योग्यताके अनुसार उन्हें सस्य एवं सुखके मार्गपर लगानेके लिये ईइवर ही उन अनेक रूपोंमें प्रकट होते हैं। अतः ये सारे के सारे नाम्तिक कहलानेवाले वास्तवमें आस्तिक कहे जा सकते हैं. क्योंकि उनका निराकार ईश्वरमें विश्वास है। हिन्द-धर्मका यह सिद्धान्त है कि वह शुद्ध सस्य तत्त्व कोगोंकी प्रकृतिके अनुसार निराकार अथवा साकार दोनों ही रूपोंमें मनुष्यकी बुद्धिका विषय होता है।

उपरके विवेचनसे इस यह कह सकते निराकार हैं कि जो लोग पवित्र एवं उदारचित्र तत्त्वकी स्रोजने होते हैं, वे वाम्तवमें ईइवरवादी हैं, चाहे कठिनता । वे साकार ईश्वरके उपासक हों अथवा निर्गुण तस्वके । उक्त दोनों श्रेणियोंके सनुष्यांसे ही संसारकी प्रगतिमें सहायना मिलती है। परम्तु निर्गुणके उपासकोंका मार्ग कठिनाइयोंसे पूर्ण एवं वही जोखिमका होता है। जीवको स्वभावसे ही ऐसी वस्तुकी आवश्यकता होती है, जिसे वह अपने प्रेस एवं पुजाका पात्र बना सके। जानवरींसे लेकर बड़े-से-बड़े सहाप्साओं एवं ऋषियीं-तकके किये यह बात कागू होती है। किसी प्रेस-पात्रके विना, जिसके प्रति मनुष्य अपने आपको समर्पण कर सके. जीवन शून्य एवं मारी हो जाता है। प्रेमके अन्दर जीवनको ऊँचा उठाने तथा ग्राह्म करनेकी बढ़ी आही शक्ति निहित है। प्रेम जितना ही सहतुक, खार्थरहित, प्रक्रि



कल्याण

एवं ज्यापक होगा और प्रेमास्पतके छिये आत्माका जितने ही अधिक अशर्में आस्यन्तिक उत्सर्ग होगा, उतने ही अधिक अंशमें इमारा जीवन उसत एवं पवित्र होगा। अतएव जो लोग निरादार ब्रह्मकी उपासना करते हैं. वे एक प्रकारमे बाटमें रहते हैं। हाँ, उनमे पहले जो महान् साधक हो चुके हैं, उनमें उनका अवश्य प्रेम होता है। इसमें ध्यक्तिगत पुजाका भाव का बाता है, अतः इसे इस वास्तवमें नास्तिकवाद नहीं कह सकते, यह एक प्रकारमे आस्तिकवादका डी कपान्सर है। अन्सर केवछ इतना है कि ईश्वरके स्थानमें ये लोग महापुरुपोंकी पूर्व प्रकृतिकी उपासना करते हैं। जो छोग इनको भी अपना पथ-प्रदर्शक नहीं बनाते. उनके लिये इस बातका बढ़ा भय रहता है कि उनका अहंकार कहीं फिरसे उनपर अधिकार न कर छे और उनकी सत्यबुद्धिको कलुपित न कर दे। कर्दे बहुधा नैराइय एवं विचाद घेर खेला है जिससे वे कोध अथवा अमर्षके वर्शामृत हो जाते हैं।

डपर्युकः कथनको मैं अपने जीवनकी वैयक्तिक अन-इछ विशेष घटनाओंसे स्पष्ट करनेकी भवका प्रमाण। चेष्टा करूँगा। पिछले कुछ वर्षीये में भारतीय प्रामींमें उन जातियोंके जीवनको सुधारने तथा संघटित करनेकी चेष्टामें लगा हैं जो सामाजिक जीवनमें अन्य जातियों ये पिछड़ी हुई हैं और अनेक प्रकारके कप्टोंसे पींदित हैं। मेरे साथ कई ऐसे मित्र भी कार्य करते रहे हैं जिनका ईश्वरमें विश्वास न होनेपर भी वे बड़े प्रेमी एवं सस्यान्वेपी हैं और उनके अन्दर समाज-सेवाकी वड़ी प्रवल भावना है। प्रामस्धार एवं नगरोंके गन्दे मार्गीके सुधारका कार्य ही ऐसा है कि इस क्षेत्रमें काम करनेवालेको पद-पद्यर ऐसी कठिनाइयोंका सामना करना पहता है, जो देखनेमें दुरस्यय प्रतीत होती है। इस-मकारके संकटोंके आ पहतेपर मैंने देखा कि मेरे सहकारी मित्र सीधे मार्गमे विचक्तित होने छगे, वे इधर-उधरकी युक्तियाँ सजाने लगे और छक्ष्यमे दूर इटने खगे। इसका कारण यह था कि उन्होंने यह सोचा कि इस अकेले एवं असहाय हैं, इसिकिये तृसरोंकी सहायता आवश्यक है। परिणाम यह हुआ कि वे धीरे-धीरे छन्त्रसे च्यूत हो गये मीर मुख्य कार्यको छोड बैठे। किन्तु ऐसे अवसरीपर मेरे अन्दर नवीन साइसका सञ्चार होता था और साध-ही-साथ मेरा डरसाइ भी बढ़ता था। कभी-कभी तो गाँब-का- गाँव मेरे विरुद्ध खड़ा हो जाता था। वे छोग मेरे सिद्धान्तको तो ठीक समझते थे परन्तु उसे कार्यमें परिणत करना असम्भव-सा मानते थे। उस समय मुझे भगवान्का निम्निछिक्तित उत्साहप्रद वाक्य समरण हो आता था, जो उन्होंने देवताओंको मन्दराच्छमे समुद्र-मन्थनके छिये प्रोत्साहित करते हुए कहा था और मेरे अन्दर जोश मर देता था—

'सहायन मया देवा निर्मन्यम्बमतिनद्रताः ।'

(श्रीमद्भागवत)

अर्थात् हे देवो ! मेरी सहायतामे आलस्य छोड्कर मन्धनके कार्यमें जुट जाओ, उत्साह न छोड़ो।

में लोगोंको यह वाक्य सुनाता हूँ और उस प्रभुपर पहलेकी अपेक्षा अधिक विश्वासके साथ अपनी कार्य-पद्धतिको जारी रखता हूँ। तुरन्त मेरे लिये सहायनाका कोई नया द्वार सुल जाता है, लोग मेरी बातको मान लेते हैं और अपने पंरोपर खड़े होकर मेरी बतायी हुई दिशामें काम करने लगते हैं। कई बार मैंने देखा है कि मेरे उन अन्तरंग मित्रोंको नैराइय, अब्यवस्थितता, विवेक्श्च-यना तथा जीवन एवं कार्यके प्रति छदासीनताके माव घेर लेते थे और उनकी वहीं दशा हो जाती थी जो समुद्दमें बिना हाँको नौकाकी होती हैं। किन्नु उसी परिस्थितिमें मेरा मार्ग मुझै स्पष्ट दिखायी देता था और मुझै एक अज्ञात शक्ति, बल एवं आत्मविश्वास प्राप्त होता था। ऐसे समयपर देवपि नारदके द्वारा ब्यासजीके प्रति कहे हुए निम्नलिखित वाक्यको सध्यता मुझै स्पष्ट प्रतीत होती थी—

ततं। इन्यया कि अन यद्विबञ्चतः
पृथग्दशस्तत्कृतनामरूपिमः ?
न कुत्रचित् कापि च दुःस्थितामितकीमेत बाताहतनो। रिवास्पदम्॥

(ओमद्भागवत)

अर्थात् 'जो मनुष्य इस परमाग्माके द्वारा रचे हुए नामरूपाँके कारण उसमे भिन्न किसी लघ्यको अपनी इष्टिके सामने रखता है और इसी लिये उसमे मिन्न वम्नुओं-की चर्चाके द्वारा लोगोंकी सहायता करना चाहता है, उसकी बुद्धि समुद्रों बिना डाँड्की नौकाकी नाई इधर-उधर डगमगाती हुई कहीं आश्रय नहीं पासी।'इसी प्रकार मुझे अपने जीवनमें ऐसे कई आदिमियोंसे काम पड़ा है जिनका

मिलाक बहुत ऊँचा, हृद्य बढ़ा विशास है और जो प्राणीमात्रकी सेवामें अपना जीवन व्यतीत करनेकी चेष्टा करते हैं, किन्तु मैंने देखा है कि मनुष्यं की सेवा करते हुए भी वे कोर्गोकी सोई हुई आध्यारिमक वृत्तियोंको आगृत नहीं कर सकते और इसीसे उनको अपने कार्यमें दूसरांसे सहायता नहीं सिछती । वे कोग प्रायः इस बातको नहीं आनतं कि छोगोंके हृदयपर किस बातका असर पहला है और इसीकिये वे इधर-उधर भटकने छगते हैं। इसका कारण यह होता है कि उन्हें धर्मके मुख्य सिद्धान्तींका ज्ञान नहीं होता, जिनसे जीव और ईश्वरकी एकता होती है। साथ ही मैंने ऐसे पवित्राश्मा एवं भामिक अनुभववाले पुरुषोंको भी देखा है कि जो जंगको असम्य जातियोंकी अन्तरात्माओंको भी हिला देते हैं और उनके जोवनमें प्रकाश, आज्ञा, शक्ति एवं आनन्दका सञ्चार कर देते हैं। इस समय में हृदयसे निम्निङ्खित वाक्योंकी सरयताका अनुभव करता हूँ।

येऽन्येऽगिवेन्दाक्ष विमुक्तमानिनस्त्वय्यस्तमाबादविशुद्धनुद्धयः ।
आहृद्ध इन्ह्रेण परं पदं ततः
पतन्त्यचाऽनादतमुष्मदह्श्रयः ॥
तथा न ते माधव तावकाः कनिद्
श्रदयन्ति मार्गात्त्वीय बद्धसीहृदाः ।
त्वयाऽभिगुष्ठा विश्वरन्ति निर्मया
विनायकानीकपमूर्षेषु श्रमो ॥
(श्रीमद्भागवत)

हे पुण्डरीकाक्ष ! वे तूसरे छोग जो अपने को मुक्त मानने लगते हैं और तुम्हारे प्रेमका तिरस्कार कर देनेके कारण जिनकी बुद्धि कलुपित हो जाती है, वे बड़ी किटनतासे जंची अवस्थाको प्राप्तकर लेनेपर भी नुम्हारे चरणों के प्रेमका आधार न होनेसे नीचे गिर जाते हैं। परन्तु हे लक्ष्मीपते! यह द्या उनकी नहीं होती जो तुम्हारे बनगये हैं, तुससे प्रेमका सम्बन्ध जोड़ लेनेके कारण वे कभी भागसे च्युन नहीं होते, हे प्रभो ! तुम्हारे बाणको पा वे निभंग होकर विक्रीके समूहींको पदद्खित कर डालते हैं।

आस्तिक एवं नास्तिकका निर्णय करना कठिन है। फिर एक बात यह है कि अमुक मनुष्य आस्तिक है अथवा नास्तिक, यह बस-काना सहज नहीं। जीवनको उस्त एवं पुन्दर बनानेवाका जो ईसरके अन्दर दह विश्वास होता है, उसकी छी बहुत कम छोगोंके अन्दर अविनभर एक-सी रहतो है। कभी कभी सो बह वित्कृष्ठ मन्दर अथवा शीण हो जाती है और आगे चछकर उसकी ज्योति और भी फीकी पढ़ जाती है, यहाँतक कि कभी-कभी उसके मनमें नास्तिकता अथवा ईश्वरकी विम्मृतिकी छहर-सी आ जाती है। इम पामर जीवोंकी तो वात ही क्या है, वड़-से-वड़े मकोंको भी, जब वे अपनी वृत्तिधीपर दृष्ट डाकते हैं, अपने इद्यको दुरवस्थाको देखकर रोना आता है। प्रहाद-जैसे महाभागवतने भी भगवानसे इसप्रकार विनती की थी—

नैतन्मनस्तव कथासु विकुण्डनाथ संप्रीयते दुरतिदुष्टमसाधुतीव्रम् । कामातुरं ६र्षशेकमयेषणातं तस्मिन् कथं तव गति विमृशामि दीनः ॥

हे वंकुण्डाधिपति ! मेरा यह अस्यन्त दुष्ट, अतिशय ससाधु, मनमधोन्मथित तथा हर्ष, शोक, भय एवं अनेक प्रकारकी कामनाओंसे जर्जरित मन मुम्हारी कथाओंमें नहीं खगता; फिर यह दीन-हीन जन मुम्हारी कीछाओंको किसप्रकार समस्त सकता है ?

श्रीकृष्णाचैतन्य भी जो प्रेमार्णवके अवतार ही थे, इसप्रकार अपना रोना रोने हैं—

> श्रीकृष्णकपादिनिधेवणं बिना व्यथीणि मेऽहान्यस्तितेन्द्रियाणि च । पाषाणगुष्केन्चनभारकाण्यहो

> > बिमर्मि वा तानि कथं इतत्रप ॥

अर्थात सारे भूतप्राणियों को आकर्षण करनेवाले अन्वर्ध नाम भगवान् श्रीकृष्णके रूप एवं गुणोंका ध्यान किये विना मेरा जीवन एवं मेरी इन्द्रियोंके सारे व्यापार व्यर्थ हैं। अथवा यों कहिये कि मैं निर्लंज परधर अथवा सूखे ईंधन-के भारकी तरह इस जीवनका वहन करता हूँ।

दूसरी ओर इस देखते हैं कि अधम-से-अधम बीवोंके अन्दर कभी-कभी दिब्य उद्योतिकी ऐसी झलक दिखायी देती हैं कि जिसके दर्शनकर बड़े-बड़े सहारमाओं-का जीवन उच्चत और उत्साहपूर्ण हो जाता है। श्रीमद्रागवसका अध्ययन करनेवाले सब छोग यह जानते हैं कि मगवान् श्रीदक्ताध्रेयने जो चौबीस गुढ़ बनाये थे, इनमें एक बेह्या, एक महुमक्षिका एवं एक स्वाच भी छा।

शब प्रश्न यह होता है कि उन छोगींका आस्तिकॉका क्या कर्तस्य है, जो यह चाहते हैं कि उस कर्त्तत्य ईश्वरके प्रेममय विश्वके अधिवृतिके सन्दर जगत्-अन्दर तर्क्षान हो। का विश्वास बढ़े और संसारमें प्रेम एवं जाना और सर्वत्र सुख्की बृद्धि हो । इसमें से प्रश्येक व्यक्ति-की, जो यह इच्छा रस्तता है, यह उनका करना है। चाहिये कि वह एकाध्रचित्त होकर भगवानुसे ऐसी प्रार्थना करें और स्वयं उन 'सत्यं शिवं सुन्दरम्' के स्वरूपमें लीन होकर सारे भूतप्राणियोंमें उन्हीं-का रूप देखे तथा ईश्वरबुद्धिसे सबकी सेवा करे। यदि इसने

खगनके साथ उनकी लोज को और प्रेमके साथ उनको पुकारत तो हमें विश्वास है कि हमारी पुकारका उत्तर वह अवहय देंगे और हमें अपनी कृपाकी भिक्षा टेकर संसारको अपने प्रेम, सौन्दर्य एवं चानन्द्रसे परिद्वावित कर देंगे। भगवान् श्रीकृष्ण तथा श्रीकृष्णचेतन्यके विप्रहमें अवतीर्ण होकर उन्होंने ऐसा ही किया था। हमारी प्रार्थना है कि प्रमु हमें वह शक्ति एवं योग्यता प्रदान करे जिसके द्वारा हम उनके कृपापात्र बनकर संसारमें उनके प्रेमका प्रसार कर सकें।

<del>~{€€</del>\*\*<del>}~</del>

# नाम-महिमा

लेखक—प्रेकियर श्रीशंकरराव, वो०, डांडेकर



नुकाराम महाराज कहते हैं कि 'मैं भक्तिकी महिमाको दिखलाकर बसाजानी पुरुषको भी उसके लिये उरकण्डित बनाउँगा, मुक्तपुरुषोंकी आस्मस्थिति खुदा हूँगा। हरिनाम-कीर्तनमे जीवन ब्रह्ममय हो जाता है, तथा वह कीर्तन ऐसा भाग्यप्रदहें कि भगवान भी भक्तके ऋणी बन जाते

हैं। इसिलये नीर्ययात्रा करनेवालों को भजनमें हाल आखसी बना दूँगा, नथा म्बर्गवास और म्बर्ग-सुख-भोगों को भी उसके आगे कड़ बना दूँगा। भिक्ति सम्मुख तपम्बी लोगों-का अभिमान खुदा दूँगा, तथा यज्ञ और दानको लजित कर दूँगा। केशल भगवज्ञामके वलपर मैं पुरुषार्थसे चरम भक्तिको प्राप्त करूँगा और इहलोकमें लोगोंमें धन्य-धन्य कहलाउँगा, क्योंकि मैंने (नुकारामने) उस परम भाग्यकृषी भक्तिको देखा है।'%

घोटबीन लाल ब्रह्मझान्या हाली । मुक्ता आत्मस्थिती सांहवीन ।
 ब्रह्मभूत काया होतसे कीतंनी । भाग्य तरी ऋणी देव ऐसा ।
 तीर्थभ्रामकासी आणीन आलत । कट्ट स्वर्गदाम करिन भोग ।
 संख्वीन तपोनिधा भ्रमिमान । यह भाणि दान लाजवीन ।
 मिक्तमाग्य सीमा साथीन पुरुषार्थ । ब्रह्मांचा जो अर्थ निकंठेवा ।
 भन्य म्हणवीन इहलोको लोको । भाग्य भाम्हां तुका देखियेला ॥
 भातुकाराम साम्प्रदाविक गाया अभंग ३६-९

पाश्चास्य देशमें जिस समय ईश्वर-विषयक प्रश्नोंकी चर्चा छिइती है, उस समय ईश्वरके अस्तित्वको सिद्ध करने-वाले कौन-कौनसे प्रमाण पेश किये जा सकते हैं, इसी प्रकारकी चर्चा बहुधा प्रारम्भमें होती हैं। इसारे यहाँ इससे भिल्ल ही प्रणाली है। भारतीय मनुष्योंकी मनःसृष्टि ही ऐसी हुई है कि उसमें कुछ बातें, बिना उत्पन्न किये ही, स्वभावतः सजी हुई मिलती हैं। उदाहरणार्थ-पुनर्जन्मपर विश्वास, कर्मसिद्धान्त, आत्माका अमरत्व इत्यादि। ईश्वरके अस्तित्वका प्रभ भी करोब-करीब इसी प्रकारका है। अति प्राचीनकालमें ऋषियोंने उपनिषद्की दृष्टि विचारकर अपने अनुभवसे स्पष्ट भाषामें यह बतला दिया या कि 'ईश्वर है और उसका ज्ञान प्राप्त करनेमें ही जीवनकी सफलता है, तथा उसका ज्ञान न प्राप्त होनेसे मनुष्य महान विमाशको प्राप्त होता है।'

'इह चेदवेदीदश सत्यमस्ति न चेदिहावेदीन्महती विर्नाटः।' —केनीयनिवद्

अर्थात यदि इस जन्ममें ईमरको जान लिया तो सब ठीक हो गया, न जान सका तो वह महाविनाशको प्राप्त होगा । यह बात हमलोगोंके रग-रगमें समायी हुई है । इसलिये ईमरविषयक प्रश्नकी चर्चा छिदनेपर, 'ईमर है या नहीं और यदि है तो इसके कौन-से प्रमाण हैं ?'— इत्यादि प्रकोंको डठाकर उसकी चर्चा करनेकी अपेका

इसके अस्तित्वको स्वीकारकर, तथा उसकी प्राप्तिको मानव-जीवनकी सफलता मानकर इम उसकी प्राप्तिके साधनींका ही विचार करते हैं। परन्तु आजकल इसमें बहुत कुछ परिवर्तन हो गया है। आधुनिक शिक्षित पुरुषोंका सन अनीश्वरवादकी ओर अधिक झक्रने लगा है। इसका कारण पाश्चास्य विचाका संस्कार तो है ही, समय (युग) की महिमा भी ऐसी हो है। क्योंकि समाजसत्तावाद ( Communism ) के सहश सिद्धान्त भी अनीश्वरवादकी ओर क्षकने छगे हैं । ऐसे अवसरपर भारतवर्षकी संस्कृति और तस्वज्ञानके प्रमुख श्रंग 'ईश्वर-इर्जन' विषयक श्रंक निकालकर 'कहयाण' मासिकपत्रने आधुनिक सजातीय विचारोंके एकत्र करनेका स्तत्य प्रयक्त किया है, उसमें इस लेखदारा इस भी अपना हाथ बँटाते हैं । ईश्वरके श्वासित्वको सिद्ध करनेका काम अधिकारी पुरुषोंके उत्पर छोडकर इस लेखमें भगवस्त्राधिके सगम और सलभ साधन-स्वरूप भगवनामके माहारम्यके विषयमें संक्षेपमें विचार किया आयगा।

#### १---इतिहास

उपर्यु क कथनानुसार हमारे देशमें अति प्राचीनकालमें-इतने प्राचीनकालमें जब कि प्राचीन भूभागमें जो राष्ट भाज भग्रगण्य कहे जाते हैं उनमेंये कितनोंका इस खरूपमें उदय भी नहीं हुआ था, उस कालमें-'क्या संसारका कोई कारण है. यति है तो वह चेनन है या जह. उसके साथ मन्ष्यका क्या सम्बन्ध है, उसका साक्षात्कार हो सकता है या नहीं, यदि हो सकता है तो किस-उपायमे ?' इसप्रकारके गहन मास्त्रिक विषयौंपर चर्चा चलाकर एति वयक सिजान्त निश्चित किये जाते थे। पवित्र गंगा-तटके समान रम्य स्थानमें निशस, साधारण रहन-सहन, खाने-पीनेकी चिन्ताका अमाव, इन परिस्थितियाँ-में तरकालीन ऋषियोंको इन प्रश्नोंकी सांगोपांग और शान्त रीतिसे चर्चा करनेमें सुविधा थी। वह चर्चा किस प्रकारकी होती थी इस बातका पता हमें उपनिषदींसे लग जाता है । अन्य आवज्यक प्रश्नोंके साथ परमेश्वरकी प्राप्ति-के साधनींका भी विचार होता था । उपनिषदींमें ज्ञान. योग और कर्म इन साधनोंके साथ-साथ नाम-मार्गका भी रहेल मिलता है। केनोपनिषद खण्ड ४ श्लोक ६ में स्पष्ट किला हुआ है कि - 'तह तहुमं नाम तहनमिल्युपासित-ब्बम् ।' छान्दोन्य उपनिषद्के साक्ष्में अच्यापके प्रथम सण्डमें

भी नामकी उपासनाका उल्लेख है । नाम-मार्ग अन्य साधनोंके समान ही प्राचीन है बक्कि योगादि साधनोंकी अपेक्षा भी उसका अधिक पुराना होना बहुत ही स्वाभाविक है। जगन्नियन्ता ईश्वर है, एक बार यह मान लेनेपर उसकी समीप बुखानेका सहज सार्ग मानव-स्वभावके अनुसार यदि है तो उसको पुकारना ही है। माँको सामने न देख-कर जैसे बच्चा रो-रोकर उसे पुकारता है, उसी प्रकार न्याकुल होकर प्रेमसे उस छिपी हुई जगन्माताको दर्शन देनेके लिये पुकारना ही स्वाभाविक मार्ग है। उपनिष होंमें इसका जो संक्षिप्त-सा उल्लेख मिलता है, इसका कारण यह है कि वे ग्रन्थ तस्त-चर्चा-विषयक हैं अतः तस्कालीन ऋषि-मुनियोंकी बुद्धिसे निकने हुए सिद्धान्स सुत्ररूपसे उनमें लिखे हए हैं। यही कारण है कि भावना-प्रधान तथा अन्तःकरणको अंगीकत होनेवाले सार्गका उनमें स्वभावतः ही विस्तार नहीं है। परन्तु इस मार्गका उनमें उल्लेख है, इस बातको ध्यानमें रखना चाहिये । इस विषयमें इतना लिखनेका कारण यही है कि बहुतरे स्रोग इस मार्गको भवीचीन और अधिक-से-अधिक मध्यवुगका मानते हैं। परन्तु उपर्युक्त चर्चाये यह मालूम हो आता है कि उनका ऐसा समझना भूल है। हाँ, नाम-साधनके सम्बे सहस्वको जानकर उससे प्रा-प्रा लाभ उठाकर उसका लाम सब जीवोंको प्रदान करनेका श्रेय यदि किसी-को प्राप्त है तो वह भवश्य ही मध्यकालीन साध-सन्तों हो है। उपनिषर्देकि द्वष्टा ऋषि-मुनियोंका क्षकाव ज्ञान-की ओर था, उस समय ईश्वर-विषयक चर्चा तथा उसकी प्राप्तिके साधनोंका अनुष्टान गुफाओं अथवा आश्रमोंमें होता था। मध्ययुगीन नामनिष्ठ (भक्त) छोगोंने हरिभक्तिकी महिमा अधिक बढ़ायी और ईश्वर विषयक प्रश्लोंको गुफाओं और आश्रमींसे निकास चौराइॉपर साकर सबके सिये अन्हें सुख्य कर दिया। यह कहना असंगत न होगा कि इस यगकः आरम्भ श्रीमद्वागवतपुराणसे हमा है। श्रीमद्वागवतमें कलियुगका वर्णन करते समय स्पष्टरूपसे कडा है कि —

यत्र संकीर्तनेनेव सर्वे. स्वायोंऽभिनभ्यते ।

'श्रीमगवान्के नाम-संकोर्तनसे धर्म, अर्थ, काम, मोझ सभी अर्थोकी प्राप्ति होती है।' श्रीविष्णुपुराण (६।२।१७) में भी यह स्पष्टतः कहा गया है कि नाम-संकीर्तन ही इस कल्लियुगका धर्म है। नारवके अक्तिसूत्र भी इसी प्रकारके हैं। परम्तु इसकी अपेक्षा भी नामका प्रसार ईश्वरके नाम-का जयकोष करते हुए हिन्दुस्तानमरमें यदि किसीने किया है तो वे प्रान्तीय भाषामें कविता करनेवाले महा-पुरुष महारमागण हैं। उनमेंसे कुछ प्रमुख महारमाऑके नाम कहीरवास, तुलसीदास, रैदास, दाद, चरणदास, नानक, मीरावाई, नरसीमेहता, चैतन्य, ज्ञानदेव, नामदेव, एकनाथ, तुकाराम, रामदास और पुरन्दरदास प्रमृति हैं। और इसी नामके श्रेष्टन्व सिद्ध करनेवालोंकी परम्परा अवीवीन साधु रामकृष्ण परमइंसतक पहुँची है।

इस विषयमें ध्यान देनेयोग्य एक अचरजकी बात तो यह है कि नामकी श्रेष्ठता तथा उसकी सामध्येके विषयमें भारतके विभिन्न प्रदेशोंके सभी साथुओंका एकमत है। भारतके साथुओंको तो भगवजामकी श्रेष्ठता स्वीकृत है इही; बिक पाश्चास्य देशके साथु भी नामके महस्वको जानकर उसकी स्नृति करते हैं। चौटहवीं शताब्दीके एक पाश्चास्य साधुने 'The cloud of Unknowing' नामक एक सुन्दर प्रस्थ छिला है उसमें 'नाम कैसा होना चाहिये तथा उपका क्या उपयोग हैं!' इसका बना हो सुन्दर धर्णन किया है। यहाँ इस उसके वाक्य उद्धत करते हैं—

And if thou desirest to have this intent lapped and folden in one word, so that thou mayest have better hold thereupon, take thee but a little word of one syllable, for so it is better than of two; for the shorter the word, the better it accordeth with the work of the spirit. And such a word is this word 'God' or this word 'Love.' Choose whichever thou wilt, or another; whatever word thou likest best of one syllable. And fasten this word to thine heart, so that it may never go thence for anything that befalleth.

This word shall be thy shield and thy spear, whether thou ridest, or peace or war.

(The cloud of unknowing p. 26-27.)

अर्थात् 'यदि तुम अपनी अभिलाषाको एक शब्दमें सिक्कित और सिक्कित करना चाइते हो जिससे तुम उससे अधिक लामान्यित हो सको तो केवल एकस्वरयुक्त एक शब्द जुनो जो हो स्वरवाले शब्दसे अच्छा होगा। क्योंकि जितना ही छोटा शब्द होता है उतना ही अधिक आस्म-शिक्त अमुकूल होता है और ऐसा शब्द 'भगवाम्' या 'मेम' है। इसमें तुम जो चाही चन सकते हो; एक स्वर-वाले जिस शब्दको नुम अधिक पसन्द करते हो, चनो। और उस शब्दको अपने हृदयमें इसप्रकार रख को जिमसे वह कमी किसी भी वम्नुकी प्राप्ति होनेपर बाहर न निकले। यह शब्द तुम चाहे अद्वारोहण करो, शान्तिमें रहो अथवा यह करी, सदा तुम्हारी ढाल और तलवारका काम देगा।'

ऐसा हो सहस्व Thomas a Kampis के लिये हुए 'Imitation of Christ' नामक अन्यमें भी मिलता है। तारपर्य यह है नामकी सहस्ताका गुणगान प्राचीन, अर्वाचीन, पीर्वास्य, पाश्चास्य सभी सन्तोंने किया है।

#### २-दूसरे साधनोंके साथ नामकी तुलना

नाम-माहारम्यके वर्णन करनेमें सब साधु-सन्तों का जो एकमत दीख पहना है तथा अनेकों साधु हिर-चिन्तनमें मग्न होकर संसारके त्रिविध दुःखों को जो मूले हुए दीख पहने हैं, इसके अनेक कारण हैं। उनमेंसे यहाँ मुख्यतः दो बातोंका विचार करना है, एक तो अन्य साधनों की अपेक्षा नामकी सुलभता और दृसरी नामकी अन्तरंगता। पहछे नामकी सुलभताका विचार करना है।

ज्ञान, योग, कर्म आदि भगवश्यासिके प्रसिद्ध साधन हैं। हमें इस लेखमें यह सिद्ध नहीं करना है कि ये सब भगवस्यासिके साधम नहीं हैं। हमें तो यही दिखलाना है कि इन सब साधनों की अपेक्षा नाम-साधनकी सुलमता कहाँतक है, तथा पीछे यह भी दिखलाना है कि नाम-साधन सुलम होनेपर भी वैसा हो फलदायी है जैसे अन्य साधन हैं।

यदि सब साधनोंका राजा कहलानेका गर्च किसीको प्राप्त है तो यह ज्ञानको है। 'ज्ञानादेव तु कैवल्यम्' तथा 'ज्ञान जयाचें हातीं। तो चि समर्थ मुक्ति।' अर्थात ज्ञानी ही मुक्त होता है। इसप्रकारके सैक्हों अर्थयुक्त वचन पण्डित, साधु, ज्ञानी पुरुगोंके प्रन्योंमें मिलते हैं। परन्तु इस श्रेष्ठताकी सिद्धि यणि मुख्ये या वाद-विवाद-हारा करना सुगम है, तथापि ज्ञानका प्रा-प्रा माप करना, इद अपरोक्षामुभृतिके द्वारा 'तस्यमस्यादि' महावाक्योंका अनुमव प्राप्तकर 'वासुदेवः सर्वमिति' की सम्यक् अनुमृति बहुत हो दुर्घट है। इसके प्राप्त करनेके साधनोंका विचार

करने समय जान पहता है कि तीव जिज्ञासु भी निराशाके गतंमें जा गिरेगा । ज्ञानकी प्राप्तिके लिये मुख्यतः तीन बातोंकी आवश्यकता है, पहली तैलबुद्धि, दूमरी साधन-धतुष्ट्यसम्पद्धता और शीसरी बात है शब्दपर निष्णात् ज्ञानी गुरुका प्रसाद ।

इन तीनोंपर विचार करनेसे यही मालुम होता है कि सामान्य मनुष्यके लिये इन तीनोंमेंसे एकका भी प्राप्त होना दर्जभ है। बहिर्मस्वी इन्द्रियोंके लिये निस्य दीस पद नेवाले म्थल जगत्को माथिक समझकर उसके अधिष्ठान परबद्धकी सन्यताको बुद्धिमें निश्चय करनेके लिये पहले शास्त्राभ्यासकी आवज्यकता है। विभिन्न शास्त्रोंकी 'ल्याति' की चर्चा सविकरूपक प्रत्यक्ष सथा निर्विकरूपक प्रत्यक्षमें स्ध्मभेद, स्फोटके समान बाद-यह सामान्य मन्ध्यकी बुद्धिकी कक्षाकी बाहरकी बातें हैं। बल्कि इनमें श्रम करके शास्त्रोंकी प्कवास्थताके दर्गम गढको जीतकर शास्त्र-सिद्धान्तको बुद्धिगम्य कर लेनेपर भी क्या काम निकल सकता है ? केवल पुराने सिद्धान्तीका समझना ही नहीं है. बश्कि नये-नये सिद्धान्तींके रचनेवाले पण्डित बदते जाते हैं, उनके सिद्धान्तींका भी जानना आवश्यक है। परन्तु ऐसी बुद्धिये केवल पाण्डिस्य प्राप्त होगा, ईश्वरकी प्राप्ति इससे न होगी, उसके लिये तो वैराग्यकी आवश्यकता है। जैसे पाश्चास्य जर्मन देशके प्रसिद्ध दार्शनिक कैण्टने कहा है कि अनुभवके विना प्रस्यक्ष ष्यर्थ है और प्रश्यक्षके बिना अनुभव निष्प्रयोजनीय है। (Percepts without concepts are blind and concepts without percents are empty) उसी प्रकार एकनाथजीने विवेक और वैशायकी सोदीके सम्बन्धमें कहा है -- 'विवेक बिना वैहास्य अन्धा है और वैराग्यके विना विवेक पंगु है, जैसे धृतराष्ट्रने ज्येष्ठ होनेपर भी नेत्र विना स्वराज्यको खो दिया ।'

नीनों छोकोंमें प्रज्विलन अग्निके समान विषयोका नाश करनेवाली प्रखर 'इष्ट-आनुश्रविकविषय-वितृष्णा' के बिना ज्ञानका उत्पन्न होना कभी सम्मव नहीं। साबुन कितना ही अच्छा क्यों न हो, परन्तु जिस पानीसे कपड़ा भोना है यहि वही गँउला है तो वह सावुन जिसप्रकार निरुपयोगी हो जाता है उसी प्रकार ज्ञान कितना ही अधिक क्यों न हो, वैराज्यहारा यदि अन्तःकरणकी शुद्धि नहीं हुई तो केवल शुद्धिगम्य ज्ञानका कोई भी उपयोग नहीं हो सकता। थोड़ी देरके किये मान भी खिया जाय कि ऐसे बैराग्य, विवेक तथा साधन-चतुष्टयकी प्राप्ति हो सकती है परन्तु तीसरी बात अर्थात् श्रोत्रिय और बहानिष्ठ पुरुषका समागम और प्रसादकी प्राप्ति तो अस्यन्त ही बुर्छम है। इस विषयमें मागवतमें यह विदेहकी उक्ति प्रसिद्ध हो है कि—

'तत्रापि दुर्तमं मन्ये बैक्ण्ठित्रयदर्शनम्।'

— सन्य-तन्त्रके उपदेश करनेवा ने गुरु घर-घर मिछते हैं परन्तु शिष्यके लिये ईश्वरका साक्षास्कार करानेवाले गुरु अस्यन्त दुर्लभ हैं। एकनाथने भी ऐसा कहा है कि 'चकोर-शावकको ही प्राप्त होनेवाला चन्द्र-किरणरूपी असृत सनुष्यकी बुभुक्षाको शान्त करें तो यह सम्भव हैं। बीना सनुष्य सहासागरको अपने बाहुबल्ले पार कर ले तथा अविराम चलनेवाले सूर्यचककी गतिको रोक ले, यह भी सम्भव है परन्तु सन्ध सापुरुषकी प्राप्ति दुर्लभ है। तारपर्य यह कि इन सब बातों के योगके हारा ज्ञान-प्राप्ति होना तक्षकके फणकी मणिको प्राप्त करके उसे जीवित शेरके नाकके बालमें पिरोकर गलेमें पहननेके समान करिन ही नहीं, बह्कि प्रायः असम्भव है।'

परनत् नाम-सारणकी बात ऐसी नहीं । उसके छिये अत्यन्त कुशाग्र बुद्धिकी आवश्यकता नहीं है। भक्ति-शास्त्रोंमें ध्रव, उपसन्य, प्रह्वाद आदि भक्त बालकोने कुमारावस्थामें ही. शास्त्राध्ययनके पूर्व ही जगदीश्वरकी प्राप्त कर स्त्रिया था, यह कथाएँ प्रसिद्ध ही हैं। प्रेमसे 'हरि बोल' अथवा 'रामकृष्णहरि' की धुनि लगानेमें बिद्रत्ताकी आवश्यकता नहीं। तकारामका यही कहना है कि 'येईल वैसा बोस रामकृष्ण' देवा-मेठा जो कुछ हो प्रेमसे गानेवाले अपने मक बालककी उपेक्षा सर्व जीवोंकी जननीहरूप परमाश्मामे नहीं हो सकती। इसका अर्थ यह नहीं कि अक्तको जान-बुझकर अनाड़ी रहना चाहिये। परन्तु अधिकतः ऐसा देखनेमें आता है कि बड़े प्रभावशाली वक्ताकी अपेक्षा माँको अपने छाएकी तोत्तछी बोछी ही श्रधिक प्यारी लगती है। और उसीमें उसे आमन्द आता है। इसी प्रकार उल्टा-सीधा परन्तु प्रेमसे उचारण किया हुआ शब्द भगवानुको अति प्यारा छगता होगा । तुकाराम भी कहते हैं—'श्रीमोंका सहायक भगवान अन्तरके प्रेसका आस्वादनकर केवल उसके भावको देखता है।'

इसका तारपर्य यही है कि निष्काम प्रेम होनेपर अधिक दुद्धिन होनेसे भी काम चक्क सकता है। नर्गोक ईसर बुद्धिका उत्पादक है भतः वह अपने भक्तको स्वयमेष उत्कृष्ट ज्ञान दे देता है। यह बात पूर्वकालके भ्रुव भादि तथा भवीचीनकालके तुकाराम नामदेव प्रसृतिके उदाहरणींसे प्रसिद्ध है।

प्रेमपूर्वक हरिनामसारणमें एक और आनन्दकी बात यह है कि नाम-सार्ग करनेवालेमें बैराग्य धीरे-धीरे अपने आप उरपन्न होने छगता है तथा स्वयं परमारमा उसकी गुरुक्षपसे उपदेश देते. दर्शन देते और कृतार्थ करते हैं। इसके किये बहुतरे साधु-सन्तोंके चरित्र प्रमाण कपमें प्राप्त होते हैं। नामसे चिसकी शब्द किसप्रकार होती है. इसे इस आगे यतखावेंगे। अभी प्रसिद्ध सन्त नकारामजीके तीन-चार बचनोंको देकर यह प्रसङ्ग समाप्त करते हैं। 'मेरा सन जो महासकसे गन्दा बना था (भगवद्यासस) स्फटिक-जैसा हाद्ध हो गया । जिनको सगवान् 'विद्वक' के तीन अक्षरोंका स्वाद मिला है, उनको उसके सामने अमृत भी फीका हो जाता है। भेरे भगवान बिठीवा-का कैसा प्रेमभाव है कि वे स्वयं ही गुरु बनकर आये हैं। इरि-नाम-सारण्ये तुरीया आदि समस्त शबस्थाएं प्राप्त होती हैं। सगुण भक्ति ही मुख्य उपासना है। शुद्धभावको जानकर भगवान् इष्टमूर्तिमें दर्शन देते हैं, भगवान्का नाम ही बीज और फल (साधन और साध्य) दोनों हैं। सांसारिक पुरुष गुरुके दास नहीं हो सकते क्योंकि विषयी जोग वैराग्यका नाम सुनंत ही काँपने लगते हैं। परन्त पण्डरीनाथ भगवानका नाम वैसा नहीं है उसके किये श्रम-की आवश्यकता नहीं पहली, वह सब अवस्थामें मधुर ही छगता है।

ताल्पर्य यह कि सांसारिक मनुष्योंको धीरे-धीरे विवेक-वेराग्ययुक्त बनाकर उन्हें भगवान्की प्राप्तिके लिये उक्कण्ठितकर उनको गुरुका समागम कराकर अन्तमें सुक्रभ रीतिसे ईश्वर-साक्षास्कार कराना इत्यादि बार्ते नामसारयाहारा हो जाती हैं, यह बात साधुओं की उक्ति और उनके अनुभवसे सिद्ध हैं। इसलिये सांसारिक मनुष्योंके लिये ज्ञानमार्गकी अपेक्षा नाम हो सुक्रम साधन है।

योगशासके विषयमें तो अधिक जिखनेकी आवश्यकता नहीं है। योगके जिये वैशम्य सीर नैष्टिक ब्रह्मचर्च आदिकी आवश्यकता होती है। तथा उसके छिये 'सुची देशे' पवित्र एकान्तमें रहनेके छिये सैयार होना चाहिये। एवं यह शरीर-चक्र जिस प्राण-वायुके आधारसे चक्रता है उस वायुका निरोध, प्राण धीर अपानकी समता, प्राणका सुचुन्ना-नाड़ीमें प्रवेश आदि वार्तोंके लिये साधकद्वारा होनेवासी योग-विचाकी चमता प्राप्त होनी चाहिये. परन्त ये सारी बार्से दर्घट हैं। इतना होनेपर भी योग-मार्गके स्वतन्त्र होनेसे उसमें ऋदि-सिद्धियोंके भनेक प्रतिवन्धक हैं और इन ऋद्धि-सिद्धिक्षपी रेशमकी गाँठींको काटनेके किये तीष्टण वैराग्यक्षणी तळवारकी धारकी आवश्यकता है। यही कारण है कि स्वयं योगी लोग भी सामान्य मनुष्योंको इस मार्गमें न जानेके छिये ही उपदेश देते हैं। प्रसिद्ध योगिराज सन्त ज्ञानदेव कहते हैं कि-'योगमार्गमें यहे इस्साइमे नवीं द्वारीका अवरोध करके कुण्डलिनीको सीनी नाड़ियोंके मध्य सुबुद्धामें सञ्चरण करना पड़ता है। मुनिलोगोंका कहना है कि इस मार्गके साधनमें न जगकर निशिद्दिन श्रीभगवानुका चिन्तन करो जो मुक्तिस्थान (मोक्षरूप) है। योगमार्गमें हाथ-पैर ट्रटकर मृखुकी प्राप्तितक हो जा सकती है और उसमें मोह और तृष्णाका नाश सो होता नहीं फिर बद्धविद्याकी प्राप्ति कैसे हो सकती है ? यह बड़ी भारी भूल है जो तुम भगवानुके चरणों में सिर नहीं नवाते । हे मानव-प्राणी ! यदि तुरहें मुक्तिकी अभिकाषा है तो अपने मनको मुकन्दमें रमाओ ।'

अच्छा, योगके लिये इतना जी-जानसे परिश्रम करने-पर फल क्या मिलता हैं ? केवल 'चित्त-वृत्ति-निरोध !' परन्तु नामनिष्ठ सन्त अपने अनुभवके द्वारा यह आश्वासन देते हैं कि चन्नलताके लिये प्रसिद्ध मन और 'बलवान्' तथा 'प्रमाथि' कहलानेवाली इन्द्रियों नाम-चिन्तनके द्वारा साधकके वशमें हो जाती हैं। पैठणक-प्राम-निवासी एकनाथ महाराज अपना अनुभव कहते हैं—'इरि-नाम लेते-लेते जनादंनके दास एकनाथकी इन्द्रियों विषय और कामको मूल ही गयीं। अ

तुकीया कहते हैं-- 'नाम छेनेसे मन शान्स और स्थिर होता है तथा जिह्नासे अमृतरस झरने छगता है, तथा मगवरप्राप्तिके अनेकों शकुन होने छगते हैं। †

तास्पर्य थइ कि नामचिन्तनके द्वारा इन्द्रियोंकी और चित्तकी शुद्धि होती है एवं मनमें एकाग्रता आसी है।

पका नार्दनी धेता हरिचें नाम ।
 निमाली शन्द्रथे विषय विसरली काम ॥

<sup>†</sup> नामधेता मन निवे। जिहे अमृतिच स्रवे॥ होताती वरवे। ऐसे शकुन कामाचें॥

श्वतः यह कहनेकी आवश्यकता नहीं रह श्वाती कि नाम-चिन्तन योगसे भी सुरूभ हैं।

अब रहा साधन-कर्म। वह तो 'स्टम' नामसे प्रसिद्ध ही हैं। स्वयं भगवान् श्रीकृष्ण गीतामें कहते हैं कि,

'किं कर्म किमकमेंति कवगांऽपत्र मे।हिताः ।'

(3118)

चौर आजकल सो 'मेरा कर्म क्या है ?' इसका निश्चय करना और उसके अनुसार यथाविधि अनुष्ठान करना बहुत ही कंडिन हो गया है। इसके अतिरिक्त सूत्र, स्मृति निवन्धादि प्रन्थोंका विचार करके विहित कर्मका निश्चय कर केनेपर की समका आचरण करना इस परिवर्तित परिस्थितिमें अध्यन्त ही कठिन बल्कि असम्भव-सा हो गया है। इसका धर्ध यह नहीं समझना चाहिये कि लेख कका स्रभित्राय स्वकर्मका त्याग सुचित करनेका है। बश्कि सच बात तो यह है कि कर्मका अधिकार, देश, काल इन सबको देखकर ही कर्मान्छानको निश्चित करना पदना है। एक समयका कर्म दूसरे समयमें होनेसे वह फलदायी नहीं रहता । तास्पर्ध यह है कि कर्मकी गति तथा स्थिति ग्रहन है। नामकी स्थिति इसकी अपेक्षा विस्कृत ही भिन है। नामका अधिकार सब वर्णीको, अन्त्यजोंको भी एक समान ही है। सब आश्रम, सब वर्ण, सब लिक्नके मनुष्योंको नाम एक समान ही प्राह्य है। इसमें समय, श्चित्र तथा नर-नारीकी कोई केंद्र नहीं है।

मगवशाम सर्वसाधारणके छिये प्रायश्चित्तस्वरूप तो प्रसिद्ध ही है, इस विषयमें ज्ञानदेवका एक बहुत ही अच्छा अमंग है। उसका महत्वपूर्ण अंश इसप्रकार है—'मःश्रोंके विषयमें कहा जाता है कि उन्हें अशीचमें नहीं जपना चाहिये और न औरांको सुनाना हो चाहिये क्योंकि ऐसा करनेसे छाभ तो होता नहीं, उलटे हानि होती है। परन्तु ऐसी बात मन्त्रराज श्रोहरि-नामके जपमें नहीं है। श्रीनारायण-नामकी तो हाथ उठाकर ऐसी गर्जना करनी चाहिये कि गाने और सुननेवाले मस्त हो जायं। नामके द्वारा बाह्यणमे लेकर अन्त्यजपर्यन्त सब सुक्तिके अधिकारी हैं।'

तारपर्य यह है कि इसमें देशकालकी कोई अक्चन ही महीं है। नाम-चिन्तन सदा-सर्वदा पवित्र है। तथा चाण्डाल, सुवर्ण चुरानेवालेके समान पातकी तथा वेदया आदि सबको इसमें समान अधिकार है, एवं जिस गङ्गामें सान करनेसे इनकी छुदि होती है वह तीर्थ नाम-गङ्गा है है। मागीरथी पापोंका नाश करनेवाछी है, यह ठीक है परन्तु वह भी कभी-कभी, 'ऐसा महापापी तो पहले कभी नहीं देखा-सुना था' यों कहकर अपने कानीपर हाथ रख सकती है। लेकिन सब प्रायक्षिकोंने जिनको स्याग दिया था उन वाहमीकि, अजामिछ, गणिका-जैसोंका बद्धार हसी पवित्र साधन नामसे ही हो गया। इस विषयमें ज्ञानदेवने (गीता ६। १४ छोक) 'सततं कीर्तयन्तो माम्' पर बहुत ही अच्छी टीका की है। पाठकोंसे हम उसके पहनेके छिये आग्रहपूर्वक विनती करते हैं।

अन्यकारके नाशके जिये सूर्यका, तथा शिकाकी पकदनेके किये सिंहको जैसे औराँकी सहायमाकी अपेक्षा नहीं होती, उसी प्रकार नामको भी भगवन्त्राप्ति प्रदान करनेमें अन्य साधनोंकी अपेक्षा नहीं होती। नाम साधकको सहज ही ईसरमें मिला देता है। यही कारण है कि नामके अन्तरंग साधन होनेके कारण हमने उपर वसा कहा है।

मामके उपर एक शंका हो सकती है कि परमेश्वर तो निर्गाषा निराकार प्रसिद्ध है. तथा नाम, रूप, सम्बन्ध, जानि, किया, भेद आदिकी प्रतीति केवल साकार और सगुण बम्त्रमें ही होती हैं। अर्थात् अज्ञाति, अनाम और निर्गेश परमेश्वरको नाम देना तथा उस नामका अवसम्बन-कर उसके द्वारा परमेश्वरको प्राप्त करनेकी चेष्टा करना बिना नींवके सकान उठानेके समान ही मूर्खतापूर्व है। अनामीको नाम कहाँ से प्राप्त हो सकता है ? शंका ठीक ही है। परन्तु यह जैसी कठिन दीख पहती है उतनी कठिन है नहीं। इसमें थोड़ा-सा अममात्र है। ब्रह्म अथवा ईश्वरको नाम नहीं है, इसमें कोई नवीनता नहीं, परन्तु विचारनेथोग्य महस्वपूर्ण बात यह है कि कौन-सी साकार बस्तु अपने साथ नाम लेकर पेंद्रा होती हैं ? क्या किसीने नवजात शिद्यको अपने सिरपर नामका सिक्षा छगाकर जन्मते देखा है शिशकों जन्मके उपरान्त ही उसके माँ-भाष उसका नामकरण-संस्कार करते हैं, उसे पालनेमें रखते हैं और उसका नाम घरते हैं। परन्त आश्चर्यकी बात यह है कि बारम्बार उस नामसे प्रकारते-पुकारते यह बचा उससे इतना अभ्यसित हो जाता है कि दस-पाँच आदमियोंके बीच यदि वह सोया हुआ हो और उसका नाम लेकर प्रकारा जाय तो बड़ी जाग उठता है। बसी प्रकार तुम्हारी-हमारी सबकी माता श्रति भगवतीने,

संसार-भयसे त्रस हुए जीव अपना दुसदा सुनानेके लिये भगवानके पास जाये, इस उद्देशसे, प्रारम्भमें भगवान्-का 'ओ३म्' नाम रस दिया और सब जीवोंके लिये उसके साथ स्ववहारका मार्ग लोक दिया।

मूलमें भगवान्का एक ही नाम था, पीछे उन्हें सहस्रों नाम प्राप्त हुए और वह भगवान ऐसे दयालु हैं कि प्रेमसे किसी भी नामसे पुकारनेपर ध्यान देते हैं और बुळाने-वालेका कष्ट दुर करते हैं।

## ३--- नाम और अन्तः करण-ग्रुद्धि

ऐसी ही एक और दूसरी शक्काका विवेचन करना है। उसका निराकरणकर इस लेखके अन्तिम और महस्वपूर्ण विषय 'अव्याष्ट्रन नाम-स्मरणसे प्राप्त होनेवाली स्थिति' का विचार किया जायगा।

जपर इम लिख चुके हैं कि नाम सारणसे अन्तःकरण शुद्ध हो जाता है, प्रबल ( अजेय ) हन्द्रियाँ भी साधकके वशमें हो जाती हैं। इसपर स्वभावतः यह शहा उठ सकती है कि चित्त-शुद्धि और नाम-सारणमें ऐसा कीन-सा सम्बन्ध है कि नाम-स्परणके साथ चित्तकी शुद्धि होती ही है ? इसका उत्तर यह है कि सद्भाव और प्रेमसे यदि साधक नित्य नाम-सारण करें तो नाम और नामीका प्रस्यक्ष सम्बन्ध होनेके कारण क्रमशः जैसे-जैसे ष्ठसकी इति भगवसाममें तल्लीन होती जायगी वंसे-ही-वंसे वह राजस भार तामस विषयां में दूर होता जायगा और नामी अर्थात परमारमाका रंग उसके अन्तःकरणपर चढता जायगा। इमें व्यवहारमें भी ऐसा ही अनुभव मिलता है। बच्चेको मरे चाहे छः महीने बीत गये हों. उसकी माताके सामने उस बन्नेका नाम लेते ही उसके नेत्रोंने आँसू टपके बिना नहीं रहते । नाम-उद्यारणके साथ ही वृत्तिमें नामीकी स्थिति हो जाती है। जो बात विचारसे, ज्ञानसे अथवा चर्चासे नहीं होती वही क्षणमात्रके प्रेमसे सिद्ध हो जाती है। भावना अथवा प्रेममें ऐसा वक है कि अन्तःकरणकी शुद्धिके लिये विचारोंकी अपेक्षा कहीं अधिक उसका उपयोग होता है, ऐसा मानस-शास-वेत्ताओंका कहना है। तालवे यह है कि प्रेमपूर्वक नाम-चिन्तन होनेपर धारे-धीरे अन्त:-करण सास्विक हो ही जायगा । इस विषयमें यह दशन्त दिया जा सकता है कि माछिकके घरमें आनेपर जानवर स्वयं उस घरको छोदकर दूसरे टूटे-फूटं सूने घरोंकी स्रोर चले

काते हैं। उसी प्रकार नाम-स्मरणसे अन्तः करणमें हवीकेशका निवास होनेपर काम-क्रोधादि कुर्तोका वहाँ रहना सम्मव नहीं हो सकता। अपरिपक्त बुद्धिवाले नास्तिककी बातोंपर विश्वास करनेकी अपेता हम उन महाश्माओं के वचनोंपर क्यों न विश्वास करें, जिन्होंने अपना सारा जीवन साधनामें बिताया तथा जिनके मिध्यावादी होनेकी तनिक भी शङ्का नहीं की जा सकती? भगवत्साक्षारकारका अनुभव जैसा उन्हें मिला, वैसा हमें भी मिल सकता है यदि हम उनके कथनानुसार सद्भाव, प्रेमके साथ नित्य नियमपूर्वक भगवान्का नाम लिया करें। श्रीएकनाय महाराजने कहा है—

'जिसे परमार्थकी श्रिभिछाषा हो, वह सब इसेर्लोको छोदे और नित्य नियमसे आदरपूर्वक भगवद्भजन प्रारम्भ कर दे। खण्डन-मण्डन छोद्दकर वासुदेवके नामकी ही रट लगाया करे। आदरपूर्वक नाम-सारण करनेसे अनायास ही सुक्तिकी प्राप्ति होगी।'

इसप्रकार प्रेमसे, भावशुद्ध अन्तःकरणसे नियम-पूर्वक नाम-स्वरण करनेपर साधककी कृति बदलने लगती है, उसे जाप्रम् दशामें अखण्ड भगवन्नाम तथा गुणके कीर्तन करनेकी लालसा लगी रहती है. इसी स्थितिकी ददता हो जानेपर उसका भगवद्विपयक प्रेम दृढ़ होता जाता है और स्वममें भी उसकी वैसी ही स्थिति हो जाती है, तथा दिन-दिन उसका भगवान्में प्रेम बदता जाता है। अन्तमें उस मक्तकी देहस्फूर्ति प्रेमकी बादमें विलीन हो जाती है। उसके शरीरमें आठों साध्यिक भाव प्रकट होते हैं तथा वह विदेहावस्थाको प्राप्त हो जाता है। इसीको प्रेमसमाधि अथवा उन्मादावस्था कहते हैं। भक्ति-शास्त्रका इसके परे कुछ साध्य नहीं है, परन्तु विशेष आश्चर्यकी बात यह है कि इस अवस्थाका निर्वचन पण्डित लोग अपने ज्ञानबलसे कर ही नहीं सकते ? इस अवस्थाको प्राप्त हुआ पुरुष कभी गाता, कभी रोता, कभी खिलखिलाकर इँसते हए नाचने लगता है। बहिमुंख वृत्तिवाले पुरुप, चाहे वे शास्त्रोंके पण्डित ही क्यों न हों, ऐसे पुरुषको पागल समझते हैं। परन्तु भक्ति-शास्त्रज्ञ महारमा कहते हैं कि उनके गाने, रोने और नाचनेमें जगत्का उद्धार होता है। कभी थोड़े ही दिन हुए जब साधु रामकृष्ण परमहंसने इसी उन्माद-अवस्थामें अपने समीपके एक मनुष्यको पैर छुआकर उसकी इष्टरेबका दर्शन करा दिया था, यह बात प्रसिद्ध ही है। यह विदेह-अवस्था केवल काल्पनिक स्थिति नहीं है, बक्कि अञ्चमवसिद्ध वात है, इसके साक्षी अनेकों महात्मा पुरुष हैं। नारदवी अपने भक्तिस्त्रमें लिखते हैं---

यं करूप्ता पुमान् सिद्धां भवित अमृतां भवित तृष्ठां भवित । यत्प्राप्य न किश्वत् वाञ्छिति न शांचिति न द्वेष्टि न रमते नोत्साही भवित । स तरित स तरित स लोकांस्वारयित ।

जिस मेमको पाकर पुरुष सिद्ध हो जाता है, अमर हो जाता है, तृप्त हो जाता है, जिसे पाकर फिर किसी वस्तुकी इच्छा नहीं करता, किसी वातका सोच नहीं करता, किसीमें द्वेष या राग नहीं करता, विषय-सेवनमें उत्साह नहीं करता, वह तरता है, वह तरता है और वह छोकोंको तारता है।

#### ४-प्रेमोनमादकी अवस्था

श्रीमद्भागवतमें कहा है---

प्रवंद्रतः स्विश्यनामकीत्यां जातानुरागा द्रुतिचत्त उचैः। इसत्ययो रादिति राति गाय-त्युनमाद्वननृरयित लोकबाह्यः।।

(११ | २ | ४०)

इसप्रकार प्रेमका वत छेकर अपने परमप्रिय प्रभुके नाम-संकीर्तनका अनुरागी वह माग्यवान् पुरुप अलेकिक भावसे कभी खिळखिळाकर इसता है, कभी रोता है, कभी चिछाता है, कभी ऊँचे स्वरसे गाने छगता है और कभी उन्मलके समान नाच बहता है।

परमारमासे प्रार्थना है कि हमारे भारतदेशमें निस्य ऐसे ही महारमा पैदा हों, क्योंकि देहकी विस्मृति कराने-वाका प्रेम भरावस्कृपाके बिना प्राप्त नहीं हो सकता।

इस उश्व सूमिकाको पहुँचानेवाला नाम-सारण किस-प्रकार होना चाहिये यह बतलाकर इस बेखको समाप्त किया जायता । वस्तुतः इसका विचार तो उपर हो ही गया है परन्तु यहाँ उसका योदा-सा स्पष्टीकरण होना आवश्यक है । वेखरी वाणीदारा नामोचारण करना तो केवछ साधनाका आरम्म है । नामोचारण किया जाय परन्तु उसके साध-साथ स्मरण होना मी आवश्यक है । तुकाराम महाराज कहते हैं—

'कण्ठसे नाम-उद्यारण करते समय यही भावना और अनुभव भी करना चाहिये कि भगवान मेरे सामने खड़े हैं, इसी प्रकार ज्यान घरना चाहिये और मन-ही-मन चिन्तन करना चाहिये।' श्रीज्ञानेश्वर महाराज कहते हैं—'विद्वलको स्मरण करते समय उस नामाके रूपका भी चिन्तन करो।' यह नाम-स्मरण उपर कहे अनुसार प्रेमपूर्वक तथा भावपूर्वक होना चाहिये। नहीं तो उसमें एक प्रकारका बनावटीएन आ जाता है। प्रेम न हो तो नाम-स्मरणका कुछ भी महत्त्व नहीं है, बैंसे तो नाम सभी छेते हैं। परन्न नुलसीदासजी कहते हैं—

> राम राम सब कांड्र कहे ठग ठाकुर अरु चार । बिना प्रेम रीझे नहीं तुलसी नन्दक्सिंग ।।

पहलेके महान्माओंको नाम-स्मरणद्वारा परमारमाकी
प्राप्ति होनेका कारणयही है कि उन्होंने नाम-स्मरण प्रेमपूर्वक किया था। नाममें प्रेम होनेकी परीक्षा यही है कि
नाम-स्मरणमें लग जानेपर भूख-प्यास अथवा लाकिक सुखदु:खोंकी खबर हो न रहे, तथा स्वप्नमें भी नामकी ही
धनि होती रहे।

गोपियाँ, श्रीचैतन्य, तुकाराम, तुलसीदास, कबीर और आधुनिक कालके श्रीरामकृष्ण परमहंसके समान मग-वर्ण्यम सबको प्राप्त होना कठिन है। तथापि उनके प्रेमका लेशमात्र ही हम भारतवासियोंको प्राप्त हो तथा हमारे इस भारतदेशमें यह भगवस्प्रेमकी ज्योति इसी प्रकार सदा जलती रहे, मैं उस प्रेमस्वरूप श्रीहरिके चरणोंमें यही प्रार्थना करके हस लेखको समाप्त करता हूँ।

# 

## अगम अगोचर

क्षप रेख बरनी कहा, कोटि सूर परगास। अगम अगोचर कप है, पार्च हरिको दास॥

---यारी साहेब

# ईश्वरकी सत्ता

( लेखक -- दण्डिस्लामी भीसङ्जानन्दजी सरस्वती )



मसा सृष्टिका सञ्चालन नियमितरूपसे करनेवाला कोई एक सर्वशिक्तसम्पद्म विशिष्ट चेतन है या नहीं, यह बहुत ही पुराना प्रश्न है और प्रारम्भसे ही इसका इत्तर दोनों ही रूपमें अवतक दिया जाता है। इस सृष्टिक मूलमें कोई ऐसा चेतन है, इस विषयमें मतैक्य कभी नहीं हुआ। एक रूल जहाँ ऐसे चेतनका पक्षी है तहाँ

वसरा उसका विषक्षी भी पाया जाता है। यह भी नहीं कि जिस चार्वाक या लोकायतिककी नास्तिक शब्दसे स्पष्टतया सम्बोधिन करते हैं, केवल वही ईश्वरीय सत्ताका विपक्षी है। हिन्दुओं के जिन मीमांसा और सांख्य-दर्शनीं-को साधारणतया आस्तिक ही समझा जाता है उन्होंने भी ईश्वरकी सत्ता माननेसे इनकार किया है। हिन्दुओंके छः दर्शनोंमें न्याय तथा वैशेषिकको पृथक माननेके लिये कोई वैसा विशेष आधार नहीं है जैसा कि सांस्य, योगादिके लिये। उन दोनोंमें कोई मौक्तिक भेद (Fundamental difference) नहीं है। अतएव नवीन सार्किकांने दोनोंको एक ही मानकर या दोनोंको मिलाकर ही अपने प्रन्थ लिखे हैं। इस तरह अब पाँच ही दर्शन स्पष्टरूपमे रह जाते हैं । इनमें जहाँ दो ईश्वर-सत्ताके विषक्षी हैं वहाँ दो हो (योग और न्याय) उसके स्पष्टरूपमे समर्थक हैं। क्योंकि वेदान्त-दर्शनकी गति निराकी है। उसका सकाव दोनों ओर है। यों तो उस दर्शनमें ईश्वर ओत-प्रोत पाया जाता है और उपनिपदों. ब्याससूत्रीं तथा गीतामे लेकर आधुनिक ग्रन्थींतकर्मे हैश्वरका निरूपण और उस सम्बन्धमें विपक्षियोंके मतका सरदन पाया जाता है। अतएव उसे अनीश्वरवादी कह नहीं सकते । फिर भी वेदान्तकी चरम गति जो जीवा-भिषा या अहीत ब्रह्म है, उससे और साधारण ईश्वर-वादसे क्या सम्बन्ध है ? जिस अभेदको बेदान्ती चरम रूप्य समझते हैं और जिसके सिवा शेषकी वास्तविक सत्ता नहीं मानते, वह सर्वसाधारण दार्शनिक व्यवहारका न तो जीव ही है और न ईश्वर ही। इसीसे वेदान्तको इसने बीचर्से साना है। इतना ही क्यों है नेयायिकोंके

ईमरको तो वेदान्ती भी अन्तमें वैसे ही अस्वीकार करते हैं जैसे अन्य विपक्षी । इस तरह स्पष्ट है कि ईमरवादके बारेमें हिन्दू-दर्शनीकी तराजुका पछड़ा दोनों ही ओर है ।

एक बात और । ईश्वर-सत्ताके विपक्षियोंको हो दर्लोंमें विभक्त किया जा सकता है। एक तो वे हैं, जो एकदम किसी भी रूपमें उसे माननेको तैयार नहीं, उसे असाम्य कइते हैं और इस श्रेणीमें मीमांसक, चार्वाक तथा आज-कलके हैकल और निटशे आदिकों ले सकते हैं। लेकिन उनकी एक श्रेणी और भी है जिसका कहना है कि यदि ईश्वर हो भी तो उसके जाननेका कोई साधन हमारे पास न होनेके कारण हम उसे जान नहीं सकत--वह अजेय है । सांख्य-सूत्रोंके भाष्यकार विज्ञानभिक्षके मतसे सोख्य-दर्शन इसी कोटिका है जैसा कि उसके 'ईश्वरासिक्तें :' आदि सुत्रोंके भाष्यमे सिद्ध है। हालाँकि दूसरे लोग सांख्यको भी प्रथम श्रेणीमें ही मानते हैं। वर्त्तमान युगके हर्बर्ट स्पेन्सर और हाम आदिका अज्ञेयवादका सिद्धान्त भी उसी प्रकारका है। और यदि हम अपने-अतएव संसारभरके-प्राचीनतम् प्रन्थ-न्यांकि श्रव तो सभी मानते हैं कि दुनियामें ऋग्वेदसे प्राचीन कोई प्रन्य नहीं है—अधावेदको देखते हैं तो उसमें भी ईश्वरकी हस अज्ञेयताका म्पष्ट आभास पाया जाता है। उसके 'नास-दासीत्' इरवादि नासदीय सुक्तके निम्नकिखित दो मन्त्रींके पडनेसे यह बात ध्यानमें आ जाती है। वे मन्त्र हैं---

को अद्धा बेद क इह प्रवोचत्
कृत आजाता कृत इयं विसृष्टिः।
अविंग्देवा अस्य विसर्जनेनाथा को बेद यत आवभूव॥
इयं विसृष्टियंत आवभूव
यदि वा दघे यदि वा न।
यो अस्याप्यक्षः परमेल्योमन्
सो अंग यदि वा न वेद॥

इन दो सन्त्रों में पहले में कहा गया है कि इस सृष्टिके मूळतत्त्व उस विशिष्ट-चेतन (ईश्वर) के जाननेका कोई साधन है ही नहीं। अतएव उसे कौन जान सकता है १ दूसरे सन्त्रमें कहा गया है कि यद्यपि उसके जाननेके साधन नहीं हैं तथापि वह स्वयमेव अपनेको जान सकता है। अथवा नहीं भी जान सकता है। विस्तारमयसे इन मन्त्रोंके बारेमें इम अधिक न लिख केवल इतना ही कह देना चाहते हैं कि इनमें जो ईचरोय सत्ताके मानने-न-माननेका विचार है वह आजकलकी द्वार्शनिक रीतिका है, अतएव अस्यन्त युक्तियुक्त है जैसा कि उसके 'अर्वाप्रेवा अस्य विसर्जनेन' तथा 'सो अंग यदि वा न वेद' से स्पष्ट है। अतएव आजकल अज्ञेयतावादी हम्म आदि तथा अमान्यतावादी हेकल आदि और उनके अनुयायियोंकी बाद देखकर हमें चौकन्ना या वेचैन न होना चाहिये, क्योंकि यह कोई नयी वात नहीं है।

यदि ईश्वर इन्द्रियम्बद्ध होता तब शायद उसके बारेमें ऐसा विवाद नहीं होता। हालाँकि प्रस्यक्ष पदार्थी-के बारेमें भी विवाद होता ही है और यह प्रश्न होता है कि जब आँखों के दोपसे श्रेत शक्त भी पीका प्रतीत होता है तब हरुद्रीकी पीतिमा भी क्या वस्तु सत्ता रखती है या बैसी ही है ? फिर भी ये बहुत दुरकी बातें हैं साधारणतः प्रत्यक्षमें विवाद नहीं होता। हाँ, अनुमेय पदार्थीमें तो विवाद होता ही है। यही कारण है कि ईश्वरीय-सत्ता बहत बढ़े विवादका विषय है। इसी विवादका थोड़ा बहुत दिग्दर्शन हो जानेसे इस विधय-की गम्भीरताका पता छग सकता है। साधारणतया अनी भरवादियों को दो दलों में विभक्त किया जा सकता है। एक तो दल ऐसोंका है जो एकमात्र प्रत्यक्ष-प्रमाणके माननेवाले हैं। इसीलिये वे ईश्वरको स्वभावतः स्वीकार नहीं कर सकते । इसरे दलमें ऐसे छोग हैं जो अनुमानको भी बद्यपि मानतं और अनुमेय पदार्थौकी सत्ता स्वीकार करते हैं, फिर भी ईश्वरीय सत्ताको माननेमें असमर्थ हैं। पहले दलमें अप्रणी चार्वाक है और दशरेमें सांख्य. मीमांसक और हेकल आदि । प्रत्यक्ष नहीं होनेसे उसकी सत्ता न माननेवालांके मतमें सबसे बढ़ा और स्थल दोष यह है कि वे अपने वंशके मृत्युरुष या अपनेसे इस-पाँच पीड़ी पूर्वके किसी पुरुषकी सत्ता मान नहीं सकते। क्योंकि इस पुरुषको प्रत्यक्ष करनेका कोई भी साधन नहीं । वह तो केवल अनुमानगम्य है परन्तु प्रत्यक्ष न होनेसे ही उस पुरुषकी सत्ताका अपलाप नहीं हो सकता। यहि कोई मूछ-पुरुष न था तो वे हजरत जन्मे कहाँसे ? इस तरह जो अपने ही पूर्वजीकी सत्ता नहीं मान सकता वह

संसारके पूर्वेच (ईश्वर) की सत्तान माने तो आश्चर्ये ही क्या ?

लेकिन जो अनीश्वरवादी अनुमान-प्रमाणको भी मानते हैं, न कि कैवल प्रत्यक्षको ही, उनकी दलीलें अवश्य ही निस्सार नहीं होती हैं। फलतः ईश्वरवादियों-की जबर्दस्त भिद्रन्त उन्होंके साथ होती है। सांस्योंने पुरुष (जीव) और प्रकृतिको अनुसानगम्य ही साना है और मीर्मासकांका स्वर्ग, परलोक या अदृष्ट भी अनुमेय ही है। इसी प्रकार वर्तमान विज्ञानके कहर मक्त हेक्छ प्रभृतिके ईथर (Ether) और कललरस (Protoplasm) को वस्तुगत्या अनुमेय पदार्थ ही समझना चाहिये। शुम्बककी आकर्षणशक्ति टरस्य लोडेपर जब काम करती है तो चुम्बकसे निकलकर लोहेमें जानेके लिये बीचमें उसका कोई आधार चाहिये, क्योंकि कोई शक्ति निराधार टिक नहीं सकती ! बस, वड़ी आधार-द्रव्य वैज्ञानिकींका ईयर है। एक पदार्थसे दूसरेमें विद्युत-शक्ति आदिके गमनागमनका आधार भी वही है। यद्यपि वैज्ञानिक उस ईथरको सर्वब्यापी, गति-शक्तिका अनन्त भण्डार और निष्क्रिय तथा अम्बण्ड मानते हैं, फिर भी उसका बास्तविक रूप क्या है यह बात अभीतक विवादग्रम्त ही है और उसकी सर्वव्यापिता आदि केवल अनुमानसिद्ध ही है। इसी प्रकार कललरस (Protoplasm) की भी बात है। वैज्ञानिक इतना ही कह सके हैं कि वह कारबन, ऑक्सिजन, नाइटोजन और डाईडोजनके विलक्षण सेखसे बना है जिसमें जल, गन्धक आदिका भी अंश है । सगर वह विकक्षण संयोग कैसा है इसका पता उन्हें नहीं है, नहीं तो अपनी प्रयोगशाकामें उसी विक्रभण संमिश्रकके द्वारा कल्लरस बनाकर वे लोग भी सजीव सृष्टि कर स्रेते । अतएव उनकी यह कस्पना भी केवल अनुमानमात्र ही है। इसप्रकार केवल अनुसानके ही बलपर लम्बी उदान भरने-वाने वैज्ञानिक भी ईश्वरकी कल्पनामे चवराकर भयभीत हो आते हैं। यदि यह कहा जाय कि उनका अखण्ड एकरस ईयर ( Ether ) ईश्वर या बहाका हो नामान्तर है तो कोई अत्यक्ति नहीं । क्योंकि दोनों ही अनन्त शक्तिके भण्डार माने गये हैं और जिसप्रकार बहावादी उसकी शक्ति या भाषा (प्रकृति) का ही परिणाम संसारको मानते हैं उसी प्रकार वैज्ञानिक भी उसी शक्तिका ही क्ष्पान्तर-द्रव्य मानते हैं! ऐसी विकक्षण समताके रहते हुए भी उन्हें ईश्वरमें विवाद है ! इसी तरह जब बाखुसे तेक नहीं पैदा होता तो फिर निर्जीवसे सृष्टिकै आरम्भें या कभी भी हेकछका सजीव पदार्थ कैसे दृश्यक्ष होता ! यदि दो परस्परविरोधी पदार्थीका उपादान-उपादेय (कार्य-कारण) भाव माना जाय तो नीमके बीजसे आमको या सभीसे सबकी उत्पत्ति क्यों न मानी जाय ? ऐसी बे-सिर-पैरकी कल्पना करनेवाले वैज्ञानिक यदि जीवात्मा या ईश्वरके माननेमें नाक-भी सिकोइते हैं तो यह उनकी छीछा हो उहरी! अत्तएव निराधार Protoplasm आदिकी कल्पनाके लिये भी हारकर उन्हें यही मानना होगा कि जेतना इस जगतके प्रत्येक अणुभें क्यास या ओतप्रोत है और उन्हीं जेतनाविशिष्ट अणुओंके सिम्मश्रणसे कछलस्पकी प्रक्रियाद्वारा सजीव सृष्टिका विकास होता है। इस तरह सर्वत्र व्यास जेतनरूप ईश्वर ( ब्रह्म ) को तो उन्होंने स्वीकार कर हो लिया, चाह इस बातको स्पष्टतया वे न कहें!

ईश्वरवादियोंने ईश्वरकी कल्पनामें बे-सिर-पैरकी उडानसे काम न लेकर बहुत ही युक्तियुक्त एवं वैज्ञानिक सरणीका अवलम्बन किया है। एक सकान, घड़ी या प्रस्तक-को देखते ही दिना आगा-पीछाकै एकाएक यह निश्रय हो आता है कि हो न-हो हन सभी पदार्थों के मूलमें कोई बुद्धिपूर्वक कार्य करनेवाला चतुर चेतन शिल्पी है। इसके विपरीत तुमरा भाव कभी भी किसीके भी मनमें उत्य नहीं होता। इसी प्रकार धड़ीकी चाल (किया) को देखकर भी यही खयाल होता है कि इस निर्जीव पदार्थकी कियाके मुलमें भी चेतन शिल्पीका ही इाथ है। एक बहत बबे कारखानेमें जहाँ सैक्बों प्रकारके कल-पूर्जे अलग-अलग काम करते हैं, जानेपर पता लगसा है कि या तो उन सभीकी क्रियाके मूलमें कोई-न-कोई चेतन सञ्चालक मीज्द है, या अगर सभीको चढानेवाली कोई विद्युच्छक्ति है तो उस शक्तिके मुलमें ही चेतन शिख्पी वर्तमान है। इसी तरह इस ब्रह्माण्डरूपी भव्य भवन, बढ़ी जबर्दस घडी या वहे कारखानेको देखकर जिसकी रचना निराली है और प्रह, तारे आदिकी चाल (किया) बराबर बारी है, सहसा यह ध्यान प्राचीनोंको हो आया कि इसके मुलमें कोई असाधारण चात्री एवं सामर्थ्वाला खेतन शिक्षी मीजूद है। बस, उसी शिल्पीका नाम उन्होंने ईखर रक्त दिया । जिस तरह भूम और अग्निकी ज्याप्ति (नियम-Law Inseparable Connexion ) देखकर भूमसे अग्निका अनुमान होता है, ठीक ऐसी ही न्याप्ति यहाँ भी है।

अतप्य यह अनुमान निर्दोष तथा विध्कुछ ही वैसाही स्वामाविक है जैसा कि भूपूँसे झागका अनुमान।

इस ब्यासिमें बहुत-से अनीश्वरवादियोंने व्यक्तिचार या दोष ( Fallacy ) दिखानेका यस किया है । उनका कहना है कि जब अग्नि-सम्पर्कसे बारूदमें भवाका होता है और वह एक तरहकी किया ही है और जब चम्बकके संसर्गसे लोडेमें किया होती है-वह चलने लगना है, हालाँकि आग और बारूद तथा चम्बक एवं लोहा सभी अचेतन ही हैं। तब यह कैसे माना जाय कि अचेतनकी कियाका मलकारण साक्षात या परम्परया चेतन ही होता है ? लेकिन ऐसा कहनेवाले यह भूल जाते हैं कि बारूद या लोहेकी क्रियाएँ अनियमित एवं आकस्मिक हैं। इसके विपरीत ईश्वरवादियोंने जिन क्रियाओंको व्याप्तिका आधार माना है वे नियमित और सदा होनेवाकी हैं। यदि हम चाहें कि छोड़ेकी किया भी उसी तरह सदा होती रहे जिसप्रकार इसारे हाथ-पाँच या चन्द्र-नारे आदि तथा अण्ऑकी, तो यहाँ भी मध्यस्थ चेतनकी आवश्यकता पहेगी, जो या तो बराबर लोहेको खुम्बकमें सटनेके बाद हटा दिया करे या दसरी ओर एक दसरा बढ़ा चुम्बक छगा दिया करें या ऐसाडी कोई प्रवन्ध करें। बारू वके भराके के बारेमें भी बार-बार आग और बारू रके संयोगके लिये चेतन-प्राणी अपेक्षित होगा ।

इतना ही नहीं, दो जब पदार्थींके संसर्गसे जो किया होती है वह एक ही प्रकारकी होती है। अब चुम्बक लोहे-को अपनी ओर म्बींचता है तो यह सम्भव नहीं कि ठीक उसी समय उसको अपनी ओरमे अलग करे। यही नहीं, दूसरे समय भी वह अपनेसे उसे अलग नहीं कर सकता। सगर सृष्टिके पदार्थीकी क्रियामें यह बात नहीं है। जो अणु आपसमें अपनी ही कियासे मिलकर किसी द्रायकी रचना करते हैं वही कालान्तरमें जुदा होकर उसका नाश भी कर देते हैं। इसप्रकार सृष्टिकी उत्पत्ति और विनाशका क्रम जारी है। यदि उनमें मिलनेकी शक्ति मानी जाय तो जुटाईकी शक्ति न रहेगी और पृथक होनेकी शक्ति मानने-पर मेळकी शक्ति असम्भव है। दो विरुद्ध शक्तियोंका एक ही जह-पदार्थमें बराबर रहना असम्भव है। समय-भेदसे दोनों विरुद्ध शक्तियोंका एकमें समावेश हो नहीं सकता। क्योंकि जब एक शक्तिके अस्तित्वके समय दूसरी उसमें न थी तो पीछे आयी कहाँसे ? क्योंकि जहाँ जो चीज सहम या

राक्तिरूपसे भी नहीं रहती वहाँ वह कभी भी ज्यक नहीं हो सकती जैसे बालूसे तेल कभी नहीं निकलता। जह-पदार्थों का काम तो अन्धेका-सा है। वह किसी नियमके सहारे चला करते हैं। उनमें दो विरोधी नियम स्वयं-सिद्धरूपसे रह नहीं सकते। मगर चेतनके लिये यह बात लागू नहीं है। वह तो इच्छा या उद्देश्य-राक्तिके बलसे सब कुछ कर सकता है और जड़ोंको भी चाहे जैसे नचा सकता है। अतएव जड़-सृष्टिकी क्रियाके मूलमें चेतना-विशिष्ट सखालक अपेक्षित है। नहीं तो समय-समयपर विरोधी क्रियाएँ उसमें हो नहीं सकतीं।

रचनाके बारेमें हेकलने अपनी 'विश्वपहेली' (Riddle of the universe) नामक पुस्तकमें लिखा है कि यदि यह सृष्टि किसी चेतनकी रची होती तो वह बहत-सी ब्यर्थकी चीजें क्यों बनाता ? इष्टास्तके लिये प्रश्योंके स्तन-चिह्न आदिको उसने लिखा है। उसके मतसे जह प्रकृतिके बारेमें तो यह प्रश्न हो नहीं सकता। कारण, बहुतो रचनाके प्रयोजनका विचार नहीं कर सकती। परन्त गेसा लिखते समय शायद उसे याद नहीं रहा कि जडकै तो सभी काम किसी व्यवस्थित नियमके ही अनुसार चलते हैं। उसमें जरा भी फेरफार होनेसे सारी किया ही चौपट हो जाती है। रेखकी पटरी छोड़ते ही हिनन नीचे जा गिरता है। मगर चेतनका काम तो किसी नियममें बँधा नहीं है। अतएव इच्छा होनेपर उसमें उलट-फेर भी हो सकता है। ऐसी दशामें तो जबवादियोंके लिये ही उन स्तनों आदिकी उत्पत्तिका प्रयोजन वताना अपरिष्ठार्य हो जाता है, न कि ईश्वरवादियों के लिये। यह तो एक बात हुई। वस्तुगस्या तो विज्ञान अभी दीशवावस्थामें ही है और उसे अभी सृष्टिकी बहुत-सी पहेलियाँ सुलक्षानी हैं। ऐसी द्शामें जब वह प्रीद होगा तो शायद पुरुषोंके मनि चिक्की मादिका भी उपयोग मालूम हो जाय । सभी सधीर होने-की कोई बात नहीं । उन म्तनींको व्यर्थ कहना वैसा ही है जैसा आरम-तस्व-विवेकमें उदयनाचार्यके भूताविष्ट मनुष्य-का तुरमे हाथी देखकर पहले उसके बारेमें ऊल-जलूल तर्क करना और अन्तमें यह कह देना कि यह कछ नहीं है ! सृष्टिके रहस्योंकी अनभिज्ञता तो हेकलने अपनी उक्त पुरतकके अन्तर्में उपसंहार करते हुए खर्य म्बीकार की है और एक प्रकारमे ईश्वरवादका समर्थन हो किया है। जैसा कि 'प्रकृति-परिज्ञानकी उत्तति होनेसे इधर जगत्-सम्बन्धी

बहुत-से गुप्त भेद सुख गये हैं। अब केवल परमतस्वका मारी भेद रह गया है। वह सत्ता कैसी है जिसे वैज्ञानिक विश्व या प्रकृति कहते हैं. दार्शनिक परमतस्व कहते हैं और भक्तजन ईश्वर या कर्सा कहते हैं ! क्या हम कह सकते हैं कि आधनिक विज्ञानकी अपूर्व उद्यक्तिसे इस 'परमतत्त्व' का भेद खुल गया है, या कुछ खुलनेवाला है ? इस अन्तिम प्रश्नके विषयमें यही कहना प्रसा है कि यह आज भी उसी प्रकार बना हुआ है जिसप्रकार टाई इजार वर्ष पहलेके तस्वज्ञोंके सामने था। बहिक यों कहना चाहिये कि इस परमतस्वके अनेकानेक व्यक्त रूपोंका जितना ही अधिक ज्ञान हमें होता जाता है उसका रहस्य हमारे लिये उतना ही अभेग्र और अपार होता जाता है। इस नाम-रूपारमक इडय-जगतकी ओटमें वस्ततः क्या है यह इस न जानते हैं और न जान सकते हैं। पर. इस 'वस्ततः' के फेरमें इस क्यों पढ़ने जायँ जब कि इसारे पास उसके जाननेका कोई साधन नहीं, जब कि यह भी नहीं कहा जा सकताकि ससका अस्तित्वतक है या नहीं।'

उपरके उद्धरणसे सिद्ध है कि अन्तमें हेकल भी, जिसे अनीश्वरवादियोंका आचार्यकहा जाता है, ईश्वरकी अमा-न्यताको छोडकर अञ्चयताका ही पक्षपानी हो जाता है. उसे अपनी पहुँचके बाहरकी वस्तु समझता है और इस सृष्टिके रहस्योंके सम्बन्धमें आधुनिक विज्ञानको सबोध बालककी ही तरह समझता है जिसका ज्ञान यहत ही परिमित है। हमारे विचारसे तो कोई भी वस्तगरया अनीकरवादी हो ही नहीं सकता जैसा कि हैकल-जैसे कटर जहवादी कहे जानेवालेके उक्त कथनसे पता लगना है। किसी भी पदार्थ-को हम तीन ही दृष्टियों में देखते हैं - मिग्रदृष्टि, शत्रदृष्टि और उदासीनदृष्टिसे । इनमें भी यद्यपि उदासीन पुरुष उस पदार्थके अत्यन्त निकट नहीं पहुँचता तथापि यह नहीं कहा जाता कि एकदम पहुँचता ही नहीं। फिर भी मित्र और शत्रु तो उस पदार्थके अत्यन्त निकट पहुँच ही जाते हैं। बहिक यों कहना चाहिये कि पक्का प्रेमी या मित्र भी शायद् उतना निकट नहीं पहुँचता जितना निकट पक्का या कटर शतु पहुँचता है। सित्र या प्रेमी तो शायद कभी मूक भी जाता है, मगर सम्रा शत्रु तो निद्राकालमें भी नहीं मूलता। इसीलिये मानना पहता है कि यदि आस्तिकजन भक्तके कपमें उसे याद करते हैं, जपते हैं, नहीं मूळते हैं, तो नासिकजन शतुके रूपमें उसे मक्तीकी

ही तरह, बक्कि उनसे भी ज्यादा बाद करते, जपते और नहीं भूकते हैं और यह मानी हुई बात है कि ईसर तो उसीका निकटवर्ती है, उसे ही सद्गति देता है जो उसे निरन्तर याद करे. कभी न भूले । उसके दरबारमें तो आस्तिक-नास्तिकका विभाग (Label) नहीं है । यह विभाग तो सनुष्योंका बनाया हुआ है। वह तो सनकी भवणता, सनोवृत्ति, सनःप्रवाइ या लगनको देखता है और वह लगन मन्दिर, मस्जिद आदिमें जाने, कण्ठी-माला, गेरुआ पहनने, आँख-नाक मूँदने या आस्तिक कहानेमें नहीं है। वह तो सनका धर्म है, हृदयका व्यापार है, न कि शरीरका धर्म । इसीछिये इतिहास-पुराणींके आख्यानींसे पता छगता है कि यदि अव, प्रह्लादादि अक्तेंको अगवानने सद्गति दी तो रावण, कंस, हिरण्यकशिषु आदिको दुर्गति न देकर परमलोक हो प्रदान किया। यदि भक्ति या भक्त-के वही कक्षण होते जिन्हें हमने मान रक्खा है और यदि एकमात्र भक्तोंको ही भगवान सदगति देते, तो फिर भगवद्विरोधियों ( नाम्तिकोंके भी दादाओं ) दानवों और राक्षसोंका कस्याण कैसे हुआ रहता जिसका उल्लेख धर्म-अन्यों में पाया जाता है ? हमारे जानते उस राहे खका यही रहस्य है। अतएव हमारे विचारसे ईश्वरवादियोंको-सब्दे आस्त्रिकों --- सबे निरीश्वरवादियों से सबसीत होनेका कोई कारण नहीं है, दोनोंके मार्ग दो होनेपर भी लक्ष्य और पहुँच एक ही है, जैसा कि 'यं शैवाः समुपासते शिव इति' इत्यादि वचनोंसे भी सिद्ध है और पुष्पदन्ताचार्यके 'नुणामेको गम्यस्त्वमसि पयसामर्णव इव' का भी तात्पर्य

है। हाँ, यदि भयका कोई कारण है तो केवल यही कि ईश्वरवादी और अनीश्वरवादी दोनों सक्षे और पक्के न होकर बनावटी और दिखावटी हों। नामधारी आस्तिक और नामधारी नास्तिक दोनों ही समानरूपसे भगवद-द्रोही और धार्मिकोंके लिये भयके कारण हैं? अतएव उन्हींसे बचना तथा सजग रहना चाहिये। इसीलिये ईश्वरवादका अद्वितीय ग्रन्थ 'न्यायकुसुमाक्षिल' लिखकर उसके अन्तमें उपसंहार करते हुए डदयनाचार्य लिखते हैं कि—

> इत्येवं श्रुतिनीतिसम्ब्रवज्ञैंभूयोभिराक्षाकिते येषां नाम्पदमादधासि इदये ते शैंकसाराशयाः । किन्तु प्रस्तुत विष्रतीपविषयोऽप्युच्चैर्भविचन्तकाः कारुं कारुणिक त्वयेव कृपया ते भावनीया नराः॥

इसका भावार्य यह है कि हे भगवन् ! हमने आपके विरोधियों ( नास्तिकों ) के अरयन्त मिलन हृद्योंको धोने- के क्रिये इस तरहके तकं, युक्ति और आगम-प्रमाणस्वरूप निर्माल सोतेका जल यद्यपि तैयार किया है, तथापि इतनेपर भी यदि उनके अरयन्त मिलन हृद्योंमें पित्रिता स्था कोमलता न आकर आपके लिये स्थान नहीं मिलता, तो हम यही कहेंगे कि वे वज्रहृद्य हैं। फिर भी इतना तो मानना ही होगा कि वे नास्तिक लोग भी आपके प्रचण्ड शत्रु बनकर आपका चिन्तन (आपकी याद) बहुत अच्छी तरह करते ही हैं। साथ ही, आप उहरे कृपालु । अतप्व समय पाकर उन लोगोंका भी उद्धार आपको कृपा करके करना ही होगा।

--1>>Ken/H≪1--

## पार उतारो

म्हाँने पार उतारोजी, धाँने निज भक्तनकी आन।
हमरे अवगुन नेक न चितवो, अपनो ही करि जान॥१॥
काम कोध मद लोभ मोह बस, भूल्यी पद-निर्वान।
अब तो सरन गही चरननकी मत दीजो मोहिं जान॥२॥
लख चौरासी भरमत भरमत नेक न परी पिछान।
भव-सागरमें बह्यी जात हों रिखये श्याम सुजान॥३॥
हों तो कुटिल अधम अपराधी निहं सुमिरयो तेरो नाम।
'नरसी' के प्रभु अधम-उधारन गावत चेद-पुरान॥४॥
—नरसी मेहताजी

# प्रभुका निवास

( लेखक-पो॰ श्रीजयेन्द्रराव भगवानलाल दूरकाल एम॰ ए०)



श्वका नियन्ता कोई है या नहीं, इस प्रश्नका संक्षेपमें ही समाधान करना है। क्योंकि
ईश्वरका अस्तित्व तर्क या प्रत्यक्ष-ज्ञानका
नहीं परन्तु अपरोक्ष-ज्ञानका विषय है।
इसकी ओर जिसकी दृष्टि है, उसको तो
सभी जगह इसके दर्शन होते हैं। उसको

जिस तरफ देखूँ उघर ही दरस हो श्रीरामका। आँख भी मुद्दें तो दीखें मुखकमल घनश्यामका॥

परन्तु जिसकी दृष्टि तूसरी ओर फँसी हुई है, उसकी वह न दीखे तो इसमें कोई आश्चर्य नहीं है। जिसको इस सादे तीन हाथके साँचेमें प्रभु नहीं दिखलायी देता, उसको खोजनेपर दूसरी जगह भी शायद ही दिखलायी पड़े। हिरण्यकशिपुने तीनों भुवनोंको छान डाला, उसे कहीं प्रभु नहीं मिले, क्योंकि उसने उन्हें अपने अन्तरमें देखनेका प्रवस नहीं किया। इस विषयमें इमसे कोई विवाद करना चाहे तो हम यही कहेंगे कि 'माई! प्रभु किसी दूसरेके दिखलानेसे दीख जाय, ऐसी बात नहीं है। वह किसी समय मुम्हींको दीख पड़ेगा। परन्तु वस्तुतः ईश्वरके अस्तित्वके विषयमें शंका करनेवाले मनुष्य थोड़े ही होते हैं। अधिकांश झगड़े 'अपने' 'पराये' परमेश्वरको लेकर होते हैं। किसी एक परमेश्वरको लेकर नहीं, अत्तएव वह सारी गड़वड़ 'मेरे-तेरे' की है. परमेश्वरकी नहीं।

छन्तींको भी बेद-मुक्षके पत्ते कहा गया है। कहा है कि छन्द्रक्षी पत्तींवाले वेद-मुक्को को जानता है उसको वेदविद समझना चाहिये। हमें प्रतीत होता है कि संसार-रूपी महामुक्षके छन्दींको जो जानता है उसको भी पण्डित कहना चाहिये। यह तो दूरकी वात है, एक पत्तेके अन्दर भरे हुए प्रकाशको भी हम यथार्थमें देख के तो उसमें लीन हो जायाँ। यह अतिशयोक्ति नहीं है। पीपलके पत्ते-को हाथमें लेकर देखिये, उसमें कैसी ताजगी है, कैसा रंग है, कैसा जीवन, कितनी अकत कला और कैसी अपमेयता हिंगोचर होती है ? उसमें जो सुन्दर पीकी-पीकी नसें दीखती हैं उनको किसने बनाया ? उसमें जो रस बहता है इसके अण्-अण्में जो जीवन भरा

है, वह कहाँसे आया ? ये महान् प्रश्न क्या महान् नास्तिक-को भी आस्तिक बना देनेळायक नहीं हैं ? हमछोग जीते हैं और जीनेमें ही सराबोर रहते हैं परन्तु हमारे इस जीवनको अस्तित्व किसी दूसरेसे मिला है, इस समय भी यह जीवन हमारे हायमें नहीं हैं और किसी दूसरी सत्ताकी घटनासे ही यह जीवन किसी समय समाप्त हो जायगा, इस यस्तु-स्थितिका यदि इमलोगोंको भलीभाँति ज्ञान हो जाय तो हमारे जीवनकी उस नियामक सत्ताको जो एक जइ-तरव कहता है उसे इमलोग अपना अपमान करनेवाला माने बिना नहीं रह सकते। पत्तेमें जीवन छोटे रूपमें ज्यक्त होता है और मनुष्यमें अधिक विशिष्टरूपमें, परन्तु दोनोंके जीवनकी महिमा एक ही है। जीवनके अन्दर रहनेवाली चेतना यदि हमें प्रभुके प्रकाशपदका दर्शन नहीं करायेगी तो और कीन करवायेगा ?

जब इस देखते हैं कि अपनी इष्टिरेखाके अनुसार सृष्टि-का रूप बदलता है, पदार्थ-विज्ञानकी चाल ह्थर-से-उधर धूम जाती है। जो नहीं है वह सृगनृष्णाके जरूकी तरह दीख पहता हैं और जो है वह दिनमें तारोंकी तरह नहीं दीखता, तब हमें ऐसा प्रतीत होता है मानो बेदान्तका इष्टि-सृष्टिवाद सोलहों आने सखा है।

गेलीलियोके पहलेका यूरोप आजके यूरोपके विपरीत आजके ही जितने आग्रहमे सूर्यको पृथ्वीके आसपास फिरनेवाला मानता था। पाँच सी वर्ष पहले हमारे पूर्वजांको धर्म-पुनकांको कोई भी वात असम्भव नहीं दीखती थी, परन्तु कदाचित् उनको यह बात कि, दो हजार योजनकी दूर्रापर बेठे आदमी दो ही चार क्षणमें एक दूसरेसे बातचीत कर सकते हैं, असम्भव लगती। मृष्टिका दर्शन बहुत कुछ हमारी दृष्टिपर निर्मर करता है; इतना ही नहीं, एक प्रत्यक्ष या अपरोक्ष अनुभव बुद्धिजन्य या तर्कजन्य अनेकों सिद्धान्तोंको छिन्न-भिन्न कर हाछता है। ऐतिहासिक सिद्धान्तोंके हृष्टि-बिन्तु बब्बा करते हैं। वैज्ञानिक सिद्धान्तोंने से समय-समयपर परिवर्तन होते ही रहते हैं। अच्छी बात है कि हमारे विज्ञानपुत्रकोंने इसका एक यह स्पष्टी-करण कर रक्का है कि सिद्धान्तोंका परिवर्तन 'बैज्ञानिक

प्रगति' है। सनुष्योंके स्नेह-सन्दिर और पूजा-स्थान भी बद्दका करते हैं, फिर औरांका तो कहना ही क्या है ?

अमुर्तको मुर्तिमान् बनाना, मानव-हृद्यका एक स्वयम्भू अभिकाष है। सौन्द्र्य, श्रंगार, वेभव ये सब प्रभुमें पूर्णरूपसे विराजते हैं, परन्तु अनका कल्पना-चित्र स्थिर नहीं रहता। अवस्य ही मानसिक कस्पनामें विशासता अधिक है परन्तु उसमें चन्नस्ता भी बहुत है। मूर्तिके प्रत्यक्ष दर्शन ध्यानको सुलभ करते हैं और उसका मनोहारी सौन्दर्य, उसके विशाल कृपापूर्ण नेत्र और सुन्दर नासिका, भाव-दर्शनसे स्मृतिमें स्थिर हो जाते हैं। परम्तु सौन्दर्य तो केवल उसकी मायाका विलास हैं। वस्तृतः सीम्य और असीम्य सर्व रूपोंमें भगवती भाषा डी विडरती है। रूप केवल विकारी ही नहीं, वह करूप-नारमक और मायामुलक है, इस बातक जाननेवालेको बम्बईके माधव-बागके मन्दिरकी श्रीलक्ष्मीनारायणजीकी श्वेत मृतिं और श्रीजगन्नायरायजीकी काष्ट्रमयी कृष्णमृतिंमें एक ही समान दिव्य भाव और पुराय-दर्शन प्रकट करनेमें कोई स्यवधान नहीं आता । इसी सत्यकी झाँकीसे पति कान्ताके रूपमें सम्पूर्ण कमनीयताका आरोपण कर सकता है और करता है। प्रभुके जगत्की तरह, यह मानव-जगत भी सिर्फ उसकी भावनाकी-संस्कारकी-मनोदशा-की प्रस्यक्ष मृति है। इमें तो ऐसा प्रतीत होता है कि जिसप्रकार आज मैंज्ञानिक लोग रंगको केवल रष्टि-भेदका ही कार्यरूप मानते हैं, उसी प्रकार आगे चलकर स्थल-द्रव्यको भी मानसिक इष्टि-भेदका परिणामरूप मानने लगैंगे । स्थुलखका ज्ञान करानेवाला स्पर्श, रूपका ज्ञान करानेवाले चक्षुसे विशेष नहीं है।

परन्तु अप्रमेय, अखिन्त्य, अवर्णनीय और प्रायः अप्राप्य प्रभुकी प्रत्यक्ष मृतिमें स्थित पीयूषका नेत्रोंसे पान करना, उसके चरण-स्पर्शसे, उसमें केन्द्रित हुई प्रभु-की महिमाके शक्तिपातसे रोमाझका अनुभव करना; प्रभुके चरणारविन्दमें जगत्का सम्यक् दर्शन या जीवनका सिंहावछोकन करते-करते प्रभुकी लीलाकी अकछताका अनुसब करना और मानो जीवनके एक धन्य क्षणमें समग्र जीवनके सम्दोहका अनुभव करते हुए हुर्चके या विचात्के या दोनोंके भाँसुओंसे गदगद होकर द्ववित-हृदयमे श्रीमुखके दर्शन करना, यह कितना बहा सौभाग्य है ? इस दर्शनमें असीम अधुभाशय पूछ जाते हैं। अनेको पुण्योंका समुदाय प्रकट होता है एवं भावी जीवन-की कसौटीके कम्पनके और कालमें विख्य होनेके गम्भीर अणोंकी शाश्वत शान्तिके बीज हृदयमें विराजित होते हैं। जिनको उस प्रभक्ते भड़निश दर्शन करनेका सौभाग्य प्राप्त है, उनको धन्य है। उसकी महत्ता धौर सर्वव्यापकताको समझे बिना भी उसके दर्शन करनेदालेके जीवनको धन्य है। क्योंकि समझना और न समझना क्या है ? समझने-वास्त्रा समझा ही नहीं और समझमें भा जाय ऐसा वह तस्य ही कहाँ है ? जो मुक बनकर प्रभुके दर्शन करता है और दर्शनमें ही सलीन हो जाता है, उसीने जाना है। जानना अर्थाव भेद-भाव समझना । अन्य वस्तुऑंसे स्पष्टीकरण करना । परन्तु प्रभु तो व्यवहारके परन्पर भेद-दर्शनसे भिन्न हैं। वह तो इस विश्वसे दशांगुल आगे डी खड़े हैं। वह यहाँ भी खड़े हैं, वहाँ भी खड़े हैं। और कहाँ नहीं हैं ? वर्ण दृष्टिके आधारपर स्थित नहीं हैं. हमारे राग और द्वेष भी इष्टि-भेदके ही विषरिणामरूप हैं। इसीलिये मक्तांको दसरा दर्शन ही नहीं होता । व तो बस यही अनुभव करने हैं कि 'हमारा प्यारा ही सर्वत्र वस रहा है।' ज्ञानसे एकत्वका दर्शन करनेवालेको शोक नहीं होता, परन्तु भक्तिसे एकत्वका अनुभव करनेवाले महारमाको तो क्षोभ भी नहीं होता, क्योंकि उसे तो सर्वत्र प्रभ श्रीबालकृष्णकी माधुरी छवि ही दीखती है और उनकी बाल-चेष्टाएँ उसके हृदय-साम्राज्यको हिलाती नहीं, परन्तु हैंसाती हैं। अथवा हँसाती भी नहीं, केवल ळीलाका आनन्द प्रदान करती हैं।

# लाज रखो

मैं नाहीं, कछु हीं नहीं कछु आहि न मीरा। भौसर, लज्जा राखि लेहु, सदना जन तीरा॥ —सदनाजी कसाई

# ब्रह्मकी अखण्ड सत्ता

( लेखक--स्वामीजी श्रीशिवानन्दर्जा )



श्च अर्थात् ईसरके स्वरूपका निर्वचन नहीं हो सकता । हाँ. उसका संकेतरूपसे निर्देश किया जा सकता हं। सत्-चित्-आनन्द अर्थात् निरय-सत्ता, निरय-ज्ञान एवं निरय-आनन्द ही उस-का स्वरूप हैं। ब्रह्म अर्थात् ईश्वरको उपकरणों-से सिद्ध नहीं किया जा सकता किन्तु कतिपय अनुअवसिद्ध प्रमाणोंसे उसको सत्ताका

असुमान किया जा सकता है, जिनका उल्लेख क्रमशः नीचे किया जाता है—

१-समस मूतप्राणियोंकी अन्तरारमाके रूपमें महाकी सत्ता समीके अनुभवका विषय है। क्योंकि प्रत्येक प्राणी-को अपनी सत्ताका बोच होता है, उसके विचारमें यह बात कभी नहीं आती कि 'मैं नहीं हूँ।' यदि किसीको अपनी सत्ताका अनुभव न होता तो प्रत्येक प्राणी यही सोचता कि 'मैं नहीं हूँ।' जिसकी सत्ताका सबको अनुभव है. वह आत्मा महा ही है।

२-थोड़ी देरके लिये अपनी आँखें मूँदकर यह कश्पना करों कि मैं मर गया हूँ। आप ऐसा कभी नहीं कर सकेंगे। आप यह कभी नहीं सोच सकते कि (मृत्युके बाद) हम नहीं रहेंगे। आप यही कश्पना कर सकेंगे कि आपका निर्जीव देह भूमिपर पड़ा हुआ है और आप साक्षीरूपमें उसे देख रहे हैं। इससे यह स्पष्टतया सिद्ध होता है कि आप सर्वदा साक्षी अथवा द्रष्टास्पमें रहते हैं। प्रत्येक प्राणीका यह आन्तरिक अनुभव होता है कि 'अहमस्मि' अर्थात् मैं हूँ।

३-किसी वस्तुको प्रमाणीं सिद्ध करनेकी क्रियाका आधार आरमा ही है, अनप्त इस क्रियाके पूर्व हो आरमाका मान होता है और इसीलिये आरमाकी सत्ताको अस्त्रीकार नहीं किया जा सकता । ब्रह्म अर्थात आरमाकी सत्ताको अस्त्रीकार करना अपनी ही सत्ताको अस्त्रीकार करना है, जो तकसे असिद्ध हैं । सारी कल्पनाओं एवं उपपत्तियोंका आधार ब्रह्म ही है।

४-प्रत्येक कार्यका कोई कारण अवहय होता है। अतः इस दृश्यमान जगत्का भी कोई कारण अवहय होना चाहिये। वह कारण महा है, जो स्वयं कारणरहित होनेके कारण 'परम कारण' कहकाता है। स्वयं सृष्टिकर्ताके कारण- की करपना तर्कविरुद्ध है। यदि सृष्टिकर्ताका भी कोई कारण माना जाय तो उस कारणका भी कोई कारण अवस्य होना चाहिये और इसप्रकार कारणके कारणका अनुसन्धान कभी समाप्त ही नहीं होगा। इसमें अनवस्थाका दोष आवेगा। इसप्रकार सृष्टिके आदिकारणकी कस्पनाम भी ईश्वरकी सिद्धि होती है।

४-प्रत्येक परिच्छित्र वस्तुकी करपना करते समय हमें यह विचार अवस्य होता है कि उसके परे भी कोई वस्तु है। मनका स्वरूप ही ऐसा है कि वह असीमकी करपना किये बिना ससीमकी करपना नहीं कर सकता। हम कारणकी करपना किये बिना कार्यकी करपना नहीं कर सकता। हम कारणकी करपना किये बिना कार्यकी करपना नहीं कर सकते। अधुचिता, हैं त, प्रतिकृत्वता, भेद, मरणधर्मता ह्रस्यादिकी करपना के साथ हमें धुचिता, अहंत, अनुकृत्वता, अभेद, अमरस्य ह्रस्यादिकी करपना भी अवस्य करनी पद्मती हैं। असकी सत्ताको सिद्ध करनेकी यह मनोवेज्ञानिक पद्मति हैं। अनन्तता ही अह्यका स्वरूप हैं। जिसप्रकार ताप एवं प्रकाश अप्रिका स्वभाव है; हसी प्रकार सत्-चित्-आनन्द ही अह्यका स्वभाव है।

६—जब आप अंधेरेमें अथवा कहीं परदेकी ओटमें हों, उस समय यदि कोई आपसे पूछे कि 'कीन है ?' तो उस समय आप स्वाभाविकतया यही उत्तर देंगे कि 'यह तो में हूँ।' इसके अनन्तर दुवारा विचार करनेपर आप यह कहेंगे कि 'मैं अमुक नामवाला क्यक्ति हूँ।' यह केवल इमारे मनकी कल्पना अथवा झटा आरोप है जो इमने अपनी अविद्या अर्थात्र अज्ञानके कारण कर लिया है। पहले पहल आपके मुंहसे सहसा 'मैं' शब्द निकला जो आपकी अपरिच्छिन्न सत्ताके सम्बन्धमें आपके आन्तरिक अनुभवका द्योतक हैं। हमारा 'अइमस्मि' यह आन्तरिक अनुभवका द्योतक हैं। हमारा 'अइमस्मि' यह आन्तरिक अनुभव अवाधक्रपये रहता है।

७-सबको अपने ज्ञानका विषय करनेवाले एवं भूत, प्रविष्य तथा वर्तमान इन तीनों अवस्थाओं में अभिष-क्ष्पमे रहनेवाले सनातन आस्मतश्वकी सत्ताको स्वीकार क्रिये बिना स्मृति एवं प्रत्यभिज्ञान इत्याविकी सिद्धि नहीं हो सकती जो इमारे देश, काळ एवं कारण-सम्बन्धी मानसिक संस्कारीयर अवक्रिक्त हैं। आस्मा संकल्पीस बिलक्ष्या ही नहीं, किन्तु उनमे परेकी वस्तु है, क्योंकि संकल्पोंके किये कोई ऐसा आधार अवश्य होना चाहिये जो उनका समन्वय एयं परस्पर अनुसन्धान कर सके। बहु आधार-तस्व आरमा ही है जिसके द्वारा उन संकल्पोंका भी जान हो सकता है।

म संस्कृतके 'अहम्' शब्दका अर्थ है 'मैं' और 'इदम्' का अर्थ है 'यह'। अपने लिये हम 'अहम्' शब्दका और दृसरेंकि लिये 'इदम्' शब्दका प्रयोग करते हैं। किन्तु जब कोई हमसे बात करता है उस समय यह कम बदल जाता है। हम जिसके लिये 'इदम्' शब्दका प्रयोग करते थे उसके स्थानमें अब 'अहम्' शब्दका प्रयोग करते थे उसके स्थानमें अब 'इदम्' शब्दका प्रयोग करते थे उसके स्थानमें अब 'इदम्' शब्दका प्रयोग करते थे उसके स्थानमें अब 'इदम्' शब्दका प्रयोग होने लगता हैं। इससे यह सिद्ध होता है कि 'अहम्' यह प्रत्यय सब प्राणियोंके अन्दर समानरूपसे रहता है। 'इदम्' यह इसारे मनकी कल्पना अथवा झुठा अध्यारोप ही हैं, जिसप्रकार रज्जुमें सर्पका अध्यारोप होता है। सर्प रज्जुका 'विवतं' हैं, इसी प्रकार 'इदम्' 'अहम्' का विवर्त हैं।

९-इम दृश्यमान जगत्में कार्य-कारणका जो चक चल रहा है उसके परे हमें कोई ऐसी सक्ता दूँ उनी चाहिये जो निर्विकार, कृटस्य पूर्व स्वतन्त्र हो, जो सर्वदा अभिन्नरूपसे रहती हो और जो इन समस्य विकारोंका कारणरहित अर्थात 'परम' कारण हो। यह निर्विकार, स्वतन्त्र, अनादि वस्तु, अर्तान्द्रिय (इन्द्रियोंसे अन्नाहा) अर्थात् अदृश्य एवं निर्मुण अर्थात् उन गुणोंसे रहित होनी चाहिये जो दृश्य पदार्थोंमें पाये जाते हैं। यहाँ सारे विकारोंका अन्त हो जाता है, मनकी गति रुक जाती है और उस विद्वासका अंकुर जम सकता है जिसे हम संसार-के विनाशशील पदार्थोंमें व्यर्थ खोजते हैं।

१० वाझ-ज्ञानके लिये हमें सबसे पहले हन्द्रियोंकी
अपेक्षा होती है, किन्तु हनका सम्बन्ध किसी और वस्तुसे
होता हैं। ये स्वतन्त्ररूपसे उन विषयोंका प्रहण नहीं कर
सकतीं। उन्हें इसके लिये मनकी अपेक्षा होती है, क्योंकि
मनकी सहायसाके बिना किसी बिपयकी उपलब्धि नहीं
हो सकती। तो क्या किर मन ही परम कारण है ? नहीं,
कदापि नहीं, क्योंकि मन तो स्वयं ससीम है। गाद
निहाकी अवस्थामें मक भी प्रशुक्ष रहता है। जिससे यह

सिद्ध होता है कि वह भी परतन्त्र है। हमारा आन परिमित है, इसीसे यह प्रतीत होता है कि कोई अपिरिमित ज्ञान भी है। इस परिणामपर पहुँचनेके बाद यदि इस अपने निजस्बरूपपर पुनः विचार करें तो इसे माल्य होगा कि हमारे अन्दर एक ऐसा शाश्वत-तस्व है जिसका ज्ञानके समस्त रूपान्तरोंसे सम्बन्ध है। वह तस्य आरमा है, जो कार्नीये सुनता है, आँखोंसे देखता है, मनसे मनन करता है एवं बुद्धिसे जानता है; जिसका ज्ञानकी भिन्न कियाओं के साथ अन्त नहीं हो जाता, जो उन सारी कियाओं में अविक्रतरूपमे रहता है और जिसके विना वे सारी कियाएँ हो नहीं सकतीं। वही हमारा आत्मा अथवा परमात्मा है, जो केवल ज्ञानरूप, अपरिमेय एवं ज्ञानके विषयोंसे निरपेक्ष सत्तावाला है। वह प्रकाशों-का प्रकाश, जीवनोंका जीवन, मनोंका मन एवं आरमाओं-का आत्मा है। वह अन्यक्त जीवन है जिसमे प्रत्येक परमाण अनुप्राणित हो रहा है, वह प्रच्छन ज्योति है जो प्रत्येक जीवके अन्दर जगमगा रही है, वह निग्द प्रेम है जो सबको एकताके सुत्रमें बाँधता है, वह मनके सारे व्यापारोंका मुक साक्षी है और उपनिषदोंका बहा वही है।

19-अब ज़रा आहये ! इस श्रुद्र 'अइम्' का विद्येषण करें, जो इसारे समस्त क्षेत्रों, दुःखों एवं कष्टोंका सूक है और जो झ्ठमुठ इसारे आत्मापर अधिकार कर बैठा है।

यह भौतिक शरीर 'मैं' नहीं हैं, हाथ अथवा पैरके कट जानेपर भी 'मैं' की भावना बनी रहती हैं। यह शरीर पश्चभूतोंका बना हुआ है और अश्वका ही विकार है, इसिलये इसे शास्त्रोंमें 'अश्वमय कोप' कहा गया है। यह सावयव है, आदि और अन्तवाला है, विनाशी अर्थात् नाश होनेवाला है, जड अर्थात् अचेतन (ज्ञानरहित) हैं। इन्द्रियाँ भी 'मैं' नहीं हैं, वे भी जड हैं, आदिअन्तवाली हैं, रजोगुण एवं सस्वगुणके विकार हैं, जो पश्चतम्मात्राओंसे बने हुए हैं।

मन भी 'मैं' शब्दका वाच्य नहीं है। सुबुत्तिमें 'मन' शरीरके साथ नहीं रहता, किन्तु फिर भी ज्ञानका ताँता नहीं टूटता । फिर मन भी जड एवं धादि-अन्तवाला है। वह परिवर्तनशील संकल्पोंका एक दुअसाल है। वह अन्धकारमें श्रमित होता है, दुःबामें हुव जाता है और अत्यन्त सयभीत-अवस्थामें शुष्क-काष्टकी भाँति स्तत्ध हो जाता है। प्राण भी 'मैं' नहीं है। वह रजोगुणका विकार है, जब एवं आदि-अम्सवाला है। प्राणायामसे प्राणोंकी गति रुक जानेपर भी ज्ञानका ताँता नहीं टूटता।

इसी प्रकार आनन्द्रमय कोष अथवा कारणश्रीर भी. जो मूल-अविद्याका नाम है और जो वासनाओं एवं संस्कारों से बना हुआ है, 'मैं' नहीं है। वह जह एवं आदि-अम्तवाला है। जब इस अपने लिये 'मैं' शब्दका प्रयोग करते हैं उस समय इस इस बातका यथार्थ अनुभव करते हैं कि 'मैं हैं.' यह हमारा सनुस्वरूप है। इम इस वातको समझत हैं कि 'मैं हैं.' यह हमारा चिन्-स्वरूप है और इस आनन्दका अनुभव करते हैं यह हमारा आनन्दस्बरूप है । आत्मनिरीक्षणके हारा मावधानीसे विइलेपण करनेपर इस इसारे शह अइंकारका विस्कुख अभाव हो जाता है, जिसप्रकार प्याजके छिलकोंको निकाल देनेपर शेषमें कुछ नहीं रहता । किन्त् सबकी तहमें हमें उस महान् अनन्त 'अहम्'--सिंबदानन्द बहाकी उपलब्धि होती है, जो हन सारे मिथ्या आभार्मी, अनेक श्रद्ध अहंताओंका आधार अथवा अधिष्ठान है।

१२-मान छीजिये कि हमारे सामने एक आमका वक्ष खड़ा है। इसके नाम और रूप दोनों हैं। यह म्कन्य, शाखाओं, टहनियों, पत्तों, बीर एवं फल इत्यादि अनेक अवयवोंसे युक्त है। साधारण दृष्टिके मनुष्यको वक्षके इन्हीं दो स्वरूपों अथवा अझोंकी उपलब्धि होती है। नाम और रूप इन दो स्वरूपों अथवा अङ्गोमें ही मनुष्यजःति तल्लीन एवं लुभाई हुई रहती है। उन्हें उस तथ्यका शान नहीं है जो उस आमके वृक्षके अन्दर छिपा हुआ है। इन दो स्वरूपोंके अतिरिक्त उस श्रामके पेहके तीन और स्वरूप अथवा अङ्ग हैं । आमका बुक्ष 'है' यह उसका 'सत् ( अस्ति ) स्वरूप है। वह भामना भी है: अर्थात् आपकी समझमें यह बात आती है कि एक आसका पेड़ आपके सामने खड़ा हुआ है; आपकी इन्द्रियों एवं मनके द्वारा उसका ब्रहण होता है; यह उसका चित् (भाति) स्वरूप है। बृक्षकी सत्तामे आपको आनन्द मिलता है, यह ससका आनम्द (प्रिय) स्वरूप है। अब यदि उस वृक्षको काटकर इस उसके तरुने बनवा लेवें. तब भी उन तस्तोंमें सिश्वदानन्दकी अभिन्यिक

अवश्य होती है। तकता है, वह भासता है, उसे आप जानते हैं, उससे आपको आनन्द मिलता है, उसकी आप कुर्सियाँ, बैंच वगैरह बनवा सकते हैं। अब यदि उस तकतेको हम आगमें रखकर जला डार्जे तो उसकी राखमें भी सन्-चिन्-आनन्दकी प्रतीति होगी। राख है, वह भासती है, आप उसे जानते हैं, उससे आपको आनन्दकी प्राप्ति होती है, उससे आप कई काम लेते हैं। इसप्रकार हम देखते हैं कि नाम-रूप बदलते रहते हैं किन्तु सन्-चिन्-आनन्द सदैव बना रहता है। यही सस्य है। प्रत्येक रूपमें सन्-चिन् आनन्दकी अलग-अलग अभिक्यक्ति होती है। रूप अलग-अलग (ब्यसिरेकी) हैं किन्तु उनके अन्दर रहनेवाली वास्तविक सत्ता एक (अन्वयी) है।

१३ - इस अपने छी-पुत्रादिसे उस आरमा (ब्रह्म) के रूपमें ही जो उनके शरीरके भीतर छिपा हुआ है एवं उसीके नाते प्रेम करते हैं। यदि आप यह कहें कि इस तो यथार्थमें उनके पाझभौतिक शरीरमें ही प्रेम करते हैं तो उस दशामें आपको उनके निर्जीव एवं सहते हुए शबसे भी प्रेम करना चाहिये. परन्तु होता इसके विपरीत हैं; आप उनके शबको, जितना जहदी हो सके. घरमे बाहर निकालनेकी चेष्टा करते हैं।

१५-सान लीजिये घरमें आग लगी है। ऐसी द्शामें सबसे पहले हम अपनेको बचानेका प्रयक्त करते हैं और धन-दौल्म, पुत्र-कलत्र आदिकी परवा नहीं करते। इससे यह स्पष्टतया सिद्ध होना है कि इस अपने पाझ-भौतिक प्रारंको अन्दर रहनेवाली किसी वस्तुसे अस्यधिक प्रेम करते हैं। उससे बदकर हमें संसारकी कोई भी वस्तु प्रिय नहीं है। वह वस्तु आरमा अथवा बहा है, जो समस्म भूनप्राणिमोंका अन्तरास्मा है. एक सर्वन्यापी चेतना तथा सारे विश्वका अधिष्ठान है।

१५-अखिल संसारमें पाँच ही इन्द्रियाँ हैं जिन्हें विषयी अथवा प्राइक कहते हैं, (जिनसे विषयोंका प्रहण होता है) और पाँच ही उनके विषय हैं। नेन्न रूपका प्रहण करते हैं, रूप अग्नितस्वका विकार है और नेन्न भी अग्नि-तन्मान्नसे बने हुए हैं। इसप्रकार नेन्न पूर्व रूपमें सजातीय सम्बन्ध है। नेन्नोंके द्वारा शब्दका प्रहण नहीं होता। कर्णेन्द्रिय शब्द-तन्मान्नसे बना हुआ है और अवद आकाशतस्वका परिकास है। अतद्व कर्णेन्द्रिय एवं

शब्दमें सजातीय सम्बन्ध है। कर्गेन्द्रियसे रूपका प्रहण नहीं हो सकता। पाँची इन्द्रियाँ जब अर्थात् अचेतन ( ज्ञानज्ञन्य ) हैं ! उन्हें भारमा अर्थात् ग्रुद्ध चैतन्यसे ही प्रकाश एवं शक्ति प्राप्त होती है जो इन इन्द्रियोंका अधिष्ठान है, जिसप्रकार पानीके कटोरेको धूपमें रख देनेसे उसके सन्दर सर्यकी गर्सी हा जाती है। आत्मा नेत्रेन्द्रिय पवं विपयोंकी सहकारितासे अगतकी उपलव्धिका कारण डोता है। यह सारा जगत आत्मा अथवा बहासे भिक्त नहीं है। आरमाके द्वारा ही आरमाका साक्षास्कार हो सकता है। आत्मासे ही आत्माकी उपलब्धि होती है। हमारी अन्तरायमा एवं जगनुके रूपमें भामनेवाली बाह्यात्माके बीचमें सजातीय सम्बन्ध है। और सी और, एक कंकड भी आत्मा अथवा बहाका ही रूप है। मन एवं चक्षकी सहायतासे बहा ही कंकड़के रूपमें भासने लगता है। वः वर्मे यह सारा संसार ब्रह्मरूप ही है (सर्व स्वक्वितं हा )। आरमा एवं अनारमामें कोई सम्बन्ध नहीं हो सकता।

१६-सुषुप्ति-अवस्थामें न तो इन्द्रियाँ रहती हैं, न विषय रहते हैं और न मन ही रहता हैं; किन्तु फिर भी उस समय हमें निरतिशय आनन्दका अनुभव होता हैं। जब विषय ही नहीं हैं तो हमें यह आनन्द कहाँसे प्राप्त होता हैं? यात यह है कि सुपुप्तिकालमें मनकी सत्ता महामें रहती हैं और वहींसे हसे आनन्दकी उपलव्धि होती हैं। इसके अतिरिक्त सुपुप्तिकालमें जब और किसी मनुष्यका अस्तिस्व नहीं रहता, केवल 'मैं' की सत्ता रहती हैं।

१७-लैटिन-भाषामें एक कहावत है 'Cogito ergo sum.' इसका अर्थ यह है कि 'मैं विचार करता हैं इसी- छिये में हूँ ।' डेकार्टे ( Descartes ) नामक प्रसिद्ध पाक्षास्य दार्शानिकके मतमें अध्यास्म-शाक्षकी मूलभित्ति यही है। श्रीशंकराचार्यका भी यही कहना है कि आस्मा मिथ्या नहीं हो सकता, क्योंकि जो पुरुष आस्माकी सत्ताको अल्लीकार करता है, यह ऐसा करता हुआ भी उसकी सस्यताका अनुभव करता है।

१८-यद्यपि ब्रह्मका वास्तविक स्वरूप अनिर्वचनीय एवं अग्राद्य है फिर भी इस उसका संकेतरूपसे निर्देश करनेकी चेटा करेंगे। अर्द्वतवादियोंने कुछ ऐसे विद्यापण अथवा स्थ्रण बतलाये हैं, जिनसे इस ब्रह्मके स्वरूपको दूसरे गुण- वाले पदार्थोंसे पृथक् कर सकते हैं और जिनकी सहायतासे हम उसका ध्यान कर सकते हैं। ये लक्षण भी दो प्रकारके हैं—स्वरूप-लक्षण एवं तटस्थ-लक्षण। सत्, चित्, आनन्त् ये स्वरूप-लक्षण हैं और सर्वशक्तिमसा, सर्वज्ञता, सृष्टि-कर्नृत्व हस्यादि गुण सटस्थ-लक्षण कहलाते हैं। पाश्चास्य दार्शनिक भी इस वातको स्वीकार करते हैं कि इस विश्वके पीछे एक महान् संकल्प अथवा चंतन्य-शक्ति काम कर रही है। ब्रह्म ही संसारका कारण एवं वेदोंकी योनि हैं, असः वह सर्वज्ञ अवदय होना चाहिये।

१९ कर्म जब अर्थात अचेतन हैं। जीवोंको उनके किये हुए कर्मीका फल भुगतानेवाला कोई अवश्य होना चाहिये। संसारमें कोई गरीब है कोई अर्मार; कोई नीरोग है तो कोई अनेक प्रकारकी व्याधियों में घिरा हुआ रहता है; कोई जन्मसे ही प्रतिमा-सम्पन्न होते हैं तो कोई निरे कृष्ठितबुद्धि और कोई जन्मसे ही लले-लँग है, बहरे और गूँगे होते हैं। इन सारी विचित्रताओं का युक्ति युक्त समाधान कर्म-सिद्धान्तसे ही हो सकता है। मान लीजिये किसी जगह ठेकेका काम हो रहा है, जिसमें अनेक मज़दूर काम करते हैं। उनकी देख-रेखके लिये जो निरोक्षक (overseer) नियुक्त है वह उनकी योग्यता तथा उनके कामको देखकर उन्हें उचित मज़दूरी देता है। इसी प्रकार विश्वका नियन्ता हम सब जीवोंके कर्मों एवं नीयतको जानता है और उसके अनुसार हमें अपने कर्मोंका फल देता है।

२०-अनेकों बार हम कई प्रकारके मनसूवे बाँघते हैं किन्तु कोई ऐसी शक्ति हैं जो उन्हें सफल नहीं होने देती। हमसेंसे प्रत्येकको अपने कार्योंमें इसका प्रतिदिन अनुभव होता है। इससे स्पष्ट प्रमाणित होता है कि प्रत्येक मनुष्यके कार्योंका नियमन करनेवाली कोई सर्वोपिर प्रेरक शिक अवदय है: वही ईसर है।

२१ -शुभ कर्म करनेमें इसारे मनको सन्तोष एवं सुख होता है और ऐसा प्रतीत होता है कि हमारी आस्मा उच्चत हो रही है। इसी प्रकार पाप करते समय हम अध्यन्त भयभीत हो जाते हैं। ऐसा क्यों होता हैं। इससे यह प्रकट होता है कि हमारी चेतनाके पीछे कोई सर्वोपरि शक्ति है जो हमारे हुरे मले कार्मोको ( कर्माण्यक्षरूपसे ) देखती है और हमारे मनकी स्फुरणाओंको मी जानती है।

२२--'केनेवितं पतित प्रेवितं मनः ······ 'अर्थात् इस मनका प्रेरक कौन है ? (केन० मं० १) मनका कार्य संकरप-विकरप करना है। इस इन्द्रिय-से काम छेनेवाला कोई इसका नियन्ता अवश्य होना चाहिये। जीवारमा इसका सञ्चालक नहीं है, बह्कि इस देखते हैं कि साधारण मनुष्योंको मन निर्देशतापूर्वक मधित करता रहता है। अतः हमें मनका सञ्चालन करनेवाली कोई दूसरी सर्वोपरि सत्ता माननी पढ़ेगो। वह सत्ता अन्तर्यामो परमारमा है।

२२-मन एक प्रवल इजिन है। इसके लिये एक अध्यन्त बुद्धिमान् दूष्ट्वरकी आवश्यकता है। वह ड्राइवर बहा है।

र७-महाकी सिद्धिमें एकप्रमाण और है। नेष्ट्रका पर्याय-वाचक शब्द 'इक्' है, जिसका अर्थ है देखनेवाला और नेत्रोंका विषय ही इदय अर्थात दीखनेवाली वस्तु है। इसी प्रकार मन देखनेवाला हैं और नेत्र उसका विषय है। ब्रह्म मनका द्रष्टा है और मन तथा उसकी वृक्तियाँ इदय हैं। यदि बहाके भी द्रष्टाकी खोज की जाय तो इसमें 'अनवस्था' दोष आवेगा। अतः श्रद्धा खयंभू, स्वयंजात, स्वतःप्रकाश, स्वतन्त्र, अध्यय, निर्विकार एवं दिकालाधनविष्ठान्न है। उसका द्रष्टा कोई तृसरा नहीं है। नेत्रके विषय रूप अनेक हैं, किन्तु देखनेवाला नेत्र एक ही है। इन्द्रिय अनेक किन्नु उनका द्रष्टा मन एक है। मन अनेक हैं किन्तु उनका द्रष्टा श्रद्धा एक है। अनेकके पीछे एक छिपा हुआ है। इसको समझनेके लिये विचारकी आवश्यकता है।

२५ बहा शून्य नहीं है। उसे पोल अथवा थोथ नहीं कह सकते। मनके द्वारा शून्यका चिन्तन नहीं हो सकता। बहा घन है, परिपूर्ण है, क्योंकि वहाँ जाकर सारी वासनाएँ विलीन हो जाती हैं और निरनिशय एवं निरय-नृप्ति मिलती है। वह सब कुछ है। इस झुठे मिथ्या अहंकार-को नष्ट करके शून्य बन जातेपर हमें सब कुछ मिल जाता है, हम सब कुछ बन जाते हैं (परमामोति. ब्रह्में सबति)

२६-प्रकृतिके नियमों में आख्या करना ईश्वरमें विश्वास करना है। सारी मृष्टिका ब्यापार निश्चित एवं सुख्यवस्थित नियमोंके अधीन होता है। संसारमें यहच्छा अधवा आकस्मिक घटना कोई वस्तु नहीं है। ईश्वर ब्रह्मका ही सटस्थ-रूक्ण है। मक्तोंकी पूजा ग्रह्मण करनेके लिये निर्मुण ब्रह्म सगुण ब्रह्म अर्थात् ईश्वरके रूपमें प्रकट हो जाता है, वास्तवमें सगुण ब्रह्म कोई अल्पा वस्तु नहीं है। जो कुछ है केवल सत्ता-ही-सत्ता है, वही प्रमत्त्व है, वही सर्य है।

२७-जिसमकार हम अपने सामने किसी हुझको देखते हैं. उसी प्रकार हमारे मनकी स्फुरणाओंका भी कोई साक्षी अवस्य होना चाहिये, फ्रान्यथा कर्म-कर्म्स्वभाव-सम्बन्धमें विरोध आवेगा। वह साक्षी कृटस्थ-ब्रह्म हैं।

२८- हम दो संकर्ष्पोंकी मुलना करके उनके सादृश्य अधवा वैसादृश्यका पता लगा लेते हैं। इसमे यह सिद्ध् होता है कि उनकी मुलना करनेवाली कोई एक अखण्ड सत्ता अवश्य होनी चाहिये जो उन संकर्ष्पोपर वाह्यरूपमें विचार करती है। वह सत्ता आश्मा अथवा ब्रह्म हो है।

२६-विपित्तमें ईश्वरके स्वरणये दुःख-मोचनरूप जो तस्काल फल होता है उसये यह समक्तमें आता है कि हमारे कार्योंका नियमन करनेवाली कोई सर्वोपिर प्रेरक शक्ति अवस्थ है।

३०-घोर नाम्तिक एवं देहाश्मवादीको भी जब किसी घने जंगलमें बाघका मुकाबला हो जाता है, या जब उस-पर कोई घोर विपत्ति आती है, या वह जिस जहाजपर सवार हो वह दूसनेको होता है, या वह जिस जहाजपर सवार हो वह दूसनेको होता है, या अब मूक्य आता है. अथवा ज्वालामुखीका विम्फोट होता है, अथवा अर्थरात्रिके समय जब वह अकेला किसी निर्जन वनमें होता है और उसे बिजलोको कड़क श्रीर बादलकी गरज सुनायी देती है उस समय हठाव उसके मुख्यमे ये शब्द निकल हो जाते हैं कि परमाश्मन् ! मेरे अपराधोंको क्षमा करो और मेरी रक्षा करी।

३१-रान्त्रिके समय जब घार अन्धकार होता है, इस यह कहते हैं कि यहाँ कोई नहीं है। यह इसने कैसे जाना ? इसीलिये कि वास्त्वमें इस साक्षी हैं। वह साक्षी बहा ही है।

३२-इम अपने दैनिक क्यवहारमें 'मेरा दारीर', 'मेरे प्राण', 'मेरी इन्द्रियों' इसप्रकारके दाव्होंका प्रयोग करते हैं। इससे यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि हमारा आरमा जिसके लिये हम 'मैं' शब्दका प्रयोग करते हैं, शरीर, मन, प्राण एवं इन्द्रियांसे अतीत है। मन और दारीर हमारे परिचारक अथवा उपकरणमात्र हैं। ये हमारी अपेक्षा उतने ही बाह्य हैं जितने हमारे बक्तामुच्च, बस्तन इस्यादि हैं। इम शरीरको उसी प्रकार धारण किये हुए हैं जैसे कोई अपने हाथमें एक लम्बी छड़ी किये हुए हो।

३२-मान छीजिये इसने कोई बहा अपराध किया है। उसके दण्डस्सरूप यदि कोई इसारी ऑलें बचाकर इसारे हाथ काटना चाहे तो इस इपंपूर्वक अपने हाथ कटना खोहे तो इस इपंपूर्वक अपने हाथ कटना खोहें तो इस इपंपूर्वक अपने हाथ कटना खोंगे। इससे यह स्पष्ट प्रमाणित होता है कि कर्मेन्द्रियों की अपेक्षा ज्ञानेन्द्रियों इसारे अधिक समीप अतप्व अधिक प्रिय हैं। फाँसीकी सजाकी अपेक्षा इमें अपनी आँखें निकछवा लेनेमें कम संकोच एवं दुःख होगा। इससे यह प्रकट होता है कि इन्द्रियोंकी अपेक्षा प्राण हमारे निकटतर अतप्व अधिक प्रिय हैं। यदि इस किसी भयंकर एवं असाध्य रोगसे पीड़ित हों और उससे मुक्त होनेका कोई उपाय न सूझता हो तो इस यह चाहेंगे कि इमारे प्राण भले ही चले जायँ किन्तु इस किसी प्रकार इस व्याधिसे मुक्त हो जायँ। इससे यह व्यक्त होता है कि इमारी आरमा इमें प्राणोंसे भी अधिक प्यारी है।

३४-मनुष्यों एवं अन्य प्राणियोंके अन्दर दो स्वामा-विक प्रवृत्तियाँ बड़ी बलवान हैं, एक तो आस्मरक्षणकी श्रार दसरी सन्तानोत्पादनकी। इमें जो भूख लगती है वह पहली अर्थात आरमरक्षणकी प्रवृत्तिकी चौतक है और इमारे अन्दर जो कामवासना है वह दूसरे प्रकारकी अर्थात सन्तानीत्पादनकी प्रवृत्तिको बतलाती है। आत्म-रक्षणकी प्रवृत्तिका मुल हमारे आरमाकी अमरता ही है। आन्तिवश हमारा जीवारमा यह सोचता है कि शरीर ही आत्मा एवं नित्य है और आत्मरक्षणकी प्रवृत्ति शरीरको चिरकालतक कायम रखने तथा उसे अमर बनानेकी चेष्टा करती है। इसीका नाम अभिनिवेश है। अससे आत्माकी अमरता शरीरमें आरोपित कर ली जाती है। यद्यपि वह पाञ्चभौतिक शरीर नष्ट हो जाता है किन्त जीव यह सोचता है कि मैं सदैव बना रहेंगा। प्राणियोंके अन्दर यह जो आरमरक्षणकी प्रवृत्ति है वह अविनाशी बह्य अर्थात परमेश्वरकी सत्ताको प्रमाणित करती है।

३१-आवागमनका सिद्धाम्त अटल है। महारमा ईसामसीहने भी बाइबलमें इस विषयका विवेषन किया है। मृत्युके बाद भी जीवारमा बना रहता है और भौतिक शरीरके छूट जानेपर भी संस्कारीके बलसे उसे पूर्व-जन्मकी स्मृति बनी रहती है। अतएव इसलोगोंके अन्दर यह नैमार्गिक भावना रहती है कि मीतिक शरीरके नाश हो जानेके बाद भी हमारी सत्ता कायम रहती है। इस सत्ता-का नाम ही बहा है, यही ईश्वरीय सत्ता है।

३६-मरते समय मनुष्य प्रायः अपने सनमें यह सोचता है कि मैंने इस जीवनमें अनेक कष्ट भोगे, अनेक विपत्तियाँ झेळीं और अनेक किउनाइयोंका सामना किया। भैंने बहुत-में सरकर्म भी किये, जिनका फल मुझे खबस्य मिलना चाहिये। क्या मैंने यह सारा परिश्रम केवल इसी जीवनके लिये किया था? नहीं, यह कभी नहीं हो सकता, मैं अमर हूँ। उस समय वह अपने लिये अमरस्वकी कक्पना करता है। साधारण विवेक-बुद्धिमें भी मनुष्य इसी निश्चयपर पहुँचता है कि आस्मा अमर है।

३७-बचपनमें हम सभी अपनी माँकी गोदमें खेलते हैं और कुछ बढ़े होनेपर हम पाठशाला जानेके योग्य हो जाते हैं। योवनका विकास होनेपर हम नारी-प्रेमके अभिलापी बन जाते हैं। आगे चलकर हमारे मनुष्यत्वका पूर्ण विकास होता है और अन्तमें हम वृटे होकर लाठीके सहारे चलने लगते हैं। एक जीवनके अन्दर ही हम अनेक अवस्थाओंका अनुभव करते हैं। इन भिन्न-भिन्न अवस्थाओंको साक्षीरूपमें देखनेवाला कोई अविकारी आरमा अवस्थाओंका अनुभव नहीं हो सकता। वह अविकारी तत्त्व आरमा अथवा ब्रह्म है। वही इन सारी अवस्थाओंकी प्रतीतिका आधार है। शेशव, बाल्य. योवन एवं जरा इन चारों अवस्थाओंका अनुभव एवं अनुसन्धान करनेवाला कोई अविकारी आरमा अविविद्यहरूपमें रहना चाहिये।

३ म-रात्रिके समय अन्यकारमें इम किसी वस्तुको हूँ इते हैं और किसी प्रकारके प्रकाशके न हो नेपर भी हाथों- से टटोलकर उसे पा लेते हैं। वताइये, उस समय इमें कीन-सा प्रकाश उपलब्ध है ? इसका उत्तर यह है कि इम अधिष्ठान चैतन्य अर्थात महाके प्रकाशके द्वारा ही ऐसा कर पाते हैं। महा स्वतः प्रकाश ही नहीं, सर्वप्रकाशक मी है। वह बुद्धि, चक्षु, सूर्य, एवं अन्य सारे पदार्थोंको प्रकाश देनेवाला है।



# मिश्रदेशीय सन्त मैकेरियस

( लेखक--फादर बी० एलविन महोदय )



ण्यास्मा मंकेरियसने मिश्रकी मरुभूमिके निर्जन एवं निर्जल प्रान्तोंमें अपने जीवनके साठ वर्ष व्यतीत किये। साठ वर्षतक लगातार वे अपने चारों ओर बाल एवं चहानोंका निरीक्षण करते और सायंकालको प्रतिदिन रक्तवर्ण रिक्ममाजीको निर्जनताके

श्रमाह समुद्रमें प्रवेश करते देखते रहे। यहाँपर उन्होंने श्रपनी आस्म-विजय प्राप्त की और ईश्वरकी उपलब्धि की। उन्होंने अनेक सिद्धियाँ प्राप्त की। उद्गाहरणतः अनेकों रोगियों को अच्छा किया, मुर्दों को जिलाया, भूत-प्रतां को निकाला और भविष्यवाणियाँ की। वे अपनी तपश्चर्या के लिये विक्यात थे। उनकी कुटियासे एक सुरंग किसी गुप्त गुफातक चली गयी थी। उनसे मिलनेके लिये आये हुए लोग उनका पता न पा सकें, इसलिये वे बहुधा उस गुफामें चले जाया करते थे। मेरे एक मित्रने एक बार उनसे आत्म-संयमके बारे में पूछा तो उन्होंने कहा कि-'बेटा, हिम्मत रक्खी। मैंने बीस वर्षतक लगातार कभी न तो भरपेट रोटी खायी है, न पानी पीया है और न मैं नींदमर सोया हूँ। मैं नियमितरूपसे तौल-तौलकर कुछ खाता रहा हूँ, इसी प्रकार निश्चत नायका पानी पीता रहा हूँ और रीवारके सहारे बैठकर स्वस्प-सा सो लिया करता हैं।'

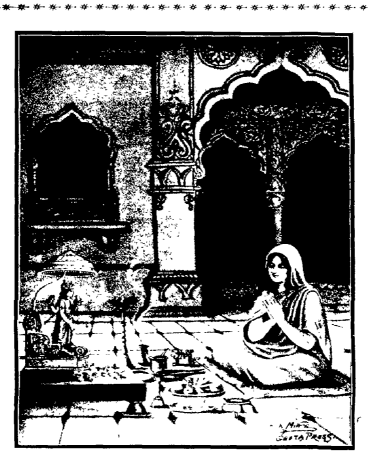
सन्त मंकेरियसके साइस, धैर्य तथा ईश्वरमें विश्वासको बतलानेवाली अनेक घटनाएँ सुनी जाती हैं। एक बारका जिक्क है कि वे टोकरियोंका एक बोझा सिरपर लादे क्केटिस (Scetis) नामक स्थानमें उपर पहाइकी ओर जा रहे थे। मार्गमें उन्हें इतनी थकावट प्रतीत हुई कि वे बैठकर मगवान्से यों प्रार्थना करने लगे कि 'हे प्रभु! तुम जानते हो कि मैं अब नहीं चल सकता।' उनका इतना कहना ही था कि वे तुरन्त ही अपने निर्दिष्ट स्थानपर पहुँच गये।

एक दिन उन्होंने एक वालकको अपनी मातासे यह कहते हुए सुना कि 'अग्मा, एक धनी आदमी मुझसे प्रेम करता है किन्तु में वदलोंने उससे घणा करता हैं। साथ ही एक गरीव आदमी मुझसे घणा करता है किन्तु में असे प्यार करता हूँ।' मैकेरियसको यह सुनकर आश्चर्य हुआ और जब उनके शिष्योंने उसके आश्चर्यका कारण पूडा तो

उन्होंने उत्तर दिया कि 'भाई! बात विश्कुष ठीक हैं; हमारें प्रभु बहुत बड़े धनी हैं और वे हमसे प्रेम भी करते हैं किन्तु हम उनकी अवहेळना करते हैं, इसके विपरीत हमारा शत्रु शैतान ( Devil ) अति दीन है और वह हमसे धृणा करता हैं, किन्तु किर भी हम उसकी उस गन्दगीसे प्रेम करते हैं।

एक दिन एक शिष्यने मंकेरियसके पास जाकर उनसे मुक्तिका साधन पूछा। सपस्वीने उत्तर दिया कि 'तुम कतिस्तानमें जाकर वहाँ गड़े हुए मुद्रौकी गाकियाँ दो।' शिष्यने वहाँ जाकर मुदौँको गाजियाँ देना और उन्हें परथरीं मारना शुरू किया, तदनन्तर वह अपने गुरुके पाम छीट आया । गुरुने उससे पूछा कि 'उन लोगोंने नुमसे कुछ कहा तो नहीं ?' वह दोला 'नहीं, किसीने चुँतक नहीं किया।' तब गृहजी बोले, 'अच्छा कल एक बार फिर जाओ और वहाँ गड़े हुए मुदौंकी प्रशंसा करो।' शिष्य वहाँ गया और मर्दोको ईश्वर-दन एवं सन्त-महारमा कहकर उनकी प्रशंसा करने लगा। इसके बाद गुरुजीके पास कौट आया । उन्होंने फिर पूछा 'क्या तुम्हें अवकी बार सी कोई उत्तर नहीं मिला ? उसने कहा 'नहीं एक शब्द भी सनायी नहीं दिया।' सैकेरियमने कहा-- 'बस, यह (समता) ही मुक्ति प्राप्त करनेका उपाय है । तुम जानते हो, तुमने उनका कितना अपमान किया, किन्तु उन्होंने बदलेमें तुमको कुछ भी उत्तर नहीं दिया। और नुमने उनकी प्रशंसा की तब भी उन्होंने तुमसे कुछ नहीं कहा। यदि तुम अपने उद्धारकी इच्छा करने हो तो उनकी तरह मान-अपमानकी ओरसे उदासीन बन जाओ । स्रोग तुम्हारा कितना ही अहित क्यों न करें, कछ परवा न करो और न तुम उनकी औरसे की जानेवाछी स्तुतिपर ही ध्यान दो । उनकी ओरसे जीते ही मुदे बन जाओ। फिर तुम्हारे उदारमें कोई शङ्का नहीं रहेगी।'

मंकेरियसने अपने मिछनेवालोंको समय-समयपर जो उपदेश दिये थे, अथवा अपने शिष्योंके प्रश्नोंके जो उत्तर दिये थे, उनमेंसे पवास उपदेशोंका एक संप्रद्व उपख्या हुआ है, जो 'Fifty Homilies' के नामसे प्रसिद्ध है और जिसका साहित्यिक दृष्टिसे भी बद्दा महस्व है। उक्त संग्रह-



वेराग्यवर्ता हिन्दू नारी भगवानकी पृजा करती है।



में कई विषयोंका प्रतिपादन किया गया है भौर धर्मके अनेक महत्वपूर्ण प्रश्नोंपर प्रकाश ढाला गया है। बिशप गोरे (Bishop Gore) नामक धर्मयाजकने, जो इस विषयके श्रन्छे ज्ञाता हैं और इस सम्बन्धमें श्रपना मत देनेकी योग्यता रस्ते हैं, इन उपदेशोंके सम्बन्धमें यह लिखा है कि श्राध्यात्मिक जीवनका मार्ग दिख्ळानेवाले इस कोटिके उपदेश ईसाई-धर्ममें इने-गिने ही हैं।

स्थान-संकोचके कारण हम यहाँ सन्त मैकेरियसके केवल प्रार्थना-सम्बन्धी उपदेशींका ही वर्णन करेंगे । उनका कहना यह है कि 'प्रार्थना वहीं कर सकता है जिसकी आत्मा बहत ऊँची उठी हुई हो। जीवारमा न तो परमारमा ही है और न वह स्वरूपसे दुष्टस्वभाव अथवा अन्धकारमय है। जीवारमा बुद्धिप्रधान, सुन्दर, महान् एवं अवभूत है तथा ईश्वरकी साक्षात प्रतिकृति है । परन्तु उसका निवास अन्धकारकी नगरीमें है श्रतः उसके लिये यह आवश्यक है कि वह इस नगरीको छोडकर अपने घरकी स्रोर प्रस्थान करें। जब कोई मनुष्य किसी नगरीमें देहत्याग करना है नय वह न तो वहाँके लोगोंका शब्द सनता है, न उनकी वातचीत समझता है और न वहाँके कोलाहलको ही मनता है, क्योंकि वह संमारको श्रोरमे मटाके लिये श्राँखें में द लेता है श्रीर एक ऐसे लोकको चला जाता है जहाँ न तो यहाँके किसी मनुष्यका शब्द सुनायी देता है और न इस नगरका कोलाइल ही सुन पड़ता है। इसी प्रकार जीवातमा जब इस वासनामय नगरकी ओरसे, जिसमें उसका निवास है, सदाके लिये मुँह मोड लेता है तब वह श्रपने अन्दर श्रन्धकारके श्रालापको नहीं सुनता । तब उसे न नो निरर्थक बादविबादकी ध्वनि एवं कोलाइल ही सुनायी पहता है और न अन्धकारकी श्राप्ताओंका शोर-गुरु हो । वह एक ऐसे नगरमें पहुँच जाता है, जहाँ शान्ति एवं सीजन्यका ही साम्राज्य है श्रीर जहाँ ईश्वरकी ज्योति अगमगाती है। वहाँ रहकर वह वहींके शब्द सुनता है, वहींके श्रधिकारोंको प्राप्त करता है, वहींके लोगोंसे वार्तालाप एवं सम्भाषण करता है और वहीं के ऐसे श्राध्यात्मिक कार्य करता है जो ईश्वरके अनुरूप होते हैं। इस आध्यारिमक नगरमें रहनेवाली भारमाका नैसर्गिक स्थापार प्रार्थना ही होता है।' मैकेरियसके सिद्धान्तके अनुसार प्रार्थना वास्तवमें एक कियारमक विश्राम अथवा विश्रामयुक्त किया है। जो लोग प्रभुके निकट पहुँचना चाइते हैं उन्हें भीरव एवं शास्तिमय स्थानमें बड़ी समाहितताके साथ प्रार्थना करनी धाहिये। ईश्वरकी ओरसे जब सजा उत्तर मिलता है तो उसका धिह्न शास्ति ही होता है। प्रार्थनाकी दूमरी शर्न चित्तकी एकाग्रता है। प्रार्थना करनेवाले मनुष्यको चाहिये कि वह एक किसानकी तरह अपने मनरूपी खेतको साफ करता रहे। उसे चाहिये कि वह श्रमन-सङ्कल्परूपी आड़ियोंको काट डाले, जिनमे उसका मन घिरा हुश्रा है। क्योंकि पापके बोझमे दबी हुई आरमाकी दशा एक पहाड़ी जङ्गलकी-सी, नदीके सरकपडोंकी-सी श्रथवा केंद्रीली झाड़ियोंके वनकी-सी हो जानी है। इनमेंसे होकर जो लोग जाना चाहते हैं, उन्हें अपने हाथोंको बढाकर परिश्रमके साथ एवं बलपूर्वक मार्गको रोकनेवाली इन झाड़ियोंको हटाना पडता है। श्रात्माको परमारम-प्राप्तिक योग्य वनानेके लिये भी इसी प्रकारके परिश्रम एवं श्रध्यवसायकी आवश्यकता होती है।

इसारी श्रात्माको एक चनुर व्यापारीका-सा वर्ताव करना चाहिये. जो धनकी प्राप्तिके लिये केवल एक ही उपायमं काम लेकर सन्तृष्ट नहीं होता किन्तु आगे बढकर यह प्रयत करता है कि उसके भूनाफोर्मे उत्तरोत्तर दृद्धि हो आर चारों तरफसं धन आवे। एक उपायको काममें लाकर वह दमरेका अवलम्बन लेता है, फिर तुरन्त ही तीसरेका: और साथ-ही-साथ उन सारी कियाओंसे बचना भी रहता है जिनमें उसके व्यापारमें हानि पहुँचती हो। यदि किसी काममें उसको अधिक लाभ प्रतीत होता हो तो वह थोड़ लाभके कामको छोडकर उस अधिक लाभवारेको प्रारम्भ कर देगा। इसी प्रकार हमें भी चाहिये कि हम अपनी आत्माको श्रनेक साधनोंसे सम्पन्न बनावें, जिससे कि हमें सबसे बहा लाभ अर्थात ईश्वरकी प्राप्ति हो (यं लब्धा चापरं लाभं मन्यते नाधिकं ततः ) क्योंकि ईश्वर ही हमें सची प्रार्थना सिखलाता है। जिस आत्माकी दृतियाँ श्रद्धी हो जाती हैं उसकी ईश्वर अवश्य महायता करता है। वह उस आत्मापर अपना प्रकाश डालता है, उसे सन्ही याचना सिखलाता है, ईश्वरके अनुरूप विशुद्ध श्राध्यारिमक प्रार्थनाकी शक्ति प्रदान करता है और सबे मनकी पूजा बतलाता है। सक्ष्म जगतकी सभी बाने अलौकिक होती हैं। आप अपने मनये जो-जो कियाएँ करते हैं, वे सब बहुत ठीक हैं और ईश्वर उन्हें अझीकार भी करता है, परमा हे सर्वधा विश्वक नहीं होतीं। उदाहरखके लिये भाप ईश्वरसे प्रेम करते हैं, किन्तु जैसे करना चाहिये, बैसे नहीं करते, (क्योंकि आपके मनको बैसे प्रेमके स्वरूपका पता ही नहीं है) ऐसी दशामें प्रमुख्य आकर आपको अविचल प्रेम—दिव्य प्रेम प्रदान कर जाते हैं। आप स्वाभाविक ही शक्का पूर्व अस्थिरताको लिये हुए प्रार्थना करते हैं। ईश्वर आपको विशुद्ध प्रार्थना, सब्दे मनकी प्रार्थना करते हैं। ईश्वर आपको विशुद्ध प्रार्थना, सब्दे मनकी प्रार्थना कतला जाते हैं। वाम्तवमें योगयुक्त प्रार्थनाका यही जक्षण है कि उसके अन्दर यह भाव रहता है कि 'हम जो कुल भी करते हैं ध्रपने बलपर नहीं, किन्तु वह वन्तु हमें भगवान्से प्राप्त हुई है।' आरमा उस समय अपने अधिकारमें नहीं रहती, उसपर परमारमाका अधिकार हो जाता है और वह उसमे अपनी हच्छाके अनुसार कर्म करवाना है।

योगयुक्त प्रार्थनाका दूसरा लक्षण यह है कि प्रार्थना करनेवालेको ईश्वर-प्राप्तिकी इच्छाके सामने ईश्वरके द्वारा दी हुई शक्तियाँ तुच्छ जान पड़ती हैं। जिसप्रकार किसी धनिककी लड़कीकी सगाई हो जानेपर उसे विवाहसे पूर्व श्रपने भावी पतिकी श्रोरसे वस्त्रालङ्कार अथवा बह-मूल्य पार्लेके रूपमें अनेक उपहार प्राप्त होते हैं, परन्तु उसे तबतक सन्तोष नहीं होता जबतक उसका पाणि-ग्रहण होकर वह अपने पतिकी अर्घाङ्गिनी नहीं बन जाती। इसी प्रकार जीवरूप कन्याकी परमात्मरूप उस दिव्य वरके साथ सगाई हो जानेपर, सम्भव है कि उसे ईश्वरीय-प्रसादके चिह्नरूप रोगियोंको रोगमुक्त करनेकी शक्ति, ज्ञान या दिव्य प्रतिभाके रूपमें परमारमा-वरकी श्रोरसे अनेकों उपहार मिलें, परन्तु उसका मन उनमें तनिक भी नहीं नुभता, उसे तबतक सन्तोष नहीं होता जबतक उसका ईश्वरके साथ पूर्ण योग अर्थान् अविचल एवं व्यक्तिचाररहित प्रेम न हो जाय । जिन भाग्यवान पुरुषोंने इस वस्तुकी आकांक्षा की, वे विकारी एवं चिन्तासे सदाके लिये मुक्त हो गये।

इसी बातको इम एक दूसरे दशन्तमे मी समझ सकते हैं। मान लीजिये, एक भूखे शिशुको यदि कोई मोतियोंकी माला तथा बहुमूख्य वखोंमे मुसजित करे तो उमे उन वखों एवं आभूपर्योकी तनिक भी परवा नहीं होती, बिल्क वह उनसे धृया करता है। उमे अपनी माताके स्तानिक अतिरिक्त कोई भी वस्तु अच्छी नहीं लगती, वह तो स्तन्यपानसे ही सुखी होता है। इसी प्रकार उस जीवको, जिसे परमारमाको बाह्य करनेकी मूख करी हुई है, उसीके द्वारा दी हुई आध्यारिमक शक्तियोंसे भी शान्ति नहीं मिलती, वह तो उन शक्तियोंके मूल खज़ानेको पाकर ही सन्तुष्ट होता है।

जो इसप्रकार भपनी अधम वृत्तियों एवं विषय-वासनाश्चोंका ही नहीं, किन्सु उच्च एवं आध्यास्मिक आकांक्षाओंका भी दमन कर लेते हैं, उनको उपहाररूपमें स्वयं प्रभु मिजते हैं जो इमारे छिये स्वर्गलोक, सञ्जीवनवृत्त, मुक्ताफल, किरीट, शिल्पी, कृषक, यासनाओं-को भोगनेवाले, दुःख भोगनेमें असमर्थ, मनुष्य, ईश्वर, सुरा एवं सुधा, मेपशावक, दृल्हा, योद्धा, कवच एवं सब कुछ है।#

मैकेरियसने ध्यानकी श्रवस्थाके सुखका कई जगह बड़ा सुन्दर वर्णन किया है। उन्होंने इस धवस्थाका लक्षण यह बतलाया है कि ध्यान करनेवालेके अन्दर हृदयपर श्रनन्तताके विचारकी गहरी छाप पढ जाती है, वह माधुर्यके समुद्रमें गीते छगाने छगना है तथा ईश्वरीय एवं दिव्य पदार्थीके चिन्तनमें मग्न हो जाता है। वह आनन्दके उद्रेकमे उसी प्रकार उन्नसित हो जाता है जिस-प्रकार पत्नी भ्रपने पतिके साक्षिध्यमें आनन्दमे मिहर उठती है। उसके अन्दर ये भाव इतने प्रबल हो जाते हैं कि मनुष्य सारे बन्धनींको तोइकर प्रार्थना करता हुआ देह-बन्धनसे छटनेकी इच्छा करने छगता है। किन्तु यह भाव स्थायी नहीं होता, उसकी तीवता घटती-बदती रहती है, जिसप्रकार अग्नि एक बार सहसा भभक उटती है और फिर उसकी ज्वाला मन्द होते-होने बिल्कुल क्षीण-सी हो जाती है। यदि ऐसान हो तो मनुष्यका सांसारिक पदार्थींसे कोई सम्बन्ध न रह जाय और वह किसी एकान्त स्थानमें सदा समाधि-दशामें ही उनमत्तकी भाँति पदा रहे।

ेसा प्रतीत होता है कि, मैकेरियसको प्रार्थनामें घनेक विचित्र-विचित्र चनुमव हुए थे। एक बार उन्हें ऐसा भान हुद्या, मानो कुसका चिह्न तेजोमय रूपमें उनके सामने

paradise, tree of life, pearl, crown, builder, husbandman, sufferer, incapable of suffering, man, God, wine and living water, lamb, bridegroom, warrior, armour, choist all in all.

प्रकट हुआ और उनकी घन्तरारमापर आकर चिपक गया। वृसरी बार उन्हें एक विषय पोशाक प्राप्त हुई जो उन्हें पहना दी गयी और यह देखकर उन्हें बद्दा कौतुक एवं आश्चर्य हुआ। एक बार उनके घन्तरकी ज्योतिने भीतरी, गम्भीर एवं अध्यक्त ज्योतिको व्यक्त कर दिया, जिससे वह ध्यानके आनन्दमें मग्न होकर उस समयके लिये मुक्त हो गये।

एक दिन किसी शिष्यने, जो बढ़ा साइसी था, गुरुजीसे ध्यान तथा उसके फलके सम्बन्धमें एछा। मैकेरियमने उसके प्रश्नका जो उत्तर दिया, उससे इसारे हृद्यों में मन्तोंकी एखंताके प्रति प्रेमका भाव श्रव्छी प्रकार जागृत हो सकता है। उन्होंने कहा कि ध्यानमे शरीरके सारे अवयव एवं हृदय भी शान्त हो जाता है श्रीर आस्माके अन्दर आनन्द-की एक ऐसी बाद-सी आती है, जिसके कारण उसकी दशा एक भोठ-भाले निदींप शिशुकी-सी हो जाती है। उसे श्रक्की प्राप्ति हो जाती है, फिर उससे किसीकी निन्दा नहीं होती; वह सबको अपनी विशुद्ध रिष्टें समानरूप देखता है, वह श्रवित विश्वसे सन्तुष्ट रहता है और उसकी यह श्रमिलाप होती है कि सब लोग प्रभुके भक्त एवं प्रेमी यन जायें।

'जिनका अन्तः करण शुद्ध है उनमें बदकर कोई सुखी नहीं, वे ही ईश्वरके लाड़ ले लाल हैं। कभी उन्हें इतना आनन्द एवं द्यनिर्वचनीय प्रसक्षता होती है मानो (कंगाल-को) किमी राजप्रामादमें आतिथ्य स्वीकार करनेका अवसर प्राप्त हो गया हो और कभी उनकी उस नववध्की-सी दशा हो जाती है जो अपने नविवाहिस पतिके समागम-का दिथ्य आनन्द लूट रही हो। कभी-कभी उनका शरीर इसना लघु एवं सूचम हो जाता है कि उनका रूप देवताश्रों-जैसा अपर्थिव हो जाता है। उनका जीवन यथार्थमें एक

वास्तविक जीवन होता है। यह ध्यान किस कामका जो हमारे अन्दर मनुष्यताका विकास न करे और हमारी सारी मनुष्य-जातिसे एकता न कर है। अनुप्य कभी-कभी ऐसा प्रतीत होता है कि मानो वे ईइवरके प्रेमी मनुष्य जातिके लिये आठ-आठ आँस् रो रहे हैं श्रीर विपाद कर रहे हैं। मानो मनुष्य-प्रेमकी ज्वालाने उन्हें जला हाला है। कभी-कभी उनकी भारमामें आनन्द एवं प्रेमका ऐसा बाहरूय होता है कि उन्हें मानो ऐसी इच्छा होती है कि बरे-भले-का विचार न कर प्राणीसायको घपने गले लगा लें। उनके आनन्दका पार नहीं रहता, क्योंकि उनके लिये ईश्वरके धामका हार खुल जाता है। वे श्रनेक ड्योडियॉमेंसे होकर भीतर जाते हैं और ज्यों-ज्यों आगे बहते हैं त्यों-ही-स्यों उनके लिये कमशः भीनरी प्रामादोंके द्वार खुलते जाते हैं। वे ईश्वरके प्रम-रूपी धनको पाकर धनी हो जाते हैं और ज्यों-ज्यों उनका यह धन वृद्धिगत होता है. त्यों-ही-स्यों उनके सामने नये-नये रहस्योंका उद्घाटन होता है और उन्हें ईश्वरकी ओरसे वह अधिकार एवं सम्पत्ति प्राप्त होती है जिसका वाणीके द्वारा वर्णन तो दूर रहा, निर्देश भी नहीं हो सकता।'

'जब जीव सिद्धावस्थाको प्राप्त होकर विकारों से सर्वथा मुक्त हो जाता है और उसका परमारमाके साथ मृक मिलत होता है यहाँ तक कि वह परमारमासे मिलहर उसीका रूप बन जाता है, उस समय वह केवल प्रकाशमय, दृष्टा-रूप, चिन्मय, आनन्द-स्वरूप, शान्तिरूप, आह्रादमय, प्रेमम्बरूप, द्यामय, सौजन्यसागर एवं करणामय बन जाता है। जिसप्रकार समुद्रतलमें पड़ा हुआ पत्थर चारों तरफसे जलसे ज्याप्त रहता है उसी प्रकार सर्वतोभावेन परमारमामें छीन हुए पुरुष साचात् प्रभुके सदश बन जाते हैं।

# प्रभु-विश्वास

जगतमें भाइके विसरघो है जगतपति, जगत कियो है सोई जगत भरत है। तेरे निशिदिन चिन्ता और ही परी है आय,उद्यम अनेक भाँति-माँतिको करत है। इत उत जायके कमाई करि लाऊँ कछु नेकु न अक्षानी नर धीरज धरत है। सुन्दर कहत एक प्रभुके विश्वास वित्तु, बादहीकूँ वृथा शठ पचिके मरत है।

# ईश्वरके नामकी महिमा

( लेखक-पं अधिजगन्नायप्रसादजी चतुर्वेदी )

ईश्वरके नामों की महिमा भनन्त और अपार है। नाम-कीर्तन और सररासे पापपुत्र नाश हो जाता है। यह श्रस्थुक्ति नहीं, सत्य है।

> 'नारायणो नाम नरो नराणां प्रसिद्धचौरः कथितः पृथिन्याम् । अनेकजन्मार्जितपापसश्चयं इसस्यशेषं समस्तां सदैव॥

श्रीर इस कल्छियुगर्मे तो कल्याणका कोई दूसरा उपाय ही नहीं है।

'हरेनीम हरेनीम हरेनीमैव केवलम् । कती नास्येव नास्येव नास्येव गतिरन्यथा॥ क्योंकि—

'हरिहरित पापानि दुष्टचित्तैरपि स्मृतः।'

हरि-नाम-कीर्तनसे बहे-बहे पापिसेंके पाप सहज ही नाश हो जाते हैं। केवन यही नहीं, मक्क्ट और कल्याण भी होता है। यही हरिनामकी महिमा है।

जिन्हें ईश्वरकी सत्तामें ही सन्देह है वह नामोंकी महिमा क्यों मानने लगे ? वह कहते हैं कि 'पानी-पानी कहनेसे जैसे प्यास नहीं जाती वैसे ही ईश्वरके केवल नाम रटनेसे ज्ञान्ति नहीं मिलती । जैसे पानी पीनेसे ही प्यास बुझनी है बैसे ही ईश्वरकी प्राप्तिसे ही आत्मानन्द नथा शान्ति प्राप्त होती है । ईश्वरकी प्राप्तिका उपाय बिना समझे-वृद्धे नाम रटना नहीं बहिक ज्ञान उपार्जन करना है।' यह भी एक उपाय है । केवल यही है दुसरा नहीं, ऐसा कहना ठीक नहीं। जो ऐसा कहते हैं, वह ईश्वरके नाम ग्रीर पानीको एक-मा ही समझते हैं। भला पानी ईश्वरके नार्मी-का क्या सकावला कर सकता है ? कहाँ पानी और कहाँ ईश्वरके नाम ! ईश्वर खष्टा और पानी सृष्टि है। दोनेंकि गृर्लोमें जभीन-आसमानका फर्क है। पानी छौकिक गुल्यक और वह अलाकिक गुणसम्पन्न है। पानीमे चुणिक शानित मिलती है और ईश्वरके नामये वह शान्ति मिलती है जो कभी जाती नहीं।

'उत्तरा नाम जपत जग जाग । वाल्मांक भये ब्रह्मममाना॥' जब उन्तरे नामका यह प्रभाव है सब सीधे नामकी महिमा कौन कह सकता है ? कहा है—

राम नाम आराषिको तुरुसी वृथा न जाय। लिरकाईका पैरिको आगे होत सहाय॥ तुलसी अपने रामको रीष्ट्र मजो या खीज। उल्ले-सीष जामिक खेत परे तें कीज॥ इसिलिये नामका जप या कीर्तन करना चाहिये। इसिसे छाभ-ही-छाभ है, हानि नही। जिन्हें विश्वास न हो वह मी एक बार परीचाकर देख कें फिर जैसी इच्छा हो करें। सिर्फ दलील और तर्कमें समय नष्ट करना ठीक नहीं। उम्र थोडी है। वह भी घड़ी-घड़ी घटती ही जाती हैं—

'गाफिल तुझे घडियाल य देता है मनादी। गरदूँने घड़ी उम्रकी इक और घटा दी॥' इसल्यि—

ेराम-नामकी लूट है लूट सकें ता लूट।
अन्तकाल पछतायमा प्रान जायमें हृट॥१
इसके सिवा यह भी याद रखनेकी बात हैं—
'फिलासफीकी बहसके अन्दर खड़ा मिलता नहीं।

ाफलासफाका बहसक अन्दर खुदा मिलता नहीं।।। बारका मुलझा रहे हे और सिरा मिलता नहीं।।।।

एक बात धौर है। जैसे विषका स्वाभाविक धर्म मारना, अमृतका जिलाना, अग्निका जलाना है बैसे ही हरि-नामका भी कल्याण करना है। जान-अनजान, हँस या रोकर चाहे जैसे अग्निमें हाथ डालनेसे जल जाता है, विष खानेसे मृत्यु और अमृतसे अमरना हो जाती है। वैसे ही हरि-नामसे भी कल्याण हो जाता है। गोस्वामी नलसीदासजी भी कह गये हैं—

् भाव कुभाव अनस्र आरुसहूँ । नाम जंप मगल दिसि दसहूँ ॥ राम-नाम सुन्दर करनारों । ससयविहँग उटाबनहारी ॥

महापापी श्रजामिलके मुक्ति पानेका कारण भी नाम-महिमा ही है। मरनेके समय उसने अपने लडके 'नारायण' को पुकारा, पर आ गये सालात् नारायण और हो गया उसका उद्धार । यही नामका अलीकिक गुण है।

श्रतएव अशंकित हो हरिनाम-कीर्नन करना चाहिये और जहाँतक बने इसका प्रचार भी करना चाहिये। इससे आपदा दूर होती है और मुख प्राप्त होना है। यह बढ़ा ही कल्याणकारी है। इसकी सहिसा श्रमित हैं—

'राम न सकहिं नाम-गुन गाई।'

फिर मेरी गिनती ही क्या है? श्राजकल तो इसकी विशेष श्रावश्यकता है, क्योंकि—

'किलयुग केवल नाम अधारा ।'

कल्याण और सुखका इससे बढ़कर सहज उपाय भौर कोई नहीं।

'राम-नाम मनिदीप धरु जीह देहरी द्वार । तुरुसी मीतर बाहरहूँ जी चाहसि उजियार ॥'

# श्रीमद्वल्लभाचार्य और ईश्वर

( लेखक-पं • श्रीपुरुषोत्तमजी शर्मा चतुर्वेदी, साहित्याचार्य)

#### उपऋम



स समय श्रीमद्रलभाचार्यचरण भूतलपर आये, उस समय लोगोंकी यह स्थिति नहीं थी कि वे ईश्वरपर ही विश्वास न करते हों। उस समय भारत-वर्षमें यवन साम्राज्य था। यवन लोगोंमें श्रन्य विरोधी बातोंके होने हुए भी, इसमें कोई सन्देह नहीं कि, वे ईश्वरपर इद विश्वास

रखते हैं । जैन, चार्याक आदि अनीश्वरवादी लोग उस समय पहलेमें ही प्रायः शास्त हो चुके थे, श्रतः श्रीमहलभाचार्यको ईश्वर-सिद्धिपर म्वतन्त्र विचार करनेका कोई श्रवसर नहीं था । तथापि शास्त्रीय विचार करने समय यत्र-तन्त्र ईश्वरके विषयमें कुछ वाने उनके प्रन्थोंमें श्रा गथी हैं, आज हम 'कल्याण' के पाठकोंके समक्ष उन्हीं विचारोंको संकलित. परिष्कृत श्रथवा विष्टुत करके रख रहे हैं।

#### क्या ईश्वर है ?

यह एक ऐसा विचित्र प्रभ है कि इसका उत्तर 'हाँ' और 'नहीं' दोनों ही तरह देना बहा कठिन है। और यही होना भी चाहिये। यदि यह प्रइन प्रत्यत्त-प्रमाणसे इल कर दिया जा सकता तो सारी श्रन्पपत्तियाँ निवृत्त हो जातीं और प्रायः सभी ब्रह्मजानी हो जाते। इसी श्रति कठिनताके कारण साधारण बुद्धिके लोग ईश्वरके अम्तिरवका निपेध करके अथवा उसके विरुद्ध विचार प्रकट करके श्रस्यन्त सरलतासे छोगोंको बहुका सकते हैं। पर इन बातोंसे विचारशील लोगोंका ईश्वरके श्राम्तित्वपरसे विश्वास उठ नहीं सकता। इसका कारण यह है कि संसारमें ऐसा कोई व्यक्ति नहीं, जिसे श्रपने निजके श्रस्तित्व-पर विश्वास न हो--अर्थात् वह यह समझता हो कि 'में कुछ नहीं हूँ।' और 'मैं कुछ हैं' इसी विश्वासके साथ श्रपने अन्दर श्रपूर्णताकी प्रतीति अनिवार्य है। प्रत्येक मनुष्य इस बातका अनुभव करता है कि 'मैं अपूर्ण हैं' क्योंकि वह अपनी अशक्ति समझता है। यह अपूर्णता इस

बातकी सूचना देती है कि मैं किसी पूर्ण पदार्थका ग्रंश हूँ जिसमें संसारकी सब शक्तियाँ हैं और जिसमें मुक्ते किसी ग्रंशमें ये प्राप्त हुई हैं।

अच्छा, अब यह सोचिये कि यह 'में' मानी जानेवाली चीन क्या है? सोचने-सोचने अन्ततः आपको इस
तत्त्वपर श्रवह्य ही पहुँचना पहना है कि यह वस्नु
'स्वप्रकाशज्ञान' रूप है—अर्थान् यह 'में' पदार्थ वह
वस्नु है जिससे सारा जगन प्रकाशित होता है, पर यह
स्वयं अपने श्राप प्रकाशित होता है, हसे श्रन्य कोई
प्रकाशित नहीं करता। हम सभी सांसारिक वस्नुओंको
सूर्य, अग्नि, बिजली आहि पदार्थीं में प्रकाशित होते देखते
हैं। यदि ये पदार्थ प्रकाश न दे तो सारा जगन हमारे
लिये श्रन्थकारमय अथवा यो किहये कि अज्ञानमय हो
जाय। पर सोचनेपर श्रापको प्रतीत होगा कि ये सब-केसब प्रकाशक पदार्थ भी हमारी आरमज्योतिस ही प्रकाशित
होने हैं। यदि हम मुर्दा हो जायँ तो एक सूर्य क्या
करोड़ सूर्य उदय हों तब भी हमें किसी वस्नुका
बोध नहीं हो सकता। हसीलिये भगवनी श्रुतिने लिखा है—

न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुताऽयमग्निः। तमेव भान्तमनुभाति सर्वे तस्य भासा सर्वमिदं विभाति॥

वहाँ (आत्माके विषयमें ) न सूर्य प्रकाशित होता है, न चन्द्रमा तथा सब तारे मिलकर प्रकाशित होते हैं श्रीर न ये विजलियाँ प्रकाशित होती हैं, फिर इस अग्निकी तो बात ही क्या ? उस (आत्मा ) के प्रकाशित होने-पर यह सब श्रनुप्रकाशित होता है, यह सब उसके प्रकाशसे प्रकाशित हो रहा है।

पहले इस कह त्राये हैं कि जिसे हम 'में' रूपमें समक्षे हुए हैं, उसकी अपूर्णताका वंध हमें हमेशा होता रहता है। इस देखते हैं कि हमें डाक्टरीकी कुछ वार्ते-का बोध होता है तो फिलासफीकी बार्तोका नहीं; यदि इन दोनोंका बोध है तो अन्य किसी बातका नहीं। और जिन कुछ बार्तोका बोध होता भी है तो वही अपूर्ण। इस प्रकृतिके रहस्यको—इस सृष्टिके तत्त्वको—पूर्यारूपसे न किसीने समझा है, न शागे कभी समझ सकता है।

इसीके साथ एक यात और समझनेकी हैं। जितने श्रपूर्ण पदार्थ हैं वे किसी पूर्ण पदार्थके झंश होते हैं। यदि आप एक ग्लोबमें बिजली चमकती देखते हैं तो वह श्रवस्थमेव उस अनन्त बिजलीका झंश है, जो सारे जगत्में व्यास है, ऐसा न होता तो एक ग्लोबकी बिजलीके साथ दूसरे ग्लोबकी बिजलीकी कुछ भी समानता न होती और जब जहाँ चाहिये वहाँ बिजली प्रकट नहीं की जा सकती।

श्रनः आपको यह भी श्रवक्ष्यमेव स्वीकार करना पहेगा कि इस अपर्णरूपमें दिखायी देनेवाले पूर्वोक्त 'स्वप्नकाश-ज्ञान' की भी कोई अनन्त निधि है और वही है ईश्वर । श्रतपुर्व भगवती श्रुति कहती है—'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' श्रयोत् त्रिकालमें अवाधित श्रनन्त ज्ञानका नाम ही ब्रह्म अथवा ईश्वर हे श्रीर भगवद्गीतामें जीवको ईश्वरका श्रंश बतलाया गया है।

श्रतः यह सिद्ध हुआ कि मनुष्य यदि यह समझता है कि 'मैं कुछ हूँ' तो उसे अवस्य स्वीकार करना पढ़ेगा कि 'ईश्वर अवस्यमेव हैं' श्रीर ऐसी दशामें ईश्वरके श्रम्तित्वका निषेध स्वयं अपने श्रापको धोखा देना है तथा बुद्धिके सरासर विरुद्ध है।

#### ईश्वरका खरूप

उपर इस लिख आये हैं कि 'स्वप्नकाश अनम्त ज्ञान' क का नाम ही ईश्वर है, पर इसका यह अर्थ नहीं कि वह

\* इस अनन्त ज्ञानकी इंधरताके विषयमे श्रीमद्रञ्जभावार्य-चरणने लिखा है —

'येष्वक्षरमात्रेऽपि वेदेन न विरोधम्न तस्वविदः । .....ने किं वदन्तीत्याह—यस्विद्वनीयं ज्ञान द्वेननिवर्त्तक (नन्) नन्विमत्यथः । ......श्रुतिस्वृतिपुराणेषु तस्यव नाममेद इत्याह — 'ऋक्षेति परमात्मेति भगवानिनि श्रुष्यते' इति ।

(भा०प्र० स्त० अ०२ श्लोक ११ की सुबोधिनी)

मिन्नदानन्दरूप तु नहा स्थापकमन्ययम् । मर्वशक्तिस्वतन्त्रं च सर्वन्न गुणविज्ञितम् ॥ समानीयविज्ञातीयस्वगतदेतवीजितम् । सन्यादिगुणमाहस्रैश्चकमीत्पक्तिः सदा ॥ सर्वाधारं वश्यमायमानन्दाकारमुक्तमम् । प्रापश्चिकपरायीनां सर्वेषां तदिलक्षणम्॥ केवल ज्ञानरूप ही है। उसमें अन्य धर्म भी हैं। श्रीमद्व-स्वभाषार्यने ईश्वरके स्वरूपका वर्णन इसप्रकार किया है-

'ब्रह्म 'सत्' अर्थात् सर्वदा विद्यमान है, सारे जगत्का नाश हो जानेपर भी वह हमेशा मौजूद रहता है। वह ज्ञानरूप है। वह आनन्दरूप है अर्थात् ईश्वरके तिरोभावका नाम ही दुःख है चौर ईश्वर मदा मुखरूप है। हमें जो कुछ सुख प्राप्त होता है वह उसीके एक ग्रंशरूपमें। वह स्वापक है-कोई स्थान ऐसा नहीं जहाँ वह न हो। वह श्रव्यय है-उसमें कभी कोई कमी नहीं होती। उसमें सब शक्तियाँ हैं। वह स्थतन्त्र है अर्थात् उसमें ज्ञानशक्ति और क्रियाशिक्त निरवधि हैं-अनन्त हैं। वह सब कुछ ज्ञानता है, उससे कोई बात छिपी नहीं है। वह प्रकृतिके गुणांसे रहित हैं।

संसारमें तीन प्रकारके भेद हैं। पहला जैसे एक पेड़का दूसरे पेड़से, यह सजातीय भेद कहलाता है; दूसरा-जैसे पेड़का पत्थरसे, यह विज्ञातीय भेद कहलाता है; तिसरा-जैसे पेड़का फल-फुल श्रादिसे ( वे पेड़के एक श्रंशरूप होनेपर भी पेड़ नहीं कहला सकते ), यह स्वगत-भेद कहलाता है। ईश्वर इन तीनों भेदोंसे रहित है, अर्थान् वह जगत्मे किसी प्रकार भिन्न नहीं। वह सस्य, शीच आदि सहलों गुणोंसे सदा युक्त है वह सबका श्राधार है। माया उसके वशमें है। आनन्द उसका आकार है। वह सबसे उत्तम है, उसमें उपर और कुल नहीं। वह (जगद्रूप होते हुए भी) जगन्के सथ पदार्थोंसे विल्क्तण है। वह जगत्का उपादान-कारण है ( श्र्यांत जगन् उस ईश्वररूप पदार्थसे ही बना हुआ है) और वही निमित्त-कारण (वनाने

जगतः समवायि स्यात्तदेव च निमित्तकम् ।
कदाचिद्रस्मतं स्वस्मिन् प्रविश्वेद्रशिक चित्रसुखम् ॥

'' यः सर्वेद्रव सन्तिष्ठजन्तरः सस्पृद्रोज्ञ तत् ।
द्रार्गार त न वेदेरथं योऽनुविद्य प्रकाशते ॥
सर्ववादानवसर नानावादानुरोधि तत् ।
अनन्तमूर्ति तद्रका कृटस्य चरुमेव च ॥
विरुद्धसर्वेधमीणामाश्रयं (यो?) युक्त्यगोचरम् (र.?)
भाविभीवितरोभाविमीद्यनं वधुक्तपतः ॥
(तस्वार्थदीर्यानवस्य, शास्त्रार्थप्रकरण

( तस्वार्थदीपनिषम्ध, शास्त्रार्थप्रकरण स्रो**० ६५-**७२ )

१-निरविधज्ञानिकयाशक्तियुक्तः स्वतन्त्री भवति ।

प्रकाश (तस्वदीपकी स्वकृत व्याख्या )

वाला) है। वह कभी अपनी आत्मामें रमण करता है (तब प्रलय होता है) और कभी आनन्दपूर्वक जगत्में रमण करता है (तब सृष्टि होती है।)

··· ··· · · वह सभी अगह पूर्णतया रहता है, पर जिसमें रहता है उसे स्पर्श नहीं करता । उसका शरीर (जगतके पदार्थ) उसे नहीं जान पाता । इस तरह जो अनुप्रविष्ट होकर प्रकाशित हो रहा है. उसमें किसी वाद (मत-मतान्तर) को श्रवसर नहीं और वह अनेक बादोंका अनुसरण करनेवाला है अर्थात् वास्तवमें कोई बाद ऐसा नहीं जो ईश्वरके स्वरूपको समसा सके और वैसे कोई भी वाद ऐसा नहीं कि जिसकी बात ईसरमें घटित न होती हो। उसकी अनन्त मुर्त्तियाँ हैं। वह पहाबकी तरह स्थिर है और साथ ही चल भी है। सारांश यह कि वह सभी विरोधी धर्मीका भाश्रय है। जगतके जितने परस्पर-विरोधी धर्म हैं वे सब उसमें विद्यमान हैं, उनमेंने युक्ति-हारा एकका निवारण नहीं किया जा सकता। जैसे कोई कहे कि पृथ्वीमें साँप रहते हैं तो चुहे नहीं रह सकते-यह बात मान्य नहीं, उसी तरह ईश्वरमें अमुक धर्म हैं और असुक नहीं, यह कथन भी मान्य नहीं हो सकता।

वह आविर्भाव श्रीर तिरोभावके द्वारा यहुतेरे रूप धारण करनेके कारण सबको मोहित करता रहता है श्रर्थात् ईश्वर जगत्के उन्हीं पदार्थीं में कुछ धर्मोंको आविर्भूत करके और कुछ धर्मोंको तिरोभृत करके अनेक रूप धारण करता रहता है और इस तरह लोग चक्करमें पह जाते हैं।

यह है श्रीमद्रह्मभाचार्थने जो भगवस्वरूपके विषयमें वार्ते लिखी हैं उनका संक्षेप ।

#### ईश्वर यदि है तो दिखायी क्यों नहीं देता ?

अब यह प्रभ उपस्थित होता है कि यदि ईश्वर है श्रीर उसका उपर्युक्त प्रकारका स्वरूप भी है तो वह दिखायी क्यों नहीं देता ? इसके विषयमें श्रीमदृष्टभाषार्य वरणाने श्रीमद्रागवत प्रथम स्कन्धके शाठवें अध्यायके १७-१६ स्रोकोंकी ब्यास्या करते हुए लिखा है—

ईश्वर प्रध्यक्षसे तो दिखायी देता ही नहीं, पर कार्य (जगत्) के द्वारा भी दिखायी नहीं देता प्रधांत जगत्रूपसे दिखायी देनेपर भी ईश्वररूपसे उसके दर्शन नहीं हो सकते; क्योंकि जहीं वह कार्यकृपसे रहता है वहाँ कारगरूपसे नहीं श्रीर जहाँ कारगरूपसे रहता है वहाँ कार्यरूपसे नहीं — दोनों रूप एक साथ कहीं भी दिखायी नहीं दे सकते। अतः इसकोग कार्यरूप जगत्को ही देख सकते हैं, कारग्ररूपसे वर्तमान ईश्वरको नहीं देख सकते।

ऐसी दशामें शंका की जा सकती है कि—'महाशय! तब आप सीधे शब्दोंमें यही क्यों नहीं कह देते कि—
ईश्वर वस्तुतः ही दुर्ज्ञंय है, उसका जानना अत्यन्त किन्न अथवा असम्भव है, न कि किसी साधनके अभावके कारण।' सारांश यह कि उसे जाना जा सकता है अधवा नहीं—यह नहीं कहा जा सकता। वेद स्वयं भी यही कहता है 'जो उसे (ईश्वरको) नहीं मानना उसने उसे मान रक्खा है और जिसने मान रक्खा है वह उसे नहीं जानता। वह एक ऐसी वस्तु है कि उसे विशेषरूपये जाननेवाले बिष्कुरू नहीं जानते और विश्कुल न जाननेवाले अध्वी तरह जानते हैं।' वेदमें यह भी लिखा है 'कीन इस तरह जानता है कि वह कहाँ है अर्थात् उसका किसीको पता नहीं।' अतः साफ-साफ यही कह दीजिये कि ईश्वर अज्ञेय ही है और उसके ज्ञानकी प्रार्थना स्थर्थ है।

इसके उत्तरमें कहा जाता है कि वह प्राणिमान्नके बाहर-मीतर (सब जगह) स्थित है, अनएव उसका ज्ञान भी सुलभ है। सब वन्तुओं में वन्तुस्वरूप वहां है—उसीके अस्तित्वसे ये सब वन्तुऐं विद्यमान हैं। पर उसका समझानेवाला दुर्लभ है। तब ग्राप कहेंगे कि उसे अञ्चेय क्यों कहा जाता है? इसका उत्तर यह है कि उसे विरुद्धभी समसानेके लिये—अर्थात वह दुर्जेय भी है और सुज्ञेय भी—यह समझानेके लिये ऐसा कहा जाता है। उपर्युक्त श्रुतिका यही तालपर्य है। श्रतः यह सिद्ध हुआ कि ईश्वर सर्वत्र विद्यमान है अतएव उसका ज्ञान सुक्भ है।

इसपर यह प्रभ होता है कि, जब ईसर बाहर-भीतर सब जगह विद्यमान है, तब सबको ईश्वरका प्रस्थक्ष बोध क्यों नहीं होता ? इसका उत्तर यह है कि उसके ऊपर मायाका परदा आ रहा है। इसका अर्थ यह है कि सब बस्तुक्षोंमें बस्तुस्बरूप होनेपर भी मायाके द्वारा क्रम्यका मतीति होनेके कारण ईसरका प्रस्थक्ष बोध नहीं होता। त्रधांत् हमें सब चीजें दिखायी देनेपर भी वे खो-पुत्र,शत्रु-मित्र-उदासीन, हानिप्रद-लाभप्रद अथवा निरर्थक आदि रूपोंमें दिखायी देती हैं—वास्तविक स्वरूपमें नहीं। क्यों-कि मायाने उन सब वस्तुओंपर अहंता-ममताका जाल बिद्धा रक्सा है। अतः हमें अम हो रहा है और हमारी दक्षा 'पश्यक्षिप न पश्यति' की-सी हो रही है—हम देखत-भूलीके चक्करमें आ रहे हैं।

आप कहेंगे-भाई, असकी वात ठीक हो सकती है: पर सबको सब जगह अस नहीं होता. किन्त किसीको किसी विषयमें हो सकता है। 'सारी दनियाको अस हो रहा है' यह कथन ठीक नहीं। क्योंकि भ्रम इन्द्रियके साथ दोष रहनेसे होता है, इन्द्रियमें दोष न होनेपर अस कभी नहीं हो सकता । अतः जब हमारी इन्द्रियोंमें किसी तरहका दोष न हो नव, जैसे घट आदिका अमरहित बोध होता है, वैसे ईश्वरका भी शुद्ध बोध हो सकता है। तो इसका उत्तर यह है कि ईश्वर अधीक्षज है। अर्थात् इन्द्रियों-मे उत्पन्न ज्ञानमें ईश्वर नहीं समा सकता--इन्द्रियोंके ज्ञान-का सामर्थ्य नहीं कि वह वहाँतक पहेंच सके। प्रतएव श्रुतिमें लिखा है कि---'इन्द्रियोंको ईश्वरने बाहरकी तरफ जानेवाजी बनाया है, इसीमे ( मनुष्य ) बाहरकी तरफ देखता है, श्रारमाके श्रन्दर नहीं।' अतः ईश्वरके वस्तस्बरूप होनेपर भी श्रोर सर्वत्र विद्यमान होनेपर भी उसका इन्द्रियोंसे प्रत्यच्च बोध नहीं होता । ( स्वोधिनी प्रव स्कंव अरव = ऋतेव ३७ – १६ देखिये )

## ईश्वर और जगतका सम्बन्ध

शुद्धाद्वैत-सिद्धान्त (अर्थात् श्रीमद्वत्रभाचार्यके मत) में ईश्वर श्रीर जगतका नादास्य-सम्बन्ध है। ईश्वरसे जगत श्रीमञ्ज पदार्थ है। 'तत्त्वार्थदीप' (निवन्ध) में लिखा है—

 यह जगत् न प्रकृतिसे बना हुआ है, न परमाणुओंसे.
 न असरूप है, न घटष्ट (प्रारच्य) आदिके द्वारा उत्पक्ष और न असत्की सत्ता ही है—अर्थात् पहले कुछ नहीं था और अब दिखायी दे रहा है, किन्तु भगवान् अर्थात् जिससे उपर कोई वस्तु नहीं उस वस्तुके प्रयक्षसे बना हुआ है और न केवल उसके प्रयक्षसे बना हुआ ही है, किन्तु अगवद्रूप है। क्योंकि एक ईश्वर ही सत् पदार्थ है, यदि जगतको उससे भिन्न माना जाय तो 'श्वसत्' की सत्ता हो जाय अर्थात् जो वस्तु कभी नहीं थी उसका अस्तिग्व हो जायगा, जो कि सर्वथा विरुद्ध है।

यह जगत् मायाद्वारा उत्पन्न होता है अर्थात् माया इसकी उत्पत्तिका साधन है। यह माया भगवान्की एक शक्ति है। भगवान्में जो सर्वरूप बन जानेकी शक्ति है उसे ही माया कहते हैं, जैसे कि पुरुषमें काम करनेकी शक्ति।

सारांत्र यह कि, ईश्वरकी उस नाकतका नाम जिसके द्वारा वह सब तरहके रूप धारण कर सकता है 'साया' है। उसके द्वारा ही वह सर्वरूप बना हुआ है। जगनमें उससे भिन्न कोई वस्तु नहीं। यह माया भी ईश्वरसे अतिरिक्त पदार्थ नहीं, किन्तु ईश्वररूप ही है; क्योंकि शक्तिशानुसे भिन्न नहीं हुआ करती।

अतः यह सिद्ध हुआ कि भागवानने अन्य किसीका भ्राश्रय न लेते हुए अपनी शक्तिसे श्रपने आस्मारूप इस जगतको बनाया है।

श्रापका सिद्धान्त है कि --

आत्मैव तद्विदं सर्व ब्रद्धंव तदिदं तथा । इति श्रुत्यर्थमादाय सान्य सर्वेयेथामित ॥ अयमेव ब्रद्धावदः शिष्टं मोहाय कत्पितम् । (तस्वदंगि, सर्वेनिथयमकरण, कारिका १८४)

'यह सब आग्मा ही है' 'यह सब बहा ही है' हस श्रुतिके अर्थको लेकर सबको श्रपनी-अपनी बुद्धिके श्रुतुमार सिद्ध करना चाहिये। यही ब्रह्मवाद है, रोप सब लोगांको चक्करमें ढालनेके लिये कल्पना की गयी है।

यह सिद्धान्त होनेपर भी जात्में तीन प्रकारके प्रधिकारी हैं। उत्तम श्रिधिकारी जगत्को भगवान् समझते हैं; मध्यम अधिकारी भगवान् में जगत्की उत्पत्ति मानते हैं और कार्य-कारणमें तादान्ध्य-सम्बन्ध होनेके कारण जगत्को भगवान्के समान मानते हैं। मूर्ख श्रिष्ठिकारी

शक्तिः सर्वभवनसः मर्थ्यस्या तत्रैव स्थिताः यथा पुरुषस्य कर्मकरणादै। सामर्थ्यम् । तेन जनामर्थ्यनान्यानुपजीवनेन स्वात्मरूपं प्रपन्ने कृतवानिति फल्तिम् ।

(तस्वार्थदीपानिवन्भ, झा० प्र०२७ वी कारिकाका प्रकाश

<sup>\*</sup> अयं प्रपत्नो न प्राकृतः, नापि परमाणुजन्यः, नापि विवक्तीत्मा, नाप्यदृष्टादिद्वारा जातः, नाप्यमतः मत्तारूपः, किन्तु भगवत्कायः—परमकाष्ठापत्रवस्तुकृतिसाध्यः । तादृशोऽपि भगवद्कपः, भन्यथा चसतः सत्ता स्याद् । … माया द्विभगवतः



भगवान्—शिवरूपमे

मगवान्को प्रखयकर्त्ता मामते हैं और अगत्को नाश होने-वाकी बस्तु; झतः मगवान्के सर्वदा विद्यमान रहनेके कारण और जगत्के नाशवान् होनेके कारण भगवान्-को जगत्मे भिक्त मानते हैं।

( श्रीमद्भागवत १-५-२० की सुवीधिनी)

#### ईश्वरकी प्राप्तिका उपाय

श्रीमद्रष्ठभाषार्यने---

वैराग्यज्ञानयोगेश्च प्रम्णा च तपसा तथा। एकंनापि दढेनेशं भजन् सिद्धिमवास्नुयात्॥ (निवन्य, शा० प्र० ९.६)

—की व्याक्या करते हुए लिखा है—'पॉच भंगोंसे युक्त पुरुष भगवानकी भक्ति करें । उनमेंसे पहला श्रंग हैं वेराग्य, क्योंकि बेराग्य न हो नेसे भगवानका श्रावेश नहीं होता । श्रतः भजन सिद्ध नहीं हो सकता । दूसरा श्रंग हैं ज्ञान, जिसका अर्थ हैं सब पदार्थोंका श्रौर भगवानका यथार्थ स्वरूप समझना; इसके भ्रभावमें निश्चय न होनेसे प्रवृक्ति नहीं हो सकती । तीसरा भंग हैं योग—श्र्यात् चिक्तका प्काग्र करना, क्योंकि मनके चञ्चल रहनेपर भक्ति नहीं हो सकती । चांथा श्रंग प्रेम हैं, प्रेम न होनेसे भक्ति स्वतः फलरूप नहीं हो सकती, क्योंकि बिना प्रेमके भिक्ति रस नहीं शता । पांचवाँ भंग है तप, तप न होनेपर देहारि कथं रहते हैं, ऐसे देहादिसे भक्ति सिद्ध नहीं हो सकती। तपसे देह-इन्द्रिय आदि परिषक हो जाते हैं।

होने तो ये पाँचों ही चाहिये, पर पाँचोंका समुदाय दुर्छम है, अतः पाँचोंमेंसे एकको भी दृद करके यदि ईश्वर-का भजन करें तो मनुष्य श्रवश्य सिद्धिको प्राप्त होता है। इसके बाद श्रापने लिखा है—

> पवं सर्वं ततः सर्वं स इति ज्ञानयोगतः। यः सेवते हर्ति प्रेम्णा श्रवणादिभिरुत्तमः॥ प्रेमामावे मध्यमः स्याञ्ज्ञानामावे तथादिमः। उमयोगस्यभावे तु पापनाशस्त्रतो भवेत्॥

इन छोकोंकी व्याख्या 'आवरया-भंग' का आशय लेते हुए यों है— वेदोंके अनुसार ईश्वरका ज्ञान वो प्रकारका है— 'सब कुछ ईश्वरसे हैं' यह गौण ज्ञान और 'ईश्वर ही सब कुछ हैं' यह मुख्य ज्ञान; इन दोनों प्रकारके ज्ञानोंसे युक्त होकर प्रेमके साथ श्रवण-कोर्तन श्रादि प्रकारसे जो भक्ति करता है वह भक्तिमागंमें उत्तम भक्त कहळाता है। जिसे वेदार्थका ज्ञान नहीं है, पर प्रेमसे भक्ति करता है वह मध्यम भक्त है, अथवा प्रेमरहित ज्ञान हो तो वह भी मध्यम भक्त है, अथवा प्रेमरहित ज्ञान हो तो वह भी मध्यम भक्त है। यहाँ इतना और समझ लेना है कि ज्ञानके अभावमें यदि प्रेम उत्कट हो तो मध्यम भक्त होता है, अन्यथा हीन कोटिका। श्रीर प्रेम तथा ज्ञान दोनोंसे रहित होकर जो भगवस्मेवा करना है तो उससे पापका नाश होता है। सारांश यह कि प्रेम-ज्ञान-रहित भगवस्मेवक भक्त नहीं, किन्तु धर्मास्मा होता है।

#### उपसंहार

हम तरह संज्ञेपमें श्रीमहज्ञभाचार्यका ईश्वर-विषयक सिद्धान्त दिखाया गया है। पर वास्तविक मिद्धान्त तो उनका यह है कि—

> अर्होकिकं तत्प्रमयं न युक्त्या प्रतिपद्यते । तपसा वेदयुक्त्या वा प्रसादान् परमात्मनः॥

अर्थात् ईश्वर एक ऐसा प्रमेय है जो युक्तिये नहीं समझा जा सकता। उसके बोधके केवल तीन साधन हैं— एक तप, दूसरा वेदानुमारिणी (न कि केवल) युक्ति-अर्थात् वेदवाक्योंका मनन और तीसरा तथा सबसे मुख्य उपाय है परमाश्मा—आत्माके भी आत्मारूप उस प्रभुकी कृपा।

इन सब बातोंका विस्तार श्रीमद्वक्षभाचार्यके निवन्ध, सुबोधिनी, अणुभाष्य आदि प्रन्थोंमें देखा जा सकता है। आज्ञा है, कृपालु पाठक अभी इसनेसे अपना सन्तोष कर छेंगे।

श्रीकृष्णार्पणमस्त ।



## विनती

यह दरियाकी बोनती तुम सेती महराज। तुम भृंगी मैं कीट हूँ मेरी तुमको लाज॥
—दिश्या साहिब मारबाइवाले

### लीला-लावगय

(केखन-पुरोहित भीप्रतापनार(यणनी 'कविरक')

(1)

इंश्वर ! कैसे कहूँ तुम्हारा मैं बर-वर्णन ! वर्णनीय तुम नहीं और मैं साधारण जन । फिर भी पेसा जान, तुम्हीं मुझमें रहते हो । करते-हरते तुम्हीं, तुम्हीं सुनते-कहते हो । किसता हूँ दो शब्द में, क्योंकि भाव तुम भर रहे । मैं तो कुछ करता नहीं. तुम्हीं समी कुछ कर रहे ॥

(1)

के करके अवतार और बन प्रतिदिन-बन्मा रहते हो तुम विमो। किस तरह सदा अजन्मा ? मुक्के तुम्हारा कप नहीं दिखकाई देता— तो भी दर्शन नित्य तुम्हारा मैं कर ठेता। रोम-रोममें रम रहे, तो भी तुम्हें न जानता। नहीं प्रमो ! पहचानता, अञ्चत तुम्हें बखानता॥

(३)

'ईबर कुछ मी नहीं, सभी कुछ यह माया है। नड़ तन्तोंसे बनी स्वयं सबकी काया है।'

पेसा कहते आज मूढतम नो मानव हैं--
मितन-बुद्धि हैं, मोहमस्त हैं, वे दानव हैं।

सर्वांऽविष ! सर्वत्र ही, रहते हो तुम सर्वदा।

फैत रही संसारमें, सुखद तुम्हारी सम्पदा॥

(\*)

माया क्या है, ईश ! तुम्हारी वह छाया है।
तुम उसके हो नाथ, तुम्हारी वह जाया है।
स्वामी हो तुम और तुम्हारी वह दासी है।
विश्वनाथ तुम और तुम्हारी वह काशी है।
कारण हो तुम और वह कार्य-रूप वन मोहती।
सूक्मकप तुम और वह स्यूक-रूप वन सोहती।

(+)

हो तुम गन्ध अमन्द और वह पृथ्वी उज्ज्वतः । हो तुम रस-भाष्ट्रार और है वह निर्मल-जलः । हो तुम रूप अनूप और वह ज्योति मनोरमः । हो तुम सुन्दर-स्पर्श और वह स्पर्शन अनुषमः । तुम सुद्धदायक शब्द हो, स्वच्छ-नील-आकाश वह । हाम जोड़ रहती सड़ी, सदा तुम्हारे पास वह ॥

(4)

माया कहते उसे, महा तुम कहताते हो।
वह हो माती प्रकृति, पृरुष-पद तुम पाते हो।
शहर हो तुम और दिन्य वह शक्ति तुम्हारी।
सीता है वह और राम तुम हो असुरारी।
राषा है वह कृष्ण तुम, जीवन तुम वह देह है।
तुम उसके आधार हो, विश्वकृष वह गृह है।

( • )

रहते हैं सब बीव तुम्हारे होकर वशके।
महा-मधुरतम-सिन्धुतुम्हीं हो अद्भुत-रसके।
केकर जग-कावण्य हो रहे तुम कुक्ष्य हो।
घरते कृप अनेक, विश्वमें तुम अनूप हो।
हरे ! त्रिलोकीनाथ ! तुम निज-मकोके दास हो।
रहकर उससे दूर भी तुम प्रेमीके पास हो॥

(=)

## सर्वस्रष्टा

( लेखक----श्रीबालकृष्णजी बक्दुवा बी० ४० )

अपने चारों ओर इष्टि-निश्चेप करनेपर मुझमें एक भावना जागृत होती है। वह है—इस विस्तृत विशव एक महान् झाँकीके अतिरिक्त और कुछ नहीं।

प्रातःकाल स्निग्ध-उपा-लालिमान्वित लाल-पीले-नीले-हरे फूलोंको नव्यश्री-प्लावित देखता हूँ, ओस-विन्दुऑको हरीतिमा-राजिपर मोतियों-सा जगमगाते पाता हूँ, मन्द-मन्द मलय-समीरणका मृदुल स्पर्श अनुमव करता हूँ, इठला-इठलाकर किलोल करती लहरियोंकी सृदुछ रागिनी सुनता हूँ और कह उठता हूँ,—कितना सौन्दर्थ ! कितना लावण्य !

मध्याह्ममें स्थम्त पुरुषोंके कार्य-कलाप देखता हूँ। कोई ब्रुतगित भागा जा रहा है, तो कोई अपनी बम्तुकी प्रशंसा करते-करते नहीं अधाता; कोई पल-पलपर लाखोंका बारा-न्यारा कर रहा है, तो कोई उदर-प्तिके लिये पसीना बहानेमें लगा है और मैं कह उठता हूँ—कितनी शक्ति! कितनी विभृति!

सन्ध्याको सुनता हैं किसीकी प्रशंसा, किसीकी निन्दा।

कोई चिन्ता श्रीर दुःखाँकी कहानी कह रहा है, तो कोई हास्य और व्यंग्यसे चतुर्विक् गुँजा रहा है, किसीका मुखदा उदास है, गति शिथिल है, तो किसीपर कान्ति दमदमा रही है, मस्ती और मादकता बरस रही है और मैं उल्प्रते करूण भावसे सोचता हूँ—कितना वैपन्य ! कितना विरोध !

जब कभी राश्रिको आँखें खुल पहती हैं, तो देखता हूँ—नील गगनमें चन्द्रमा तारिकाओंसे की इा कर रहा है; भीठी-मीठी शीत उमद रही है; समस्त विश्व निद्राकी शान्त, निश्चिन्त, सुखद गोदमें पदा है और मनमें भाव उठता है— कितनी शान्ति! कितना सुख!

सोचता हूँ—यह सुन्दर छावण्य, सशक्त विभूति, विषम विरोध और शान्त सुख किसकी सृष्टि हैं ? मानव-महरवका यह निर्माण नहीं। क्षणभंगुरताका यह परिचय नहीं। यह अमर है, अपरिवर्तनीय है।

ऐसे ही समय मेरी नास्तिकता बास्तिक बन जाती है।
मुझे विश्वास हो जाता है कि मनुष्य जिसका निर्माण किया
हुआ सजीव पुतका है, उस मानव-इतर शक्तिका बस्तित्व
अग्राह्म नहीं।

## कल्याणका मार्ग

( लेखक—जैनधर्मभूषण ब्रह्मचारी औशीतकप्रसादजी )

मानव-जातिका कर्तस्य है कि अपने कल्याणके मार्ग-को हुँदे और अपने जीवनको सफल बनावे।

वास्तवमें एक अन्तरंग लोक है, तूसरा वहिरंग लोक है। जहाँ जब-चेतनका मिश्रण है और केवलमात्र जब-ही-जब है, वह सब बहिरंग लोक है। इसके मोहमें पढ़ा हुआ यह मानव विषयान्ध होकर, नाना प्रकार पापकर्म बाँधकर भव-भवमें भटका करता है। जो अन्तरंग लोकको पहचानता है, वही कल्याणके मार्गको पा लेता है। अन्तरंग लोक एक केवल धारमाराम है जो पूर्ण ज्ञानमय, पूर्ण शान्तिमय, पूर्ण आनन्दमय, अमूर्तिक, चिदाकार है, वही परमेध्यमय परमेश्वर है, वही सर्व क्योंमें ज्ञानहारा ज्यापक होनेसे विष्णु है, वही परवाह्मस्वरूप है, वही आनन्दका विधाता है, इससे बहा है; वही कामादि शत्रुकींसे अपराजित है, इससे महाहीर

हैं; वही सर्वह, सर्वदर्शी है, इससे बुद्ध है; वही परम मंगलका कर्ता है, इससे शिव है; वही सर्व प्राथों में महान् है—स्वपरप्रकाशक है, इससे खूषभ है और वही सर्व पुरुषों में उत्तम है, इससे पुरुषोत्तम है—वह आत्माराम ही परमारमा है। वह ज्ञानानन्दका महान् अद्भुत गम्भीर सागर है। इन्द्रियजनित, च्यिक, अनृप्तिकारी आकुलतामय सांसारिक विषय-सुखसे विक्षण भतीन्द्रिय, शाश्वत, परम नृत्तिकारी और निराकुल आरिमक सुखका वही एक सुखसागर है। जो मानव विहरंग लोकके मिलन जलसे कल्लोक करना खोड़ अन्तरंग लोकके शीर-जलवत् परम निर्मल जलमें क्रीडा करता है—उसीके रसका पान करता है, वही कस्पाणका मार्ग पाता है। अन्तरंग लोकमें श्रद्धापूर्वक रमण करना ही मोच-मार्ग है, सर्व पाय-मलको खुद्दानेवाला है, संसारी आरमाको शीध खुद्ध वनानेवाला है, यही धर्म है। जो इसको भारे वह धर्मास्मा है। वही धर्मास्मा भगवान् परमास्माका अन्तरंग दृष्टिसे दर्शन करता है, परम मुख-शान्तिका लाभ धरता है, बीतरागताकी बुद्धि पाकर रागद्वेषाविको मिटाता है। आस्मिक भ्रानन्त बलको चमकाता है। कहा है—

> 'निज घटमें परमात्मा, चिन्मुरित भइया। ताहि विकाकि सुदृष्टिधर पण्डित परस्रीया॥'

जो इन्द्रिय-रसोंके स्वादौंसे मुख मोद आरिमक रसका स्थाद लेता है, वही ईश्वरकी सच्ची भक्ति करता है-वही सची आरमानुभृतिरूपी राधाका श्राराधक, पक्का उपासक है। जो आरिमक गङ्गामें स्नान करता है, वही पवित्र हो जासा है। बालक-बृद्ध-युवाको, स्त्री तथा पुरुषको, क्षत्रिय-आह्मण-वैद्य तथा शहको, शासक व प्रजाको, स्यापारी व मजुरको, सेठ व सेवकको, उँच व नीचको निरन्तर प्रातःकाल और सायंकाल कम-से-कम पाँच मिनटकै लिये तो आस्मिक विश्रान्ति-गृहमें जाकर विश्राम करना ही चाहिये। सर्व बहिरंग लोकसे वेखबर हो जाना चाहिये। यही सची पूजा है, इस पूजाके करनेमें हर कोई स्वतन्त्र है, कोई किसीको रोक नहीं सकता । यहाँ अछत तथा छतका विकल्प नहीं है । श्रारिमक मन्दिरमें परमारमादेव विराजित हैं, उसके चरणका स्पर्श हर कोई प्रेमी आत्मा कर सकता है। जो इस नित्य-कर्तब्यको पालता है वडी मानवीय कस्याण हम्तगन करता है। सर्व विश्व पृक्त-लताहि, पशु-पक्षी आदि मानवाहि प्राणियोंसे भरपूर है। हरएक प्राचीके भीतर अन्तरंग छोक समान है। सबको समान निरखकर हस्त्र और दीर्घका भाव हटाकर की विचार करता है वह परम साम्यभावका आश्रय करता है। उसे समतादेवीका प्रत्यच दर्शन हो जाता है. वह विश्वप्रेमका हार गरेमें पहन लेता है। सर्व विश्वके जह-चेतन-सिश्रणरूप प्रायमिका भी अवस्रोकन किया जाय तो सबमें समानता है। सब ही जीवित और सुन्ती होना चाहते हैं। यही विचार श्रहिंसा-बरुको जागृत कर देता है, इसमे द्याका भाव मनमें उमद आता है। यही भाव स्वरका पररकामें प्रवर्तन कराता है। यही भाव साधुको परम अहिंसक और गृहस्थको यथासम्भव श्रहिंसक बना देता है। जो संकल्पी हिंसासे बचाता है, आरम्मीमें यथाशकि यक्षमे वर्ताता है, निरर्थक हिंसा नहीं होने देता है। जो भाष तन-भन-धन सब दूसरेकी सेवार्थ अर्पण कर

देनेकी प्रेरणा करता है, वह मानव-जीवनको कल्याण-कारी बनानेवाला यही अहिंसक भाव है। कुछ कल्याणकारी वाक्योंका छाभ पाठकगण छं।

> विरम किमपरेणाकार्यकांठाहरून स्वयमपि निभृतः सन् पद्य षण्मासमेकम् । हृदयसरिस पुंसः पुद्गलाद्विज्ञषाक्रां नन किमन् परुव्धिभाति किंचोपरुव्धिः ॥

भावार्थ-- ऐ आई ! विरक्त हो, तृथा कोलाहरूमे क्या ? स्वयं ही निश्चल होकर लगातार छः मासतक उस एकको अनुभव कर तो क्या तेरे हृदय-सरोवरमें पुद्रल जडमें भिक्ष परम तेलस्वी आस्माका लाभ न होगा ? अवस्य होगा।

निजमहिमग्तानां भिटविङ्गानशक्त्या भवति नियतमेषां शुद्धतत्त्वेषक्रमः । प्रकृतिसासिकान्यद्रस्यदूरं स्थितानां भवति स्रति च तस्मिन्नक्षयः कर्ममोक्षः ॥

भावार्य — जो भेद-विज्ञानकी शक्तिमे अपने आरमाकी महिमामें रत हो जाते हैं, उनको नियतरूपसे शुद्ध श्रारमक्का लाभ होता है। ऐसा होते हुए ही उन परदृष्यों मे दूर रहनेवालींको परम निश्चल अविनाशी मोज्ञका लाभ हो जाता है।

मुद्दस्विम श्रीमुभगत्वमञ्जूते द्विषम् त्विम प्रत्यमवत् प्रतीयते । भवानुदासीनतमस्तयो।पि प्रभो परं चित्रमिद तवेहितम्॥

भावार्य—जो आपसे मित्रता करता है, वह परम-लाभको पाता है, जो आपसे द्वेष करता है वह प्रत्ययके समान छोप हो जाता है। आप तो हे प्रभु! दोनोंपर उदासीन हैं हो भी आपकी चेष्टा वही आश्चर्यमय है।

> सुक्षामिलावानलदाहमृर्चिछतं मना निजं ज्ञानमयामृताम्बुभिः । विदिष्वपस्तवं विषदाहमाहितं यथा मिषममत्रगुणैः स्वविश्रहम् ॥

भावार्य — सांसारिक मुखकी इच्छारूपी अग्निके दाहसे जलते हुए मनको अपने आत्मज्ञानमय अस्तके जलमे उसी तरह बुझा ढाल जिस तरह वैद्य विषके दाइसे मृद्धिंत शरीरको सम्ब्रॉके द्वारा विषरहित कर देता है।

## प्रकृतिमें परमेश्वर

( लेखक---रेबरेण्ड श्री अर्थर ई. मैस्मी )

#### क्या ही यथार्थ वचन है---

'The fool hath said in his heart there is no God.'

'सुर्ख अपने मनमें यह कहकर सन्तोप कर लेता है कि ईश्वर नहीं है।'

वाम्नवर्मे इस बातके बहुसंस्थक प्रमाण सर्वत्र विद्यमान हैं कि कोई सर्वः यापक एवं सर्वोपरि चैतन्यशक्ति अवश्य है। इसको सिद्ध करतेके छिये इमें ज्ञात लगमें अज्ञात तस्वका अनुसन्धान करना होगा। इस स्वयं विद्यमान हैं, इस विषयमें किसीको तनिक भी सन्देह नहीं हैं। इमारे जीवनका एक स्वरूप यह भी हैं कि इस उस अलक्ष्य-शक्तिको व्यवहारमें छा सकते हैं, चाहे इस स्वयं प्रपने हाथसे उसका प्रयोग करें अथवा अप्रत्यक्षरूपमे इस भौतिक जगत्के उन तस्वोंके सहारे करें जो इसारे आस-पास मीजूद हैं और जिनके अन्दर उस शक्तिने पहलेमें ही काम करना शुरू कर दिया है। किसी Cylinder मैंसे Piston को उपर उठानेकी दो वैज्ञानिक प्रक्रियाएँ हैं, एक नो धपने हाथोंकी शक्ति उसे उटाना और दूसरे किसी Boiler के अन्दर पानीको वाप्पमें परिणतकर उस वाष्पके हारा अपनी निगरानीमें उसको ऊँचे उठवाना।

हम नयी-नथी वनस्पतियों और कई प्रकारके सुन्दर पदार्थों को उसी प्रकार उत्पन्न कर सकते हैं, जिस प्रकार प्रकृति-के द्वारा हस कार्यका सम्पादन होता है। हम अपने प्रयोजनकी सिद्धिके लिये अथवा केवल विनोसके लिये सूर्यकी रिम्म्यों-का कई नृतन एवं रोचक प्रकारोंने उपयोग कर सकते हैं। सूर्यके प्रकाशके अभावमें हम कृत्रिम प्रकाश उत्पन्न कर सकते हैं। कहाँ तक गिनावें, हम हजारों तरहसे अपनी मुद्धिके हारा प्राकृतिक शक्तियोंका उपयोग कर सकते हैं। एवं अपनी इच्छानुसार उनमें उत्तर-फेर कर सकते हैं। इस प्रकार प्रपनी परिभित शक्तिके अमुसार हम ब्रह्माण्ड-तक्तको रच सकते हैं। जिस कामको हम अपनी संकहप-शक्तिकी प्रेरणा एवं आदेशके अनुसार अधूरे ढंगसे कर सकते हैं, वहीं कार्य प्रकृतिमें अधिक पूर्णता एवं व्यवस्थाके साथ प्रति-दिन होता रहता है और यह उस समयसे होता आ रहा है जब इमारा अथवा इमारे-जैसे भीर किसी चेवनायक प्राणीका अस्तिस्व ही नहीं था। इसमे इमारा यह अनुमान
िस्सी प्रकार अनुचित नहीं कहा जा सकता कि विश्वके
अन्दर एक ऐसी अन्य निरपेक्ष संकल्प-शक्ति काम कर रही
है जिसके साथ इमारी संकहप-शिक्ता वही सम्बन्ध है जो
इमारे दैनिक जीवनके प्रत्येक कार्य में किसी प्रधान कर्मचारीके
साथ उसके अधीनस्थका अथवा स्वामीके साथ उसके नौकर-का होता है। अतः यह स्पष्ट है कि हमें इस संसारमें उसके
विकास एवं व्यवस्थामें विवेकपूर्ण भाग लेनेके लिये जन्म
दिया गया है और यद्यपि हमें अपने-अपने अधिकारका काम
करनेके लिये कुछ स्वतन्त्रता अवश्य दी गयी है किन्तु इमारे
लिये सदा अपने सर्वनियन्ता एवं सर्वादेश प्रभुके नियमों
एवं छादेशोंका पालन करना आवश्यक है।

इस विश्वकी रचना एवं इसके सञ्चालनके सम्बन्धमें समय-समयपर कई प्रकारके सिद्धान्तींका प्रतिपादन किया गया है। उन सब सिद्धान्तोंकी समालोचना न करके इम एक बात निःशंक होकर कह सकते हैं कि सारे ज्योतिषियों एवं पदार्थ-विद्या-विशारदोंका इस विषयमें एकमत है कि विश्वके भ्रतीत कालका इतिहास एवं उसकी वर्तमान स्थिति यह बनलाती है कि उसके अन्दर एक शक्ति निरन्तर ऐसी सावधानीसे कार्य कर रही है कि उसके द्वारा अससे अथवा कियी आकस्मिक कारणये या ग्रनियमिनताके दोपये सौर-मण्डलके किसी ग्रह, उपग्रह, नक्षत्र और तारंको कभी क्षति नहीं पहुँचती । अवश्य ही कभी-कभी प्रत्यक्षमें ऐसा प्रतीत होता है कि इस विश्वके महान् सञ्चालनमें श्रृटि हो रही है, किन्तु वाम्नवमें वे बुटियाँ अपने ही अज्ञानसे श्रथवा प्राकृतिक नियमीको पूर्णतया न समझनेके कारण होती हैं, उस नियामक शक्तिके प्रवन्धमें कहीं भूल नहीं होती । इसमें कोई सन्देह नहीं कि प्राकृतिक शक्तियाँ नियमपूर्वक एवं हंगके साथ क्रमशः अध्यक्तमे व्यक्तकी ओर अग्रसर होती हुई कार्य करती रहती हैं। इदयमान एवं ग्रदश्य-जगत्में परस्पर निरन्तर क्रिया-प्रतिक्रिया होती रहती है जिसके अन्दर बड़े-से-बड़े तार्किकको भी सृष्टिके आदिमें तथा इस समय भी एक निश्चित उद्देश एवं व्यवस्था इष्टिगोचर हुए बिना नहीं रह सकती । उस सनातन पुरुषके लिये अतीत अधवा भविष्यकी कल्पना नहीं हो सकती, उसके द्वारा सदैव किया होती रहती है।

प्रसिद्ध भूगर्भ-विद्या-विद्यारद प्रो॰ लायक ( Professor Lyall ) ने उन क्रिक एवं बहुधा होनेवाले पाथिव विकारोंके सम्बन्धिमें यह लिखा है—

'भूगर्भ-विद्याका अध्ययन हमें यह बतलाता है कि पृथ्वीकी वर्तमान आकृति ही असंख्य जीवोंके निवासके योग्य हो, यह बात नहीं है। अतीत कालमें उसकी जो आकृति थी वह भी उस समयके प्राणियोंकी व्यवस्था और रहन-सहनके लिये अनुकृल ही थी। समुद्रों, विस्तृत भू-भागों (महाद्वीपों), द्वीपों तथा उनके जल-वायुमें बराबर परिवर्तन होते रहे हैं। साथ ही जीवोंके अन्दर भी परिवर्तन होते रहे हैं किन्तु ये सारे परिवर्तन वर्तमान कालकी वनस्पतियों एवं प्राणियोंके परिवर्तनके अनुस्प ही हुए हैं इससे यह स्पष्ट विदित होता है कि विश्वके अन्दर आदिसे अन्ततक एक ही उहे ह्य काम कर रहा है।

चार्ज् स हारविन (Charles Darwin) जैसे वैज्ञानिकोंने अपनी गवेषणाओं से यह निर्विवाद सिद्ध कर दिया है कि प्रकृतिके अण्दर कोई दिव्य शक्ति सदैव काम करती रहती है जो उन जीवोंको छाँट-छाँटकर उनकी वंश-परम्पराको कायम रखती है, जो पृथ्वी-तछकी भौतिक अवस्थाके पूर्ण्तया श्रुनुकुल है। मनुष्यकी उत्पत्तिके लिये तथा छोटे-छोटे जीवोंसे बड़े-बड़े जीवोंके विकासके लिये एक नवीन नियमका छापू होना आवश्यक हो गया है। वह नियम है The law of sexual selection अर्थान् नारीहारा नरका छुनाव। हारविन (Darwin) के मिद्धान्तके अनुपार हस नियमका आधार यह है कि वड़े-बड़े जानवरोंमें नर-जातिके अन्दर ही आकर्षकता होती है, जैसे पिक्षयोंमें नर-पक्षीके पंख अधिक रंग-विरंगे एवं देखनेमें सुन्दर होते हैं। अर्थात् प्राकृतिक विवेक (Natural selection) से नर-जातिके

अन्तर ये गुण चिरस्थायी हो गये हैं। इसके अतिरिक्त जीवोंकी अनेक जातियोंमें इन गुणोंका पूर्ण विकास केवछ यौधन-कालमें और किन्हीं-किन्हीं जातियोंमें केवल उस ऋतुमें होता है जो मिथुनोपयुक्त (Breeding season) होती है। उस लेसकका कहना है कि यह बात विश्वासमें नहीं धाती कि यह सब छीछा उहे श्यहीन हो।

इसप्रकार हमें उस अर्इय एवं सर्वेश्यापक शक्तिका पता लगता है जिसके विषयमें वैज्ञानिकोंका यह अनुभव है कि वह जब-पदार्थीका सञ्चालन करती है और जिसे स्पन्द (Motion), ऊच्मा (Heat), प्रकाश (Light), रासायनिक किया (Chemical activity) इत्यादिके स्वरूपमें भौतिक शक्ति (Physical Force) कहते हैं और सजीव प्रकृतिके क्षेत्रमें जिसके व्यापारको प्राण-शक्ति (Vitality) अथवा जीवन-शक्ति (Vital energy) कड़ते हैं। साथ ही हमें यह भी पता चलता है कि वह शक्ति एक एवं अखरह है श्रीर कतिपय नियमों (Laws) के अनुसार अथवा एक ही अटल विधानके अनुसार एक निश्चित योजनाको चरितार्थ कर रही है । अन्तर्मे उस शक्तिके कार्योपर विचार करनेमे तथा उसकी कार्य-प्रकाली-पर ध्यान देनेसे यह सिद्ध होता है कि यह शक्ति एक सर्वज्ञ एवं सर्वदर्शी चैतन्य-शिकके अधीन तथा उससे साक्षात सम्बद्ध रहकर कार्य करती है। विश्वके अन्दर शिक्त और ज्ञानके इस समन्वयको मनुष्यने श्रेष्टता (Goodness) का आवर्श समझा और इसीलिये उसे ईश्वर (God) के नामसे पुकारना प्रारम्भ कर दिया ।

'गगन-मराइल उस परमारमाकी महिमाका बसान करता है चौर चनेक प्रद्वों और नक्षत्रोंकी पंक्ति उसकी चनुपम कारीगरीका प्रमाण है।

## मन भगवान्में

सत समरय ने राखि मन, करिय जगतको काम। जगजीयन यह मन्त्र है सदा सम्बद्ध विसराम॥

---जगजीवन साहेब

<sup>\* &#</sup>x27;It is incredible that all this display should be purposeless.'

<sup>†</sup> The Heavens declare the glory of God and the firmament showeth His handiwork.'

## ईश्वर नहीं तो कुछ नहीं

( साधु टॉक्स्टॉय )

(1)

छोग अनेक प्रकारसे ईश्वरका सारण करते हैं, छेकिन इसे समझने और अनुभव करनेका मार्ग सबका एक ही है।

(२)

कोग कहते हैं, ईश्वर स्वर्गमें रहता है, वे उसे स्वर्गका राजा कहते हैं और वे यह भी कहते हैं कि वह मनुष्यमें रहता है।

जब कोई आदमी कुछ बुरा करता है, तो लोग उससे पूछते हैं— 'क्या तुममें राम नहीं है ?' और यह ठीक है। जिसे हम ईश्वर कहते हैं, उसे हम स्वर्ग और मनुष्य दोनों में देखते हैं। यदि हम शरद-ऋतुकी किसी रातमें आकाशकी तरफ देखें तो हमें तारे, तारे और तारों में भी परे अनन्त सितारे दिखायी पहते हैं।

शौर जब हम सोचते हैं कि इनमेंसे हर एक तारा हमारी इस पृथ्वीसे कई गुना बड़ा है; यह जो तारे हमें दिखायी पढ़ते हैं, उनसे परे सैकड़ों, हजारों, ठाखों तारे उनके-से या उनसे भी बड़े हैं; और यह कि न तारों-का अन्त है, न आसमानका, तब हम सममने जगते हैं कि कोई ऐसी चीज़ जरूर है जिसे हम प्रहण नहीं कर सकते। और इस 'कुछ चीज़' को जिसे हम प्रहण नहीं कर सकते, ईश्वर कहते हैं।

जय इस अपने अन्दर देखते हैं, तो इस अपने तहूँ अपनी धारमाको देखते हैं। यह घारमा न छुई जा सकती है, न सुनी जा सकती है, न देखी जा सकती है, न समझी जा सकती है, लेकिन और चीज़ोंकी अपेचा इस उसे अच्छी तरह जानते हैं और उसके द्वारा इस दुनियामें को कुछ भी है, उसका जान प्राप्त करते हैं । हमारी अपनी भाष्मार्मे यह जो भज्ञेय लेकिन सर्वज्ञ है, उसे भी हम ईश्वर कहते हैं।

इस तरह इस अपनेसे बाइर अपने आस-पासकी भौतिक सीमामें ईश्वरको जानते हैं और साथ ही आध्यारिमक सीमामें भी, जिसका इस अपनी धात्माके अन्त्र अनुभव करते हैं।

(१)

मनुष्य यह अनुभव किये विना नहीं रह सकता कि उसके जीवनके साथ कुछ किया जा रहा है, वह किसीका हथियार है। बेकिन अगर वह किसीका हथियार है, तो ऐसा कोई अवश्य होना चाहिये जो उसे निमित्त बनाकर काम करता हो। वह कोई जो उसे निमित्त बनाकर काम करता है, ईरवर है।

(8)

मनुष्यको प्रेम करना चाहिये, लेकिन यह वास्तिक प्रेम उसीसे कर सकता है, जिसमें कोई बुराई नहीं है। इसिक्रिये ऐसी कोई चीज़ जरूर होनी चाहिये, जो बिल्कुल निर्दोष है। और सिर्फ एक ही ऐसी वस्तु है, जिसमें कोई बुराई नहीं है — ईरवर !

(4)

आप ईरवरका नाम लेनेसे बच सकते हैं, आप इस शब्दको टाल सकते हैं, लेकिन आप उसके असित्यको स्वीकार करनेसे बच नहीं सकते। यदि वह नहीं है, तो कुछ भी नहीं है।

[ **अनु ०-श्रीका**र्शानाथ नारायण त्रिवेटी ]

## ईश्वर-विश्वास

मनसा वाचा कर्मणा जिनके हैं विश्वास। पलटू हरिपर, रहत हैं तिन्हके पलटूदास॥१॥ पलटू संसय छूटिंगे मिलिया पूरा बार। मगन आपने क्यालमें भाड़ पड़ें संसार॥२॥

---पळटू साहिब

## दर्शनों में ईश्वर

( लेखक--स्वामीकी श्रीदयानन्दजी )



बस्त कलिके प्रतापसे धर्महीन जगत-की दृष्टि कुछ दिनोंसे जगदाधार, जगित्रयन्ता हुंश्वरकी सत्ताको उड़ाने-की ध्रोर जगी हुई है। सोवियट रूसमें तो अगवानके प्रस्तित्वएर बोट लेकर श्रधिक बोटोंसे अगवानको भगा दिया गया है, जिसके फलस्वरूप बहाँके

प्रार्थना-मन्दिर(गिर्जे)या तो तोड दिये गये हैं या शिल्पकलाके कारखाने बना दिये गये हैं। इस देशमें भी ऐसी संस्थाओंकी कमी नहीं है, जहाँ ईश्वरकी नितान्त अनावश्यकता बतलायी जा रही है। 'ईश्वर-सत्ताके माननेसे ही साम्प्रदायिक विरोध बदकर भारतके उद्धारमें देर हो रही है, लोग वृथा व्लबन्दीमें फँसकर जातीय एकताको नष्ट कर रहे हैं. बन्धनहीन निरंकुश स्वतन्त्र जीवनके लिये तो ईश्वरका मानना सदाके लिये केवल मानसिक दासताको मोल लेना है, क्योंकि ईश्वर-सत्ताके स्वीकारमात्रसे ही धर्म-बन्धन, कर्त्तव्याकर्त्तव्यका बम्धन,आचार-श्रनाचार-विचारका बन्धन--इसप्रकार अनेक बम्धन उरपञ्च होकर चित्तके स्वाधीनता-सुखको सदाके छिये नष्ट कर डालाते हैं, अतः ईश्वर हो या न हो, हमें अपनी सस्तमय जीवन-यात्राके निर्वाहके लिये उसकी कोई भी आवश्यकता नहीं है।' इसप्रकारकी द्पित विचारधारा भाजकलके भासरी-प्रकृतियुक्त जीवींके हृदयको बहुत ही कल्पित कर रही है । अतः इस निबन्धमें ईम्बर-सत्ताकी सरयतापर विचार करनेके पश्चात् किस-किस वैदिक दर्भनने ईश्वरके विपयमें क्या-क्या सम्मति दी है, उसका दिस्दर्शन कराया जायगा ।

ईश्वरके अस्तित्वके विषयमें सन्देह करना केवल अपने विषेकका गला घोटना है। धीर होकर अन्तरारमासे पूछने-पर तो स्वयं ही पता लग जाता है कि अनादि, अनन्त सृष्टिके मूलमें कोई कर्ता अवस्य हो है। वेदानुमत समस शास्त्रों में प्रकृतिको जब कहा गया है। देवीभागवतमें लिखा है—

> जडाऽहं तस्य सान्निध्यात्प्रभवाभि सचेतना । अयस्कान्तस्य सान्निध्यादयसभ्रोतना यथा।।

'जिसप्रकार चुम्बकके साक्षिध्यमें रहनेसे जह छोहेमें सञ्ज्ञछन-शक्ति आती है, उसी प्रकार ईश्वरके अधिष्ठानसे जह प्रकृतिमें चेतनाजनित सृष्टि, स्थिति, प्रख्यशक्ति आती है।' परन्तु बाम्तवमें प्रकृति जड है। प्रकृतिका यह जडस्व श्रर्थात् स्वयं कर्नुःवशिक्तका अभाव केवल समष्टि-प्रकृतिमें ही नहीं किन्तु उसके परिणामजात पदार्थोंके भी अंग-श्रंगर्मे देखनेमें आता है। पृथ्वी, जरू, बायु, अग्नि आदि प्रकृति-परिणामसे उत्पन्न सभी पदार्थ जह हैं। उनमेंसे किसीमें भी स्वयं कार्य करनेकी शक्ति नहीं है। पृथ्वी स्वेच्छासे भिन्न-भिन्न प्रकारका शस्य उत्पन्न नहीं कर सकती, जल स्वयं बरस नहीं सकता, वायु स्वयं नहीं बह सकता और अग्नि स्वयं भाति-भातिके कार्य नहीं कर सकता । इनके अन्दर अवश्य कोई न्यापक चेतन-सत्ता है. जिसके सञ्चालनमें ये सब जड वस्तुएँ श्रपना-श्रपना कार्य करती है। वही सर्वव्यापक सर्वाधिष्ठाता प्रकृतिके प्रेरक चेतनसत्ता ईश्वर हैं। इसमें यदि यह सन्देह हो कि प्रकृति-परिणामजात पृथ्वी, जल, वायु, अग्नि आदिका स्वभाव ही शस्य उरपश करना, बरसना, बहुना या जलाना इत्यादि है तो इसका समाधान यह है कि किसी प्राकृतिक वस्तुका स्वभाव तभी नियमितरूपसे कार्य कर सकता है, जब उसकी नियामक कोई चेतनशक्ति हो। माना कि पृथ्वीका स्वभाव शम्य उत्पक्ष करना है, परन्त किय देशमें. किय कालमें तथा किस ऋतुमें कैसा शस्य उत्पन्न होना चाहिये, इसका नियमन कौन करेगा ? यह नियमन जद पृथ्वीके द्वारा कदापि नहीं हो सकता । इसके लिये पृथ्वीके अन्तर्विहारी नियामक चेतन होना चाहिये। जद स्वभावका परिणाम या क्रिया अन्धपरिणाम भन्धिकया है, चेतनसत्ताके श्रस्तित्वमे ही अन्धता नष्ट होकर उसमें नियमानुवर्त्तता आ सकती है। जलका म्बभाव बरसना हो सकता है,परम्तु भानके अनुसार ठीक-ठीक बरसना और जिस देशमें जिसनी 'वर्षा' होती चाहिये, उसको उसी नियमसे ठीक-ठीक बरसाना तभी सम्भव हो सकता है जब जलराज्यके अन्तर्विहारियी कोई चेतन सञ्चालक-शक्तिहो। इसी प्रकार वायुमें प्रवाहित होने-का चम्धस्यमाव रह सकता है परन्तु वसम्त-ऋतुमें मक्क्य-

# कल्याण



र्शरामानुजाचार्य



श्रीमध्वाचार्य





श्रीनिम्ब।कांचार्य

**3** 0 8

पवन बहना, वर्षामें पूर्विदशासे प्रवाहित होना, शीतकाळ-में पश्चिम या उत्तरसे और प्रीष्म-ऋतुमें पश्चिमये बहुना आदि नियमित वायुप्रवाह अन्धस्वभावके द्वारा कदापि सम्भव मही। इसके किये अवस्य ही स्वीकार करना पदेगा कि वायमगढ्यको नियमित सञ्चाछित करनेवाकी कोई नियामक चेतन सत्ता है। इस संसारके सामान्य कार्यमें देखते हैं कि अवतक चेतनको सहायता और प्रेरणा न हो तथतक किसी जह वस्तदारा नियमानुसार कार्य नहीं हो सकता । रणास्त-ऋषये समझ सकते हैं कि अशिमें जलको वाष्प बना-कर उसी बाष्पके द्वारा नाना प्रकारके यन्त्र और इञ्जिन आदि चला सकनेकी शक्ति अवश्य है परन्तु जिस परिमाणमे वाष्प बननेपर और जिस तरहरें। इजिन या मशीनमें उसके संयोग होनेपर इजिन या मशीन ठीक-ठीक कार्य कर सकेगी, यह हिसाब या नियमानुसार वाष्प-संयोग करनेकी शक्ति अग्नि-में नहीं है। वह शक्ति अग्निका नियोग सथा वाष्पका मंग्रीम करनेवाले चेतन मनुष्यमें ही है जो नियमके अनुसार जलमें अग्निके संयोगदारा वाष्प बनाता है और उसी वाष्प-को ठीक परिमाणमें प्रयोग करके समस्त वाष्पीय यानों तथा यन्त्रोंको चलाता है। इसमें और भी विचारनेका विषय यह है कि, यशिप वाष्पमें इक्तिन चलानेकी और इक्तिनमें गाडी खींचनेकी शक्ति है तथापि यदि जड इभिनका चलाने-वाला कोई चेतन मन्ष्य न होगा तो योग्य शक्तिये निर्दिष्ट समयान् सार रेलगाडीका चलना, नियमित स्टेशनपर टहरना, पुनः नियमित वेगके अनुसार म्टेशनमं चलना, श्रावश्य-कतानुसार वेगका न्यनाधिक होना हुन्यादि बार्ने कभी जद इक्षिनके द्वारा स्वतः नहीं हो सकतीं। जद अन्ध-शिक्त यह हो सकता है कि, यदि इक्षिन चल पड़े तो चलता ही रहेगा, कभी ठहरेगा नहीं और यदि कभी ठहर जाय तो फिर चल नहीं सकेगा । नियमित चलने-ठहरने तथा वेगवान होनेके लिये किसी नियासक चेतन-शक्तिके ∉अधिष्टानकी अवस्य ही आवश्यकता होती है। श्रव विचार करनेका विषय यह है कि, जब संसारके साधारण लौकिक कार्यके नियमित चलानेके लिये भी चेतन सत्ताकी आवश्य-कता होती है तो श्रनादि, भनन्त प्रकृतिका महान सृष्टि-स्थितिकार्य, जिसमें इतना श्रमोध नियम सदा ही प्रत्यक्ष हो रहा है कि एक पत्तीतक उसी नियमके बिना हिल नहीं सकतो, उसमें कोई सर्वध्यापी नियामक चेतन सत्ता नहीं है इसप्रकार करपना करना उन्मत्त चिन्ता और उन्मत्त प्रलापके सिवा और कुछ भी नहीं कहा जा सकता। यदि जह प्रकृति-

के सञ्चालक या श्रिष्ठाता चेतन ईश्वर न होते तो कभी अनन्त कोटि ब्रह्मायडमयी विराट् प्रकृतिमें सृष्टि, स्थिति, प्रक्रयका नियमित कम नहीं रह सकता । सप्टि-स्वभावमयी प्रकृति अनन्त कालतक सृष्टि ही करती रहती, कभी प्रखय-का समय नहीं भाता और यदि कभी प्रलय हो जाता तो प्रलयके गर्भसे नियमानुसार तथा निर्दिष्ट कालानुसार प्रनः सृष्टिका उदय नहीं हो सकता। जीवोंको कर्मान्यार उक्-नीच गति, रवि-शशिका नियमित उदय, ऋतुओंका नियमित विकास, शस्य-समृद्धिकी नियमित देशकालपात्रानुसार उत्पत्ति, दिवा-राग्नि, श्रमानिशा और पौर्णमासीका चक्रवत परिवर्तन, चन्द्रकलाका नियमिन विकास, भगवान भारकर-का राशिचकर्में नियमित संक्रमण श्रादि सर्वती-जाःबस्य-मान प्राकृतिक कोई भी किया नियमित संघटित नहीं हो सकती। यह सभी विश्वनिज्ञान, विश्वकर्ता, जगत्याता, धनन्त करुणावरुणाक्य परम पिता ज्ञानस्वरूप चेतन्यमय परमेश्चरकी अनादि, अनन्त प्रकृतिके अन्तर्हदयमें सर्व-ब्यापिनी नित्यस्थिति और अधिष्ठानका कल्याणमय फल है, जिसको श्रद्धावान भक्त प्रतिप्त श्रनुभव करता हुआ परमानन्द-सागरमें छीन होता है, मिथ्या कुनक-कर्वशचित्त धज्ञानी जनींके अन्धकारमय हृदयमें इस ज्ञान-ज्योतिका विम्तार होना कठिन तथा उन्हांके कृपा-कटाज्ञ-सापेज्ञ है।

अब यह यतलानेकी चेष्टा की जाती है कि किस-किस दर्शनने अपनी ज्ञान-सूमिके श्रनुसार परमेश्वरकी इस सत्ताको कहाँतक कैसे प्रकट किया है ?

ईरवरको व्यापक अहितीय सत्ता प्रकृतिविलासकला-सम्पर्कसे निर्लिस होनेके कारण, जिन दशनोंमें प्रकृति परिणाम, प्रकृति अथवा कार्य रक्षके साथ सम्बन्ध रखकर निज-निज ज्ञान-भूमियोंके अनुसार मुक्ति वतलायी गयी है, उन सब दर्शनोंमें ईरवर-सत्ताका प्रधाननया निर्देश अथवा मुक्तिके साथ साक्षात् सम्पर्क नहीं दिखलाया गया है। उन सब दर्शनोंमें केवल सुख-दुःख-मोहमयी प्रकृतिसे मुक्त होना ही अपवर्गका साधन है, प्रायः इसी प्रकारका सिद्धान्त बताया गया है जो उनकी ज्ञानभूमियोंके अनुसार यथार्थ ही है। परन्तु जिन दर्शनोंकी ज्ञान-भूमि प्रकृति-विकार तथा अन्यक्त-प्रकृतिसे अतीत-पदकी छोर मुमुझुको अप्रसर करती है, उनमें ईश्वर-सत्ताके साथ निःश्रेयस्पदका साज्ञात सम्बन्ध बतलाया गया है और इसीछिये उन सब दर्शनोंमें केवल प्रकृति-परियाम-जास दुःखकी जिल्लिको

ही मुक्तिका छक्ष्य न बताकर नित्यानन्दमय परमात्मपद-में स्थितिको ही निःश्रेयस्पदका प्रधान साधन बतलाया गया है। अब उपयुक्त दो विभागोंके बनुसार किस दर्शन-में किसप्रकारसे ईश्बर-सत्ताका वर्णन किया गया है, इसपर बिचार करना है।

#### न्यायदर्शन

न्याय-दर्शनकी ज्ञान-भूमिमें आत्माको प्रमेय-कोटिके अन्तर्गत करके इच्छा, हेप, प्रयक्त, सुख-दु:ख और ज्ञानको इसके लक्ष्यारूपसे बतलाया गया है। इच्छा, द्वेष आदि वास्तवमें अन्तःकरण-धर्म हैं। अतः इच्छा-द्वेषादिके साथ आत्माका सम्पर्क बतानेके कारण न्याय-दर्शनकी ज्ञान-भूमि प्रकृति-परिग्रासमे बहुत ही सम्बन्धयुक्त है, ऐसा सिद्धान्त होता है। जिस अणुको निस्य बताकर उसीके सम्मेलनसे न्याय-दर्शनमें समस्त सृष्टिकी उत्पत्ति बतलायी गयी है वह अगु भी वाम्तवमें प्रकृतिका ही विकारमात्र है। अतः प्रकृति-परिणाम नथा प्रकृतिके साथ साज्ञावरूपमे जिसकी ज्ञान-भूमिका सम्बन्ध है ऐसे स्थाय-दर्शनमें ईश्वरकी अद्वितीय व्यापक सत्ताका साक्षाद सम्पर्क और वर्णन नहीं हो सकता । इसीलिये न्याय-दर्शनकी मुक्ति केवल प्रमाण-प्रमेयादि पोडश पदार्थीके तत्त्वज्ञानमे ही मानी गयी है श्रर्थात इन पदार्थोंके तत्वज्ञानमे दुःसकी श्रात्यन्तिकी निवृत्ति होकर मुमुक्षको अपवर्ग-लाभ हो जाता है। इस अपवर्गके साथ ईश्वरका कोई साक्षात् सम्बन्ध नहीं हैं। तथापि न्याय-दर्शन आस्तिक-दर्शन होनेसे कर्मफलके साथ उसमें ईश्वरकी निमित्त-कारणताका सम्बन्ध बतलाया गया है और श्रनुमान-प्रमाणद्वारा परोक्षरूपमं सृष्टिके साथ हैरवरका सम्पर्क भी कथन किया गया है। यथा--

> ईववरः कारण पुरुषकर्माफल्यदर्शनात् । (न्यायदर्शनः)

इसके भाष्यमें महर्षि वारस्यायनने कहा है— पराधीन पुरुषस्य कर्मफठाराधनिमिति यदधीनं स ईश्वरः । तस्मात ईश्वरः कारणम् ।

जीवका पराधीन कर्म-फल-भोग जिसके अधीन है, वह ईश्वर है। अतः ईश्वर ही जीवके कर्म-फल-दाता है। इस तरहमे जड कर्मके चेतन प्रेरकरूपमे ईश्वरकी निमित्त-कारणताका सम्पर्क बतलाकर न्याय-दर्शनने अपनी आस्तिकताका परिचय दिया है। प्रसिद्ध स्थाय-वृत्तिकार विश्वनाथजीने इसी साहिकके १९ वें सुत्रमें—

'क्षित्यादिकं सकर्तृकं कार्यत्वाद् घटवत्।'

— इसप्रकार स्त्रवृत्तिद्वारा संसारकी उत्पत्तिके प्रति ईश्वरकी निमित्त-कारणता प्रतिपत्त की है अर्थात् घटकी उत्पत्तिके क्रिये जिसप्रकार कुम्मकार निमित्त-कारण है उसी प्रकार जगत्की उत्पत्तिके क्रिये ईश्वर निमित्त-कारण है। जिसप्रकार कार्य देखनेसे कारणका अनुभव होता है, उसी प्रकार कार्यवद्वारूप जगत्को देखनेसे उसके सृष्टि-कर्त्ता निमित्त-कारणरूप ईश्वरका अनुमान होता है। यही प्राचीन न्याय-दर्शनमें ईश्वर-सत्ताकी सिद्धि है।

#### वैशेषिकदर्शन

वैशेषिकदर्शनकी ज्ञान-भूमि भी स्यूलतः न्याय-दर्शन-की तरह है। उसमें भी प्रकृति-परिणाम-जात सुख-दुःखादि-के साथ मनके द्वारा आरमाका सम्यन्ध बतलाया गया हैं और दृष्य-गुणकर्मादि पट् पदार्थों के तरवज्ञानमे प्रास्पन्तिक दुःख-निष्टृत्तिरूप अपवर्गका वर्णन किया गया है। इस निःश्रेयस्के साथ केवल दुःख-निष्टृत्तिका सम्पर्क होनेसे निस्यानन्दमय ब्रह्मपदके साथ इसका सम्यन्ध नहीं है। अतः वैशेषिकदर्शनोक्त मुक्तिके साथ ईश्वरका साम्रात् सम्यन्ध नहीं हो सकता। और न इसकी ज्ञान-भूमिके साथ ही ईश्वरका साक्षात् सम्यन्ध हो सकता है। तथापि वैशेषिकदर्शनने श्रपनी आस्तिकताको प्रमाणित करनेके लियं न्यायदर्शनकी तरह अनुमान-प्रमाणकी सहायतायं जगदुत्पत्तिके लिये ईश्वरकी निमित्त-कारणसा प्रतिपादित की है। यथा—

'संज्ञाकमीरवरमद्विशिष्टानां लिङ्गस् 'प्रत्यक्षप्रवृत्तत्वारसंज्ञाकमणः

(वैशेषिक द०)

#### इन सूर्वें के उपस्कारमें शंकर मिश्रजीने लिखा है---

'सज्ञानाम कर्म कार्य श्वित्यादि तदुभय अस्मद् विशिष्टानां इंश्वरमहर्षाणां सत्त्वऽिष लिङ्गम् । घटपटादिसंज्ञानिवेशनमिष ईश्वरसंकेताधीनमेव । यः शब्दो यत्र ईटवरेण सङ्केतितः स तत्र साधुः । तया च सिद्धं संज्ञाया इंश्वरिक्तत्वम् । यवं कर्मापि कार्यमपि ईश्वरे लिङ्गम् । तथा हि क्षित्यादिकं सकर्तृकं कार्यत्वात्यटवत् इति ।'

अर्थात् 'संज्ञा या नाम और कर्म अर्थात् श्विति, अप आदि कार्य ये दो कौकिक मनुष्यसे विशेषतायुक्त ईश्वर, महर्षि आदिके प्रस्तिस्को प्रमाणित करते हैं । बट-पट आदि नामसे जो तत्तत्पदार्थोंका बोध हो जाता है उसमें ईश्वर-सङ्केत ही कारण हैं। क्षिति, अप आदि जब कार्य हैं, तो हनके वर्त्ता भी कोई श्रवश्य होंगे, वही कर्त्ता ईश्वर हैं।

अतः यह सिद्धान्त निश्चित हुआ कि जगदुर्णासके छियं ईश्वरकी घटकुलाख्वत निमित्त-कारणता है। यही वंशोपिकदर्शनका आस्तिक-मन है। इस दर्शनके प्रसिद्ध टीकाकार प्रशम्मपादाचार्यजीने तो कई अन्य स्थानोंमें भी वंशोपिकदर्शनके सूत्रोंके साथ ईश्वरका सम्बन्ध बताकर इस गम्भीर दर्शनकी परम ग्राम्मिकता प्रतिपादिन की है। पदार्थ-समूहोंका तत्त्व-ज्ञान ही मोक्षका कारण है इस प्रमंगमें प्रशम्मपादाचार्यजीने—

#### 'तच ईश्वरनोदनामिन्यकाद्धमदिवः

'वह तत्त्व-ज्ञान ईश्वर-प्रेरणाजनित धर्मसे उरपण्य होता है'—ऐसा कहकर वैशेषिकदर्शनोक्त मुक्तिके साथ भी ईश्वरका परम्परा-सम्बन्ध बता दिया है। निरय परमाणुर्जो-के संघातमे मृष्टि और विश्लेषणुर्मे प्रलयके विषयमें वैशेषिकदर्शनके सिद्धान्तींका वर्णन करते समय प्रशम्न-पायाचार्यजीने लिखा है कि 'सकल भुवनपति महेश्वरकी श्रुतोकिक इच्छा-शक्तिके द्वारा ही परमाणुर्जोमें स्पन्दन-शक्ति उपन्न होकर इसप्रकार सृष्टि श्रीर प्रलय हुआ करता है।

अनः वैशेषिकदर्शनकी परम आम्तिकता निर्विषाद मिल् है, इसमें किञ्चित् भी सन्देह नहीं है। परवसींकालमें नव्य वैशेषिकोंने भी अनुमान-प्रमाणकी सहायतासे वैशेषिक-दर्शनमें ईश्वर-ससाकी विशेष सिल्लि की है और कहीं-कहीं ज्ञान आदि कई गुणोंके साथ भी ईश्वरका सम्बन्ध निर्णाय किया है।

#### योगदर्शन

सप्त ज्ञान-भूमियोंमें में तृतीय भूमिस्यानीय दर्शन योग-दर्शन है। इसमें प्रकृतिको अविद्या, अस्मिता, रागदंषादि दुःखोंका श्रागार कहकर प्रकृतिके द्वारा बद्ध पुरुपकी उसमें मुक्ति होनेपर अस्यन्त दुःख-निवृत्तिरूप कैवस्यप्राप्ति होती है, यही योगका परम पुरुपार्थ बतलाया गया है, असः दुःख-निवृत्ति ही मुक्तिका छद्द्य होनेसे परमानन्दमय महापदके साथ इस दर्शनकी ज्ञान-भूमिका साक्षात् सम्बन्ध नहीं है। योगदर्शनके अनुसार जब साधककी मुक्ति होती है उस समय पुरुष केवल म्बस्पस्थित होकर प्रकृतिके सम्पर्कका त्याम कर देना है, उसके साथ फिर प्रकृतिका बन्धन-सम्बन्ध नहीं रहता। परन्तु उससे प्रकृतिका अम्मित्व लुस नहीं होता है, केवल वह मुक्त पुरुष प्रकृतिके साथ कर्नृत्व-भोकृत्व-सम्बन्धको छोड़कर उदासीनवद् प्रकृतिका दृष्टा बन जाना है। अतः योगद्शंनकी ज्ञान-भूमिके श्रनुसार भी मुक्तिके साथ ईश्वर-सत्ताका सालात सम्बन्ध नहीं है। तथापि परम आम्निक योगद्शंनमें मुक्ति-प्राप्तिके साधनरूपसे ईश्वर-सत्ताका श्रपूर्व वर्णन किया गया है। यथा —

'ईश्वरमणिधानादा' 'क्रेशकर्माविषाकाशयैरपरामृष्टः पुरुषविशेष ईश्वरः ।' 'तत्र निरतिशयं सर्वज्ञबीजम्' 'स एष प्रवेषामपि गुरुः कालेनानवच्छेदात् ।' 'तस्य वाचकः प्रणवः' 'तजपस्तदर्थमावनमः' 'ततः प्रसङ्चेतनाधिगमोऽध्यन्तरायाऽभावश्वः' 'समाविसिद्धिराश्वरप्राणिधानात्'

इन सब सूत्रों में ईश्वरका योगदर्शनोक म्बरूप नथा उनके ध्यान, उनके प्रति भक्ति और उनके दिश्य नामके जप-का फल बताया गया है।

योगदर्शनके--

'ईश्वरप्राणिचानाद्वा'

— इस सूत्रका अर्थ भगवान् वेदध्यास लिखते हैं —
'प्रणिधानाङ्ककिविशेषाद वार्जितः ईधरस्त मनुगृहाति अभिध्यानमात्रेण, तदभिध्यानादिष योगिन आसन्नतमः समाधिकाभः
फलश्र भवतीति ।

'विशेष भक्तिके साथ आराधना करनेसे साधकके प्रति प्रसन्न होकर 'इसका श्रभीष्ट सिद्ध हो जाय' ईश्वर ऐसी इच्छा करते हैं जिससे शीघ ही योगीको चित्तवृत्तिनिरोध-द्वारा असंप्रज्ञात समाधिलाभ हो जाता है। इसप्रकारसे ईश्वरभक्तिद्वारा उपाय बताकर श्रगले तीन सूर्योमें महर्षि पत अलिजीने ईश्वरका स्वरूप बताया है। ईश्वर अविद्यादि प ब्रक्तेश, कर्म, कर्मफल और संस्कारसे रहित पुरुष-विशेष हैं। अर्थात् सांस्थ-प्रवचनका जो पुरुष है उससे कुछ विशेष सत्ता ईश्वरकी है। योगदर्शनभूमिमें प्रकृति-सम्बन्धका विशेष अस्तिस्व रहनेके कारण वेदान्त्यभूमिकी तरह इसमें

ईश्वरकी व्यापक अद्वेत सत्ता प्रकट नहीं हो सकती । इसलिये प्रकृति-बम्धनयुक्त सांख्यीय पुरुषसे विश्वेषता बतानेके अर्थ महर्षि पत्तअलिजीने भ्रपने दर्शनमें ईश्वरको 'पुरुप-विशेष' कहा है। इस 'पुरुष-विशेष' ईश्वरमें निरतिशय सर्वज्ञताका बीज है और कास्क्रे द्वारा परिच्छिन्न न होनेसे वे ज्ञानी महर्षियोंके भी गुरू हैं। क्योंकि महर्षिगण चाहे कितने ही ज्ञानी क्यों न हो जायँ, वे कालके हारा परिच्छित्र होनेसे निस्य ईश्वरके ज्ञानको प्राप्त नहीं कर सकते। इसलिये ईश्वर महर्पियोंके भी गुरु हैं। इसके बाद परवर्त्ती तीन सूत्रोंमें ईश्वर-साधनका उपाय बनलाया गया है। जैसे प्रणव उसका नाम है, प्रणवके साथ ईश्वरका वाच्य-वाचक सम्बन्ध है, इसलिये प्रग्य-जप श्रीर उसकी अर्थभावनाके हारा प्रत्यगारमा-पुरुषका साक्षारकार और व्याधि-संशयादि अन्तराय दर हो जाते हैं । इसप्रकारमे ईश्वरभक्तिदारा समाधिसिद्धि और पुरुषकी स्वरूपोपलब्धि हो जाती है। यही आम्त्रिक-योगदर्शनोक ईश्वर-सत्ताका परिम्फ्ट प्रमाण है। इसके सिवा अनेक बहिरंग तथा अन्तरंग साधनों में भी योगदर्शनमें ईश्वर-प्रणिधानकी महिमा और उपयोगिता बतायी गयी है। यथा--

'तपःस्वाध्यायश्वरप्रणिधानानि क्रियायोगः' 'शुःषसन्तावनपःस्वाध्यायश्वरप्रणिधानानि नियमाः'

समाधि-भावना और अविद्यादि होरावूरीकरणके लिये योगभास्त्रमें जो क्रिया-योगका उपदेश किया गया है, उसमें तप और स्वाध्यायके अतिरिक्त 'ईश्वरप्रणिधान' भी एक श्रंग है। यहाँपर 'ईश्वरप्रणिधान' का अर्थ महाधि वेतृष्यासजीने यह किया है—

'ईसरप्रणित्रान-सर्वक्रियाणां परमगुरौ अर्पण तत्करू-संन्यासो वा ।'

'ईसरप्रणिधानका अर्थ परम गृष्ट ईसरमें समन कर्मों-का समर्पण अथवा कर्म-फल-त्याग है।' दूसरे सूत्रमें यम-नियमादि योजके अष्टांगोंमेंने दितीयांग नियमका लक्षण यताया गया है जिसमें शौच, सन्तोष, तप और म्बाध्यायके श्रतिरिक्त 'ईसरप्रणिधान' को भी नियमके अन्यतम अंग-रूपने बताया गया है। यहाँपर भी 'ईसरप्रणिधान' का अर्थ महर्षि वेदल्याजीने—

'तारमन् परमगुरौ सर्वकर्मार्पणम्'

--- परम गुरु ईश्वरमें समस्त कर्मीका अर्पण ही इंश्वर-

प्रणिषान है— ऐसा किया है। अतः योगदर्शनकी आस्तिकता सर्वथा निर्विवाद है, इसमें अणुमात्र भी सन्देह नहीं है।

#### सांख्यदर्शन

योगदर्शनकी तरह सांख्यदर्शनमें भी प्रकृतिकी प्रधानता होनेसे मुक्तिके साथ ईश्वरका साक्षात सम्बन्ध स्थापित नहीं हो सका है। अनादि अविवेकद्वारा प्रकृतिके साथ पुरुषका औपचारिक सम्बन्ध हो जाता है। जिससे अध्यारम, अधिदेव और अधिभृत इन तीनों प्रकारके दुःखंके द्वारा पुरुष विमोहित हो जाता है । तत्त्व-ज्ञानका उदय होनेसे जब पुरुष श्रपने नित्य, शुद्ध, बद्ध, मुक्त म्बरूपको समझ जाता है तभी पुरुषकी मुक्ति होती है। श्रतः प्रकृतिसम्बन्ध-विच्छेदद्वारा त्रिविध दःस्वकी आस्यन्तिक निवृत्ति ही सांख्य-ज्ञान-भूमिके अनुसार मुक्ति है। इसमें परमानन्दमय इक्कपदमें स्थितिके साथ मुक्तिका सम्बन्ध नहीं है। अतः इम दर्शनमें ईश्वरकी व्यापक सत्ताकी उपलब्धिके साथ मुक्तिका सम्बन्ध नहीं हो सकता । जिस पुरुपकी स्वरूपी-पलब्धिद्वारा सांख्य-भूमिमें मुक्ति बतलायी गयी है, वह पुरुष जीवशरीरस्थित कृटस्थ चैनन्य है। ध्यापक ईश्वरकी जो निर्लिस, निर्विकार ज्ञानसय सत्ता प्रतिषिरहावच्छेदसे देहमें विद्यमान रहती है, उमीको कृटस्य चैतन्य या पुरुष कहते हैं। यह ईश्वरका ही देहावस्त्रिक यंश होनेके कारण सदा निर्लिप्त और नित्य शुद्ध, बुद्ध, मुक्त म्बभाव है । सांख्य-दुर्शनमें प्रकृतिके साथ उसी पुरुषके अनादि, औपचारिक सम्बन्धको 'म्फटिक लाँहिस्यवत' बन्धन ग्रीर सृष्टिका कारण माना है और तत्वज्ञानद्वारा उस श्रीपचारिक सम्बन्धकी निवृत्तिको सोच साना है। अतः सांख्यदर्शनके अनुसार जो मुक्ति होती है वह जीवशरीरमें कूटस्थ चैतन्यकी उपलब्धिके द्वारा होती हैं। उस समय पुरुष जान लेता है कि प्रकृतिके स्थूल, सूध्म, कारण किसी विभागके साथ उसके कर्त्तुत्व-भोकृत्वका सम्बन्ध नहीं है। वह वास्तवमें प्रकृतिसे निर्छित, उदासीन और उसका द्रष्टामात्र है। यही सांख्यत्र्रानोक मुक्ति है। अतः स्पष्ट है कि सांख्यीय मुक्ति-भूमिमें प्रकृतिकी व्यापक सत्ता अक्षुएए। रहती हैं, ईश्वरकी न्यापक सत्ता जान नहीं पहती, कैवल अपने शरीरमें स्थित ईश्वरका चैतम्यमय भाव उपलब्ध होता है। झतः अपने शरीरके विचारमे प्रति देहमें पुरुषकी भिश्च-भिन्न बहुत सत्ता मानना, प्रकृतिको नित्य मानना और अपनी ज्ञान-अभिमें

मुक्तिके लिये ईश्वरकी सत्ताके माननेका प्रयोजन न समझना सांस्य-दर्शन-भूमिके अनुसार ठीक है। तथापि सांस्य-दर्शनने अलौकिक प्रत्यस्की सहायतासे जो ईश्वरके अस्तित्वको माना है, उसके द्वारा सांस्यदर्शनकी विशेष आस्तिकताका परिचय प्राप्त होता है। यथा—

> 'योगिनामबाह्मप्रत्यक्षत्वाच दोषः' 'कीनवस्तुलब्धातिशयसम्बन्धाद्वाऽदोषः' 'ईश्वरासिद्धः' 'मुक्तबद्धयोरन्यतरामावाच तरिसद्धिः' 'ठमयधाष्यसरकरत्वम्' 'मुक्तरमनः प्रशमा उपासासिद्धस्य वा'

'इन्द्रियोंकी सहायतासे लौकिक प्रश्यक्षके श्रतिरिक्त योगिगण योगबलसे जो अतीन्द्रिय बस्तुओंका प्रस्यक्ष करते हैं, उसका सांख्य-ज्ञान-भिममें प्रयोजन न रहनेपर भी ऐसे प्रत्यन करनेमें कोई दोच नहीं है। योगिगण इस-प्रकार अलाँकिक प्रत्यक्ष-शक्तिहारा अतीत, अनागत, सुध्म, स्यविहत वस्तुओं का भी अनुभव कर छेते हैं। जैसा कि ईश्वर अति सूष्टम नथा छीकिक प्रत्यक्तके अगोचर और इयिछये सांख्य-ज्ञान-भूमिके अनुसार असिद्ध होनेपर भी योगिगण अनीश्टिय अलाँकिक प्रत्यक्तके द्वारा उनको जान लेते हैं। लौकिक विचारसे सांख्य-मूमिमें ईश्वर सिद्ध नहीं होने क्योंकि ईश्वर न सो मुक्त ही हो सकते हैं और न बद्ध । मुक्त होनेपर उनमें अभिमानाभावसे सृष्टि-कर्जु रव नहीं श्रा सकेगा श्रीर बद्ध होनेपर उनमें सृष्टिकी शक्ति ही नहीं आ सकेगी। असः लौकिक प्रत्यन्न विचारसे ईश्वर सिद्ध नहीं हो सकते। 'इतना कहकर फिर सांख्य-दर्शन कहता है कि 'यद्यपि लौकिक विचारसे ईश्वरकी सक्ता प्रमाणित नहीं होती परन्तु मुक्तारमा पुरुषगण और उपामनाके द्वारा सिद्ध पुरुषगण् बारम्बार शास्त्रमें ईश्वरकी म्मुति कर गये हैं । इसिंछये ईश्वरके अम्तित्वके विषयमें सन्देह नहीं करना चाहिये ।' अर्थात् लौकिक प्रत्यक्षके हारा ईश्वर असिद्ध होनेपर भी मुक्तात्मा और सिद्ध पुरुषों-की अलौकिक प्रस्पक्ष-शक्तिके हारा सदा ही उपलब्ध होते हैं। इसप्रकारसे श्रास्तिकतापूर्ण विचारहारा निज ज्ञान-भूमिमें अप्राप्य होनेपर भी सांख्य-दर्शनमे ईश्वरकी सिद्धि की है। यह सांख्य-दर्शनकी विशेष भास्तिकताका हो निदर्शन है। बल्स-पोषणार्थ अबेतन दुग्धकी प्रवृत्तिकी तरह पुरुषके भोग और मोक्षार्थ अचेतन प्रकृतिकी प्रवृत्ति हो सकती है, ऐसा साधारण रीतिसे कहनेपर भी समिष्ट और व्यष्टि-प्रकृतिपर जयतक चेतनपुरुष और जीवका श्रिष्ठान नहीं होता है तवतक न सो जह-प्रकृतिमें परिणामकारिणी खेतन-प्रक्ति ही आ सकती है और न प्रकृति परिणामहारा मृष्टि-विम्नार ही कर सकती है, ऐसा अपने सुत्रोंद्वारा प्रतिपादित करके सांस्यदर्शनने थीर भी आम्निकताका परिचय प्रदान किया है। यथा—

> 'तत्सन्निधानादधिष्ठातृत्वं मणिवत् ।' 'विशेषकार्येष्वपि जीवानामः

जिसप्रकार अयम्कान्तमिण्के पास रहनेसे ही छोहें में चलन-शक्ति आ जाती है उसी प्रकार 'सांस्यमे अनन्त' चेतनामय पुरुषके अधिष्ठानमे समष्टि-प्रकृति कार्य करती है और प्रति पिण्डमें श्लीपचारिक बन्धनसे बढ़ जीवभावापक्ष पुरुषके अधिष्ठानसे व्यष्टि-प्रकृति कार्य करती है। यह बात पहले ही कही गयी है कि प्रकृतिपर अधिष्ठित पुरुष कृटस्य चैतन्य है जो जीव-देहावच्छेदसे ईश्वरकी हो सत्ता है सौर—

'अनेनैव जीवेनात्मनाऽन्प्राविष्य नामरूपे व्याकरोत् ।'

उसी परमात्माने जीवरूपमें अनुप्रवेश करके नाम और रूपका विकार उत्पन्न कर दिया, इस छान्द्रोग्य श्रृष्युक्त सिद्धान्तके अनुसार वह चेतन-सत्ता जब ईश्वरका ही भावान्तरसात्र है, तो सर्माष्ट और व्यष्टि दोनों प्रकृतियोंके साथ ईश्वरका सम्बन्ध सांख्यदर्शनद्वारा सम्यक् प्रतिपादित हुआ। केवल वेदान्तादि दर्शनोंके साथ उसका इतना ही भेद रह गया कि वेदान्तदर्शनमें ईश्वरकी इच्लासे प्रकृतिका परिखाम और सृष्टि-किया मानी है और सांख्यदर्शनमें कृटस्थ चैतन्यके छिष्टानमात्रसे प्रकृतिका परिणाम बताया है। फलतः आन्तिकताके विषयमें दोनों दर्शनोंमें कोई विशेष विभिन्नता नहीं पायी गयी। अधिष्टानमात्रसे प्राकृतिक परिणामके विषयमें स्मृतियोंमें भी प्रमाण मिलता है। यथा—

> निरिष्छे सस्यिते रते यथा लोहः प्रवर्तते । सत्तामात्रेण देवेन तथा आयं जगजनः ॥ अत आत्मनि कर्तृत्वमकर्तृत्वं च संस्थितम् । निरिष्कत्वादकर्तासौ कर्ता स्विविमात्रतः ॥

जिसप्रकार इच्छारहित भ्रयस्काम्तमणिके पास रहनेसे ही लोहेमें चेष्टा होती है, उसी प्रकार ईश्वर था पुरुषके अधिष्ठानमात्रसे ही संसारकी किया होने लगती हैं। इस विचारसे आत्मामें कच्चृत्व भी है और अकच्चृत्व भी है. क्योंकि इच्छारहित होनेसे वे अकर्ता हैं और साकिष्यद्वारा कर्त्ता भी हैं। यही पुरुषरूपसे प्रकृतिपर ईश्वरका अधिष्ठान है चौर यही सांस्यदर्दानकी प्रम आन्तिकताका परिचय है। मीमांसादर्दानोंमें ईश्वरकी 'विभुतया अनन्त सत्ता' का वर्णन किया गया है और अपनी ज्ञान-भूमिमें प्रयोजन त होनेसे सांस्यदर्दानमें ईश्वरकी 'संख्यया अनन्त सत्ता' का वर्णन किया है।

#### कर्म-मीमांसा-दर्शन

इसके अनन्तर मीमांसा-दर्शनांकी मूमियोंमें परमारमा-के ऐश्वर्य, माधुर्य और ज्ञानभावकी कमशः पूर्णतया सिद्धि की गयी है। ऐश्वर्य-भावमें परमारमा ईश्वर श्रदृष्टके विधाता, पुरुषके फलदाता, पापियोंके शासनकर्ता और धर्मके प्रतिष्ठाता. सर्वशक्तिमान् भगवान् हैं। यज्ञ उनका स्वरूप है, वेद उनकी वाणी या निश्वास है और देवतागण उनके आज्ञाकारी—उन्हींकी देवी विभृतिके स्वरूप हैं। यही कारण है कि कर्म-मीमांसा-दर्शनमें वेद, वेदानुकूल यक्ष-भेद कर्म और देवताओंकी इतनी महिमा बतायी गयी है। यथा, कर्म-मीमांसामें—

'अ' सायस्य कियार्थत्वादानर्थक्यमतदर्थानाम् ।' और भी--यजते स्वर्गकामः । यजनेजीतमपूर्वम् । अपाम सोमं अमृता अमूम ।

अक्षरम ह वे चातुर्मास्य याजिनः सुकत भवति । सर्वान् नोकान् जयिति, मृत्युं तरिति, पाप्मान तरिति, ब्रह्महत्यां तरित योऽश्योमचेन यजते ।

वेदकी यज्ञप्रतिपादिका श्रुतियाँ ही मुक्य हैं। यज्ञके द्वारा अमृत्य लाभ होता है। यज्ञीय मोमपान करके सब अमर हो जाते हैं। चातुर्माम्ययाग करनेवालेको अक्षय पुरयल्लाभ होता है। अध्येध्यज्ञहारा लोकजय, मृत्युज्ञय, पाप-जप श्रीर ब्रह्महत्या-जैसे पापपर भी विजयलाभ होता है। हमप्रकारसे कर्म-मीमांया-दर्शनमें यज्ञकी महिमा बताकर प्रकारान्तरसे कर्मप्रेरक देवताओं की महिमा, यज्ञस्य भगवान् विष्णुकी महिमा और यज्ञकिया बतानेवा के वेदके कर्त्ता हैं । यही कर्म-मीमांसादारा हैं सरके ऐश्वर्य-भाव-वर्णनका रहस्य है।

#### भक्ति-मीमांसा-दर्शन

इसके धनन्तर भक्ति-मोमांसा-शास्त्रमें ईश्वरके माधुर्य-भावका न्पष्टीकरण है। इस भावमें भगवान् द्यामय, न्नेहमय, प्रेममय प्रभु हैं। इस भावमें भनके निकट उनके प्राण विक्रीत हैं, करणाकी धारा आह्ववी-यमुनाकी धारा-रूपमे प्रवाहित हैं, जीवेंकि तुःख दर करनेके लिये ( लोक-रृष्टिमे ) स्वयं धनन्त दुःखभोग उनका परमवत हैं, इस भावमें भृगुपद्राधान उनके हृद्यका भृपण हैं, द्रौपदीका लजा-निवारण परम पौरूप है और करुणाकी होमाधिमें समस ऐश्वयोंका आहुति-प्रदान जीवनका महावत है। इस भावमे भगवान् भन्तवरसल प्रभु हैं, करुणामय स्वामी हैं, प्रीतिमय सखा हैं, न्नेहमय पुत्र हैं खोर प्रेममय कान्त हैं। इसी भावकी अलाकिक मधुरनामें उन्हाने भन्त-शिरोमणि प्रह्लादमें क्षमा मौंगी थी। यथा—

> केद वपुः क च वयः सुकुमारमतत् केताः प्रमत्तकृतदारुणयाननासं । आकोकितं विषममेतदभृतपर्वे अन्तद्यमह् ! यदि मे समये विलस्बः॥

'कहाँ तुम्हारा यह सुकुमार कोमल शरीर और छोटी उम्र और कहाँ मदोन्मत्त निष्टुर हिरण्यकशिपुका तुम्हारे उपर प्रवल अध्याचार! इस अभृतपूर्व विषमताको मैंने ख्व देख लिया है, प्रिय! यदि मेरे त्रानेमें कुछ देर हो गयी हो तो मुझे क्षमा करो।' भक्ति-मीमांमा-शास्त्रमें इस माधुर्य-भावका भृरि-भृरि वर्षान है जैसा कि इस शास्त्रके प्रतिपादक महर्षि शाणिहल्य और देवपि नारदके भक्ति-मुत्रोंके पहनेसे पता छगता है। वेदमें भी —

'रसो वे सः' 'आनन्दरूपं परम यदिभाति' 'रसं क्षेत्रायं रुज्याऽऽनन्दी भवति' 'आनन्दं ब्रह्मणां त्रिदान् न विभेति कृतश्चन ।'

इत्यादि सन्त्रोंके द्वारा इस भावका पूर्ण प्रतिपादन किया गया है। भक्ति-दर्शनके सूत्रकार महिष शारिष्डस्यके सतमें 'सा परानुरिकरी धरे' धर्यात ईरवरके प्रति परसप्रेम या अनुगाको भक्ति कहते हैं। देविष नारदने भी 'सा कम्म परसप्रेमरूपा' 'अमृतरूपा च' 'यड्झास्वा मत्तो भवति, मत्क्यो भवति, आत्मारामो भवति' इत्यादि सूत्रों-के द्वारा ईरवरके प्रति परसप्रेमको ही भक्तिका लच्चण कहा है। भगवरप्रेसमें सग्न हो जानेपर भक्तको बाहरी विषयोंका भान नहीं रहता है, वह उन्मत्त सब्धकी तरह रात-दिन परभारमाके रमण्में ही छगा रहता है। उसका हृदय-कमल सहस्रदल कमलकी तरह विकसित होकर श्रीभगवात्के पवित्र चरण-कमलोंमें विजीनताको प्राप्त हो जाता है। यही मानव-जीवनका सार छन्न्य हें और इसी सर्वोत्तम जन्मको प्राप्ति करानेके जिये ही मिक्त-मीमांसा-शास्त्रका पवित्र पुरुषार्थ है।

#### ब्रह्म-मीमांसा-दर्शन

इसके प्रनन्तर अन्तिम मीमांसा अर्थात् बद्ध-मीमांसा-दर्भनमें ईश्वर परमायमके प्रन्यान्य भावंकि साथ उनके ज्ञानभावकी सम्यक् सिद्धिकी गयी है।

ब्रह्म-मीमांसा-दर्शनमें ब्रह्मके उस अध्यात्मभावकी मीमांसा की गयी है, जिस भावके साथ मायाका कोई सम्बन्ध नहीं है, जो भाव मायामे अतीत है और जहाँ माया लय हो रहती है। इसिल्ये वेदान्त-दर्शनमें मायाको मिथ्या और सान्त कहा गया है और जब सायाकी वस्तुसत्ता इस तरह-से अपनी सूमिमें श्रम्बीहत हुई तो विश्व-जगत्को प्रकृतिका परिणास न कहकर ब्रह्मका विवर्त्त ही कहा जायगा। इमलिये बेटान्स-दर्शनमें संसारको ब्रह्मका विवर्त्त कहा गया है अर्थात् रज्ञमें सर्प-अमकी तरह मोहिनी मायाके प्रतापसे ब्रह्ममें ही जगतकी आन्ति हो रही है, वास्तवमें यह दश्य-मान संसार ब्रह्म ही है, ऐसा वेदान्त-दर्शनका सिद्धान्त है। वेदान्त-भूभिके अनुसार स्वरूपं पलन्धि-दशामें मायारहित तथा जगत् प्रत्यक्षरहित निर्मुण ब्रह्मभावमें स्थिति होनेके कारण ही उस दशाके अनुसार व्यावहारिक दशामें भी जगतुको ब्रह्मका विवर्त्त माना गया है, क्योंकि मायाके मिध्यान्व और जगन्के ब्रह्म-रूपत्वकी धारणा मुम्क्षु साधक-के चित्तमें जिसनी प्रवल होगी, प्रपञ्चकी निवृत्तिके हारा म्बरूपोपलब्धि उतनी ही निकटवर्त्तिनी हो जायगी। अतः संसारको विवर्त्तित ब्रह्मका रूप कहना और उसी विवर्श-को जानकर आनन्दमय बहापदमें विराजमान होना मुक्ति है। ऐसा कहना निज ज्ञान-भूमिके अनुसार वेदान्त-दर्शनके लिये उपयुक्त ही है।

इस वेदान्त-दर्शनमें सगुण श्रक्ष ईश्वरकी सत्ता पूर्णतया प्रत्यक्ष होती हैं क्योंकि जब वेदान्तप्रतिपाध निगुंग श्रक्ष मायासे धतीत हैं, तो माया-सम्बन्धीय सृष्टि, स्थिति पासनादि सभी कार्य मायाशविकत, सगुण श्रक्क ईश्वरके अधिकारमें ही होना चाहिये। इसकिये हस दर्शनमें ईश्वर- को जगत्का निमित्त और उपादान दोनों कारण ही माना गया है। निमित्त-कारण इसिल्पि कि उन्हींके द्वारा मृष्टि, स्थिति, प्रलयकार्थ चलता है थीर उपादान-कारण इसिल्पि कि उन्हींपर सुवर्णमें कटक-कुण्डलकी नाई मायाने समस्त विश्वकी भ्रान्तिरो दिखलाया है। उनकी निमित्त-कारणता-के विषयमें वेदान्त-दर्शनमें श्रनेक सूत्र मिलते हैं। यथा—

'जन्माद्यस्य यतः' 'जगद्वान्चित्वात्' इस्यादि

संसारकी सृष्टि, स्थिति धौर प्रकथ सगुण ब्रह्म ईश्वरके द्वारा ही होती है। ईश्वर ही समम्न जगन्के कक्तों हैं। उनकी उपादान कारणताके विषयमें भी बेदान्त-दर्शनमें धनेक सुत्र मिळते हैं।

यथा ---

'प्रकृतिस प्रतिज्ञादद्यान्तानुगेवात् ।'

इसके भाष्यमें श्रीभगवान् शंकराचार्यने किला है:—

एवं प्राप्ते मूनः । प्रकृतिश्चोपादानकारणं च ब्रह्माम्युपगन्तन्ये
निमित्तकारणं च । न केवलं निमित्तकारणमेव ।

सगुण बद्धा केवल जगत्के निमित्त-कारण ही नहीं हैं अधिकन्तु उपादान-कारण भी हैं। फिर--

'यानिश्च हि गीयते'

-इस सूत्रके द्वारा भी उपादान-कारखता प्रतिपन्न होती है। 'तदनन्यत्वमारममणहान्दादिभ्यः' 'तवाऽन्यप्रतिवेदात्'

इन दोनों सूत्रोंमें भी जगत और ब्रह्मकी एकता करके जिसप्रकार कुरहल-वलय आदि सुवर्णालंकारोंमें वाम्नविक कोई भेद नहीं, केवल नाम-रूपका ही भेद है, वस्तुनः सब सुवर्ण ही है, उसी प्रकार जगत विविध नाम-रूप वेचित्र्य-पूर्ण होनेपर भी वास्तवमें ब्रह्म ही है। ऐसा कहकर जगत-के विषयमें ब्रह्मकी उपादान-कारणता विशेषरूपसे सिद्ध की गयी है।

'तस्माद्बद्धकार्यं वियदिति सिद्धमः

आकाश, वायु आदि भूतोरपत्ति सगुण बहा ईश्वरका ही कार्य है। इस सूत्रके हारा जगदुरपत्तिके विषयमें ईश्वरकी निमित्त-कारणता सिद्ध की गयी है। श्रतः वेदान्त-दर्शन-भूमिके अनुसार ईश्वरकी उभय-कारणता ही प्रतिपादित होती है। श्रद्ध सगुण है या निर्गुण, इस विषयमें ब्रह्मसूत्रमें कहा है—

'न स्थानतापि परस्य उभयहिंगं सर्वत्र हि।'

मझ सर्वत्र उभयलिंग है, उपाधि-सम्बन्ध होनेपर भी निर्मुया-भावका विजोप नहीं होता है। ब्रह्म सगुण और निर्मुया उभय ही हैं। इसमें यदि यह भापित हो कि ब्रह्म सगुण होनेपर साकार हो जायँगे, इसके उत्तरमें वेदान्त-दर्शनमें सूत्र हैं—

'अरूपवदेव हि तत्प्रधानत्वात्'

ब्रह्म निराकार हैं, उपाधि-सम्बन्ध होनेपर भी साकार नहीं होते। 'प्रकाशवत् चालैयर्थम्' जिसप्रकार सूर्यका प्रकाश आधार-मेदसे सरल, वक आदि भाव धारण करता है उसी प्रकार निराकार ब्रह्म भी उपाधिके द्वारा नानारूप प्रसीत होते हैं, वास्तवमें उनका कोई रूप नहीं है। रूप न होनेपर भी उपाधि-संयोगसे यदि ससीम हो तो इस सन्देहके उत्तरमें वेदान्त-दर्शन बनाता है—

'अतांऽनरनेन तथा हि लिंगमः

ब्रह्मके सगुरा श्रथवा निर्गुण दोनों ही स्वरूप श्रनन्त हैं। 'प्रकाशास्त्रयवद्वा तेजस्त्वातः

प्रकाशरूप व्रद्धामें सगुण-निर्मुण-भेद केवल उपाधि-भेदसे हैं, स्वरूपगत कोई भी भेद नहीं है। इसप्रकार निर्मुण ब्रह्ममें स्वरूपतः अभिन्न मायोपाधियुक्त सगुण ब्रह्म ईश्वरसे जगत्की उत्पत्ति होता हैं, इसलिये घटकुलालवव निमित्त-कारण ईश्वर कहे गये हैं। अब इसमें प्रभ यह होता है कि जब ईश्वर चेतन हैं और जगत् श्वचेनन हें तो चेतन ईश्वरसे अचेतन जगत्की उत्पत्ति कैमे हो सकता हैं? इसके उत्तरमें वेदानत दर्शनमें कहा है कि 'चेतनसे अचेतनकी उत्पत्ति संसारमें हुआ करती हैं—जेंसे चेतन पुरुषसे अचेतन नख-लोमादिकी उत्पत्ति। अतः ईश्वरसे जगत्की उत्पत्ति शंकाजनक नहीं है, द्वितीय प्रभ यह होता है कि कुम्भकार द्यह, चक्र श्वादि उपकरणकी सहायतासे घट निर्माण करता है। ईश्वरका जब कोई उपकरण नहीं है तो वे सृष्टि कैसे करेंगे हिसके उत्तरमें वेदान्त-दर्शनने कहा है—

'श्लीरबद्धिः 'देबादिवदपि होके

जिसप्रकार दुग्ध आदि उपकरणके विना ही दिध आदि रूपमें परियात हो जाते हैं और जिसप्रकार देवता आदि उपकरणके विना ही संकल्पमाश्रसे सृष्टि करते हैं उसी प्रकार घेतन ईश्वर उपकरणके बिना ही स्वतः जगन्-सृष्टि करते हैं। तृतीय प्रश्न यह होता है कि, 'ईश्वर जब निराकार हैं तो उनसे सृष्टि-कार्य कैसे सम्पन्न हो सकता है ? इसके उत्तरमें वेदान्त-दर्शनने कहा है—

'विकरणत्वादिति चेत् तदकम्'

अस्युक्त.--

'अपाणिपादो जवना ग्रहीताः

इत्यादि प्रमाणहारा यह सिद्ध होता है कि निराकार-से भी सृष्टिकार्य हो सकता है। पुनः यह शंका होती है कि ईश्वर जब आसकाम हैं तो उनको सृष्टिकार्य करनेका क्या प्रयोजन हैं ? इसके उत्तरमें बेदान्त-दर्शनने कहा है--

'लोकबत्तु लीलाकैवल्यम्

सृष्टि उनका छीळा-विकासमात्र है। जिसप्रकार शिश्च बिना प्रयोजन ही की बा करता है, उसी प्रकार सृष्टि भी उनके अधिष्टानसे प्रकृतिहारा स्वतः होती हैं। पुनः यह आपत्ति होती है कि संसार वैपस्यका आधार है। इसमें कोई सुखी, कोई दुःखी, कोई भनी, कोई दरिद्र, इसप्रकार देखनेमें आता है। यदि खगत ईश्वरकी रचना है तो बे बड़े ही पल्लपाती या निष्टुर होंगे, इसके उत्तरमें वेदास्त-दर्शनने कहा है—

> 'फलमनः उपपत्तः' 'कृतप्रपत्नोपअस्तु विहितप्रतिषिद्धा वैयद्यगीदभ्यः' 'वैषम्पनिषृण्येन मापेक्षत्वात् तथा हि दर्शयतिः

ईश्वर कर्मफलके दाता है परन्तु कर्मके वैचित्र्यानुमार ही जीवको फल देते हैं, ऐसा न होनेसे शास्त्रीय विधि-निषेध निरर्थक हो जायगा । ईश्वर जीवकृत कर्मानुमार ही भिन्न-भिन्न मृष्टि करते हैं । जिसका पूर्व सुकृति है उसे सुखी करते हैं. जिसका मन्द प्रारच्ध है उसे दुखी करते हैं । अतः इसमें ईश्वरका पच्चात या निष्टुरता सिद्ध नहीं होती । प्रयपाद भाष्यकारने ईश्वरके कर्मानुसार सृष्टि-रहस्यके विषयमें कहा है—

'ईसरस्य पर्जन्मबद् द्रष्टच्य । यथा हि पर्जन्या ब्रीहियबा-दिमृष्टी साधारणं कारणं मबति ब्रीहियबादिवेषस्य तु तत्तद्धीज-गतान्येवामः धारणानि सामध्यानि कारणानि मवन्ति, पबमीस्ररो देवमनुष्यादिसूष्टां साधारणं कारण मबति देवमनुष्यादिवेषस्य तु तत्तजीवगनान्यवासाधारणानि कर्माणं कारणानि मबन्ति । पब-मीश्वरः सापेक्षत्वान्न वेषस्यनिर्धृण्यास्यां दुष्यति ।'

सृष्टिके विषयमें ईश्वरको मेघकी तरह समझना बाहिये। जिसप्रकार बीहि, यब, धान्य बादिके विषयमें मेघ साधारण कारण है अर्थात् मेघके जलसे ब्रीह, यवादि उत्पन्न होते हैं परन्तु उसमें प्रत्येकके भीतर जो प्रकृति- वैषम्य है उसके लिये मेघ कारण नहीं है। उसके लिये मेघ कारण नहीं है। उसके लिये ब्रीह, यवादिके बीजगत असाधारण सामर्थ्य ही कारण है। ठीक उसी प्रकार देवमनुष्यादि-सृष्टिके विषयमें ईश्वर साधारण कारण है, परन्तु उनके प्रत्येकके पृथक्- पृथक सुख- दुःव, ऐ.इवर्य या दारिद्र्य आदि विशेषनाके लिये जीवों के पृथक् कर्म ही असाधारण कारण हैं। ईश्वर उन्हीं पृथक्- पृथक् कर्मों के अनुसार प्रत्येक जीवकी सृष्टि करते हैं। अतः सृष्टिके विषयमें पर्जन्यवत् साधारण कारण होने से ईश्वरमें पक्षपात या निष्ठुरताका कलंक नहीं लग सकता है। श्रुति कहती ई—

'पुण्या वे पुण्यन कर्मणा भवति पापः पापेन ।'

पुण्यकमें हारा जीवको पुण्यलोक या सुख्याप्ति स्रोर पापकर्मद्वारा पापलोक या दःखप्राप्ति होती है। अब इसमें यह आपत्ति होती है कि यदि कर्मानुसार ही जीव-को ईश्वर फल प्राप्त कराते हैं तो उनमें ऐस्वर्य कैसे समझा जाय ? कर्मके अधीन हुए वह सर्वशक्तिसान और स्व-तन्त्र कैमे कहला सकते हैं ? यह आपत्ति अकिञ्चितकर है क्योंकि दाह्य वस्तुके न होनेसे अग्नि दग्ध नहीं कर सकती. इसलिये अग्निमें दाहिका शक्ति नहीं है ऐसा कहना पागल-पन होगा। दाहिका शक्ति होनेसे ही अग्नि दाह्य वस्तओं-को दग्ध कर सकती है। जलादिमें दाहिका शक्ति नहीं हैं इसिलिये दाह्य वस्तुओं के संयोग होनेपर भी जलादि उनको दम्ध नहीं कर सकते। इसी तरहये जह कर्मके नियामक सर्वशक्तिमान् ईश्वरमें अनन्तशक्ति होनेसे ही वे जीवक्रत-कर्मानुसार उनको फल देसकते हैं, शक्ति न होती तो जीवके कर्म करनेपर भी उचित फल नहीं दे सकते । अतः जीवकृत कर्मौकी अपेक्षा रहनेपर भी ईश्वरमें सर्वशक्तिमत्ताकी अभाव-करुपना नहीं हो सकती, प्रजाओं-के कर्मानुसार राजा दण्ड-पुरस्कारादि प्रदान करते हैं इसमें राजामें शक्ति या खतन्त्रताकी अभाव-कश्पना नहीं हो सकती । इसी प्रकारसे अनेक प्रमाणों तथा विचारों द्वारा वेदान्त-दर्शनमें ईश्वरकी परमसत्ता जगरसकपरिचालनके विपयमें प्रमाणित की गयी है । इस ईश्वर-सत्ताका स्वरूप

क्या है जिसको साधनाके द्वारा साधकगण प्राप्त करते हैं। इसके उत्तरमें वेदान्त-दर्शनमें लिखा है—

'आनन्दमयाऽभ्यासात्'

— ईश्वरकी वह सर्वज्यापक श्रद्धित्वीय सत्ता आनन्दमय है, जिसका साधनाके द्वारा साधक प्राप्त कर सकते हैं। साधनाके द्वारा ईश्वर कर श्राप्त होते हैं इस विश्वयमें बेदान्त-दर्शनमें कहा है—

'अपि सरावने प्रसक्षानुमानाभ्यानः 'परानिष्यानानु तिरो-हितम् 'तदोकोऽग्रज्वलंन तन्त्रकाशितद्वारे हार्दानुगृहीतः शताधिकया।'

योगिगण शक्ति, ध्यान, प्रणिधानादिके द्वारा ईश्वरका दर्शन करते हैं। ईश्वरकी साधनाके द्वारा सिद्धि प्राप्त होनेपर जीवका मूला हुआ बद्धामाव उसे मगवरप्रसादमें प्राप्त हो जाता है। ज्ञानी साधकका हृद्याप्रप्रप्रविल्त होता है। जिसके प्रकाशमें साधकको निर्गमनद्वार अर्थात् मुक्तिमें प्रवेशद्वार विदिन हो जाता है। वह उपासक भगवरकृपामें पूर्ण होकर उज्ज्वलिन सुषुम्ना-पथमे निष्कान्त हो उत्तरा-यण या सहज-गतिमे परमधामको प्राप्त हो जाता है। यही ईश्वराराधनके द्वारा वेदान्तवर्णित निःश्रेयम्-पद्वी-प्राप्तिका परम उपाय है। अतः वेदान्त-दर्शनकी आम्तिकता सहज सिद्ध है, इसमें अणुमान्न सन्देह नहीं है।

वैदिक दर्शनों में ईश्वर-सत्ता-विषयक विचारके द्वारा यही सिद्धान्त निश्चय हुआ कि अपनी-अपनी ज्ञान-मूमिके अनुसार सभी दर्शनों ने ईश्वर-सत्ताको प्रतिपादित किया है और वह प्रतिपादन दार्शनिक भूमियों की कमोन्नतिके अनुसार कमोन्नत होता हुआ अन्तिम दर्शन वेदान्तकी अन्तिम मूमिर्मे आकर पराकाष्टाको प्राप्त हो गया है। आस्माके हसप्रकार श्रुति, शास्त्र और विचारसम्मत त्रिविध भाव और निश्य शुद्ध बुद्ध निखिलकारण परम करुणामय स्वरूपकी सम्यक् उपलब्धि होनेपर मुमुक्षु जीवका संसार-बन्धन निरस्त हो जाता है, समान संशयजाल लिन्न-विच्लिक हो जाते हैं और राजयोगीको दुःखलवलेशविहीन निस्या-नन्दमय परमपदमें चिरविलीनता प्राप्त हो जाती है।

👺 ज्ञान्तिः ज्ञान्तिः शान्तिः

## वेद और ईश्वर

(केलक -पं अपाद दामोदर सातवलेकर, सञ्चालक 'स्वाच्यायमण्डक')



इपर विचार करनेवाले युरोपीय और भारतवर्षीय आधुनिक विद्वार्नी-की सम्मति है कि 'वेदमें ईश्वर-विषयक विचार नहीं है, कचित नासदीय स्कृष्ठे समान कुछ विचार हैं, परन्तु वे अपवाद हैं। वेदमें सर्य, चन्द्र, अप्नि आदि पदार्थोंकी

स्तुति है, परन्तु ब्रह्म, परमारमा अथवा ईश्वरविषयक कोई विशेष विचार नहीं है।' इन विद्वानोंका यह भी कहना है कि परमारमविषयक कल्पना वेदसंहिताओं में नहीं थी, वह उपनिषदों में उत्पन्न होकर बढ़ गयी है और सगुण उपासना तो पुराणोंसे ही फैली है।

आधुनिक विदानोंकी इस सम्मतिको देखकर जब इस प्राचीन मारतीय विदानोंकी सम्मति देखनेका यह करते हैं, तब ऐसा प्रतीत इतिता है कि 'वेद समस्त विद्याओंका भाण्डार है और उसमें आमझस्तम्बपर्यन्तकी सभी विद्याएँ निहित हैं।' उपनिषद और गीतामें तो स्पष्ट कहा है कि---

> सर्वे वेदा यत्पदमामनित तपांसि सर्वाणि च यद्वदिनि । यदिष्छन्तो ब्रह्मचर्य चरन्ति तत्ते पदं संग्रहण ब्रवीमि ॥ ओमिरयतत् । (कट०१ । २ । १५)

'सम्पूर्ण वेद जिसका वर्णन करने हैं, सब तप जिसकी प्राप्तिके छिये किये जाते हैं और जिसके उद्देश्यमें ब्रह्मचर्य-का पालन किया जाता है, वह (परमारमाका) स्थान ऑकारमें बोचित होता है। यहाँ ऐसा स्पष्ट कहा है कि सम्पूर्ण वेद-मन्त्र परमारमाका ही वर्णन कर रहे हैं अर्थात् उपनिषकारकी सम्मति इस विषयमें निश्चिन है। यही भाव गीतामें भी है—

वेदैश सर्वेरहमेव वेद्यः। (१५ । १५)

'सम्पूर्ण वेदोंके द्वारा मेरा (ईश्वरका) बोध होता है।' जो छोग कहते हैं कि वेदमें ईश्वर-विषयक ज्ञान नहीं है, स्पनिषदकी और भगवद्गीताकी सम्मति स्नके विरुद्ध है। वेदमें ईश्वर-विषयक ज्ञान है या नहीं, इसका जब इस विचार करने लगते हैं, तब इस उपर्युक्त वचनोंको पृथक् नहीं कर सकते। आधुनिक विचारक जिन उपनिषदोंमें मझ-ज्ञानका वर्णन बतलाते हैं, उन्हीं उपनिषदोंको यह सम्मति है कि वेदके सभी वचनोंमें एक हो अदितीय सक्त्यका विचार किया गया है। यहाँ एक बात और यह विचारणीय है कि स्वयं उपनिषद अपने ज्ञानके आविष्कारके प्रसंगमें वेदसंहिताके वचनोंको ही प्रमाणक्ष्यमे आदरणीय मानते हैं। जो लोग उपनिषदोंका अध्ययन करते हैं, उन्हें इस बातका पता है। इसमे सिद्ध होता है कि अध्यारमज्ञानका उपदेश करनेवाले उपनिषद वेद-मन्त्रोंको ही प्रमाण मानते हैं, इसिलये वेद-मन्त्रोंमें भी आत्मा. बहा चथवा ईश्वर-विषयक ज्ञान अवश्य होना चाहिये। स्वयं संहिताके मन्त्र-में भी यह बात स्पष्ट शब्दोंमें कही है—

> यस्तन वेद किमृचा करिष्मति । (ऋग्वेद १ । १६४ । ३०)

'जो उसको नहीं जानता, वह वेद-मन्त्र लेकर क्या करेगा?' धर्यात वेद-मन्त्र पढ़नेकी सार्यकता तभी होगी जब उस पढ़नेवालेको (तत् वेद) उस परमपदका ज्ञान होगा। जिसको वह ज्ञान नहीं होगा, उसका वेदा-ध्ययन ध्ययं है। इस मन्त्रका विचार करनेपर भी यही स्पष्ट होता है कि वेद-मन्त्रोंकी अन्तिम सिद्धि परमाःम-पदका ज्ञान ही है।

इन सब वचनींपर मनन करनेसे हमें ऐसा स्पष्ट पता चकता है कि आधुनिक विद्वानींका यह मत कि वेदमें ईश्वर-विषयक ज्ञान नहीं है, सर्वधा अग्रुद्ध है। यहाँ कई पाठक कहेंगे कि 'केवल वचनोंको उद्धल करनेसे इस पक्षकी सिद्धि कैसे हो सकती हैं?' यह कहना ठीक है, अतः अब हम वेद-संहिताके मन्त्रोंसे ही ईश्वर-विषयक ज्ञान कैसे प्राप्त हो सकता है, इसका प्रमाणसहित विदरण करते हैं। इस विषयमें सबसे प्रमुख यह वेद-मन्त्र विचार करनेयोग्य है— इन्द्रं मित्रं बरुणमित्रमाहुरयो दिस्यः स सुपर्णो गरुरमान् । पर्क सिद्वित्रा बहुचा वदन्त्यिर्प्ति यमे मातिरिश्वानमाहुः ॥ (ऋग्वेद १ । १६॥ १४६)

'( एकं सत ) सत्य तथ एक ही है, परन्तु ( विप्राः बहुषा वदिन्त ) ज्ञानी लोग उसका वर्णन अनेक रीतिसे करते हैं, इसी एक सत्त्वको इन्द्र, सिन्न, वरुण, अग्नि, दिख्य सुपर्या, गरुग्मान, यम और मातरिश्वा कहा जाता है।' अर्थात् उसी एक आरमतत्त्वके ये अनेक नाम हैं। एकके अनेक नाम इयवहारमें भी होते हैं। एक ही मनुष्य पुन्न, पिता, भाई, पित, चाचा, मामा, भतीजा आदि नामों पुकारा जाता है और यदि वह अधिकारी हुआ तो उसीको तहमीलदार, जज, होवान आदि नामों पुकारत हैं। व्यावहारिक नातेमें ये विविध नाम होनेपर भी इन अनेक नामों ये वोधित होनेवाला मनुष्य एक ही होता है। इसी तरह अग्नि, इन्द्र, पूपा आदि अनेक नामों समबोधित होनेवाला एक ही बहा, अग्नमा अथवा ईश्वर है। नाम अनेक होनेपर भी तत्त्व अनेक नहीं हैं।

'अग्नि. वायु आदि मृष्टिके अन्तर्गत तक्षोंकी ही पृजा वेदमें कही हैं यह मत उपर्युक्त वेद-मन्त्रद्वारा खण्डित हो जाना है और 'अग्नि आदि अनेक नामोंसे एक ही आरमाका बोध होता हैं' यह बात सिद्ध हो जाती हैं। इसपर भी आधुनिक विद्वानोंका यह कथन है कि 'यह मन्त्र अर्वाचीन हैं, अतः प्रामाणिक नहीं हैं।' इस कारण अय हम इस विषयपर अन्य रीनिसे विचार करते हैं—

पाठक! 'इन्द्रिय' राव्द जानते हैं; 'इन्द्र' शब्दके साथ शक्तिवाचक 'य' प्रत्यय लगकर (इन्द्र्नेय) इन्द्रिय राब्द बना है। 'इन्द्रिय' राब्दका मूल अर्थ 'इन्द्र्की शक्ति' है। परन्तु वेद मन्त्रों में तथा भाषामें 'इन्द्र्की शक्ति आँख, नाक, कान, हाथ, पैर आदि इन्द्रियों के लिये प्रयुक्त होता है। वयोंकि इन आँख, नाक, कान, हाथ, पैर आदि से उनके अन्दर निवास करनेवाले 'इन्द्र' की शक्ति प्रकट होती है। यदि आँख, नाक, कानोंमें 'इन्द्र' की शक्ति प्रकट होती है। यदि आँख, नाक, कानोंमें 'इन्द्र' की शक्ति प्रकट होती है। यदि आँख, नाक, कानोंमें 'इन्द्र' की शक्ति प्रकट होती है। इसमे निःसन्देह यह अनुमान हो सकता है कि इनके पीछे इन्द्रदेव न होता, तो इनमें इन्द्र-शक्ति कहाँसे आती और इनका इन्द्रिय नाम भी कैसे सार्थक होता है अतः यह

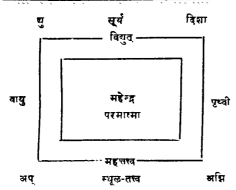
निःसन्देश सस्य है कि इन आँख, नाक, काम आदिके पीके इन्द्रदेव विशालमान हैं, देखिये---



इसी प्रकार यहाँ पाठक अन्यान्य इन्द्रियोंकी भी करुरना कर सकते हैं। इन्द्रदेवकी शक्ति प्रथम बुद्धिमें आती है और वहाँमे मनमें तथा मनसे इन्द्रियोंमें आकर कार्य करती है। इस विचारमें सिन्ध होता है कि इन्द्र-देवता अपने अन्दर है और उसकी शक्ति अपनी इन्द्रियोंमें आकर कार्य करती है। यह इन्द्रदेव हमारा 'आरमा' ही है। वेदके मन्त्रोंमें जो इन्द्रदेवताका वर्णन है वह इसी भारमाका वर्णन हो। और जो आरमाका वर्णन है वही परमारमाका वर्णन होना है; क्योंकि घटाकाश. मठाकाश और महाकाश इन तीनों आकाशोंमें वम्सुतः एक ही आकाश है, अतः किसी भी आकाशका वर्णन किया जाय वह उस एक ही आकाशका वर्णन होता है, इसी तरह—

| जीवास्मा   | परमारमा               |
|------------|-----------------------|
| इन्द्र     | महेन्द्र              |
| देव        | <b>महा</b> देव        |
| গল্        | परवक्का, ज्येष्टबद्धा |
| <b>ई</b> श | ईश्वर, परमेश्वर       |
| पुरुष      | पुरुषोत्तम            |
| नर         | नाराय <b>ण</b>        |
| रुद        | <b>महारुद्र</b>       |
| जीव        | शिष                   |
|            |                       |

इश्यादि शब्द-प्रयोगों में विभिन्न वस्तुका वर्णन नहीं है, प्रस्थुत एक ही सर्वगत स्थाण आत्माका वर्णन है। अतः अपनी इन्द्रियों के पीछे जो 'इन्द्र' है वही इन्द्र किंवा महेन्द्र, अग्नि आदि देवताओं के पीछे हैं, देखिये—



यहाँ भी पाठक अन्यान्य देवताओं की कल्पना कर सकते हैं। शरीरमें इन्द्र है और सृष्टिमें महेन्द्र है, शरीरमें आग्मा है और सृष्टिमें परमारमा है, शरीरमें देव है और अग्वमें महादेव है, शरीरमें ईश है और जगवमें परमेश्वर है। यहाँ जो छोटे-वड़ेका भाव है वह अज्ञ जनों के वोधके छिये है, वस्तुतः इनमें भेद नहीं है क्योंकि दोनों स्थानों में एक ही तस्व है, इसका वर्णन भगवतीता में इसप्रकार है.—

नित्यः सर्वगतः स्याणुरचलोऽयं सनातनः।

( \* | \*\* |

'यह आरमा नित्य (सर्वगतः ) सर्वव्यापक (स्थाणुः) सर्वाधार अचल और सनातन है।' ऐसी म्थितिमें यदि हमने अपनी सुवोधताके लिये शरीरब्यापी आरमाका नाम 'जीवान्मा' किंवा 'इन्द्र' रख लिया और जगद्र्यापक आरमाका नाम 'परमारमा' किंवा 'महेन्द्र' रख्या तो उस मूळ एक नच्चमें कीन-सा भेद हो गया ? अम्सु।

इस तरह वेद-सन्त्रों में जो इन्द्र-देवताका वर्णन है, वह निःसादेइ इसी एक आग्मतस्त्रका ही वर्णन है। जो पिण्डमें है वही ब्रह्माण्डमें हैं, पिण्ड-ब्रह्माण्डका न्याय एक ही है और इसी न्यायसे परमेश्वरका ज्ञान हो सकता है। वेद-सन्त्रों में इसी रीतिसे परसेश्वरका ज्ञान दिया गया है। किसीको सन्त्रेह न हो इसिलिये यह बात वेदने ही स्पष्ट कर दी है; देखिये—

ये पुरुष ब्रह्म बिदुक्ते विदुः परमेष्ठिनम् । (अथवेवेद १०।७।१७)

'जो पुरुषमें अर्थात् मनुष्यके शरीरमें बहा देखते हैं वे परमेष्ठीको भी जान सकते हैं।' अर्थात् मनुष्यके शरीरमें जो आरमा, बहा अथवा इन्द्रका साक्षास्कार करते हैं वे समष्टि-जगत्में परमारमा, परमहा किंवा महेन्द्रको जान सकते हैं क्योंकि पिण्ड-ब्रह्माण्डका एक ही नियम है।

इस विवेचनसे पाठकोंने जान लिया होगा कि वेद-का इन्द्र देवता किस तरह परमेश्वरका बोध करता है और साथ ही जीवारमाका भी वर्णन करता है। जो लोग इस तरह वेदका अध्ययन करेंगे, वे ही वेद-मन्त्रोंमें सर्वत्र परमारम-ज्ञान प्राप्त करनेमें समर्थ होंगे। प्राधुनिक लोग केवल शब्दका उपरी अर्थ देखते हैं, अतः वे वेद-मन्त्रोंके मुख्यार्थसे विश्वत रह जाते हैं। शरीरमें जीवारमा है, हतना ज्ञान होनेसे हो जगव्में परमारमा है यह ज्ञान हो जाता है। इस तरह इन्द्र देवतासे जीवका और ईश्वरका ज्ञान होता है। जो कहते हैं कि इन्द्र देवता किसी अन्य पदार्थका बोध कराता है, वे गलनीपर हैं। क्याकरणाचार्य भगवान पाणिनि मुनिने भी 'इन्द्रिय' शब्दकी सिद्धि करते हुए कहा है—

इन्द्रियं इन्द्रिनें इन्द्रदृष्ट इन्द्रमृष्टं इन्द्रजुष्टं इन्द्रदत्तं इति वा ॥ ( अष्टा० ५ । २ । ९ ३ )

इन्द्रः आत्मा तस्य किङ्गं करणेन कर्तुरनुमानात् । (कौमुदी)

'इन्द्र नाम आरमाका है, यह आरमा अन्दर है ऐसा अनुमान इन्द्रियब्यापार देखनेये होता है, क्योंकि यह इन्द्रनेकिया है, बनाया है और वही इसमें कार्य करता है।' इस सूत्रके देखनेये सिन्छ होता है कि 'इन्द्र' शब्दका जो अर्थ इसने कहा है वह ऋषिसम्मत है। अतः वेदका इन्द्र देवता शरीरस्थित स्थायी जीवारमाका और सृष्टिब्यापक परमारमाका समानतया वोषक है। उदाहर्ख देखिये—

> इन्द्रों याते।ऽविस्तिस्य राजा शमस्य च श्रिक्षेणों वक्रबाहुः। सेंद्र राजा क्षयित चर्षणीनाम-राज नेमिः परिता बभूव॥ (ऋग्वेद १। ३२। १५)

'इन्द्र स्थावर-जङ्गम-जगन्का राजा है, वही प्रभु शाम्त और सींगवाले मारक पशुओंका भी स्वामी है। सब प्रजाओंका वही एक राजा है। जिस तरह नेमिके चारों ओर चक्क होना है, उसी प्रकार उस प्रभुके चारों और यह विश्व है।' इसप्रकारके मन्त्रोंमें इन्द्र शब्द परमाश्मा किंवा परमेश्वरका वाचक है। अब जीवारमाके विश्वमें देखिये— अहमिन्द्रो न पराजिग्य इद्धनं न मृत्यवेऽवतस्ये कदाचन ॥ (ऋग्वेद १० । ४८ । ५)

'मैं इन्द्र हैं, मेरा पराजय नहीं होता, यह धन मेरे पास ही रहता है, मैं कभी नहीं मरता, मैं अमर हूँ।' यह वर्णन शरीरमें रहनेवाले प्रबुद्ध जीवारमाका है। यहाँ पाठक इस बातको ध्यानमें रक्खें कि श्राज जो जीव है, वही कालान्तरमें उन्नत होता हुआ शिव बन जाता है। आज जो छोटा इन्द्र है, वही एक दिन सहेन्द्र बनेगा, आज जो बद्ध है वही मुक्त होगा । इसीलिये जीवारमा श्रीर परमा-न्माके नाम एक ही वेदमें आये हैं। अग्नि, इन्द्र, वरुण आदि नाम इसी कारण वेदमें इन दोनोंके हैं। पिता-पुत्रके नाम एक होना ही सिद्ध करता है कि जो आज पुत्र है वही कुछ समय ब्यतीत होनेके पश्चात् पिता बनेगा । प्रत्येक पुत्र पिता होनेका अधिकारी हैं, इसी तरह प्रत्येक आत्मा परमात्मा बनेगा, प्रत्येक इन्द्र महेन्द्र होगा, प्रत्येक जीव शिव होगा और प्रत्येक पुरुष कभी-न-कभी पुरुषोत्तम हो जायगा । इस तरह वेद-मन्त्रोंमें जैसा पुरुषका वर्णन है बैसा ही पुरुषोत्तम-का भी वर्णन है, इसीलिये श्रीमञ्जगवद्गीतामें कहा है कि 'सब वेदों में ईश्वरका ही वर्णन होता है।' (गीता १५। १५) यहाँतक जो विवेचन किया गया है उससे यह वैदिक वर्णनकी शेली सुम्पष्ट हो जायगी।

अब विशेष स्पष्टीकरणके लिये अग्निदेवका थोड़ा-सा

त्वं ह्यप्रे प्रथमा मनोताऽस्या वियो अमवो दस्म होता। ( ऋग्वेद ६ । १ । १)

'हे श्रमें! (स्वं प्रथमः मनोता) तू पहला मननकर्ता है और है (दस्म) दर्शनीय अग्ने! तू (धियः होता) वृद्धिका प्रदाता है।' यहाँ सायणाचार्य 'मनोता' शब्दका अर्थ 'मनः यत्र कर्त सम्बद्धं भवति' ऐसा करते हैं। जहाँ मन सम्बद्ध हुआ होता है वह मनोता है। इन्द्रियाँ मनमें और मन आस्मामें सम्बद्ध होता है, यह बात प्रत्येक मनुष्य अपने श्रम्तःकरण्का विचार करके जान सकता है। इसी प्रकार बुद्धिका दाता यहाँ आस्मा ही है। इसिलये यह वर्णन जीवारमपरक है। यही विषय ऐतरेयबाह्यणमें श्रिषक स्पष्ट किया गया है। अब वह भाग देखिये—

त्व ह्मग्ने प्रथमा मनोतिति । ... तिस्रो वै देवानां मनोतास्तामु हि तेवां मनोस्योतानि । वाग्वे देवानां मनोता, तस्यां हि तेवां मनास्योतानि । गाँवैं देवानां मनोता''' अग्निवें देवानां मनोता''''''। ( ए० व्रा०२ । १०)

'देवोंके तीन मनोता हैं, वाक देवोंका मनोता है क्योंकि उसमें देवोंका मन सम्बन्धित हुआ होता है। गौ और अग्नि ये दूसरे दो मनोता हैं।' यहाँ जो वाणीको मनोता कहा है, उससे शरीरान्तर्गत जीवाम्माके माथ इस मन्त्रका सम्बन्ध स्पष्ट होता है। इसी विषयमें निम्नलिखित मन्त्र देखिये—

अयं होता प्रथमः पदयतमित्रं ज्यातिरमृतं मत्येषु । अयं स यज्ञे ध्रुव अनिषत्तोऽमत्येस्तन्वा वर्षमानः॥ (ऋग्वेद ६।९।४)

'यह पहिला हवनकत्तां अग्नि सरणधर्मवाले समुखोंसे असर ज्योतिकप है। यह (असर्यः तन्वा वर्धमानः) श्रमर होता हुश्रा भी शरीरके साथ बढ़ता है और इस जीवनरूप यज्ञमें स्थिर है।' यहाँ मर्त्य-शरीरोंमें जो असर आरमाकी ज्योति है, उस आरमाग्निका ही वर्णन है। समुख्यका जीवनरूप शतमांवरसरिक यज्ञ चल रहा है और इस जीवनयज्ञमें यही आरमज्योतिरूप असर आरमाग्नि प्रदीप्त है। श्रीसाय-णाचार्य इस मन्त्रका अर्थ (मर्थेषु "शरीरेषु असृतं मरण्रहितं इतं ज्योतिः जाठररूपेण वर्तते) 'मरनेवाले शरीरमें अमरक्योति उद्दर्मे पाचक-शक्तिरूपमें है।' ऐसा करते हैं। तात्पर्य, यहाँका अग्नि आग नहीं है,परन्तु मर्थ-शरीरोंमें जो असर सत्य तत्व है, वही हैं। अर्थ 'अग्नि' शब्दमे परमेश्वरका वर्णन निम्निलिखत मन्त्रमें देन्विये—

अंग्नर्वयं प्रथमस्यामृतानां मनामहे चारु देवस्य नाम । स ने। मह्मादितये पुनर्दात् पितरं च दशेषं मातर च ॥

'इस (अमृतानाम् प्रथमन्य अग्नेः) असर देवीं में पहले श्रिप्तिदेवका (चार नाम) सुन्दर नाम (सनामहे) सममें छाते हैं। वही इस सबको प्रकृतिमें (पुनः दात्) पुनः-पुनः डाछता है और जिससे हम अपने माता-पिताको बारम्बार देख सकते हैं।'

यहाँ सम्पूर्ण असर देवोंमें सबसे प्रथम स्थानमें रहरे भ्रमिदेवका वर्णन है, यह अभिदेव जीवारमाको प्रा योग करता है। यह निःसन्देह प्रमेश्वर है। नाम-सारण करनेका उल्लेख है। यहाँ करेंगे कि यहाँ तो 'श्रिप्त' नाम स्पष्ट है, सतः इससे मुख्य-देवका प्रहृष्ण कैसे किया जा सकता है? इस विषयमें यह कथन है कि वेदमें बहुधा सभी देवताओं के छिये प्रायः सभी नाम प्रयुक्त हुए हैं, अर्थात् अप्तिको इन्द्र कहा है और इन्द्रको भी अप्ति कहा है। इसी प्रकार अन्य देवताओं को भी खन्य देवताओं के नाम दिये हैं। इस कारण हम कह सकते हैं कि इन शब्दोंका जो अर्थ छौकिक संस्कृतमें है. वही अर्थ वेद-मन्द्रमें नहीं है, देखिये—

> पष ब्रह्मा एव इन्द्रः ॥ ( २० ७० ५ । ३ ) स ब्रह्मा स शिवः सेन्द्रः (महानारा •११।१३;कैवल्य ९) स इन्द्रः सोऽभिः सेऽक्षरः । ( नृ० पू० १ । ४ ) एव हि खल्बारमा इन्द्रः । ( मेन्नी ७० ६ । ८ )

'वही ब्रह्मा, इन्द्र, शिव, अग्नि, अग्नर और आरमा है।' अर्थाव ये सब नाम एक सत्तरबके हैं। जो तरव पूर्वोक ऋग्वेदके 'इन्द्रं मिश्रं' इरयादि मन्त्रमें कहा गया था, वही यहाँ कहा गया है। वेदमें भी अग्निको 'तू इन्द्र है' ऐसा कहा है और इन्द्रको भी 'तू श्रिक्ष हैं' एसा कहा है, देखिये—

त्वमग्न इन्द्रं। वृषभः ''त्वं विष्णुः ''त्वं ब्रह्मः 'ब्रह्मः णस्पते ।। त्वमग्ने राजा वरुणः ''त्वं मित्रः '''त्वमर्यमा '' त्वमंगः ।। त्वमग्ने त्वष्टां ''।। त्वमग्ने रुद्रे। अमुरः ।। त्वं भगः ।। ( ऋष्वंद २ । १ म ० ३ - ७ )

इन मन्त्रों में श्रक्षिके लिये 'हन्द्र, मुपभ, विष्ण, ब्रह्मा, ब्रह्मण्यति, राजा वरुण्, मित्र, अर्थमा, ग्रंश, ख्रष्टा, रुद्र, असुर, भग' ये शब्द प्रयुक्त किये हैं। इससे भी 'एक सस्य वस्तुके अनेक नाम होने हैं। यही बात सिद्ध होनी है और अग्नि शब्दमे 'श्राग' श्रर्थ लेनेवालोंका पत्त खरिहत हो जाता है। जो यूरोपियन विद्वान कहते हैं कि ऋग्वेदका 'इन्द्रं सित्रं ०' सन्त्र आधुनिक हो नेके कारण अप्रसाण है, वे यदि, वही बात इसप्रकार श्रश्निसुक्तमें भी कही है, देखेंगे, तो उनको अपना मत बदलना पहेगा । केवल अग्निस्कर्म ही नहीं, प्रायः सब देवताओं के विषयमें ऐसा ही वर्णन आता है अर्थात् बेदका श्रक्ति इन्द्र है श्रीर इन्द्र अद्गि है, श्रतः दोनों एक हैं, यह बात इसीमे सिद्ध होगी; श्रीर यदि इसी विचार-परम्परासे सब देवताओं से एक ही सस्य वस्तुका ज्ञान हुआ तो फिर 'सब बेद एक ही परमपदका वर्णन करते हैं' यही बात सिद्ध हुई। फिर 'सब वेद एक ईश्वरका वर्णन करते हैं' इस विधानमें किसीको भी सन्देह डी नहीं रहेगा।

यदि अग्नि और इन्द्र एक ही हैं, सो दोनोंके वर्णन एक दूसरेंके लिये भी प्रयुक्त हो सकते हैं। इसनी बात कोई न भी माने, परन्तु इन्द्रसूकोंमें जो इन्द्र देवताका स्वरूप वर्णन किया है वह तो मानना ही एडेगा, वह देखिये—

> रूपं रूपं प्रतिरूपे। बभूव तदस्य रूपं प्रति चश्चणाय । इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते ।। (ऋ०६।४७।१८)

'इन्द्र प्रत्येक पदार्थके रूपमें तदरूप होकर रहा है, यह उसका रूप देखनेयोग्य है। यह इन्द्र अपनी शक्तियों-से बहुत रूप धारण करता है।'

इस मन्त्रमें तो यह वात निःसन्देह कही गयी है कि 'परमेश्वर ही अपनी मायासे अनेक रूप धारण करता है' यह वेदान्त-शास्त्रका कथन है और वह इन्द्रसृक्तमें है। यह मन्त्र देखकर म० विख्यनने कहा है कि

Indra is here identified with Parameshwara, the supreme first cause, identical with creation

इन्द्रस्कर्मे इसप्रकार परमेश्वरका स्वरूप वर्णन किया है।

युरोपियन लोगोंके अन्तःकरणों में इस विषय में सन्देह होना स्वाभाविक हैं, परन्तु भारतीय विद्वान् जब कुछ भी विचार न करते हुए उन्होंके मुग्में अपना सुर मिलाकर उन्होंके समान नाचने लगते हैं, तब आश्चर्य होता है। अस्तु, जो बात इन्द्रके विषयमें कही है, वही अग्निके विषयमें भी सत्य है, क्योंकि अग्नि और इन्द्र एक ही हैं, भिन्न नहीं,यह बात इससे एवं कही जा चुकी हैं।

इस तरह वेदमें अग्नि, इन्द्र, वरण द्यादि देवताओं के वर्णनसे एक ही परमात्माका वर्णन किया गया है, जो पाठक इसप्रकार देखेंगे उनको यह बात म्पष्ट हो जायगी कि बेदके मन्त्र एक ही परमतस्वका बोध करते हैं।

वेदमें जो शक्क वर्णनके सूक हैं, जैसे नासदीय सूक, वे तो स्पष्ट ही हैं; श्रधवंत्रमें श्रध्यात्मविद्याके श्रनेक सूक हैं, उनके विषयमें भी किमीको सन्देह नहीं हो सकता, परन्तु यहाँ हमने वेदके उस भागसे परमेश्वरका वर्णन सिद्ध करनेका यहा किया है कि जिसके विषयमें सर्वसाधारणको सन्देह हैं। आशा है कि विद्वान् इसका

विचार करके इस दृष्टिसे वेद-मन्त्रोंका मनन करेंगे और वेदके मन्त्रोंसे जो परमपदका ज्ञान मिछता है वह प्राप्त कर उस परमपदकी प्राप्तिके छिये यस करेंगे।

श्रम इस स्थानपर एक शंकाका विचार करना आवश्यक है। वह यह कि 'परमेश्वरकी क्या आवश्यकता है और जब उसकी हमें आवश्यकता नहीं तो फिर हम उसका विचार ही क्यों करें?' झाजकलके शिश्वित छोग ऐसा प्रश्न करते हैं, अतः इसपर भी थोड़ा-सा विचार करना अध्यन्त आवश्यक है।

इसप्रकारकी शंका करनेवाले अपनी परतन्त्रताको नहीं जानते। जानते इं।ते तो ऐसा प्रश्न ही नहीं कर सकते। मनुष्यकी प्रत्येक शक्ति अल्प हैं और उस शक्तिका विकास विश्वकी महती शक्तिके साथ सम्बन्ध होनेपर ही सम्भव है। उदाहरणके लिये देखिये—

मनुष्यके आंख है, पर वह सूर्यके होनेसे ही कार्य कर सकती है, सूर्यके बिना वह शिक्तहीन है। सूर्यप्रकाशके साथ उसका सम्बन्ध होनेसे ही उसकी शक्ति विकसित होती है, अन्यथा नहीं। अर्थात् मनुष्यकी दृष्टि अल्प-शक्तियुक्त हैं और वह महती सौर शक्तिसे सम्बन्धित होने-पर ही कार्यक्षम होती है।

मनुष्यकी दूसरी इन्द्रिय कान है, वह आकाशके साथ सम्बन्धित होनेपर ही कार्य कर सकती है। जहाँ आकाश नहीं, वहाँ कान कुछ भी कार्य नहीं कर सकते अर्थात् मनुष्यके छोटे-से कान महान् आकाशके साथ सम्बन्धित हैं।

मनुष्यके शरीरके धन और द्रवभाग क्रमशः अन्न श्रौर जकके साथ सम्बन्धित हैं। खानेको अन्न और पीनेको पानी न मिले तो ये शरीरके भाग चीण होंगे और अन्तमें मृत्युकी शरण जानेकी श्रवस्था ही प्राप्त होगी।

मनुष्यकै शरीरमें प्राण हैं और वह विश्वव्यापक

महाप्राण वायुके साथ सम्बन्धित है। यदि विश्वब्यापक महाप्राणसे मानवी-शरीरका प्राण वियुक्त हो जाय तो जीवन ही समाप्त हो जाय।

हसी प्रकार मानवी शरीरके सत्र सन्वांश विश्व-व्यापक महातन्त्रोंकेसाथ सम्बन्धित हैं। मनुष्य-शरीरमें एक भी ऐसा सन्व नहीं कि जो विश्वव्यापक महातन्त्रोंसे विशुक्त होनेपर भी कार्यक्षम रह सके।

अब विचारणीय प्रश्न यह है कि जब ऐसी वन्तुस्थित है तो हमारा श्वारमा किसके साथ सम्बन्धित होकर श्रपनी उन्नान कर सकता है, इसका विचार प्रश्येक विचारकको करना चाहिये। यदि परव्रह्म, परमारमा, परमेश्वर अथवा ईश्वर न माना जाय और उसके साथ अपना सम्बन्ध न जोड़ा जाय, तो उस निराधार स्थितिमें हमारा यह म्फुर्लिगरूप श्वारमा किसप्रकार विकसित हो सकता है? अतः नास्तिक-तत्त्वज्ञान अपने आत्माको निराधार अनाने-वाला है, इस्किये कदापि स्वीकार करने योग्य नहीं है। और आस्तिक तत्त्वज्ञान अपने आत्माको महती परमात्म-शक्तिका अखण्ड आधार देना है इसोकिये वह सर्वथा आदर्ग्याय है।

पुत्र कुछ समयके पश्चात् पिता अवस्य होगा, परन्तु बालकपनमें उसको अपने पिताके आधारमें ही अपनी उन्नति करनी चाहिये। इसी प्रकार प्रत्येक नर कभी-न-कभी नारायण श्ववस्य बनेगाः परन्तु जवतक वह नारायण नहीं बनता, केवल नर ही है, तवतक उसको नारायणकी सहायता लेनी ही चाहिये। इसीलिये ईश्वरमें भक्ति करना प्रत्येक नरके लिये योग्य है। 'भगवान्' की भक्तिसे ही 'नर' का निःसन्देह 'विजय' होगा। श्रतः कुतकं छोड़कर प्रत्येक मनुष्य भगवान्की शरण प्रहणकर आरमाको कृतकृत्य करे।

# रब्बका आशिक

बुहा आसिक हो यों रब्बदा, 'मुलामत' होवे लाख। लोग 'काफर काफर' आखर्दे, तृँ 'आहो आहो' आख॥

## वैदिक संहिताओं में ईश्वर या पुरुष

(लेखक---श्रीमंगलदेवजो शा**स्त्री, एम० ए०,** डी**०** फिल, आक्सन )



दिक साहित्यमें और विशेषकर वैदिक संहिताओं में ईश्वरवाद—हस विषयपर विचार करते हुए सबसे पहली बात, जो बहुत-से लोगोंको अजीय-सी प्रतीत होगी, यह है कि केवल वैदिक-संहिताग्रों में ही

नहीं, किन्तु वैदिक साहित्यभरमें 'ईश्वर' शब्द रूढि-रूपले परमेश्वरके अधंमें कहीं भी प्रयुक्त हुआ नहीं मिछता। यही नहीं, घर्मसूर्यों, पाणिनिमुनिकी श्रष्टाध्यायी, ध्याकरण-महाभाष्य और कोटिच्यके अर्थशास्त्रके विषयमें भी यही वात है। जहाँ तक हम कह सकते हैं, यह शब्द उक्त अर्थमें सबसे पहुछे एक दो वार मनुस्मृतिमें तथा श्रीमञ्जगवद्गीतामें आया है। महाभारत और रामायण्में यदि इसका प्रयोग मिछे तो भी कोई वात नहीं; क्यांकि वे वैदिक साहिन्यके अन्तर्गत नहीं हैं।

इसका विसार इम यहाँ नहीं करना चाहते। इस विचारको इम किसी तूमरे लेखके लिये स्थानित रखते हैं। इस लेखमें इमारा सम्बन्ध 'ईश्वर' शब्दमें उतना नहीं हैं जितना उसके आजकलके प्रचलित क्षयमें। इस दृष्टिमें यदि इम वैदिक संहिताओंको लेकर देखते हैं तो दो-चार ही शब्द ऐसे मिलत हैं जो परमेश्वरके व्यापक और महस्वके ग्रथमें प्रयुक्त हुए कहे जा सकते हैं। वैदिक देवताओंमें अधिकतर (अग्नि, इन्द्र, वायु, सविता, विष्णु, रुद्र आदि) ऐसे ही हैं जिनका स्थान श्रीर कर्म नियत है। तूमरे शब्दोंमें हम उन्हें कार्मिक (Functional or Departmental) तथा स्थानिक (Local) देवता ही कह सकते हैं। तभी तो निरुक्तमें यास्कमुनिने कहा है—

तिस एव देवता इति नेरुकाः । अभिनः पृथिवी स्थानः । बागुर्वा इन्द्रो वान्तरिक्षस्थानः । सूर्यो द्युम्थानः । तासां महा-भाग्यादेकैकस्या अपि बहूनि नामचेथानि मवन्ति । अपि बा कर्मपृथवस्त्वात् । . . . . . (७ । ५ )

उपासक या स्रोता म्नुति करते हुए उनका कितना ही बदाकर वर्णन करे, उनमेंसे, वाम्तवमें कोई भी 'परमटेव' या 'परमेश्वर' नहीं कहा जा सकता।

डाँ, वेदान्तके भर्यमें मझका और 'परम पुरुष'

(या विराट् पुरुष)के अर्थमें पुरुषका वर्णन, चारों संहिताओं-को मिलाकर, बहुत ही थोड़े स्कोंमें आया है। यह वर्णन वह महत्त्वका है। इनमें ब्रह्मका विचार इतना गृद है कि वह सर्वसाधारणके 'परमेश्वर' का प्रयोजन सिद्ध नहीं कर सकता। विद्वान ही उसे पहचान या समझ सकते हैं। वासवमें वह निर्मृण है।

पुरुषका वर्णन ऐसा नहीं है। उसका वैदिक वर्णन बहुत कुछ परमेश्वरका वर्णन कहा जा सकता है। वास्तवमें यह कहा जा सकता है कि वैदिक संहिताओं में परमेश्वरका बाचक मुख्य शब्द 'पुरुष' है। भगवद्गीता आदि प्रन्थों में इसी अर्थमें 'पुरुषोत्तम' शब्द आया है। इसिछये इस लेखमें हम इसी शब्दको लेकर विचार करना चाहते हैं।

चारों संहिताओं में छगभग =० मूक्तों में 'पुरुष' शब्द प्रयुक्त हुआ है, जिन सूर्तों में मनुष्यके अर्थको छोदकर परम पुरुष या विराट् पुरुषके अर्थमें इसका प्रयोग हुन्ना है उनमें मे प्रसिद्ध 'पुरुष-सूक्त' सबसे मुख्य हैं। 'पुरुष-सूक्त' की परम प्रसिद्धिका कारण भी इससे स्पष्ट हो जाता है।

'पुरुष-स्क' थोडे-बहुन पाठान्तरों तथा कुछ कम या अधिक मन्त्रोंके माथ सामवेदकी संहिताको छोड़कर शेष तीनों संहिताओं में आया है। तो भी शुक्र-यजुर्वेदीय माध्यन्दिन-संहिताका ही पुरुष-स्क सबसे अधिक प्रसिद्ध है। इसिल्ये इस लेखके लिये उसीको हमने अपना आधार माना है। इस संहिताका यह २१ वॉ अध्याय है। यहाँ इमारा अभिप्राय सारे स्किके अनुवादके देनेसे नहीं है। पुरुष-विषयक मुख्य-मुख्य विचारोंको ही हम यहाँ दिखाना चाहते हैं। विम्तारके भयसे यहाँ हम उपर शीर्षकके साथ तद शोतक मन्त्र या मन्त्रावयको देकर उसके भावार्थ-को देना ही पर्याप्त सममंगे। इसप्रकार पुरुष-स्कृको समाप्त करके हम इसी अर्थमें पुरुषको वर्षान करनेवाले अन्यान्य वैदिक स्थलींका भी संख्यमें दिग्दर्शन कराना चाहते हैं।

प्रथम, पुरुष-स्कनो लीजिये।

विराद् पुरुषका रूप अति महान् ई

सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात् । स मूमि र सर्वतः रपुत्वात्मतिष्ठदशाङ्गुकम् ॥



भगवात शक्तिसपने

अर्थात् — अनेका नेक शिरों, चक्कुरादि इन्द्रियों और पैरों-वाका वह महान् पुरुष ब्रह्मायडरूपी मूमिको सब ओरसे स्यास करके उसके बाहर भी अवस्थित है।

#### वह सबका कारण और स्वामी है

पुरुष एवंद ९ सर्वं मद्भूतं यत्र भाव्यम् । उतामृतत्वस्येशानो यदन्ननातिरोहति ॥

न्नधात्—यावत् धतीतः, वर्तमान और भविष्य पदार्थ हैं वे सब पुरुष ही हैं। अर्थात् पुरुषमे उत्पन्न हुए हैं। वह ही अमृतश्वका तथा बढ़नेवाले पदार्थीका स्वामी है।

#### पुरुषकी महिमा लोकातीत है

णताबानस्य महिमातो ज्यायां अ पृरुषः । पादाऽस्य विश्वा भृतानि त्रिपादस्यामृतं दिवि॥

श्चर्यात्—यह सारा ब्रह्मागड पुरुपकी महिमा है। पर वह स्वयं इसमे भी बड़ा है। सारे पदार्थ उसके केवल एक धनुर्थाशके समान हैं। उसके अविनाशी तीन चनुर्थांश इस ब्रह्माग्डमे बाहर प्रकाशमान स्वरूपमें अवस्थित हैं।

## पुरुष ज्ञानका स्रोत और जगदुत्पादक है

तस्माद्यज्ञात्मर्बहुतः संमृत पृषदाज्यम् । पर्गृस्तश्चिकं वायव्यानारण्या ग्राम्याद्धं ये ॥ तस्माद्यज्ञात्सर्वहुत ऋषः सामानि जित्तरे । छन्दाभूसि जित्तरे तस्माद्यज्ञस्तस्मादजायत ॥ तस्मादश्वा अजायन्त ये कं चोभयादत । गावा ह जित्तरे तस्मात्तमाञ्चाता अजावयः॥

अर्थात् - उसी यजनीय परम पुरुषसे घृतादि यावत्-भोग्य पदार्थ तथा वायुपर भाश्रित जंगली तथा ब्रामीया पशु—जैसे स्रश्व, गार्थे, भेंद्र और वकरियाँ—उपपन्न हुए। ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद और श्रम्य झन्द भी उसीसे उत्पन्न हुए हैं।

#### मनुष्य-समाजके अंग पुरुषके अंग-स्थानीय हैं

ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीहातू राजन्यः इतः । ऊरु तदस्य यद्वैदयः पद्मथाः शृद्रोऽजायतः ॥ अर्थात्—उस पुरुषके ब्राह्मण मुखरूप, क्षत्रिय बाहु-रूप, वैश्य उरुरूप और सुद्ध पादस्वरूप हैं ।

#### उसके ज्ञानको छोड़कर मृत्युको पार करनेका अन्य उपाय नहीं है

तमेव विदित्वातिमृत्युमेति

नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय ॥

अर्थात्—उसी प्रकाशस्त्ररूप पुरुषको जानकर मनुष्य मृश्युको उन्नलंघन कर सकता है। मृत्यु या संसार-सागरको पार करनेका वृसरा मार्ग नहीं है।

#### वही देवोंका देव या महादेव है

यो देवेम्य आतपति यो देवानां पुराहितः। पूर्वो यो देवेम्या जातः ... ॥

अर्थात्—वही पुरुष देवताओं के स्टिये प्रकाश करता है। वही उनका नेता है। वह देवताओं की उत्पत्तिसे पूर्व भी मौजूद था। "" "" "

ऊपर पुरुष-स्क्रमे पुरुष-विषयक सुख्य-सुख्य विचारी-को ही इसने दिखलाया है। शुक्र-यजुर्वेदके अगले (३२वें) अध्यायमें भी पुरुषका ही वर्णन है। उस अध्यायसे भी दो-चार मन्त्रोंको लेकर हम यहाँ दिखाना चाइते हैं।

#### पुरुष त्रिकालातीत है

सर्वे निमेषा जित्तरे त्रिद्युतः पुरुषादाधि। नैनमूर्ध्वे न तिर्वश्चं न मध्ये परिजयमत्॥

अर्थात्—सब निमेष (या काल) पुरुषसे ही उत्पन्न हुए हैं। कोई इसके किसी छोरको नहीं देख सकता।

#### पुरुषकी प्रतिमा नहीं हो सकती

न तस्य प्रतिमा अस्ति यस्य नाम महद्यशः ।

अर्थात् — उस पुरुषकी, जिसका यश महान् है, प्रतिमा (या उपमा) नहीं हो सकती।

## पुरुष सर्वत्र व्यापक है

··· स ओतः प्रोतश्च विमुः प्रजामु॥ अर्थात्—वह पुरुष प्रजासीं सें ओतग्रोत है और ब्यापक है।

#### पुरुषके साथ हमारा सम्बन्ध

स नो बन्धुर्जनिता स विधाता धामानि वेद भुवनानि विश्वा।

अर्थात्—वह परम पुरुष हमारा बन्धु है, वह हमारा उत्पादक है। वही सब ब्रह्मागडका धारण करनेवाला है भौर सब पदार्थों और स्थानोंको जानता है।

पुरुष भ्रन्दका अर्थ

परमारमाके भर्यमें पुरुषका जो वर्यान वैदिक संहिताओं-

के दो-चार स्कॉर्में आया है उसका सार हमने ऊपर दिया है। ग्रब देखना है कि पुरुष शब्दका यह अर्थ किस आधार-पर किया जाता है। शसपथ-ब्राझण (१३।६।२।१) में इसप्रकार 'पुरुष' शब्दका निर्वचन किया है—

इमे वै लोकाः पूरयक्षेत्र पूरुणे योऽयं पवत सांऽस्यां पुरि शेते तस्मात् पुरुषः ।

अर्थात् — त्रिकोकीरूपी पुरीमें व्याप्त होनेके कारण ही वह 'पुरुष' कहलाता है।

पर अधर्ववेद (१०।२।२८-३३) के देखनेसे प्रतीत होता है कि यही मनुष्यका शरीर वह पुरी है जिसमें रहनेसे उसको पुरुष कहते हैं। निषेके मन्त्रों या मन्त्रा-वयवोंमं मनुष्य-शरीरको, बाइबिकके 'देवगृह' या (Temple of God) के ही अर्थों में स्पष्टतया परमात्मा-की पुरी कहा है और यह ठीक भी है; क्योंकि भगवान्के दर्शन अपने हदयमें ही होते हैं। उक्त सम्प्र या सन्त्रा-वयव यह हैं—

सर्वा दिशः पुरुष आबभूव । पुरं यो ब्रह्मणो वद सस्याः पुरुष उच्यते ॥ अष्टा चक्रा नवढारा देवानां पृरयोध्या । तस्यां हिरण्मयः कोशः स्वर्गो उयातिषावृतः ॥ प्रश्नानमानां हिरणीं यशसा संपरीवृताम् । पुरी हिरण्मयीं ब्रह्मा विवेशापराजिताम् ॥

उसी परमपुरुष अकालपुरुष या पुरुषोत्तमके किये इसारा बार-बार नमस्कार है!

# वेदान्तके भिन्न-भिन्न सिद्धान्तोंके अनुसार ईश्वरका खरूप

(हेस्बक--श्रीयुत श्रीधर मजूमदार ९म० ए०)

रिच्छित जीवारमाके लिये यह श्रत्यन्त कठिन ही नहीं, वरं ससम्भव है कि वह अपरिच्छित समष्टि-चेतन अथवा ब्रह्मके स्वरूपको सहसा यथार्थरूपमें समम सके, फिर शब्दोंद्वारा उसके वास्तविक वर्षान करनेकी तो बात ही

कौन-सी है ? महर्षि व्यास-प्राणीत ब्रह्मसूत्रॉपर झनेक आसार्योंने भाष्य

लिखे हैं और उनमेंने प्रश्वेकने ब्रह्मके स्वरूपका जो वर्णन किया है, वह देखनेंमें एक दूसरेसे विल्कुल भिन्न प्रतीस होता है। परन्तु उनमेंने प्रश्वेकने ही श्रुतिके प्रमाणोंका आश्रय लेकर अपने-अपने सिद्धान्तका प्रतिपादन किया है। श्रुतियोंमें जो ज्ञान भरा हुआ है वह प्राचीन तस्ववेत्ता महर्षियों के सालात अनुभवका फल है। श्रतः उनमेंसे किसीके भी निर्णयपर शंका करना श्रुतियोंपर शंका करना है जिसे आस्तिक विद्वान पाप समस्ते हैं, क्योंकि श्रुतियोंमें भिन्न-भिन्न तस्वदर्शी ऋपियोंका आन्तरिक अनुभव भरा हुआ है जो उन्होंने स्वतन्त्र विचार एवं साधनसे प्राप्त किया था। निम्नलिखत श्रुतिको ध्यानमें रावनेसे ये सारे मतभेद दर हो सकते हैं—

अचिन्त्यमन्यक्तमनन्तरूपं शिवं प्रशान्तममूतं विश्वयोनिम् । तमादिमध्यान्तविद्यीनमेकं

विमं चिदानन्दमरूपमद्भूतन्।।

अर्थात् वह ब्रह्म श्रविनस्य, अन्यक्त, श्रनन्तरूप, शान्ति-स्वरूप, अविनाशी, अखिल सृष्टिका कारण, अद्वितीय, सर्व-व्यापक, चिदानन्द-स्वरूप, श्रादि, अध्य एवं अन्तसे रहित, अलक्ष्य एवं अद्भुत हैं।

प्रत्येक भाष्यकारने वक्क उसी स्वरूपका वर्शन किया है जो उसके ध्यानमें आया, अतः हम उसे पूर्ण तहीं कह सकते, प्रत्येक भाष्यकारके साथ निष्पक्ष रहते हुए हम यह नहीं कह सकते कि अमुक भाष्यकारने बक्कका जो स्वरूप बसलाया है वहीं पूर्णत्या ठीक है और अन्य भाष्यकारोंका निरूपण ठीक नहीं है, क्योंकि ऐसा करनेसे श्रुतिके प्रमाणमें विरोध आयेगा जो प्राचीन तस्ववेत्ता महर्षियोंके आन्तरिक अनुभवकी मुदद भित्तिपर स्थित है। महाके सम्बन्धमें महर्षियोंका जो इसप्रकारका आन्तरिक अनुभव है, उसका आध्यारिमक जगनमें उतना ही आदर है जितना वंशानिक जगनमें अपने हाथोंद्वारा किये हुए प्रयोगोंका है। चन्तर केवल इतना ही है कि ऋषियोंके अनुभवमें, जिसे दिख्य ज्ञान (Revelation) कहते हैं, आन्तिका लेश भी नहीं होता । अतः उपर्युक्त कारणोंसे हमें यह मानना पदेगा कि महाके वास्तिक स्वरूपमें भिन्न-भिन्न

भाष्यकारोंद्वारा निरूपित सारे स्वरूपोंका समन्वय हो जाता है और कुछ शेष भी रह जाता है जो अधिम्स्य, अव्यक्त एवं अतक्यें हैं।

जगत्रसिद्ध महान् वार्शनिक स्थामी शंकराचार्यके द्वारा निरूपित अद्वेत-सिद्धान्तमें ब्रह्मका स्वरूप मायातीत अर्थात् शुद्ध बतलाया गया है, उनका सिद्धान्त वान्तवमें बहुत ऊँचा है। वह सिद्धान्त हमें यह बतलाता है कि इस दरयमान जगत्-से आरमाका कोई सम्बन्ध नहीं है और ब्रह्मके जिस भ्रंशमें माया है वह मायातीत (शुद्ध) भ्रंशके मुकाबलेमें बिल्कुल नुच्छ है (देखिये छान्दोग्योपनिषद् ३-१२-६)।

भक्त भाचार्य श्रीरामानुजने अपने विशिष्टाहुँतके सिद्धान्तमें ब्रह्मका विश्वन्यापी रूप ही लिया है और ब्रह्मायड-को उसका विग्रह मानकर यह बताया है कि हमारा काम संसारके बिना नहीं चल सकता । † भक्तिरसमें इवे हुए आचार्य श्रीमध्वने हैं तका आश्रय लेकर मह्मको मृष्टि-कर्ता और इस दश्यमान जगत्को उसका कार्य माना है। यह सिद्धान्त भी आपेक्षिक दृष्टि ठीक ही है। शान्तिश्रय श्रीनिम्बार्का-चार्यने किसी दूसरे भाष्यकारका खरडन न करते हुए हैं त एवं अहैं न दोनोंको ठीक माना है, इसीलिये उनका मत है ताहूँ त-सिद्धान्तके नामसे विख्यात है। वे ब्रह्मके मायानित (शुद्ध) एवं माया-विशिष्ट दोनों रूपोंको दृष्ट-भेदसे ठीक मानते हैं।

उपर्युक्त समस्न भाष्यकारोंने वेदान्तका आश्रय लिया है। अतः इस सभी आचार्योके चरणोंमें सादर प्रणास करते हैं एवं यह मानते हैं कि ब्रह्मके स्वरूपका जंसा-जंसा वर्णन उन्होंने किया है वह सभी वाम्तवमें ठीक एवं समानरूपये मान्य है, क्योंकि श्रुति कहती है कि ब्रह्म इमारे अनुभवका विषय है, तर्कका नहीं। अपनी परिमित्त बुद्धिके चरमेंने ये भिन्न-भिन्न निरूपण चाहे हमें परस्पर-विरोधी प्रतीत हों, किन्तु वे सभी पूर्णरूपसे ब्रह्मपर घटते हैं जो दिक्कालाधनवच्छिन है।

वेदान्सका किसी मतके साथ विरोध नहीं है। वह सो हमें उस मार्वभीम धर्मकी शिक्षा देना है जिससे जगत्के सारे धर्मोंकी सृष्टि हुई है।

प्रत्येक व्यष्टि-चेतन (जीव) के लिये यह सम्भव नहीं कि वह सहसा समष्टि-चेतन (ब्रह्म) के स्वरूपकी झलक पा सके। इसीलिये वेदान्तने अधिकार-भेदसे कई सीढ़ियों- की कल्पना की हैं, जिनमें हुंतवादको प्रारम्भिक सीढ़ी और श्रद्धेतवादको, जिसमें सबका समावेश हो जाता हैं, अन्तिम सीढ़ी माना है। हैंनसिद्धान्तमें भी साधककी रुचिके अनुसार भगवद्-भिक एवं ईश्वरोपासनाके दास्य, सस्य, वात्सल्य, माधुर्य श्रादि कई प्रकार माने गये हैं और वेदान्तको वे सभी मान्य हैं, क्योंकि उसके मतमें सभी मार्ग उस एक छक्ष्य-श्वाक्की प्राप्तिकी झोर ही ले जानेवाले हैं।

## गोपालको भजो

जा दिन मन-पंछी उड़ि जैहैं।
ता दिन तेरे तन तरुवरके सबै पात भरि जैहैं॥१॥
घरके कहें बेग हो काढ़ो भूत भये कोउ खेहैं।
जा प्रीतमसे प्रीति घनेरी सोऊ देखि डरैहें॥२॥
कहं वह ताल कहाँ वह साभा, देखत धूर उड़ेहें।
भाई-बन्धु कुटुंब-कबीला, सुमिरि-सुमिरि पछतेहें॥३॥
बिना गुपाल कोउ नहिं अपना जस कीरित रहि जैहें।
सो तो सूर दुर्लम देवनको, सतसंगितमें पैहें॥४॥

—सूरदासजी

ः तावानस्य महिमा तनी ज्याय। ५८ पुरुषः । पादोऽस्य सर्वाभृतानि त्रिपादस्यामृतं दिवीति ॥ † अग्निर्मूषी चक्षुषी चन्द्रसर्यौ दिशः श्रोत्रे वाग्विवताश्च वेदाः । वाद्यः प्राणो दृदयं विश्वमस्य पद्भ्यां पृथिकी द्येष सर्वभृतान्तरातमा ॥

## वेदमें ईश्वर

( लेखक-पं भीक्षेत्रेज्ञाचन्द्रजी चट्टोपाध्याय, प्रयाग-विश्वविद्यालय )

वेदमें ईश्वरका स्वरूप क्या है, यह जाननेके पहले हमें समझना चाहिये-वेद क्या है, उसकी अवधि कहाँतक है ? कारण यह है कि सम्पूर्ण वेदका समन्वय करनेपर ही हम ईश्वरका वैदिक स्वरूप ठीक-ठीक समझ सकते हैं, अन्यया एकदेशमात्रका अहण करनेसे हमें उसके सच्चे रूपका पता नहीं लोगा।

इमारे प्राचीन आचार्य 'वेद' पदसे मन्त्र और ब्राह्मण-को लेते हैं। ब्राह्मण प्रधानतया मन्त्रोंका स्याख्यान है। आश्चर्य वैसा द्वी वेद हैं जैसा कि मन्त्र । वेदकी कुछ शासाओं में मन्त्रांश चौर बाह्यगांश भिन्न प्रन्थों में पाये बाते हैं। यथा-शुक्त-यजुर्वेदके मन्त्र हैं बाजसनेय-संदितामें श्रीर उन मन्त्रोंके बाह्मण हैं शतपथ ब्राह्मणर्से । परन्तु कृष्ण-यजुर्वेदमें मन्त्र और ब्राह्मण एक ही साथ पाये जाते हैं। यथा-काढकसंहिता, मैत्रावशीयसंहिता, तैतिरीयसंहिता । बाह्य बॉर्में और दो प्रकारके ग्रन्थ पाये जाते हैं, आरण्यक और उपनिषद् । श्रुति या बेदकी अवधि उपनिषद्तक है। दूसरी दृष्टिसे वेदके दो विभाग हैं-कर्मकाण्ड और ज्ञानकाण्ड । ज्ञानकारुटमे प्रधानतया उपनिषदींको और कर्मकारहरे वेदका अवशिष्ट श्रंश समझना चाहिये। उप-निषदोंका और एक नाम है बेदान्त, अर्थात चरम ज्ञान। कर्मकायड और ज्ञानकायडमें यद्यपि उद्देश्यका मेद है, तथापि परमार्थमें भेद नहीं है। कारण, ज्ञानस्वरूप वेदमें आत्म-विरोध नहीं रह सकता, अतपूब बेदमें ईश्वरका

१ देखिये ब्रह्मस्त्र १-१-४ 'तत्तु समन्वयात्'।

२ आपस्तस्य-यक्ष-परिभाषा-सूत्र १-३१ मन्त्रज्ञाक्षणयो-वैंदनामधेयम्' महामुनि जैमिनिका भी यही मत है। 'तबो-दकेषु मन्त्रारूयाः इस सूत्रमें (पृ०भी० सू०२)१।३२) मन्त्रका लक्षण देकर आपने कहा है कि वेदका अविदेश अदा ज्ञाक्षण है-'शेषे ज्ञाक्षणशास्दः'(२।१।३३)

३ यद्यपि तैत्तिरीय बाह्मण नामका एक स्वतन्त्र ग्रन्थ है तथापि उसमें तैत्तिरीयसंहिताकी तरह मन्त्र और बाह्मण दोनों पाये जाते हैं।

४ कहीं मन्त्रसंहितामें,यथा वाजमनेय-संहितामें ईशोपनिवद् ।

स्वरूप कैसा बताया गया है यह समझनेके लिये मन्त्र-संहिता, ब्राह्मण, आरण्यक और उपनिषद् सबका उपयोग करना चाहिये। इस प्रवन्धों सम्मूर्ण वेदका उपयोग किया जायगा। परन्तु अधिक ध्यान मन्त्र और ब्राह्मण्के ऊपर ही रहेगा।

कुछ होगोंका यह विचार है कि बेदमें देवताओंका नाम या स्तुति नहीं है, जो कुछ स्तुति है सब ईश्वरकी ही है। ये लोग 'अग्नि', 'इन्द्र' इत्यादि पदमे उन नामके देवताओंको न लेकर परमेश्वरको ही लेते हैं। परन्तु श्रुति स्वयं इस बातका विरोध करती हैं। देखिये—

ऋक्संहिता १-१-४, 'हे अग्नि ! तुम जिस हिंसारहित यज्ञको चारों ओरसे घेरे हो, वह यज्ञ देवोंके पास पहुँचता हैं'

ऋक्तं ९ १-२४-१ 'अम्रोंमें मैं श्रव किस देवताका सुन्दर नाम लूँ ? मुक्ते कीन अब पृथ्वीपर लीटा देगा, जिससे कि मैं पुनः अपने माता-पिताको देख सर्ह्युँ।

यहाँ भिन्न देवोंका उल्लेख बहुवचनसे किया गया है। माध्यन्दिनसंहिता १-१०-१ 'सविन् देवकी प्रेरणासे प्रश्वि- देवोंके बाहुसे पृपाके इसासे अग्निके लिये तुम प्रिय हवि:को मैं प्रहण करता हैं'।

यहाँ सविता, अधिकुमारद्वय, पूरा और अग्नि इन देवोंमें भेद किया गया है।

इन देवताओंकी स्तृति ऐहिक और पारजीकिक अस्यु-दयके लिये की गयी हैं। ये देवता, जगत्की सृष्टि करना,

५ अग्ने य यहमध्वरं विश्वतः परिभृतिः। स श्वेषु गच्छति ॥

६ कस्य नूनं कतमस्यामतानां

मनामहे चारु देवस्य नाम।
को नो मझा अदितये पुनरांत्

पितरं च दृशेयं मातरं च॥

७ देवस्य त्वा सवितुः प्रस्तेऽदिवनो
विद्वस्य पूण्णो हस्ताभ्यामग्रये जुष्ट गृझामि॥

अथवा सृष्ट जगत्का यथावत् सचिवेश करना आदि नाना प्रकारकी शक्तियोंसे सम्पन्न हैं।

ऋ० सं० १-१५४-१ 'मैं अब विष्णुकी शक्तियोंकी महिमा गाउँ, जिन्होंने पृथ्वीलोकका प्रा विस्तार नाप दिया है। हत्यादि।'

श्रुति भिन्न-भिन्न देवींका उल्लेख करके ही चुप नहीं रहती है। वह यह भी बतलाती है कि ये सब देवता वास्तवमें एक ईश्वरके ही रूर हैं। देखिये—

ऋ० सं० १-१६४-४६ 'ज्ञानी खोग एक सत् ( अर्थात् ब्रह्म ) को ही इन्द्र, मित्र, वरुण, अग्नि, दिख्य सुपर्ण, गरूरमान, यम, मानिरश्वा इत्यादि बहु नामसे कथन करने हैं।'

इसमें यह सिद्ध होता है कि देवता तो बहुत हैं परन्तु उन सबके पीछे परमार्थमें ईश्वर एक ही हैं, जिसके गुण, जिसकी महिमा अन्यान्य देवोंमें संकान्त हैं। उपनिपदोंमें ईश्वरको जगत्का खष्टा बताया गया हैं। मन्त्रोंमें जहाँ कहीं कोई देवता सृष्टि-व्यापारसे संसृष्ट पाया जाता है, वहाँ यही समझना चाहिये कि परमार्थमें ईश्वर ही खष्टा है। सामवेदके केनोपनिपदमें यह कहा गया है कि झहाकी ही शक्तिये उसीकी प्रेरणाये हम मनका प्रयोग करते हैं, श्वास लेते हैं, बोलते हैं, सब कार्य करते हैं; देवता छोग भी झहाकी शक्तिसे ही अपना कार्य करते हैं। उपनिपद और

८ विष्णोर्जुकं बीयांणि प्रवोच यः पार्थिवानि विसमे रजांसि । इत्यादि ९ इन्द्रं सित्रं वरुणमग्निमाहु-

रथो दिव्यः स सुपर्णो गरुत्मान्। सरिका अस्त्रा सर

पकं सदिप्रा वदुधा वद-न्त्यर्भियमं मातरिश्वानमादुः॥

१० यथा छान्दोग्य उपनिषर्, पष्ठ प्रपाठक, द्वितीय खण्ड; तैत्तिरीय उपनिषर्, ब्रह्मानन्दवही, प्रथम अनुवाकः।

११ केनेषितं पतित प्रेषित मनः केन प्राणः प्रथमः
प्रैति युक्तः । केनेषितां वाचिमिमां बदन्ति चक्षुः श्रोत्रं क उ देषो
युनक्ति ॥ श्रोत्रस्य श्रोत्र मनसो मनो यदाचो इ वाचं स उ
प्राणस्य प्रायः । चक्षुवश्रभुरतिमुच्य भीराः प्रेत्यासमञ्जोकादसृता
भवन्ति ॥ के० उ० १ । १ – २ ॥

देवता कोग भी ईश्वरहीकी शक्तिसे शक्तिमान् है, इसके किये इस उपनिषद्का दितीय खण्ड देखिये। मन्त्र-वाक्योंका समन्वय करनेने यही सिद्ध होता है कि ईश्वर ही जगल्का स्नष्टा है और सब शक्तियोंका मूल है।

श्रति इससे भी आगे बढ़ जाती है। केवल सब देवता ही ईश्वरके रूप नहीं हैं, सारा संसार ईश्वरसे अभिन्न है। पुरुष-सुक्तमें कहा गया है पुरुष अर्थात् ईश्वर ही सब कुछ है। उपनिषदेंकि 'सब खल्चिद ब्रह्म' ( सब कुछ ब्रह्म ही है ), 'तरवमसि' ( जीव और ब्रह्म एक है ) इस्यादि वाक्योंका यही तारपर्य है। ऋक्-संहिताके प्रसिद्ध देवी-सक्त (१०। १२४) में ब्रह्म और आरमाका ऐक्य माना गया है। इसी कारणसे वहाँ कहा गया है कि एक ही आत्मा रुद्र, वसु प्रमृति सवमें अनुगत रहता है, वह सभी कर्म करता है, सभी कुछ वह है। ऋक्-संहिताके चतुर्थ मण्डलके २६ वें सुक्तमें भी यही बात पायी जाती है। वहाँ वामदेव कहता है कि मैं ही मनु हुआ था, मैं **ही सू**र्य हरयादि । अतपुत उपनिपर्दोमें कथित जीव और ब्रह्मका ऐक्य मन्त्रोंके साथ पर्याप्त रूपये मेल खा जाता है। यही ईश्वर या जगत्के सम्बन्धमें श्रुतिका चरम सिद्धान्त है।

अब ईश्वरका वैदिक रूप क्या है, हमें यह जानना चाहिये। बाह्मणोंमें और कहीं-कहीं मन्त्र-संहिताशोंमें ईश्वर 'प्रजापित' नामसे पुकारा गया है। वहाँ प्रजापित अनिरुक्त, अर्थात कथनसे बाहर कहा गया हैं। इसका अर्थ यह है कि प्रजापितका रूप दुर्ज़ेय हैं। इसका हम उपनिपदेंकि साथ मिळान करें तो यह समझमें आ जायगा कि अनिरुक्त प्रजापित निविंशेष श्रद्धा ही हैं। यही निविंशेष,

१२ पुरुष पनेदं सर्व यद्भृत यच भाज्यम् ऋ० स• १•। ९०।२, मा० सं० ३१।२ इत्यादि

१३ देखिये ब्रह्मस्त्र १।१।३० 'शास्त्रहच्छा तूपदेशो वामदेववत्' और उसपर श्रीशङ्कराचार्यजीका भाष्य।

१४ माध्यन्दिन-संहिता १ । ६ ३ १, शतपथ-ब्राह्मण १ । १ । १ । १३ इन्यादि

१५ वृहदारण्यक-उपनिषद् ४।२।४, 'स एव नेति नेतीत्वातमा' छान्दोग्य-उपनिषद् ६।१२। र, 'त होवाच यं वै सोम्यैतमाणमानं न निभालयस एतस्य वै सोम्येपोऽणिम्न एवं महान्यग्रोधस्तिष्ठति' का भी यहां अर्थ है। ब्राह्मणोंके 'अनिक्क' प्रजापतिका अर्थ कैसे 'निविशेष' ब्रह्म है यह दिखानेके किये एक स्वतन्त्र लेखनी अपेक्षा है।

सब गुर्णाने अतीत रूप ही ईश्वरका पारमार्थिक रूप है और व्यवहारके लिये सभी रूप उसके हैं।

श्रव हमें यह देखना है कि इस ईश्वरसे इमारा क्या काम है, इस विषयपर श्रुति क्या कहती है। ऐहिक और पारजीकिक छाभ देवोंकी पूजासे होते हैं, वे सो वास्तवमें ईश्वरहीके कारणसे हमें मिलते हैं। परन्तु एक बात केवल ईश्वरहीमे सिद्ध होती है जो और किसीसे नहीं होती। 'उसीको जाननेसे लोग मृश्युलोकको अतिक्रमण कर जाते हैं, मोक्षका और कोई उपाय नहीं है।' अत्रप्य मोक्षके लिये हमें तन-मनसे ईश्वरकी उपासनामें लग जाना चाहिये।

# पुराणोंमें ईश्वर

( लेखक -- श्री बी ॰ आर ॰ रामचन्द्र दीक्षितार एम ॰ ए॰ )

'Encyclopaedia of Religion and Ethics' के लेखकने उस प्रन्थके दसर्वे भागके ४५१ वें पृष्ठमें इस-प्रकार लिखा हैं—

'The theology taught is heterogeneous and most deities that enjoyed a certain amount of popular acceptance can be found praised in the Puranas.'

'अर्थात् पुराणोंमें ईश्वर-सम्बन्धी जो कुछ विवेचन मिळता है उसमें एकता नहीं पायी जाती और जिनकी जनतामें थोड़ी बहुत मान्यता थी, उनमेंसे अधिकांश देवताओं की स्तुति की गयी है।'

त्रिमूर्ति अर्थात् ब्रह्मा, विष्ण और शिवके अतिरिक्त उनमें इन्द्र, अग्नि, वरुण, मित्र और मातरिका इन प्रधान देवताश्रीका उल्लेख मिलता है। छोट देवींकी तो गिनती ही नहीं है। त्रिदेव अर्घात् ब्रह्मा, विष्ण् श्रीर शिवका तथा इन्द्र, अप्नि प्रसृति अधिकांश वै दिक देवताओंका पुराणोंमें भी वही स्थान है जो वेदोंमें पाया जाता है। उपरिक्रिखित एवं अन्य देवताओंकी पुराणोंमें जो महिमा वर्णन की गयी है उसके आधारपर स्वर्गीय H. H. Wilson ने, जिन्होंने विद्यापुराणका श्रंप्रजीमें भाषान्तर किया है, इस सिद्धान्त-पर जीर दिया है कि पुराणोंका ढंग साम्प्रदायिक है। इस सिद्धान्तका विरोध उपर्युक्त विद्वान्के समयमें भी हुआ था। पुराणोंका विचारपूर्वक अध्ययन करनेवालेको उनमें साम्प्र-दायिकताका भाव कहीं दृष्टिगोचर नहीं होता । हाँ, इतनी बात अवस्य सारण रखनी चाहिये कि सारे पुरायों में एक ही विषयका प्रतिपादन नहीं है और न यही कहा जा सकता है कि जिस रूपमें भिन्न-भिन्न पुराण इस समय उपक्रव्य

हैं, उन सबकी रचना एक ही कालमें अथवा एक ही पुरुष के द्वारा हुई है। मुल-प्रन्थोंकी रचनाके पीछे बहुत-से श्चर्वाचीन पुराणोंकी भी रचना हुई और इन श्चर्वाचीन प्रन्थोंमें, सम्भव है, कहीं-कहीं साम्प्रदायिकताकी झलक आ गयी हो । सारे पुराणोंपर दृष्टि डालनेसे यह पता चलता है कि अहैतबाद ही उनका सिद्धान्त है, जो बेदान्तदर्शनका प्रतिपाद्य विषय है। यह बात उन दार्शनिक भागोंके अध्य-यनसे स्पष्ट हो जाती है जिनकी पौराणिक साहित्यमें न्यूनता नहीं है। पीछेके पुराणों में तो छुड़ों दर्शनोंके सिखान्तोंका दिस्दर्शन मिलता है, किन्तु वायु, ब्रह्माएड एवं मध्य श्चादि प्राचीन पुराणोंमें केवल सांख्य, योग एवं वेदान्तके सिद्धान्तोंका ही आभास मिलता है। जिन दिनी पुराणींके मल-प्रस्थ बने थे उस समय भिन्न-भिन्न दर्शनोंका सुन्नीकरण नहीं हुआ था यह मान लेना अयुक्तिएण नहीं जान पड़ता। युक्तियोंके द्वारा यह जाननेमें आता है कि उस समय दार्शनिक विचारीकी धारा सामान्यरूपसे प्रवाहित थी तथा किसी दर्शन-विशेषका निर्माण नहीं हुआ था । इधर-उधर बिखरे हुए सिद्धान्तवाक्योंको एकत्रित करनेपर इस निर्णयपर पहुँचना युक्तियुक्त हो जाता है कि प्राचीन पुराणों में पीछेसे सुत्रबद्ध किये गये वेदान्त-दर्शनकी पूर्व-छ्टा दिखायी पड़ती है। वस्तुतः पुराणोंके रचनाकालमें योगदर्शनका विकास हो चुका था और वेदान्त-दर्शनका रचना-विकास होनेवाला था।

वेदान्त-दर्शन कुछ इने-गिने लोगोंकी सम्पत्ति वन गयी। चिरकास्त्रीन परम्पराके अनुसार वैदिक साहित्यका पठन-पाठन द्विजाति वर्णोंके लिये विहित होनेके कारण प्राचीन

ऋषि-मृतियोंने एक विशेष प्रकारके ग्रन्थोंका निर्माण किया, जिनसे सर्वसाधारणकी ज्ञानिषपासा शान्त हो सके। सर्वसाधारणके उपयोगके लिये छिखे जानेके कारण पुराणींमें विभिन्न दार्शनिक सिद्धान्तीं, उपासनाके भिन्न-भिन्न प्रकारी तथा अनेक सत-मतान्तरोंका यहाँतक कि पितरोंकी उपासना एवं नासिक सिद्धान्तींका भी वर्णन करना आवश्यक था । प्रमुख देवी-देवताओंके सम्बन्धमें रोचक एवं प्रभावे स्पादक आख्यानींकी रचनाके द्वारा जन-साधारगाके हृदयों में धार्मिक भावोंका जागृत करना ही हनका एकमात्र उद्देश्य जान पदता है । उपासनार्मे व्यक्तिगत रुचिको प्रधानता दी गयी है। प्रत्येक मनुष्यको अपने मतके अनुसार आचरण करनेकी पूर्ण खतन्त्रता है, यदि उसमे दसरेके धर्माचरणमें बाधा न पदती हो । इसप्रकारकी शिक्षण-पद्धतिके मुलमें वही भावना पायी जानी है जिसका भगवान श्रीकृष्णने श्रर्जनको कुरुक्षेत्रके मैदानमें निम्न-लिखित शब्दोंमें उपदेश दिया था । भगवान आज्ञा करते हैं-

लांग चाहे जिस रूपमें मेरी उपासना करें श्रीर चाहे जिस नामसे मुक्ते पुकारें, उनकी उपासना और पुकार मुक्ते ही पहुँचती है क्योंकि मेरे सिवा अन्य कोई वस्तु है ही नहीं।#

अहैत-सिद्धान्तकी यह उच्च भावना पुराणोंके ईरवर-सम्बन्धी सिद्धान्तको समभनेकी कुआ है । पुराणोंमें उन मनुष्योंकी निन्दा की गयी है जो देवोंमें छोटे-बहेकी कल्पना करते हैं । प्रराणों में कहीं इस बातका उपदेश नहीं दिया गया है कि अन्य देवताओं को छोड़कर किसी एक देवता-विशेषकी उपासना करो, इस सिद्धान्तके पोषक वाक्योंमेंसे वायपुराणका निम्नलिखित वाक्य उदाहरगारूपमे लिया जा सकता है। उसका आशय यह है कि जो मनुष्य देवतार्थीमें भेट-बुद्धि रखता है वह वस्ततः ईश्वरके प्रति भ्रपराध करता है एवं जो उनमें धभेद बुद्धि रखता है वही सच्चा ज्ञानी है । अनेक स्थलोंमें परमेश्वरके लिये 'नारायण' शब्दका प्रयोग किया गया है और इस शब्दका वैष्णव-सम्प्रदायके उपास्य देवके अर्थमें ही व्यवहार नहीं हुआ है। ईश्वर अथवा योगीश्वर ऋषीत् निर्मुण ब्रह्मके अर्थमें ही इसका अहाँ-तहाँ प्रयोग हुआ है। समस्त देवता उस एक परमात्माके ही विभिन्न रूप हैं जिसे हम नारायण.

> \* य यथा मां प्रपद्यन्त तास्त्रीत भजान्यहम्। मम बत्मानुवर्तन्ते मनुष्याः पार्थ सर्वेशः॥ (गीता ४।११)

ईश्वर, महेश्वर, परब्रह्म, शिव, विष्णु, ब्रह्मा, देवी इत्यादि श्रनेक नार्मीसे पुकारते हैं। जबतक हम एक ईश्वरकी सत्ताको मानते हैं तबतक नाम-रूपके भेद हमारा कुछ नहीं विगाय सकते। अंग्रेजीमें एक कहावत है-All roads lead to Rome अर्थात सारं राज-मार्ग रोम-नगरकी और जाते हैं। 'नुणामेको गम्यस्वस्रास प्रथस्यस्य इव'। चाहे जिस पद्धतिसे और चाहे जिस नामसे लोग उसकी पृजा करें, पूजा एक उसीकी होती है। कर्म. भनुष्टान, योगाभ्यास एवं यम-नियमादि केवल साधन 🏋 अर्थात वे उस शास्वत अविकारी उपास्य देवके पदारविन्दके समीप पहुँचानेवाली सीडियाँ हैं जिसके सिवा अन्य सब असन् है। वस्तुतः कठिन वतःसाधन एवं अनुष्टानादि शरीर और मनको मोक्ष-साधनके योग्य बनानेके लिये संस्कारमात्र हैं। सधे हुए मन श्रीर शरीरके द्वारा ही मनुष्य संसारके बन्धनसे मुक्त होनेकी चेप्टा कर सकता है। अतः प्रार्णोके उपदेशके भावको ठीक-ठीक समझना चाहिये. किसी एक देवता अथवा सतकी प्रशंसाका यह अर्थ नहीं लेना चाहिये कि इससे अन्य देवताओं अथवा सिद्धान्तींकी निन्दा की गयी है। क्योंकि पुराणोंके मतमें प्रत्येक वस्तु उस सर्वमयका ही रूप अथवा श्रंश है। इसका प्रमाण यह है कि दीव-पुरागों में केवल शिवकी अथवा वैष्णव-पुराणों में केवल विष्णकी ही प्रशंसा नहीं की गयी है। उदाहरणार्थ वायु-पुराणमें, जिसकी गणना दीव-पुराणों में है विष्णुके पराक्रमका एवं नारायग्रकी महिमाका वर्णन किया गया है । उसमे विष्णु अंर महेश्वरके ग्रवतारोंकी कथाएँ आती हैं, शिवपुरी तथा विष्णपुरी दोनोंका उस्लेख मिलता है तथा सृष्टिकत्ती ब्रह्माकी भी प्रशंसा की गयी है, यहाँतक कि उसमें इस बातका स्पष्ट उल्लेख है कि इन तीनों देवताओं में कोई भेद नहीं है। इसप्रकार जान पड़ता है कि वायुपुराणमें अपनी-अपनी रुचिके अनुसार भिद्य-भिन्न देवताओंकी उपासनाका विधान किया गया है। एक ही प्रराणमें विष्ण और शिव दोनोंका उस्कर्ष इतना म्पष्ट है कि उसे सिद करनेकी स्थावइयकता नहीं जान पड़ती। अन्तमें यह कह देना पर्याप्त है कि पुराणींका ढंग साम्प्रदायिक है यह सिद्धान्त बिल्कुल निराधार है। वास्तवमें एक नहीं, सभी पुराणींका एक ही ईश्वरमें विश्वास है, जिसे हम नारायण श्रयवा ईरवर कडते हैं।

# पुराण और ईश्वर

( लेखक--पं अधिकृष्णदश्तजी भारद्वाज, शास्त्री, आचार्य, बीवप् )



चार्य यास्कने पुराण-शब्दकी निरुक्ति 'पुरा नवम्' बतायी है। प्राचीन समय-में जो नया रह जुका हो वही पुराण है। दूसरे शब्दोंमें 'पुराण' शब्दका धर्य है पुराना। पुराण नामक शास्त्र-का उपनिषद्में भी उष्टलेख हैं, उदा-हरणार्थ, 'इतिहासपुराणं पश्चमं वेदानां वेदम्' ( छान्दोग्य० अ० ७,

खं १)। पुराण पञ्चम वेद हैं। संहिता-भेदसे यही पञ्चम वेद अष्टादश भागों में भगवान् वेदस्यासहारा प्रणीत हुआ है। युराखों में ईश्वर-सम्बन्धी विचारों की प्रजुरता उपस्टब्ध है। निम्नाङ्कित एंकियों में उनका दिग्दर्शन कराने-की चेष्टा की जाती है।

तारा-मण्डल-मण्डित, भ्रानेक-चमस्कार-वेष्टित, गिरि-गगनाल्ड्कृत, सरिस्सरम्समुद्र-परिवृत, अतर्क्य विस्तार, अतुल प्रसार,भ्रानेक कोटि ब्रह्माण्ड पुराखा-पुरुष श्रीमगथान्के एक-एक रोममें इसप्रकार अहनिंश अप्रमत्तरूपमें विचरण् कर रहे हैं जिसप्रकार किसी विशाख-कंज्वर वातायनमें होकर अगण्य परमाखु-पुत्र भ्रमण करते हों । छोक-पिता-मह श्रीब्रह्मदेवने बाल-गोपालकी स्तुतिमें कहा था कि—

'काहं तमोमहद्धसंचराम्निवार्भू-संबेहिताण्डघटसर्सावतस्तिकायः । केदग्विधाऽविगणिताण्डपराणुचर्या-वाताध्वरोमविवरस्य च ते महित्वम ।।? यही भाव यजुर्वेदके--

'तास्मिन्ह तस्युर्मवनानि विश्वाः

—में निहित है। पुराणोक ईश्वर निम्सन्देह 'महतो महीयान्' हैं। सिल्लान्तर्गन भए-मकरादि उद्यावच जीव-निकाय जिसप्रकार समुद्र-पदमे समस्र लिये जाते हैं, उसी प्रकार समन्त ब्रह्माण्ड भगवदन्तर्गत होनेके कारण 'ईश्वर' पदसे विदित हो जाते हैं—

'यस्य कुक्षाविदं सर्वे सारमं माति यथा तथा । ।

प्राकृतिक गुण-जाससे परे होनेके कारण ईश्वर अगुण प्रथवा निर्गुण कहे जाते हैं। 'तथापि भूमन् महिमाऽगुणस्य ते
विबोद्धुमईत्यमलान्तरात्माभिः ।
अविक्रियात्स्वानुभवादरूपतो
द्धानन्यबोध्यात्मतया न बान्यथा॥

परन्तु भक्तवस्सवता प्रश्नृति गुण्यामसे मण्डित होनेके कारण तथा भक्तमनीरधानुसार प्राकृतिक गुण्यत्रयसे संग करनेके कारण ये सगुण भी हैं—

> 'गुणात्मनस्तेऽपि गुणान्विमातुं हिताबतीर्णस्य क ईशिरेऽस्य । कालेज येवी विमिता सुकल्पे-भूपांसवः स्रे मिहिकाझुमासः ॥'

मंख्यामें ईश्वर एक हैं। एक समयमें अनेक रूप भारण करनेपर भी उनका पारमार्थिक एकत्व अध्याहत ही रहता है। पुराणोंमें एक ईश्वरके श्रानेक रूपींका वर्णन है। उनके प्रधान रूप पाँच बताये गये हैं, यथा- १ मोदक-सुशो-भित, मुपकवाहन, विभविनाज्ञान, सङ्क्ष्टहारी श्रीगणपतिः २ त्रिशुल-विराक्षित, वृषभवाहन, दारिव्यदहन, गङ्गाधारी श्रीसदाशिव: ३ तेजोविकसित, एकचकरयवाहन, तमी-विलापन, बुद्धि-वृद्धिकारी श्रीसूर्यदेव; ४ श्रीवरसपदाङ्कित, गहरवाहन, अज्ञानविश्वंसन, भक्तापत्तिनिवारी श्रीमशा-रायणः; और ५ वराभयकरा, सिंह्वाहिनी, मधुर-मूर्त्ति, जगदम्बिका श्रीदुर्गादेवी । ये पाँचीं वस्तुतः श्रभिष्म हैं। पुराणोंमें इन पाँचोंका ही ईश्वरस्व प्रतिपादित है। विभूति-के तारतम्यके वर्णन भाव-प्रधान हैं। उस तारतम्यसे एक रूपका इसरे रूपसे हीन अथवा प्रधिक होना सिद्ध नहीं होता । इन पाँचों रूपोंके विभिन्न दिन्य छोकींका विशव वर्णन पुराणोंमें वर्णित है, अहाँ पहुँचनेपर पुनराष्ट्रि-का श्रमाव हो जाता है। इन श्रक्षौकिक ईश्वरीय धामोंकी समृद्धिका कथन मानव-सामर्घ्यका विषय नहीं है। भावक जनींके सम्तोषके हेतुसे श्रीव्यासदेवने उनका परम सुन्दर वर्णन किया ही है। श्रीसन्नारायणके वैकुण्ठकोकका सामास इन पर्धोमें मिल सकता है-

> 'वसन्ति यत्र पुरुषाः सर्वे वैकुण्ठमूर्त्तयः। मेडिनिमत्तनिमित्तेन घर्मेणागघयन् इरिम्॥

यत्र बाह्यः पुमानास्ते मगवान् रान्दगोचरः । सस्वं विष्टम्य विरत्नं स्वानां नो मृढयन्वृषः ॥ यत्र नैःश्रेयसं नामवनं कामदुवैर्द्रुपैः । सर्वर्तुश्रीमिविद्याजन्त्रैवत्यमिव मूर्तिमत्॥

बैट्यब-पुराण होनेपर भी, देखिये, श्रीमद्रागवतमें महादेवजीकी ईश्वरता किसप्रकार बतायी गयी है—

> 'जाने त्वामीशं विश्वस्य जगता यानिबीजयोः । शक्तेः शिवस्य च परं यत्तद्बद्धः सनातनम् ॥'

उपयुंक पाँची ही हैं भरीय रूप वैचित्र्यको अंगीकार-कर इसनी छीलाएँ करते हैं कि शेषजी भी उनको नहीं कइ सकते हैं—

> 'गायन् गुणान्दशशतानन आदिदेवः शेषांऽधुनाऽपि समयस्यति नाऽस्य पारमः।'

पुराणोंके ईश्वर सृष्टिके कत्ती, पाछक सथा संहारक है-

'आत्ममार्या समाविश्य सांऽहं गुणमर्या द्विज । सुजन रक्षन् इरन् विश्वं दश्ने संशां क्रियोचितान्॥ः

यह भाव वैदिक ही है। उपनिषद्-श्रक्क लिये जो 'तजलान्' कहा जाता है, उसका ग्रभिप्राय यही है। इसी विचारको सम्मुख रखकर आचार्य बादरायणने 'जन्माचस्य यतः' की रचना की; और श्रीमद्भागवत-पुराण भी 'जन्माचस्य यतः' से प्रारम्भ होता है।

श्रुतिमें ईश्वरको अन्तर्यामी कहा गया ई--

'या विज्ञानमन्तरी यमयत्येष त आत्मान्तर्याग्यमृतः' ( बृहदाग्यकः)

इसी तस्त्रको वेदान्तका 'अन्तर्याम्यधिदैवादिषु तद्धमं-न्यपदेशात्' यह सूत्र कह रहा है। पुराणोंको भो ईश्वरका अन्तर्यामित्व अभीष्ट हैं। श्रीकृष्णचन्त्रजीके विषयमें कहा गया है कि—

> 'गोपीनां तत्पतीनां च सर्वेषामेव देहिनाम्। मोन्तश्चरति सोऽध्यक्षः क्रीबनेनेह देहमाक्॥'

बुद्दरारण्यकान्तर्गत मैत्रेथी ब्राक्क्षणमें कहा गया है कि---

'अहमनस्तु कामाय सर्वे प्रियं मवत्यात्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतक्यो मन्तक्यो निदिष्यासितक्यः ।'

भर्यात् भारमाके लिये ही संसारकी सब बस्तुएँ अच्छी

स्माती हैं, उसी भारमाका दर्शन, श्रवण और ज्यान करना चाहिये । यहाँ आरमा शब्दमे जीवारमाका बोध नहीं होना चाहिये, वह परमारमाके किये प्रयुक्त है । शंकराचार्यजीने 'वाक्यान्वयात्' नामक स्त्रपर भाष्य करते हुए स्पष्ट ही स्विता है कि—

'कि विज्ञानात्मैवायं द्रष्टव्यत्वादिरूपेणोपदित्रयत आहो।स्वित् परमात्मेति । ..... परमात्मेषदेश प्रवायम् ।'

परमात्माके किये ही सांसारिक भोगोंकी प्रियता पुराणोंको भी अभीष्ट हैं। भागवतमें स्पष्ट ज्ञिखा है-~

> 'तस्मात् प्रियतमः स्वात्मा सर्वेशांमव देहिनाम् । तदर्थमेव सक्लं जगदेतवराचरम् ॥ कृष्णमेनमवेहि त्वमात्मानमाञ्चलात्मनाम् । बगद्धिताय सोऽप्यत्र देही वा माति मायया॥

पास अल-दर्शनमें ईसरको सर्वज्ञ बताया गया है— 'तत्र निरित्तिशयं सर्वज्ञबीजम्।' पुरायोंके ईसर भी सर्वज्ञ हैं। श्लीकृष्णज्ञीके लिये 'विश्ववित्त' पदका प्रयोग इस बानका समर्थक है, यथा—

> 'काष्यदञ्चानतर्विपिने वरसान् पालांश्च विश्ववित् । सर्वे विधिकृतं कृष्णः सहसावजगाम ह ॥'

जिसप्रकार उत्तर-मीमांसाके अनुसार इस जगतकी सृष्टिमें भगवान्की छीछा ही हेतु है—'लोकवचु छीछा-कैवल्यम्'—उसी प्रकार, पुराणोंके अनुसार, भगवान् जो नानाविध चरित्र करते हैं उनमें उनकी छीछा ही प्रधान हेतु हैं। पुराणोंमें स्थान-स्थानपर छीछा-शब्दका प्रयोग पाया जाता है, उदाहरणार्थ—

'इत्युक्तेकेन हस्तेन इत्ता गावर्धनाचरुम् । दखार कीरुया इण्णद्धत्राकमिव बारुकः ॥' 'भगवानिप तं दौकं स्वस्थाने पूर्वत्रप्रभुः । पद्मता सर्वभृतानां स्थापयामास कीरुया ॥'

पुराणवर्णित, मनोनयनवर्धन, प्रसञ्चवदन ईश्वरके श्वारतम चरण-निक्षन-युगलका ध्यान करनेने ऐहिक अभ्युद्य तथा मासुष्मिक निरन्ने यस्की अनायास उपरुच्धि होती है। हे पुराणप्राण! पुराण-पुरुप! जगन्मक्कल! श्रीभगवन्! हमें भ्रपने चरणोंमें पराभक्ति ही लिये।

# वेदोंमें ईश्वर

( केसक-भीवासुदेवशरणजी अधवाल एम० ए०, एल-एल० वी० )

कत्वारि शक्तक्रयो अस्य पादा
दे शीर्षे सप्त इस्तासा अस्य ।
विधा बद्धो वृषमा रारबीति
सहो देवो मर्ला ९ प्राविवेश ॥
(करवेद मं० ४ । स्त ५८ । मन्त्र ३ )



रवीं में महादेव कृषमने प्रवेश किया है। वह त्रिधावद होकर दकराता है। उसके चार सींग, तीन पैर, दो सिर और सात हाथ हैं। वह महादेव अस्त है, मत्यंके साथ उसका सम्पर्क हो गया है। यही जड़-चेतनकी गाँठ पड़ी है। अनिर्वचनीय

महादेव मूर्त और निरुक्त हो गया है। यह महादेव कृषम इन्द्र है। वेदोंमें जिसे इन्द्र कहा है वही उपनिपक्तालमें आत्मा है। इस इन्द्र कृषमके मन, बुद्धि, चित्त, अहंकार चार सींग हैं; ज्ञान, कर्म, उपासना तीन चरण हैं; त्रिपाद और एकपाद—अनन्त और सान्त दो सिर हैं और सस प्राण इसके सात हाथ हैं। सस्व, रज, तम इन तीन गुणोंसे यह जक्ककर बाँधा हुआ है। इस देवकी महिमा अनन्त है। निज सक्सपों यह सहस्रशीर्ष और सहस्रपाद है। परन्तु मर्ग्यसम्पर्कसे यह विराट् विष्णु वामन हो गया है। इस सावे तीन हाथमें जकके हुए देवको लोग वामन समझकर उसका अनादर करते हैं—

अवजानन्ति मां मूढा मानुषीं तनुमाश्रितम् । परं भावमजानन्ते। मम भूतमहेश्वरम् ॥ बे महीं जानसे कि वामनका असछी रूप विष्णु है— वामने। ह विष्णुरास

(इतिषथ १।२।५ ६५)

उसके तीन चरगोंके विचक्रमणमें यु-पृथिवी-अन्तरिश्व-बोक समाये हुए हैं। वह भूत, भविष्य, वर्तमान सबका परिच्छेता है। अपने वामनरूपसे उसने हम सबको छुछ क्रिया है। मोहके कारण ही हम मायामें पढ़े हुए हैं और उस एकरस निश्य इन्द्रको अनेक रूपवाला मर्त्यभर्मा समझकर छुष्यं ही सर्वतासे हीन बन गये हैं। इन्द्रो मायाभिः पुरुष्कप ईयते

अनम्तसे साम्य होनेका नाम माया है (Finitising Principle) विष्णुका वामनावतार माया है, महादेवका मत्यों में आना माया है। वां स्वरूपका धावरण करनेवाका यह शम्बर बहुत प्रवक्त है, इसपर विजयी वनकर ही इन्द्रको साम्राज्य प्राप्त होता है। इन्द्रकी शम्बर-विजय मनुष्यका आत्मदर्शन है। आत्मदर्शनके बिना इन्द्रके तीन पाश नहीं छूटते। कौषीतकी उपनिषद्में कहा है—'जबत्तक इन्द्रने धारमाको नहीं जाना तवतक असुर उसको हराते रहे। जब उसने अपने आपको जान किया तब वह ध्रसुरोंको जीतकर सब भूतोंसे श्रेष्ठ और ज्येष्ठ वन गया। उसने स्वराज और आधिपत्य प्राप्त कर किया। (४।२०)

इस इन्द्रको बाँधनेवाले नाम और रूप हैं। इन्हींको देश और काल, ऋत और सन्य भी कहते हैं। शहपथ-बाह्यणमें कहा है—

'अध ब्रह्मेन पराईमगच्छत् । तत्पराई गावा ऐक्षत कथं न्निमाँहोकान् प्रस्यवेगामिति । तट् द्वान्यामेन प्रस्यवेद् रूपेण स्रेन नामना सा । (११।२।३।३)

अर्थात् ब्रह्म तीन लोकोंसे अतीत था। अतीत रहते हुए उसने प्रेरणा की कि किस तरह मैं इनमें प्रविष्ट होऊँ। नाम और रूपके द्वारा वह इन लोकोंमें प्रविष्ट हुआ। असृत ब्रह्म नामरूपके द्वारा मर्स्य वनकर सामने आया है। उस मर्स्य-धर्मसे छूटनेका उपाय ब्रह्मकी शरण या ब्रह्मका यथार्य ज्ञान है—

मर्ला ह नाऽग्रे देवा आसुः । स गदैव ते महाणापुरधा मृता आसुः ।

13

अर्थात् मर्स्यदेव ब्रह्मको पाकर असर बने ।

वेदोंके घध्यासमाध्यका यही मर्म है। ब्रह्म और आरमा दोनों इन्द्रकी संज्ञाएँ हैं। वह इन्द्र अन्य देवोंके साथ कार्य करता है। ये मन्य देव इन्द्रियाँ हैं। ये देव इन्द्रजुष्ट, इन्द्रक्त, इन्द्रसृष्ट, इन्द्रकिंग हैं। असुरोंके साथ इन देवोंका सनातन युद्ध है। इन्द्रकी विजयसे सब देवों-की महिमा बदती है। इन्द्रके अञ्चानसे देवता असुरोंके सामने द्वार जाते हैं। वस्तुतः यह देवासुर-संद्राम पाप और पुण्यकी द्विचित्र प्रवृत्तियोंका युद्ध है। प्रजापतिके विधानसे दी असुर पापसय हैं। वस्तुतः इन्द्र तो अजात-शानु, इन्द्रातीत है। न वह पहले कभी लड़ा है और न आज उसका किसीसे युद्ध है, उसके संप्रामोंकी कथा माया है। (देखिये शतपथ बाह्मण १९। १। ६। १०)

सृष्टिके मूळमें ही समाधि और व्याधि, पुरुष श्रौर पाप, आत्म श्रीर अनारम, चेतन और जब, प्रकाश और तम, सरय और अनुतका हुन्द्र निहित है। ब्रह्मके संकहप-का आदिरूप यह द्वेत है। ब्रह्मायहगत समस्त प्रक्रियाओंमें इसके दर्शन होते हैं। भौतिक प्रकृति शक्ति-प्रकाशके इस द्वेतमे सुक्त नहीं है। अन्यक-दशामें एक रहते हुए यह शक्ति प्रकटरूपमें अनेक हैं। संख्यामे अस्पृष्ट होनेकी करूपना-मात्र एकता है। संख्यामे संस्पृष्ट होना अनेकता है।

वेदों में इन्द्रकी महिमाका स्वर ही सबसे प्रधान है। अनेक गीनों की टेक यही है—'विश्वसादिन्द्र उत्तरः' अर्थात् इन्द्र सबसे श्रेष्ठ और ज्येष्ट हैं, वह सर्वभूतमहेश्वर हैं, वह महादेव हैं। इन्द्र श्वप्रतिस्थ हैं। वह शतकतु है। प्रजापित-ने इन्द्रको सब देवों में ज्येष्ठ बनाया है जिसके प्रतापसे बलवान् असुर भी कॉपत रहते हैं। देवोंने कहा—इन्द्र ही इम सबमें वीर्यवान हैं—

ते [देवाः | होचुः । इन्द्रे। वैनो वीर्यवत्तमः । ( श०४ । ६ । ६ । ३ )

इन्द्र सब देवोंका उपदेश होनेसे उनमें अग्रणी है — इन्द्रः खलु वै ब्रिष्ठा देवतानामुपदेशनात्। (तै०२।३।१।३)

तस्मादाहुरिन्द्रः सर्वा देवता इन्द्रश्रेष्ठा देवा इति । ( २० १ । ६ । ३ । २२ )

अर्थात् सब देवता इन्द्रके ही रूप हैं। इन्द्रके कारण देवोंकी महिमा है।

इन्द्रा वे देवानामोजिष्ठां बिलेष्ठः सिहिष्ठः सत्तमः पारियण्णुतमः ।

(ऐ० ७।२६)

अर्थात् इन्द्र सब देवोंसे ओज, बल, वीर्यं, शक्ति-प्रवेशमें श्रतिशायी है। उसको सब एकवीर कहते हैं। उसने ही निकटतम जाकर बहाको पहुले पहुचाना, जहाँतक इन्द्र गया बहाँतक और कोई देव नहीं जा सका— इन्द्रोऽतितरामिव अन्यान् देवान्, स हि पनत् नेदिष्ठं परपर्शे, स हि पनत् प्रथमो विदाश्वकार ब्रह्मेति ।

इन्द्रको ही ब्रह्मका ज्ञान हुआ। अग्निने कहा—'मैं जातवेदा हूँ, जिसे चाहूँ भस्म कर दूँ', परन्तु यक्षके दिये हुए एक तिनकेको अग्नि भसा नहीं कर सका। वायुने कहा - 'मैं मातरिश्वा हूँ, जिसे चाहूँ उदाकर फैंक दूँ।' यक्षने उसके आगे एक तिनका रख दिया, वायु और लगाकर थक गया पर तिनकेको न हिला सका । तद इस्ट-से देवीने कहा-तुम यक्षको जानो - यह है कौन ! इन्द्र-के समन्न यक्ष अन्तर्हित हो गया। तब उमा नामकी सास्विकी बुद्धिये इन्द्रने यक्षका प्रस्यक्ष किया । इस मनो-इर कथामें ब्रह्मने यक्षरूपमें सब देवोंकी परीचा लेकर इन्द्रको ही भपना रूप विवत करके दिखलाया । बन्तुतः ब्रह्म यक्ष या यज्ञका परमरूप है। उसका जान प्राणके दर्प-से होना अशक्य है। धरिन,सुर्य,बाय,बरुण, धनेक देव एक शक्तिके रूप हैं, इनके बलसे इन्द्रको कौन जान सकता है ? Heat, Light, Electricity, Magnetism, Sound श्रादि नाना देव ब्रह्मारहके आधार बनकर उसकी थामे हैं। पर ये ही अन्तिम शक्तियाँ नहीं हैं। इनके द्वारा चैतन्य-तावका ज्ञान असम्भव है। ब्रह्मका ज्ञान तो स्वयंवर-से होता है---

> यमेवैव वृणुते तेन कम्य-स्तस्मैव आत्मा विवृणुते तन् स्वाम् ।

आत्मा विसको स्वयं वर लेती है उसके ही समक्ष अपना तन् विवृत करती है। यहाँ प्रवचन, ज्ञान, तप, ब्रह्मचर्य सब साधनमात्र हैं,सिजिकी प्राप्ति स्वयंवराधीन हैं।

बहाकी ही संज्ञा इन्द्र है। पिण्डमें वही इन्द्र आरमा है। ब्रह्माण्डमें जो सूर्योदि देव या दिख्य शक्तियाँ (Cosmic Forces) हैं उनके ही प्रतिनिधि इस शरीरमें इन्द्रियाँ हैं। पिण्ड और ब्रह्माण्ड दोनोंमें एक ही जीवन-प्रवाह (Life-flow) है। जो हिरण्यार्भ है बड़ी वैश्वानर है—

अहं वैश्वानरा भूत्वा प्राणिनां देहमास्थितः।

इस बाग्रीसे बोलते हैं, वह बाक् अग्निकी उगेति है। नासिकाके द्वारा प्राग्यवन्त होकर इस विराट् वायुके साथ एकता स्थापित करते हैं। सूर्य-प्रकाशसे वस्तुओंको रूप प्राप्त हुआ है, उसी रूपका प्रस्यक करनेवाली हमारी

चक्षरिन्द्रिय है। बाकाश शब्दोरपश्चिका हेतु है, वही शब्द इमारे कार्नोसे सुना जाता है। बाह्य-जलके ही समान हमारी देहमें बीर्य है जो जीवनकी स्थितिका कारण है। इस प्रकार पिण्ड और ब्रह्माण्डकी एकता है । बाह्म-जगत्की वियत्में जो सहम परिवर्तन भी होता है उसीका प्रभाव सुरन्त इसारे शरीरपर पहला है। विराट प्रायके साथ शरीरस्य प्रासकी एकता है। एक-एक नक्षत्रकी ज्योतिका प्रभाव शरीरस्थ प्राणपर पहला है। दोनोंमें एक ही प्रकार-की विद्युत् है। विचत्की शक्तिसे आज इस सब म्तब्ध हो गये हैं। इसकी सहम चेतना विश्वव्यापी है । चणभरमें विद्यतकी तरंगे पृथ्वीभण्डलमें स्थाप्त हो जाती है। इसी विश्वत्की वैदिक संज्ञा प्राण है। इस प्राणको ही देव कहा गया है। मूलमें एक होते हुए भी इसके अनेक रूप हैं। उन श्रनेक देवोंका वर्णन वैदिक सक्तोंमें है । परन्तु मूलमें बे एक हैं। वैदिक ऋषियोंने सब देवींकी एकनाको भली प्रकार जान लिया था---

> इन्द्रं मित्रं वरुणमग्निमाहु-रथो दिव्यः स सुपणो गरूमान् । एकं सद्विप्रा बहुधा वद-न्त्याग्ने यमं मातरिश्वानमाहुः॥

अर्थात् वित्र लोग एक ब्रह्मका ही अनेक नामोंसे बलान करतं हैं । उसीको इन्द्र, मित्र, वरुण, श्रम्नि, गरुमा, सुपर्ण, यम मातरिश्वा कहा गया है। व्यावहारिक या सापेच सत्तामें मे देव सविशेष कार्योंके करनेवाले हैं । ब्याकत दशामें (Differentiated state) सब देवींके अपने-ग्रपने धर्म हैं। पर अध्याकतरूपमें वे एक ही हैं। यही बात जगतुमें है। एक शक्तिके अनेक रूप विविधधर्मी है। एक ही सुर्य-प्रकाशको अनेक रश्मियाँ हैं जिनका पारम्परिक भेव है भी और नहीं भी हैं। सौर-रश्मियोंके साठ सप्तकोंमें अनन्त किर्गे हैं जिनका आपसका भेद लम्बाईकृत है। कुछ किरणें बहुत छोटी हैं श्रीर फिर उत्तरोत्तर क्रमसे लम्बाईकी इदिसे अन्य-अन्य कार्य करनेवाली किर्गों हैं। यहाँ कुछका नाम हीट, लाइट और इर्छ क्टिक आदि है। पर मुख्यें सब एक हैं। यही बात वैदिक ऋषियोंने प्रत्यक्ष की थी। अनेकता है पर साथ ही एकता भी है। तास्पर्ध यह है कि प्रत्येक पदार्थ या परमाणुकी दिविध स्थिति है। अनेक्ताके साथ उसका सम्बन्ध सृष्टि हैं, एक्ताके साथ

उसके सम्बन्धकी खोज समाधिकी और प्रगति है। इन्हींके वैदिक नाम त्रिपाद घीर एकपाद हैं। सर्वप्रथम सहस्र-शीर्पा पुरुष या अनन्त बहा था। वह स्वयं ही द्विषा ब्याकृत हुआ । त्रिपाद और एकपाद । त्रिपाद सापेक्ष महा है, एकपाद भूतभव्यभुवन है जिसमें सब खोक समाये हुए हैं। त्रिपादकी और जानेका नाम समाधि है, एकपादकी ओर उत्कान्त होनेका नाम व्याधि है। यह क्रम किसी क्षण रुका नहीं रहता। सृष्टि और प्रख्य संतत होते रहते हैं। बिना टिविध प्रक्रियाके सत्ता असरभव है। इस देशमें टहरे हुए हैं और अपना एक रूप व्यक्त कर रहे हैं। साथ ही कालके प्रवाहमें यांग वद रहे हैं. श्रयोत् परिवर्तित हो रहे हैं। निष्कम्प स्थिति असम्भव है। जब-जगत्में अच्युत-धर्म नहीं देख पड़ता। इस परिवर्तन और प्रवाहके मध्यमें भी एकरम रहनेवाला ब्रह्म है जो उपहित हो कर कटस्य चैतन्यक्रपमे हम सबमें विद्यमान है। वह इन्द्र स्रनेजन है, वह अध्यत है। उससे सब काँपते हैं, उसे कँपानेवाला कोई नहीं है । यह सृष्टि बहुत विरुक्षण है। इसके प्रामात्रका भी वर्णन ठोक-ठीक नही किया जा सकता । सर्वत्र शब्दोंकी गति कृष्ठित हो जाती है। ऐसा जान पहता है कि यहाँ प्रस्येक पदार्थकी सापेक्षिक यसा है।

द्वे बाव ब्रह्मणा रूपं मृतं चामूतं च । अथ यनमृतं तदसत्य, यदमृतं तत्सत्यं तद्बद्धः तज्ज्ञ्यातिर्यज्ज्योतिः स आदित्यः स बा एव ओमित्येतदातमा । स श्रेषटमानं व्यक्ततः ।

अर्थात् ब्रह्मके दो रूप हैं मूर्ल और अमूर्त, परोक्ष और प्रत्यक्ष (Formless and Formed) मूर्त माया है, अमूर्त सत्यक्ष (Formless and Formed) मूर्त माया है, अमूर्त सत्य है। ब्रह्म एक ज्योति हैं, जो अवश्य आदित्यमे हैं, जो ओश्म् हैं, वही ज्योति आत्मा है। उसने तीन प्रकारसे तीन गुयांके द्वारा अपने आपको प्रकट किया है। सर्वन्न ही मूर्त और अमूर्त (Immanent and Transcendent) का हन्द्र है। परमाणुका मूर्त स्प हैं, अमूर्त भी हैं। मूर्त का निर्वचन किया जाता है, अमूर्त अनिर्वचनीय है। मूर्त एक श्रंशमात्र हैं, अमूर्त अननत हैं। मूर्तकी संज्ञा विष्णु है, अमूर्त श्रेष हैं। श्रेष और विष्णुका सम्बन्ध बहुत अद्भुत हैं। मूर्त अमूर्त के प्राधारसे ठहरा हुआ है। प्राण अमूर्त हैं, सब उसका मूर्तहप हैं, पर दोनों ही ब्रह्मरूप हैं। कम मूर्त है, ज्ञान अमूर्त हैं। इस पारस्परिक सापेक्ष-कमका कहीं अन्त नहीं हैं। वेषों और ब्राह्मकोंमें

अनेक परिभाषाओं से मूर्त और अस्तृतेके सम्बन्धका वर्णन है। यक्तमान सूर्त है, उसकी तुरुनामें पुरोहित असूर्त है। अस सूर्त बीर असाद असूर्त है। सूर्तसे असूर्त बहुत बड़ा है। इन्द्रके ही दो रूप सूर्त और असूर्त है। सूर्तरूप प्राण है, असूर्तरूप आग्मा है। सूर्तको सत्य मानना अनुचित है। सूर्तरूपको ही ब्रह्मका अन्त समझना भूस है—

> सत्त्राणन न प्राणिति येन प्राण प्रणीयते । तदेव अक्ष त्वं विद्धि नेदं यटिदम्पासते ॥

भाग, चतु, श्रोत्र मूर्त-कार्य हैं । इनका नियम्ता धमूर्त है, बही बहा है । प्राणकी शक्ति भी श्रविन्त्य है । पर इन्द्र या ब्रह्म प्राणसे भी महान है। धसर लोग प्राण-शक्तिको ही परम सत्ता समकते हैं, वे प्राणके भी प्राणको स्वीकार नहीं करते । इसीं लोग देव और इसीं असुर हैं । जीवनकी प्रवृत्तियोंके दो भेद देवी और आस्री कहलाते हैं। भौतिक प्रकृतिकी उपासना करना असूर-वृक्ति है। चैतन्यकी उपासना दंबी हैं। अस्रोंके गुरु विशेचनने शरीरको ही आत्मा समझ लिया था। इसलोगोंमें बहतेरे ऐसे ही हैं जो मुँइसे तो चैतन्यकी सत्ता म्बोकार करते हैं, पर आच-रणमें शरीरको ही आत्मा साने हुए हैं। इस सगुण या मूर्तमें आसक हैं, उसकी ठीक उपासना, जो मोचका हेत् हो, इससे नहीं बन पड़ती। श्रविद्या, सूर्तरूप या सृष्टि भी बहाका ही विकास या उपाधि है। उसका यथावन उपयोग इससे नहीं बन पहता। इस उसका त्याग इन्द्र या धारमाके लिये नहीं कर सकते। यही कारण है जो हमारे यज्ञका भाग इन्द्रको न मिलकर श्रान्य देवी या अस्र्रीको मिछ रहा है। देवी विधानसे पूर्ण होनेवाले यज्ञोंका यक्ष या यजनरूप इन्द्र है, वह ही उस इविका अधिकारी है। इन्द्र देवाधिदेव या महादेव हैं। 'इन्द्रश्रेष्टा से देवाः'। इन्बर्के भाग पानेसे अन्य देव भी पुष्ट होते हैं। इन्द्रजुष्ट होकर ही इन्द्रियाँ संयम और विख्य तेजके प्रथमें विखरती हैं। इन्द्रके आधिपत्यमे बहिष्कृत होना इन्द्रियों या रेवॉकी पराजय है।

वेदों और बाझणों में इन्द्रियोंको ही पञ्च पञ्चलकाः कहा गया है। इन्द्रकी पाञ्चलम्य प्रजाएँ इन्द्रियाँ हैं। बृह्दार्ख्यक उपनिषद्में कहा है—

> यस्मिन्पश्च पश्चजना आकाशश्च प्रतिष्ठितः । तमेवमन्य आस्मानं विद्वान्त्रद्यामृतेऽभृतम् ॥ (४।४।१७)

अर्थात् मैं असृत मझका विद्वान् हूँ। मैं बताता हूँ कि आरमा वह है जिसकी सत्तामे पञ्चजन या इन्द्रियाँ आकाश (Ether) में स्थिनिसन्त हैं। आकाश सहाप्राण्का स्रोत है। उस सहाप्राण्यसे एक सूत्रमें पिरोये हुए पञ्च इन्द्रियाख्य देव अत्यन्त उर्जसम्पन्न होकर जिसकी मत्तासे स्थितिशोल हैं वह भारमा है। ऋषेदमें भी कहा है—

> यत्पाञ्चजन्यया विशा इन्द्रे घोषा असुक्षत । अस्तृषाद्वर्दणा विषो अर्थो मानस्य स क्षयः ॥

> > ( < 1 6 2 1 9 )

भर्धात् पाञ्चजन्या प्रजाश्चीने संमनस् होकर इन्द्रकी जो स्तृति की उससे इन्द्र शत्रश्रोका बध कर सका और वह मानका पात्र बना। पाञ्चजन्य विशोकी अनुकृतना प्राप्त करके इन्द्र स्वराट् बनता है, वह वामनसे विष्ण्य-पद पाता हैं। इन्द्रियसंयम ही समन नीति और अध्यात्मका मूळ है। विश अर्थात् प्रजाओं में ओजस्बी होनेके कारण ही इन्द्र-को विद्वीजा (विट+ओजस्) कहते हैं। उसने देवींका आधिपस्य प्राप्त करके बल, गोत्र, बृत्र, नमुचि, शम्बर, पाक आदि असरोंको पद्वलित किया है। वह इन्द्र मरुवान है । सरुत् संज्ञा प्राणोंकी है। प्राणसे इन्द्रका विरोध होना आसरी है। प्राण इन्द्रके सहायक हों तो इन्द्रका बल अप्रतिरथ हो जाता है। इन्द्र और मरुतका संवाद वेदोंमें है जहाँ मरुत इन्द्रकी सहायताका बचन देते हैं। बन्तुतः महाप्राण या शक्ति एक ही है। परन्तु कार्य-भेद और उपाध-भेडसे उसके अनेक भेद किएत किये गये हैं। प्राण पाँच हैं, प्राण सात हैं, प्राण ग्यारह हैं, इसी प्रकार पाणीं ही उत्तरोत्तर संख्या बाईससे निन्यानवेतक वर्णित है। इन्द्र उन मबनवति प्रसेका विजेता है । वे प्रर जवतक आयसी शर्थात लोहेके हैं तबतक प्राणींकी वृत्ति तामसी है। अयस, रजत, स्वर्ण-ये तम, रज, सरवकी वैदिक संज्ञाएँ है। असुरोने इन पुरियोंका निर्माण किया और इन दुर्गोमें, कन्दराओं में छिपकर वे इन्द्रमे लड़ते रहे। इन्द्रने पुरीका भेदन किया, जिससे वह पुरन्दर कहा जाता है। त्रिपुरासुरके इन्हीं पुरोंका भेवन करनेके कारण शिवकी त्रिपुरारि कहते हैं। पुरन्दर और त्रिपुरारि एक ही कश्पनाके दी रूप हैं। त्रिगुणात्मक शक्तिको आत्मसात् करनेके रहस्यका वर्णन ही दोनों जगह इष्ट है। तीन गुणोंके माना भेदोंसे निरन्तर युक् करके इन्द्र स्वराट बनता है। प्राणींके अधान्तर-भेद अवन्स हैं, वे शत और सहस्र हैं। इन्द्र भी शत और

सहस्रकतु और प्रज्ञाबाला है। प्राण भी पूर्ण धीर इन्द्र भी पूर्ण है। ये वैदिक वास्मयकी विशेषताएँ हैं। इन गृद अध्यातमतस्वींके विषयमें शब्दोंकी अभिधा परिमित है। उनकी अनन्तताको प्रदर्शित करनेके छिये बहुत-सी परिभा-षाएँ रची गयी हैं। खष्टाके पुत्र त्रिशिरासे इन्द्रका संप्राम भी त्रेगुर्य श्रीर चेतनका हुन्ह है। इन गृह संकेतोंका ज्ञान न होनेसे अल्पज्ञजन कथाकी मूल-भूलैयामें ही भटके रहते हैं। वेदोंकी शैली बहुत अपूर्व है। उसमें श्वधिराष्ट्र, श्रधिदेव, अध्यातम आदि शर्थ समकक्ष होकर साथ-साथ चलते हैं। उनके शब्दोंकी ब्य जना भी अनन्त है। एक इन्द्र-शब्दके ही प्रकरण-भेदमे धनेक अर्थ हैं। ब्रह्म, आरमा, सूर्य, प्राण, मन, बाक्, राजा, क्षत्र, बीर्य, बायु आदि इन्द्र-शब्दके अर्थ ब्राह्मण-मन्थों में पाये जाते हैं। ये ही अर्थ ब्रह्म-शब्दके हैं। इस अनन्ततासे चिकित होकर वैदिक ज्ञानके विषयमें निश्चय-रूपसे मतवादी होना दुष्कर है। वेदका मत इतना ही है, यह दावा अवैदिक-सा हो जाता है। इस देशके बहावादी आचार्यों ने वेड्की महिमाको भलीप्रकार जानकर उन्हें ब्रह्म-ज्ञानका प्रधान कारण माना था । श्रुतिको पक्षपात कुछ नहीं है। प्रकृतिको ही क्या पत्तपात है ? विराटमें सब कछ है। असस्यपर वे हैं जो हठ करके एक ही पक्षपर आरूढ होकर दृसरेका खरहन करते हैं। 'एकं महिप्रा बहुधा बद्-न्ति' और 'नेह नानाम्ति किञ्चन' इन विरोधिनी श्रृतियोंका तारतम्य जान लेनेसे मुर्त और अमुर्त, आस्त्रिक श्रीर नाम्निक.

सगुण और निर्गुण सब पक्षोंका समन्वय जाना जा सकता है। इसारे सामने नदी-तटपर पदा हुआ एक-एक परमाणु बक्कका मूर्त और सगुण लिंग है। उसके रूपको जाननेके जिये इस समय भी असंख्य विज्ञानवेशा प्रयक्षशील हैं। पर उसके असली रूपको कोई नहीं जान पाया है। मूर्त और अमूर्तकी सन्धिको इम जान जायँ तो सारा भेद खुल जाय। पर इस भेदको प्रकृति इममे गुद्ध रखना चाइती है। समस्त प्रकृतिकी गाथा कीन कहे, आकाशमें निरन्तर खंडणस्वको प्राप्त होनेवाले ब्रह्मायडकी इयत्ता कहाँ ज्ञेय है, इमारे लिये तो एक परमाणु भी ब्रह्मायडका यथेष्ट लिंग है, जिसने इमारे समस्त ज्ञान-विज्ञानको सफलतापृत्वंक चुनीती दे रक्खी है। इस अनन्तताकी कुछ भांकी मान्तके उदाहरणमें इमारे सामने आ जाय, इस प्रयक्षका आयोजन वेदों में है।

'भूमा वे सहस्रम्'। (श०३।३।३।८) भूमा अनन्त है, अनन्त प्रज्ञेय है वहाँ तर्क और शब्दोंकी गति कृण्ठित है। इन्द्र वैकुण्ठाधिपति है। जिस लोकमें अनुभव कृण्ठित नहीं होता वह इन्द्रका धाम है। वह इन्द्र सब छन्दोंका लक्ष्य है, उस विश्वरूपने छन्दोंके असृतमे जन्म लिया है।

> यदछन्दसामुषमा विश्वरूप छन्दोभ्यो अध्यमृतातसंबभुव । स मेन्द्रो मेथया स्पृणोतु ।



(लेखक--- भाजार्य श्राञ्चनन्त्रलालजी गोस्वामी)

'हंश्वर नहीं हूं' यह ईश्वर-निषेचक वाक्य ही अपनेसे पूर्व ईश्वरका होना सिन्दू करता है।

'ईश्वर है' यह स्वतन्त्र वाक्य श्रपना ही विधायक है । इसी भौति अर्द्वेसवाद ही 'द्वेंतवादमें ईश्वर' की सिद्धि बतला रहा है। ज्ञान सदेव देंत है, वह ज्ञाता और ज्ञेयके बीचमें होता है। जामद-श्रवस्था श्रीर प्रकाश भी देंत हैं, जबसक ज्ञान, जागृतावस्था,एवं श्वन्थकारका नाशकर प्रकाशकी प्राप्ति नहीं होती तयतक 'बुद्धिवाद' के चक्करमें पढ़े हुए मनुष्यके लिये किस वादमें ईश्वर है, यह निश्चय कर लेना सहज नहीं है। हाँ, जब कभी भी उक्त अवस्थाकी प्राप्ति होगी, तभी समस्त वादाविवादोंको, वाद देकर हैतवादमें ईश्वरकी सिद्धि और साधनाकी सफलतामें साधकको तनिक भी सन्देह नहीं रह सकेगा । दूसरी बात यह है कि हैतवादी एवं झहैतवादी दोनों ही इस बातको मानते हैं कि भगवान् श्रीशङ्कराचार्य-जीने हैंनवादका खण्डनकर झहैतवादको स्थापित किया। इससे भी यह प्रमाणित होता है कि श्रीशङ्कराचार्यजीमे पूर्व 'हैतवादमें ईश्वर' सिद्ध हो चुके हैं।

> यत्तद्भदन्तु शास्त्राणि यत्तद्भशस्यान्तु तार्किकाः । जीवनं मम चैतन्यपादाम्मोजसुधैव तु ॥ ( मीप्रवोधानन्द सरस्वर्ता )

# नैयायिकोंके ईश्वर

( लेखक--पण्डितवर श्रीपञ्चाननजी तर्करत )

नित्यज्ञानेश्वर्ययत्न्यात्र्यशक्तिः

श्रेयोमीकज्ञानकमैत्रयुक्तिः कारुण्यान्विर्विश्वबन्धोऽनवद्यः

पायादीशः सर्वतोदत्तविद्यः ॥

ईरवर नैयायिकोंके सर्वस्य हैं, ईश्वरके अनुप्रह विना जीवके सभी कर्म निष्फल हैं। इसीसे नैयायिकगण यक्त-यागादि कर्म-मार्गमें ईश्वर-निष्ठ हैं, योग-मार्गमें ईश्वर-निरत हैं, भक्ति-मार्गमें ईश्वर-परायण हैं और ज्ञान-मार्गमें ईश्वर-तरपर हैं।

न्यायशास-प्रवर्तक हरिद्रुमान् अहल्यापति अक्षपाद गौतम महर्षिको ॥ महेश्वरकी साधनानं योगसिद्धि प्राप्त हुई यो । उन्होंने तर्कवादमें शिवशीको सन्तुष्ट किया था । देवीपुराणके श्रमुद्धित शुम्भ-निशुम्भ-मथनपादमें अक्षपाद नाम आया है श्रीर माधवाचार्यरचित शंकर-दिग्विजयमें 'चरणेक्षया' श्रावि असपादके पर्यायवासी शब्दोंके हेतुका वर्णन हैं । नारानाथ तर्कवाचम्पतिने अपनी तत्त्वकौमुदी-टीकामें भी ऐसा ही वर्णन किया है । अक्षपाद शिवांश और शिवाबतारके शिष्य थे (ब्रह्मावस्पुराण अनुषंगपाद ) अतप्त उनका शेव-सम्प्रदाय था । प्राचीन न्याय-निक्य-में प्रायः शिवकी बन्दना भी की जाती है । सृरिकृत 'पढ़-दर्शन-समुख्य' में लिखा है—

\* अनावृष्टिसे दम्ध हुए विशुष्क भारतमें वरणके वरसे गौतमके भाष्ट्रममें डी मदा इरिद्वणे वृक्षांकी पंक्तियाँ विद्यमान रहती थीं; चोइ भहल्याके पति, गोदावरी-समानता और गोतम-वंद्रामें श्रेष्ठ होनेके कारण हो, अथवा देवीपुराणोक्त शास्त्रार्थ-विजयी होनेके कारण हो, उनका एक नाम गौतम था । शिवपुराण हान-सहितामें अहस्यापति गौतमका चरित्र आया है । स्कन्द-प्राणके मोइश्वरखण्ड कुमारिकाखण्डमें लिखा है—

'अक्षपादो महायोगी गौतमास्योऽभवन्द्वनिः।
गोदावरी समानेता अहत्यायाः पतिः प्रभुः॥'
(शिवपुराण शानसंहिता, स्कन्दपुराण कुमारिकाखण्ड देखिये।)
न्यायोद्वारगभीरानिमंलगिरा गीरीपतिस्तावितो
वादे येन किरीटिनेव समरे देवः किराताकृतिः।
(न्यायमक्ररी मूल देवीपुराण)

'अञ्चपादमते देवः सृष्टिसंहारक्वव्छिवः।' (जैन हरिभद्र स्रि)

इस सम्प्रदायका प्रधान साधन-मार्ग योग था। इसी-छिये प्राचीन कालमें न्याय-दर्शनका नाम योग था।

न्यायसूत्रके भाष्यकार वास्त्यायनने गौतमसत्र १-१-२६ के भाष्यमें जो 'योगके मतस् श्रसतकी उत्पत्ति' बतलायी है उसमे भी न्याय-शास्त्रके योग नामका समर्थन होता है। क्योंकि प्रचलित योगदर्शनके सतसे असतकी उत्पत्ति नहीं होती, 'नासती विद्यते भावः ।' विशेषतः 'अभिधान-चिन्तामणि' में योग और नैयायिक इन दीनी शब्दोंको एकार्थक कहा है । कौटिलीय अर्थनीतिके भ्रान्वीचिकी विभागमें भी न्यायके बदले जो 'योग' नाम आया है वह भी 'न्याय-शास्त्र' का समानार्थक ही है,क्यों-कि वास्त्यायनने स्याय-भाष्यमें आन्वीक्षिकीका 'प्रदीपः सर्वशासाणामुपायः सर्वकर्मणाम् । आश्रयः सर्वधर्माणाम् यह स्वरूप बतलाया है। कौटिलीय अर्थ-नीतिमें भी यही दिखाया गया है। दर्तमान पात अल-योगदर्शन अब भी सांस्य-प्रवचन-दर्शनके नामये प्रसिद्ध है। खैर, यह अवा-न्तर विषय है । असल बात यह है कि इन दोनों दर्शनों में अर्थात् प्राचीन कालके योगदर्शन न्यायसुत्रमें ग्रीर वर्त्तमान कालके योगवर्शन पात अलमें - दोनों में ही ईश्वरका नाम लेकर स्पष्टरूपसे उनका अस्तित्व स्वीकार किया गया है। ईश्वर सर्वश्रेष्ठ आत्मा हैं, अन्य वस्तु नहीं है; जीवातमा अनेक हैं, वे उपासक हैं और ईश्वर उपास्य हैं। यह सिद्धान्त होनी ही सम्प्रदायोंमें समान है। वैशेषिक-दर्शनके---

'तद्वचनादाम्नायस्य प्रामाण्यम् (१ । १ । ३ )

इस सूत्रमें 'तत्' शब्दका श्वर्थ ईश्वर है, भाष्यकार प्रशस्तपादने यह कहकर ईश्वरवादकी स्थापना की है। पर उसका मूल न्याय-सिद्धान्त ही है, अतएव उसको अलग सममना निरर्थक है। सांस्य या कापिलदर्शन न्यायादि-सम्मत ईश्वरवादके प्रतिकृत है। वेदान्तसूत्रका सुप्रसिद्ध शांकरभाष्य घाँस-तश्वका प्रचारक है। उसके मतमें ईश्वर और जीव एक ही हैं। केवल उपाधि-भेदमे उनमें संज्ञा-भेद है, शांकर-मतमें वस्तुतः वपास्य-वपासकका भेद नहीं है, साध्य-साधन-भाव नहीं है, केवल एक अखरह चिन्मात्र ही सरय है; कर्म, योग, भिक्त ये सभी करूपनामात्र हैं। भक्ति-तत्त्वोपदेशक महाप्रभु श्रीगांराङ्गदेवने इस मत-की वही निन्दा की है। स्तर, हम अदरखके स्थापारियोंको जहाजकी खनरसे क्या मतल्द हैं हमें तो यहाँ यही कहना है कि न्याय-शासके साजन-पथमें भक्ति-मार्ग भी सुविस्तीर्ण और सस्य है।

मीमांसक कर्मशक्तिवादी हैं, वे ईश्वरको स्त्रीकार करनेमें पराक्मुख हैं। कर्म ही स्वर्गका हेतु और कर्म ही नरकका कारण हैं।

'नमस्त्रत्कमेंम्ये। विधिरपि न यभ्यः प्रमवतिः

नैयायिक कहते हैं कि कर्म भ्राचेतन है, उसकी शक्ति भी अचेतन है और उसका व्यवस्थापक शास-वेद भी अचेतन है। यह अचेतनवर्ग किसी चेतनके अधिष्ठान विना क्योंकर कोई कार्य कर सकता है ? विशेषकर विधान-बाताके कठणामय, विज्ञक्षण और सरयवादी न होनेपर, न तो उसके विधानानुसार चलते ने कभी इष्ट-सिद्धि होती हैं और न उसके विधानको नहीं माननेये कोई अनिष्ट ही हो सकता है। मीमांसकोंके मतमें इसप्रकारका विधानदाता कोई नहीं है, परस्तु न्यायके मतमें वह विधानदाता ईश्वर हैं। उन ईश्वरके भाजानुवर्त्ती कर्म ही धर्म या सत्य हैं और उनकी आज्ञाके विरुद्ध कर्म ही घथमें या असत हैं । याग-यजावि कर्म उन्होंके द्वारा उपदिष्ट हैं और योग, अक्ति, ज्ञान भी उन्हींके द्वारा उपविष्ट हैं । विधार्यी-के अधिकार-भेदके अनुसार गुरु जिसप्रकार पाठ-भेदकी व्यवस्था करते हैं, उसी प्रकार ईश्वरने भी उपासकींके अधिकार-भेद्रये साधन-भेदकी व्यवस्था की है।

'सन्तानकी हित-कामनांस जननि तहि ताइन करे'-

इस सैदान्तिक छोकोत्तिको सामने रखनेपर ईश्वरको सर्वदा ही करुणामय कहनेमें कोई वाघा नहीं होती । पापकमें के छिये ईश्वर द्वड नहीं दें तो हमारे उन पापी-का क्षय किसमकार होगा ! सर्कमंका फल चित्त-शुद्धि है, शुद्ध-चेताको ईश्वर-कृपासे ही योग, मिक और ज्ञानकी प्राप्ति होती हैं (यह जयन्त भट्टका मत हैं)।

कृपासय इंश्वर सर्वक मंत्रवर्तक, सर्वविद्यागुर और सर्व-शिक्पादि-शिक्क हैं। उनके अनुम्रह बिना सनुष्यका कोई भी कर्स सफळ नहीं होता । वही वेद-शास्त्रोंके उपरेष्टा हैं, वहीं धर्मकार, रथकार और धनुर्धर धादिके रूपमें होकर शिक्षा देते हैं। यजुर्वेद, इद्राप्याय और धनेक श्रुतियों में उन्हीं ईश्वरके तत्वका वर्णन है, उसी श्रुति-मूळक ईश्वर-तत्त्वका भगवान गाँतसने अपने सूत्रमें स्वक एवं गृह भावसे उपनेश दिया है।

भनेक नैयायिकोंके सेन्य ईश्वर शिवक्य होनेपर भी त्रिमूर्ति हैं। ब्रह्मा, विष्णु, महेश्वर यह तीनों ही ईश्वर-मूर्ति हैं और त्रिमूर्ति होनेपर भी वे स्वक्पतः निराकार हैं। भ नमः ( ब्रह्मा, विष्णु, महेश्वरक्पआरीको प्रणाम है)।

त्रिमूर्ति-चिन्तामिण, गीतमस्त्र, वण्ट्यायन-माध्य, वार्तिक, ताल्यं-टीका, कुसुमाङ्गिक, न्यायमञ्जरी, ताल-चिन्तामिण, वीधिति, दीधिति-प्रकाश इत्यादि नध्य-प्राचीन सभी प्रकारके न्यायप्रन्थ ईरवर-तालके प्रतिपादक हैं। इनमें कुछ प्रन्थों में चार्वाक, बौद्ध, जैन, सांच्य और मीमांसकोंके निरोश्वरवादका खण्डनकर अपने मतकी स्थापना विशेषरूप के गयी है, जिनमें कुसुमाङ्गिक विशेष उरुडेखनीय हैं। ईरवर-विषयक सर्व-श्रेष्ठ प्रन्थ ईरवरानुमान-चिन्तामिण है। मुख गांतस-स्त्रये आरम्भ करके यथासम्भव उसकी आकोषना की आती है।

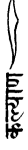
'ईरवर कारणं पुरुषकर्मफ्रुदर्शनात्।'

इस गीतमसूत्र ४।१।१९ से ४।१।२१ तक नीन सूत्रीमें ईरवरवादका म्पष्ट वर्णन है। इस सूत्रका आस्यादि-सम्मत अर्थ यह है—

पूर्वपक्ष कहता है कि ईश्वर ही जगत्का एकमान्न कारण है, नहीं तो पुरुषकी चंद्रा विफल नहीं होती। जिस वम्तुमे जो पदार्थ उत्पन्न होनेवाला नहीं है, उसके किये मतुष्य कितनी भी चंद्रा क्यों न करे, उसकी वह चंद्रा कभी सफल नहीं होती। कोई यदि स्तके बदले सिदीसे कपड़ा बुनना चाहे ओर इसके किये चाहे जितनी चंद्रा करे, कभी कपड़ा नहीं बुना जायगा। कहीं-कहीं तो स्तसे कपड़ा बुननेकी चंद्रा करनेपर भी बीचमें इतने विक्त आ पढ़ते हैं कि कपड़ा तैयार नहीं हो पाता। इसका कारण यही है कि इस विद्य-संसारका एकमान्न कारण ईश्वर है, मनुष्य इस बातको समझता महीं। चर्म-चश्चुऑके झगोचर ईश्वरके न देख पड़नेके कारण वह दूसरी-दूसरी चीजोंसे अपना काम निकादना चाहता है











र्धाभद्रेनाचार्य

परन्तु कार्यके मूलमें ईश्वरके न रहनेपर कार्य सम्पन्न नहीं होता, अत्तप्त ईश्वर ही कारण है। (यह सूत्र महाके परिणामवाद और विवर्तवाद-मतका ज्ञापक है)—ऐसा ताल्पर्य टीकामें कहा है। अगले सूत्रमें इस मतमें दोप दिखलाया गया है—

'न पुरुषकर्मामावे फलानिष्पत्तः' (४-१-२०)

'यह नहीं कहा जा सकता, क्योंकि मनुष्यके कर्म न करनेपर उसे फलकी प्राप्ति नहीं होती। अत्तप्त मनुष्यका कर्म अर्थात् पुरुषार्थ ही फलप्राप्तिका हेतु है, हेश्वर नहीं। इसके बाद न्याय-मतका चरम सिद्धान्तसूत्र है—

'तत्कारितत्वादहेतुः' (४-१-२१)

उस पुरुपार्थके मूलमें भी ईश्वर हैं—पुरुषार्थके अनुप्राहक ईश्वर हैं उन्होंके द्वारा फलकी प्राप्ति होती है। ईश्वर एकमात्र कारण न होनेपर भी (एवं परिणामीपादान या विवतींपादान न होनेपर भी ) कर्मसापेक्ष निमित्त-कारण हैं, इसमें कोई सन्देह नहीं है।

यह क्यास्या भाष्य और उसकी टीकाओं के भावों के आधारपर लिखी गयी है। इसमें वाचस्पति मिश्रके विचार कार समाधान सम्मिलित हैं। अपना स्वमत पीछे दिस- बाया जायगा।

कोई भी ज्याख्या हो, सबका मूल ईश्वरवाद्यर प्रतिष्ठित है, प्रदक्षित सूत्र इस बातका एक विशेष प्रभाश है। २-१-६८ के सूत्रमें भी आसरूपये वेदवका ईश्वरका प्रामाण्य निगृद भावये सूचित किया गया है। इस सूचनाने परवर्ती अनेक निवन्धों में ईश्वरके प्रमाणमें एक प्रवल युक्तिका काम विया है।

'तदर्थ यमनियमास्यामात्ममस्कारी योगाचाध्यातमीवध्युपार्थः । ( ४- २-४३ )

इस सूत्रकथित नियमां में ईश्वरप्रणिधान भी एक है। अध्यारम-विध्युपायमें ईश्वर-तत्त्वके श्रवणादिका प्रहण किया जा सकता है। अतएव इस सूत्रके साथ भी ईश्वर-तत्त्वका गहुरा सम्यन्ध है। यहाँ यह आपन्ति होती है कि—

'मूलदर्शनके षोडरा पदार्थों में या उनके विभाग-बोधक स्त्रों में कहीं भी ईश्वरका नामतक नहीं आया है। दूसरी जगह जो ईश्वरकी खर्चा है वह एक प्रकारसे अप्रासंगिक है, वेदवक्ता आप्तका जो प्रमाण दिया जाता है वह अप्रा-संगिक न होनेपर भी स्पष्टतः ईश्वर-वश्वका बोधक नहीं है। वह आसपरवाच्य ऋषियोंके िस्ये भी प्रयुक्त हो सकता है। श्रतएव निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता कि प्राचीन सूत्र-प्रम्यके साथ ईश्वर-तत्त्वका सम्बन्ध है। इस आपत्तिका खण्डन दो प्रकारसे हो सकता है—

### (१) भाष्यकारने कहा है---

तस्यात्मकत्पात् कत्पान्तरानुपपत्तिः।

—अर्थात् ईश्वरमें आत्मत्व जाति है, आत्मासं ईश्वरमें विजातीयता नहीं है ।

अतएव चोदश पदार्थीमें जो दितीय पदार्थ प्रमेय है. उसके अन्तर्गत उपयुक्त आत्मा ईश्वरका भी बोधक है। ईश्वरमें द्वेप-इःखन रहनेपर भी इच्छा, प्रयत्न और ज्ञान उसके अनुमापक हैं । आत्मजातीय जीवात्मा ऋति परमारमा ( ईश्वर ) दोनोंहीके अनुमापक-हेतु 'इच्छा-हेषप्रयहसुखदुःखज्ञानास्मनो लिङ्गम्' -इस सुत्रमें संगृहीत हैं। दोनोंके सम्बन्धमें इनकी यथायोग्य योजना कर लेनी चाहिये। 'आरमनो लिङ्गम्' इसके 'अरमनः' इस एकवचनद्वारा आत्मत्व-जाति सचित होती हैं। तीसरे अध्याय, २ आद्विकके ७० वें सुत्रमें आत्माका नानात्व स्वीकृत है, अतएव सभी आत्माओंका अनुमान इच्छादि-द्वारा करना पड़ता है। यह निश्चित होनेपर भी सुन्नमें 'आरमनः' ऐसा एकवचन आरमस्य-जातिके साथ अन्वय किये बिना सिद्ध नहीं होता । वही आस्मरव-जाति ईश्वरमें भी विद्यमान है। सुत्रका ऐसा अभिशाय समझकर ही भाष्यकारने ईश्वरमें आत्मस्व-जातिका होना म्बीकार किया है और 'धारमान्तरमीश्वरः' कहा है अत्वव यह निर्णय हुआ कि ईश्वर प्रमेयके अन्तर्गत हैं।

(२) गौतमसूत्रमें 'प्रमेय' घटद पारिभाषिक है। बीवारमाका साक्षारकार ही मुक्तिका प्रस्थक्ष कारण है। इसीछिये प्रमेयमें जीवारमाका ही स्थान रक्ता गया है। इसप्रकार ईश्वरको प्रमेयके अन्तर्गत न छिये जानेपर भी काल, दिशा प्रभृतिको भाँति (२। १। २२) उनका अस्तिस्व सम्यक् प्रकारसे स्वीकृत है।

न्यायसूत्रके षोदश पदार्थ विचारके प्रधान श्रंग हैं। विचार उसीको कहते हैं, जिसमे जीवारमाका सनन, अवितारमाका योग और जीवारमाका साक्षास्कार होता है। न्यायसूत्रका यह भाव नहीं है कि उक्त पोडरा पदार्थों के अतिरिक्त और कोई पदार्थ है ही नहीं। वैसा माना जाय सो

पश्चमूत, सुख, संयोग, समवाय इत्यादि द्रव्यगुणादिका अस्तित्व भी श्रस्तीकार करना पड़ता है। क्योंकि ये वस्तएँ चोडश पदार्थों में नहीं हैं। पञ्चभूतोंकी तरह ईश्वर भी प्रसिद्ध है, अतएव पोडश पदार्थों में उसका नाम न आनेपर भी उसका उल्लेख- ईश्वर-कारणवाद-अप्रासंगिक नहीं है । प्रेस्य-भावके विचारमें उत्पत्ति-विचार अपिरहार्य है, उत्पत्तिके विषयमें जो मत उस समय प्रचलित थे. उनका विचार-प्रसंग क्रमसे ही वहाँ किया जाना अप्रासंगिक नहीं था। वेदवक्ता आप्त ईश्वर नहीं है, यह बात न्यायसूत्रमें कहीं नहीं कही गयी है। इसके विपरीत पक्षान्तरमें न्यायसुन्न ३ । १ । २९ में श्रतिप्रमाणको स्वीकार किया गया है, इसलिये 'तस्माचज्ञारसर्वहृत ऋषः सामानि जिल्लरे' (पु० स्॰ ७) इस श्रुतिवाक्यके अनुसार वेदवक्ता आप्तके रूपमें ईश्वरको प्रहण करना किसी प्रकार युक्तिकै विरुद्ध नहीं है। ईश्वर-योग-सिद्धि होनेपर जीवारम-साक्षारकार सहज ही हो जाता है। अतएव तस्वज्ञानके उपयोगी आत्मसंस्कारके लिये भी ईश्वरप्रणिधान सर्वथा युक्तियुक्त है।

यह समाधान भाष्यकार प्रभृतिके मतानुसार किया गया। अब मैं दूसरी पद्धतिसे समाधान करनेके लिये 'ईश्वरकारणं' इत्यादि (४-१-१६ से २१ के ) सूत्रोंकी ब्याख्या और तरहसे करता हूँ। यह मेरी ध्ष्टता है तथापि मैं सुधी-समाजके सामने हुमें विचारार्थ छएस्थित करता हूँ।

'पुनरुरपत्तिः प्रेरयभावः' यह प्रेरयभाव आरमाके निश्य होनेसे ही सिद्ध होता है। देहारमवादी या नैरारमवादीका प्रेरयभाव या पुनर्जनम सिद्ध नहीं होता। इस भावका सृत्र है—

इस स्त्रमे जिल्लामा उत्पन्न होती है कि उत्पन्ति किस-प्रकार होती है ? उसका स्वमतसिद्ध उत्तर और साथ ही नास्तिकीका समाधान अगले तीन सूत्रीमें है । इसके बाद अभाष-कारणवाद है, यह मत बौद्धीका है । इस मतका सूत्र है—

अभावात्मावीत्पत्तिनीनुषमृद्य प्राद्धर्मावात् (४ १-१४)

अभावसे ही भाव-वम्तुकी उत्पत्ति होती है। यह बात प्रस्यक्ष है कि बीजको ध्वंस किये विना अंकुरकी उत्पत्ति नहीं होती। सभी कार्य-कारण--ध्वंसमे उत्पन्न होते हैं।

यदि यह मत कि, केवल अभाव ही कार्यमात्रका कारण है, लण्डिस न हो तो, प्रवृत्ति धर्माधर्मकी स्टपत्तिका कारण नहीं हो सकती, रागादि दोष धर्माधर्मके कारण नहीं हो सकते, मिथ्या ज्ञान दोषका कारण नहीं हो सकता, क्योंकि प्रकृति प्रभृति सभी भाव-पदार्थ हैं, अभाव नहीं हैं। बिल्क भाव-पदार्थको कारण माननेसे न्यायस्त्रके मूख सिद्धान्त (जो १-१-२ सूत्रोंमें वर्णित है) की ही रक्षा नहीं होती। इसिलये यहाँ ११ वें स्त्रसे १८ वें स्त्रतक इस विषयपर विचार और अभावकारणवादका खण्डन है। इस बातको भाष्यकार प्रभृतिने भी स्वीकार किया है। एरन्तु-

'कमनिर्देशादप्रतिषेधः ( ४-१-१८ )

— इस सूत्रको भाष्यकार प्रभृतिने न्यायमतके अनुकृत श्रथंमं ग्रहण किया है। मेरे अनुमानमे, इस सूत्रका सहज अर्थ अभावकारणवादके अनुकृत्व है। क्योंकि पूर्ववर्ती १७ वे सूत्रमें अभावकारणवादका खण्डन है। जैसे—

·न विनष्टे+यांऽनिष्पत्तेः

बीजादि-ध्वंसको ही अंकुरादिका कारण कहें तो जो बीज-ध्वंस बहुत पहले हो गया है, फिर उसी ध्वंस-बीज-से श्रंकुरकी उत्पत्ति क्यों नहीं होती ? वही ध्वंस श्राज भी तो विश्वमान है। वान्तवमें जब ध्वंसमे श्रंकुर उत्पन्न नहीं होता तब अभावको कारण नहीं कहा जा सकता। न्याय-शास्त्रकृत हस खण्डनपर अभावकारणवादकी यह उक्ति है कि—

#### 'क्रमनिर्देशादप्रतिषेधः'

अर्थात न्यायशास्त्रकृत यह सण्डन या प्रतिषेध नहीं हो सकता। क्योंकि कार्य-कारणका श्रव्यवधान क्रम निर्दृष्ट है। बीज-ध्वंस होते ही श्रकुरोग्पत्ति हो यह क्रम है, अति पूर्वकालमें बीज-ध्वंस होनेपर काल-ब्यवधानके कारण, क्रममंग होनेसे श्रंकुर उरपन्न नहीं होता। इसी आशंकाके उत्तरमें न्यायस्त्रकारने स्वमन-स्थापन करनेके लिये 'ईक्षरः कारणं''' (४-१-१९) यह सूत्र विन्यास किया है। अर्थात् केवल अभाव ही कार्यमात्रका कारण है, माव-पदार्थ कारण नहीं है, यह नहीं हो सकता। सभी कार्योम ईक्षरको कारण मानना ही पड़ेगा; यदि नहीं, तो पुरुषार्थ विफक्ष क्यों होता है? इसपर नास्तिक बौद्ध कहते हैं—

'न पुरुषकर्मामावे फकानिष्पत्तेः' ( ४-१-२० )

'ईश्वर कारण नहीं है, क्योंकि पुरुषके कर्मोके बिना फक नहीं होता, यह प्रस्यक्ष है। किसान खेती न करे तो अनाज नहीं होता । कहना नहीं होगा कि यहाँ भी कृषि-कर्म-ध्वंसके बाद ही अनाजकी उत्पत्ति होती है। यह अभावकारखवादीका भत है । न्यायसूत्रकार इसका उत्तर देते हैं—

'तत्कारितत्वादहेतुः' (४-१-२१)

-अभावकारणवादीका प्रदर्शित कारण ईश्वरकारण-बादका खण्डन करनेमें अनुपयन है। क्योंकि पुरुषका जी कर्म है वह भी ईश्वर-प्रवर्तित हो है। कोई भी कार्य केवल एक कारणसे उरपन्न नहीं होता। बहुत-से कारणींके सम्मेलनमे उरपन होता है। इस सम्मेलनके मूलमें ईश्वर वर्तमान रहते हैं। वे अनुप्राहक हैं, इसीसे कार्य होता है, अन्यथा नहीं होता । अनएव विना भावके कार्यकी उत्पत्ति स्वीकार करना विस्कुल अयुक्त है। यदि अन्वय-व्यतिरेक-युक्तिसे किसी भाव-पदार्थका कारणस्व साधित होता हो तो उसी युक्तिमें अन्य भाव-पदार्थको कारण माननेमें कोई आपत्ति नहीं रह जाती। इसप्रकार प्रवृत्ति प्रभृतिका कारणस्य अवाध रह गया । सुतरां प्रेस्यभाव-विचारके प्रसंगमें अपवर्ग-साधनके निर्णयके लिये इस विचार-विदेश-को आवश्यकता है। यहाँतक कि पोडश पदार्थ-निर्देशके मूलमें भी यह ईश्वरवाद वर्तमान है। अतएव कहना पदता है कि ईश्वर ही न्याय-दर्शनके प्राणस्वरूप हैं। जो 'प्राणस्य प्राण' है वे यदि न्यायके प्राणस्त्ररूप हो, तो कोई अनोखी बात नहीं हैं। अधिकन्तु न्यायशासके लिये वह अवश्य गौरवकी बात है, नयायिकके लिये आज्ञा और आधासनकी बात है। यहाँ मूल-सूत्रोंके साथ ईश्वरवादका अच्छेच सम्बन्ध दिखलाया गया । ईश्वरके स्वरूपकी सुत्रमें विस्तृत आस्रोचना न होनेपर भी 'ताकारितावात्' इस संकेतसे उसका सुक्ष्म सुत्र दिखलाया गया है। आप्त-प्रामाण्य-निर्देश, अपवर्ग-विचार,आरमाका निस्यस्व और नानास्व-ज्ञापन,ईश्वर-प्रशिधानमे आरम-संस्कार हत्यादि सन्धनके फळस्बरूप हमें एक प्रकाश-सम्पात मिल गया है। इससे इस समझते हैं कि-

'यः सर्वशः सर्ववित्' 'द्यात्रासूमी जनयन् देव पकः'
'नित्यो नित्यानां चेतनक्षेतनानाम्'
'सर्वेन्द्रियगुणामासं सर्वेन्द्रियविवर्जितम्'
'पको हि रुद्रो न द्वितीयाय तस्युर्य इमाँह्यांकानीशत ईशनीभिः।'
'यदा पश्यः पश्यने रुक्मवर्ण
कर्तारमीशं पुरुषं मह्ययोनिम्।

तदा विद्वान्पुण्यपापे विशूय निरक्षनः परमं साम्यमुपैति॥१

- इत्यादि उपनिषद, रुद्राध्याय और विविध कर्म-काण्डका ईश्वरस्वरूप निर्णय ही न्यायशास्त्रका आधार है।

श्रुतिप्रमाणसिद्ध वे ईश्वर किसप्रकार अनुमानमें आ सकते हैं, 'तरकारितस्वात' एवं आप्त-प्रामाण्यमें यही स्चित किया गया है। क्योंकि ईश्वरकी कृति और वेद-कर्नरव ईश्वरानुमानके उस्कृष्ट हेनु हैं।

भाष्यकारने ईश्वर-स्वरूपके सम्बन्धमें निज्ञिलिखित आलोचना की हैं।

भावार्थ — जीवारमामें अधर्म, मिथ्या ज्ञान और प्रमाद् है। जिस आरमामें यह सत्र नहीं है, बिस्क घर्मज्ञान, समाधि पूर्णरूपमे अवस्थित है, चैसा आरमा ही ईश्वर हैं। उसकी धर्मसमाधिका फल अणिमादि अष्ट ऐश्वर्य हैं। उनको धर्म-कर्म सापेक्ष नहीं है, संकर्षणनुमार है। प्रत्येक जीवारमाका धर्माधर्म और पृथिच्यादि भूनों की प्रवृत्ति उन्हीं के प्रभावसे होती है। सन्तानके लिये जिसप्तकार पिता यथार्थवादी हितोपदेष्टा और द्यामय है, ईश्वर भी सब भूतों के लिये बैसे ही पिनृतुष्य हैं।

जरभैयायिक नामसे गंगेशद्वारा उल्लिखत जयन्त भट्ट कहते हैं—

'ज्ञानमुखेच्छाप्रयत्नधर्माः सन्तीश्वरं'

—अर्थात् ज्ञान, सुख, इच्छा, प्रयत्न और धर्म ईश्वरमें वर्तमान हैं। वार्तिककार उद्योतकर, तारपर्यटीका-कार वाचनपति मिश्र, तात्पर्यपरिजुद्धिकार उद्यनाचार्य और गंगशोपाध्याय प्रभृति नव्य न्यायाचार्यगण ईश्वरमें सुख और धर्म स्वीकार नहीं करते। केवल दीधितिकार-शिरोमणिके मंगळाचरणमें 'अखण्डानन्दवोधाय' पद रहनेसे उनका मत जयन्त भष्ट आदिके साथ मिलता है या नहीं, हसमें सन्देह है। ईश्वरमें नित्य सर्वज्ञता, नित्य इच्छा एवं नित्य यत है और कोई विशेष गुण नहीं है, यह मत नैयापिक-समावमें सुप्रतिष्ठित है। ईश्वरके विषयमें नास्तिकोंको जो आपित्तियाँ हैं उनका उद्योतकर, जयन्त भट्ट, बाचस्पति मिश्र, उद्यनाचार्य एवं गंगेशोपाध्यायने खण्डन किया है। वह इसमकार हैं-

१-कियाहीन कर्ता नहीं हो सकता। उद्योतकरने इसके उत्तरमें जो कुछ कहा है उसीका भाषायं प्रकट करते हुए वाचस्पति मिश्र कहते हैं कि, ईश्वर क्रियाहीन नहीं है, ज्ञान, इच्छा एवं प्रयक्ष भी क्रियाएँ हैं, केवल स्पन्दन ही किया नहीं हैं। (४।१) २१ न्यायसूत्रका वार्तिक और तारपर्य-टीका देखिये)

२-अशरीरी कर्ता नहीं हो सकता। जयन्त भट्टने इसके उत्तरमें कहा है-जिसप्रकार जीवारमा वस्तुतः अशरीरी होकर भी सबका सञ्चालक हैं, उसी प्रकार ईश्वर भी अशरीरी होकर सर्वसञ्चालक हो सकते हैं। (न्याय-मञ्जरी, ३ आद्विक ईश्वर-प्रकरण देखिये)

३--नित्य-तृप्त ईश्वरका जगत्-निर्माण करना निर्श्यक हैं। निर्श्यक कर्ममें मूर्खकी भी प्रवृत्ति नहीं होती, सर्वज्ञ ईश्वरका तो कहना ही क्या ? इसके उत्तरमें जयन्त भट्ट कहते हैं - सृष्टि, स्थिति, संहार यह सूर्यके उत्त्य-असकी माँति ईश्वरका स्वाभाविक धर्म है। अथवा अनादि जगत्-प्रवाहमें, जीवके प्रति स्वाभाविक त्यावश होकर ही ईश्वर सृष्टि, स्थिति, संहार करते हैं। अनादि शुभाशुभ कर्म-पाशमें वैंथे हुए जीव मुक्ति-काम नहीं कर सकते, इसीलिये सुस्त-दुःस्त, स्वर्ग-नरककी रचना और वेदके उपदेशद्वारा शुभाशुभ कर्मोका ज्ञान एवं मोगदारा कर्मभ्य करतेकी व्यवस्था ईश्वरने की हैं। वेदवाक्योंद्वारा श्विचिध उपासना और ज्ञानका उपदेश दिया है। क्रमसे सबको मुक्ति देना ही उनका उद्देश्य है। अतएव मुक्तिस्प परमपुरुपार्थको सभी प्राप्त हों, ईश्वरकी यह करणाप्रणोदित इच्छा ही सृष्टिका कारण है। (न्यायम अरीके उसी प्रकरणको देखिये)।

४-ईश्वरके अस्तित्वमें कोई प्रमाण नहीं है, इसका खण्डन वार्तिककारसे लेकर सभी न्यायाचार्योंने किया है।

इन चार प्रकारकी आपत्तियों के अन्तर्गत कुछ और भी आपत्तियाँ हैं। ददयनाचार्यके न्याय-कुसुमाञ्चल और गंगेशोपाध्यायके 'ईश्वराजुमानचिन्तामणि' प्रन्थमें सारी आपत्तियोंका उल्लेख और उनका खण्डन विस्तारके साथ किया गया है। आचार्य और उपाध्यायने नास्तिकपक्षके अनुमानमें विध्यंगता अति निषुणतासे दिख्छा हो है। उपाध्यायने स्वपक्षकी निर्दोषता सिद्ध करनेका अधिकतर प्रयक्ष किया है।

नैयायिक-सिद्धान्तमें ईश्वर निराकार, सर्वज्ञ, जीवके अदृष्ट-फलदाता, निरयप्रयक्ष और निरयपृश्वर्यसम्पद्ध हैं। वे यज्ञादि कर्ममार्गसे, योगमार्गसे, भिक्तमार्गमें और ज्ञानमार्गसे उपास्य हैं। अवण, मनन, निद्ध्यासन एवं दर्शन भी उनकी उपासना हैं। उपासककी सिद्धिके लिये वे शिवरूपमें आविभूत होते हैं। उपासना-विशेषमें वे अक्रिष्णादि रूप भी धारण करते हैं। ज्ञामा, विष्णु और महेश्वर ये तीनों मूर्तियाँ उन्होंकी हैं। गंगशोपाध्यायने पुरारिको प्रणाम करते हुए जो मंगलाचरण किया है वह अनुशीलन करने योग्य है—

गुणातीताऽपीक्षास्त्रिगुणसिवधस्यक्षरमयः त्रिमूर्तिर्यः सृष्टिस्थितिविकयकर्माणि तनुते । इत्पापारावारः परमर्गातरेकस्त्रिज्ञगतां नमस्तरमे कस्मै चिदमितमहिस्ने पुरमिदे ॥

ईश्वरकी प्रकृष्ट उपासनाके फलमे अद्दृष्टारा या स्वारमसाक्षारकारद्वारा उपासकको मुक्तिकी प्राप्ति होती हैं। ईश्वरका ही दूमरा नाम परमारमा है। उसीकी उपासना स्वर्ग-अपवर्ग-प्राप्तिका उपाय है। आधार्य उदयनने कहा है—

> स्वर्गापवर्गयोमांगमामनात्त मनीर्षणः । गदुपास्तिमसावत्र परमात्मा निरूप्यते ॥ (कुसुमाआकि १ । २ )

#### भक्त आचार्य उद्यनने आगे कहा है---

इसेवं धुनिर्मातिसंद्रवजेक भूगोभिगक्षालिते येषां नास्पदमादधासि इद्ये ते शेलसागज्ञया । किन्तु प्रस्तुतविष्रतीपविषयोऽप्युषे मंबाबन्तकाः काले कारुणिक त्वयैव कृपया ते तारणीया नराः॥

हे परमकारुणिक ! शास्त्र और युक्तिमय प्रभूत जल-भारामे प्रक्षालित होकर भी जिनका हृदय तुम्हारे निवासके योग्य निर्मल भावको प्राप्त नहीं हुआ, वे पाषाण-हृदय हैं, परन्तु वे तुम्हारे प्रतिकृष्ठ विचारमें आसक्त होकर उरकट-रूपसे तुम्हारा ही चिन्तन करनेको बाध्य हुए हैं, अतप्य कृषा करके यथासमय तुम ही उनका निस्तार करना । तुम्हारी कृषा ऐसी ही हैं।

श्रीमञ्चागवतमें इसी क्रुपाका वर्णन है--उक्तं पुरस्तांदतत्ते चेद्यः सिद्धि यथागतः ।
द्विषत्रपि ह्वीकेशं किमुताऽषोक्षत्रप्रियाः ।।

यही नैयायिकोंका ईश्वरतस्व है। हाय ! मैं अधम विषय-वासनामें गाद अनुरक्त हूं। ईश्वरतस्वके अनुकूल या प्रतिकूछ कोई भी चिन्ता भेरे हृद्यमें प्रायः हो नहीं आती, तथापि तुम परम कारुणिक हो---

> मबद्वपगमशून्ये मन्मनोद्वर्गमध्ये निवसति भगदीनः कामवैरिन् रिपुस्ते । स यदि तव विजयस्त्रणमागच्छ शम्मो

नृषतिरिधमृगय्यं किं न कान्तारमिति॥

× × × ×

-

# श्रीमद्भगवद्गीताके ईश्वर

(लेखक---श्री एम० एन० ताडपत्रांकर एम० ए०)



मञ्जगवद्गीतामें 'ईश्वर' शब्दका विभिन्न स्थलोंमें छः बार प्रयोग हुआ है। सुगमता-की दृष्टिये सबये कम महत्ववाले वाक्योंका इम पहले उक्केख करेंगे। जैसे गीता १६। १४ में, जहाँ आसुरी सम्पत्तिवाले मनुष्यों-के लक्षणोंका वर्णन किया गया है,

'ईश्वरे।ऽहमहं मागी'

अर्थात में ईश्वर हूँ, में भोगी हूँ हत्यादि। इस इलोकमें 'ईश्वर' नाबदका अर्थ मालिक है, अतल्व प्रम्तुत विषयके लिये इस ओककी विशेष उपयोगिता नहीं हैं। 'ईश्वर' का हुमरा उल्लेख अध्याय १२।२८ में मिलता है, जहाँ उसके लिये—'सर्वत्र समवस्थितम्' अर्थात् 'सर्वद्यापी' इस विशेषणका प्रयोग किया गया हैं। इसके पश्चात् अध्याय १५।८ में ईश्वरके सम्बन्धमें यह कहा गया है कि वह शरीरकी भिश्व-भिन्न इन्द्रियोंमें स्थित रहकर तथा उनकी नियन्त्रणमें रखकर विषयोंका उपभोग करता है (विषयानुप्रसेवते)। और शरीरका स्थाग अथवा प्रहण करते समय इनको लिये हुए जाता है (गृहीरवेतानि संयाति)।

कुछ आगे चलकर—अर्थात् १७ वें श्लोकर्मे—इसी आश्रयको इसप्रकार व्यक्त किया गया है कि अविनाशी ईस्वर तीनों लोकोंमें व्यास झोकर उनका धारण-पोषण करता है ( लोकप्रयमानिहम बिमर्ति ) और वह 'क्षर' अर्थात् सब मूर्तोंसे तथा 'अक्षर' अर्थात् कृटस्य—दोनोंसे परे हैं और 'परमारमा,' 'पुरुषोत्तम' कहलाता है। उपयुक्त तीन स्थलों में भगवद्गीता के ईश्वरका क्या स्वरूप है इसका दिग्दर्शन हो जाता है। इसका ताल्प्य यह नहीं है कि भगवद्गीता में ईश्वरके सम्बन्धमें अन्यत्र कुछ नहीं कहा गया है। यों तो ईश्वरका गीता में जगह-जगह उल्लेख आता है, किन्मु वहाँ उसका निर्देश 'ब्रह्म', 'आरमा,' परमेश्वर इस्थादि शब्दों से किया गया है, 'ईश्वर' शब्द से नहीं। यद्यपि उनमें से कई स्थलों में ये शब्द स्पष्टतया ईश्वरके हो पर्यायवाची हैं, परन्तु हमें आज केवल उन्हीं स्थलोंपर विचार करना है जिनमें 'ईश्वर' शब्द अयोग हुआ है। इम ऊपर दिखला जुके हैं कि यह ईश्वर तीनों लोकों में क्या है, तीनों लोकोंका धारण-पोपण करता है और 'श्वर' एवं 'अन्तर' दोनों से परे हैं। यही ईश्वर इमारे श्वरीरों में स्थित होकर उनका सञ्चालन करता है प्रवं इन्द्रियों के हारा विषयोंका उपभोग करता है।

आगे चलकर अध्याय १८। ६१ में यही बात संक्षेपमें फिर दोइहाथी गयी है---

> ईश्वरः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्ठति । भ्रामयन्सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मामया॥

अर्थात् हे अर्जुन ! ईश्वर सब भूतोंके हृदयमें निवास करता है और अपनी मायासे समम्त भूतप्राणियोंको इस-प्रकार घुमाता है जैसे कुम्हार अपने चक्करपर चवे हुए पात्रोंको । यद्यपि डा० बेसेण्टने उपर्युक्त श्लोकका इसी प्रकार अनुवाद किया है, परन्तु टीकाकारोंने इसके कई अर्थ किये हैं। पैशाच-भाष्यमें 'यन्त्र' शब्दका अर्थ शरीरक्षपी यन्त्र यह किया गया है— 'सर्वप्राणिनाऽहं रायानाऽहमासीनाऽह स्थिताऽहं जाताऽह श्लीणोऽहामित्येवं प्रत्येयैः रागीराख्यं यन्त्रमाख्ढान् स्नामर्येस्तिष्ठति।'

अर्थात् 'में सोता हूँ, मैं बेटा हूँ, मैं खड़ा हूँ, मैं जन्मा हूँ, मैं दुबंख हूँ इत्यादि अनुभवेंके द्वारा शरीररूपी यन्त्रपर आरूद हुए समस्त प्राणियोंको वह घुमाता रहता है।'

इसप्रकार यह सिद्ध होता है कि ईश्वर सर्वव्यापी होनेपर भी सबसे अलग है और अपनी शक्तिके द्वारा सबका सञ्चालन करता है। उसीकी कृपासे परम शान्ति— शाश्वत पदकी प्राप्ति होती है। इसीकिये श्रीकृष्ण अर्जुनको उसी प्रभुकी शरण जानेके लिये कहते हैं तथा इस ज्ञानको गुद्धसे भी गुद्धतर बतलाते हैं।

इन श्लोकों में इसे ईसरकी महिमा बतछायी गयी है और उस ईसरकी 'सर्वतोभावेन शरण' होनेको कहा गया है। यहाँतक तो ठीक है। इसके अगले ही श्लोकमें श्लोकृष्ण अर्जुनको अपना गुद्धतम रहस्य बतलाते हैं और कहते हैं कि मैं ही वह ईसर हूँ और मेरी शरणमें चले आओ (गीता १८। ६५)।

इसप्रकार यह स्थक होता है कि १८ वें अध्यायके ६१, ६३ श्लोकोंमें ईश्वर, उसकी महिमा एवं शरणायति आदिका वर्णन हैं और उससे अगले श्लोकमें हमें यह

गुद्धसम बात बतायी गयी है कि श्रीकृष्ण ही साक्षाय है शर है और मनुष्यको उन्होंकी शरणमें जाना चाहिये। हन दो बातोंका कमराः उल्लेख होना भगवद्गीताका अध्ययन करनेवालोंके लिये एक नयी एवं मार्केकी बात बतलाता है, जिसपर जहाँतक में जानता हूँ अबतक किसी विद्वान्का ध्यान नहीं गया है। वह बात यह है कि भगवद्गीताके अधिकांश स्थलोंमें श्रीकृष्णने अपने जिये उत्तम पुरुषका ध्यवहार किया है जैसे 'अहं सर्वस्य जगतः प्रभवः प्रख्यस्था।' 'मामनुष्पर युध्य च।' 'मन्मना भव मद्रकां' हत्यादि-हत्यादि । इसके साथ ही कई श्लोक धारा-स्पसे ऐसे मिलते हैं जिनमें ईश्वर अथवा श्रद्धका निर्देश अन्य पुरुषके द्वारा किया गया है। इसके उदाहरणरूपमें अठारहवें अध्यायके उपर्युक्त अवतरण पर्याप्त हैं।

इनके अतिरिक्त अध्याय ४। ६ में भी ईश्वर शब्दका उन्नेत्व मिलता है। वहाँ श्रीकृष्णने अपने लिये उत्तम पुरुषका प्रयोग करते हुए यह कहा है कि में सारे भूतोंका ईश्वर हूँ—'भूतानामीश्वरोऽपि सन्।' उपर्युक्त श्लोकमें अवतारके सिद्धान्तका निरूपण किया गया है और उस प्रमंगमें श्रीकृष्णने कहा है कि मैं अपनी मायाके यलमे इस संसारमें अवनीर्ण होता है।

## भगवत्-प्रेम

~>×>×

'द्या' प्रेम प्रगट्यों तिन्हीं, तनकी तिन न संभार।

हरि-रसमे माने फिरें गृह बन कीन विचार॥१॥
प्रेममगन जे साधवा बिचरत रहत निसंक।

हरि-रसके माने 'द्या' गिने राय ना रंक॥२॥
प्रेम-मगन जे साध जन, तिन गित कही न जात।

रोय-रोय गावत हैंसत, 'द्या' अटपटी बात॥३॥
हिरि-रस माते जे रहीं, तिनको मतो अगाध।

श्रिभुवनकी सम्पति 'द्या' तृन-सम जानत साध॥४॥
प्रेममगन गह्रद् बचन, पुलिक रोम सब अंग।
पुलिक रह्यों मन क्रपमें 'द्या' न हो चित मंग॥५॥
कहूँ धरत पग परत कहुँ डिगमिगात सब देह।
'द्या' मगन हरि-क्रपमें दिन-दिन अधिक सनेह॥६॥

---दयाबाई

# उपनिषद् और ईश्वर

(केखक — श्रीमहानन्दजी सिद्धान्तालक्कार, भायुर्वेदमार्तण्ड)
तमीश्वराणां परम महेश्वरं तं देवतानां परमं च देवतम्।
पितं पतीनां परमं परस्ताद्विदाम देवं मुबनेशमीड्यम्॥ (श्वेता०६।७)
यो ब्रह्माण विद्धाति पूर्वं यो वै वेदाँख प्रहिणोति तसौ।
तर्ह देवमातमबुद्धिप्रकाशं मुमुशुर्वे शरणमहं प्रपद्य॥ (श्वेता०६।१८)

## ईश्वरकी जिज्ञासा



ष्टिके अनादिकालसे दो प्रकारके पुरुष होते आये हैं, एक तो वे जो अपने स्व-रूपके ज्ञानके लिये प्रयक्त करते रहे हैं और दूसरे वे जो 'स्व' का विचार न करके 'पर'का ही अनुशीलन करते रहे हैं। मानवीय-प्रकृतिकी बनावट ही हसप्रकारकी है कि जो

अधिक ज्ञानवान् संस्कृत-संस्कार-सम्पन्न हैं, वे ही अपने स्व-रूपका मनन करते हैं और जो स्थूल-बुद्धिके हैं, वे हस स्थन विषयको समझ ही नहीं सकते, और सूक्ष्माय-स्थम जो परमेश्वर है, उसपर विचार करनेकी योग्यता उनमें नहीं होती, इसलिये उनको ईश्वर-विषय अप्रिय होता है। इसी विषयमें कठ उपनिषद्में आता है—

पराश्चि स्नानि व्यतृणत् स्वयम्भू-स्तस्मात् पराडः पश्यति नान्तरात्मन् । कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानभैक्षत आवृत्तच्यारमानभैक्षतः ॥

- कि इन्द्रियों के गोलक और विषय दोनों ही बाहर हैं, इसिलये स्वभावतः पुरुष बहिर्मुख होता है, कोई ही घीर पुरुष, जिसमें अमृतस्वका भाव प्रवल होता है, हिन्द्र्यों को रोक एवं अन्तर्मुखी करके अपने स्वरूपका दर्शन करता है। धीरके सम्बन्धमें कवि कालिदासने क्या सन्दर कहा है कि—

विकारहेतौ सति विक्रियन्ते येषां न केतांसित एव धीराः।

विकृत हो सकनेवाली परिस्थितिमें घिरे होनेपर भी जो विकारको प्राप्त नहीं होते, अपने मन, बुद्धि और इन्द्रियोंको संयममें रख सकते हैं, वे ही घीर होते हैं, अन्यथा— प्रथमे वर्यास यः शान्तः स शान्त इति मे मितः । षातुषु क्षीयमाणेषु शान्तिः कस्य नोपजायते ॥

-के अनुसार जब इन्द्रियाँ भोग करनेमें असमर्थ हों, उस समयकी बलाव शान्तिमें यथार्थ शान्तता नहीं कही जा सकती, यौवनकी मादकताके अवसरपर जो शान्त रहता है, वही शान्त कहलाता है।

आरम-जिज्ञासा और ईश्वर-जिज्ञासा जिसप्रकार उच्च संस्कारोंका फल हैं, उसी प्रकार परिपक्ष बुद्धिका भी परिणाम है। बुद्धिके परिपाकका सम्बन्ध शरीरानुपाती नहीं है, इसी कारण महापुरुपोंकी जीवनियाँ यह बतलाती हैं कि कई बाल्यकालमें ही विरक्त हो गये और उन्होंने सारा आयुष्य उसी परमेश्वर-चिन्तनमें बिताया। बुद्धिके परिपक्त न होनेपर—

> अक्षं गक्तितं पिकित मुण्डं दशनिवहीन जात तुण्डम् । वृद्धो याति गृहीत्वा दण्डं तदिष न मुख्याशाषिण्डम् ॥

-की अवस्था आ जानेपर भी यह अनुभव होता है कि----'तृष्णा न जीणों वयमेव जीणो' या---

'अङ्गानि शिधिकायन्ते तृष्णैका तरुणायतेः

—सब शरीर जीर्ग-शीर्ण और जर्जरित हो गया है, टॉग कमरमें लटकी हुई है, पर तृष्णा-पिशाचिनी पूर्ण तरुणावस्थाको प्राप्त होती जा रही है। इसलिये ईश्वरोन्मुस्थी-वृत्ति सुकृतियोंकी ही हुआ करती है।

उपनिपट्कालमें जब संस्कारी जीव अधिकतामें थे, तो यह प्रश्न सामने था कि--

(१) 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्या-सितव्यः।' (वह०४।५।६)

'तमेवैकमात्मानं विजानथ अन्या वाचो विमुश्रथ अमृत-स्यैष सेतुः।' ( गु॰ ३ । ५ ) (२) इह चेदनेदीदथ सत्यमस्ति
न चेदिहानेदीन्महती विनष्टिः।
भूतेष भूतेष विचिन्त्य धीराः
प्रत्यास्मालाकादच्ता मवन्ति॥
(कन•२।५)

(३) इह चेदशकद्वोद्धं प्राक् शरीरस्य विस्रसः।…

(कठ०६।४)

(४) इहेंच सन्तेष्ठथ विश्वस्तद्वर्थ न चेदवेदीर्महती विनष्टिः। ये तद्विदुरछतास्ते भवन्त्य-थेतरे दुःसमेवाषियन्ति॥

1 40 X 1 X 1 (X)

( ५ ) तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मणः । नानुध्यायाद्वहूच्छन्दान् वाची विग्लापन हि तत्॥

(वृ**० ४ | ४ । २१**)

(६) सा होवाच मेत्रेयी येनाहं नामृतास्यां किमहं तेन कुर्यां यदेव भगवान् वेद तंदव मे बिह्नुहीति॥ (वृ०४।५।४)

इन सबका सारांश एक ही है कि प्राचीन कर्मीका फल मोगते हुए इस शरीरसे असृतखको प्राप्त हो परमपिता परमारमाका साक्षारकार कर मनुष्य-शरीरको सफल करें । यह शरीर और यह मनुष्य-योनि बड़े महत्त्वकी है, ज्ञानवान् मनके साथ इसी शरीरमे परम पदको प्राप्त कियाजा सकता है। एक-एक क्षण उसी परमपत्की प्राप्तिमें बीते; सोते-जागते, खात-पीते एक ही तर्प हो कि इसी अन्ममें ईश्वरकी पुनीत क्रोडमें इस विचरण करें, ऐसा न हो कि समय बीत जाय और इमें हाथ मल-मलकर पछनाना पदे । जब इतनी तद्य होती है तभी मनुष्य ईश्वर-जिज्ञासु कह्न्छाता है। जब मनुष्य ईश्वर-विषयपर सौकिया बात-चीत करता है, या सनबहुलाव-से प्रेरित होकर इस विषयपर कुछ सुन लेता है, या पद लेता है, तो यह 'वाचोविग्लापन' है। प्राचीन समयमें तस्व-जिज्ञासामे प्रेरित होकर यत्र-तत्र ऋषि-मुनि, तपस्वी, ब्रह्मचारी विचरा करते थे और स्वयं शान्त होते हुए समाजमें शान्ति स्थापन करते थे।

### ईश्वर-जिज्ञासाके विघ

उपनिषदों में ईश्वर-जिज्ञासाके जो विन्न वसलाये हैं, वे सदासे सभी जिज्ञासुओं के समक्ष रहते आये हैं। इनका निचकेता धौर यमके संवादमें बहा अच्छा वर्णन मिलता है। निचकेतापर अस्यन्त प्रसद्ध यमने उसे तीन वर माँगनेके लिये आज्ञा दी। निचकेताने तृतीय वर यह माँगा कि—यह बतलाइये कि मनुष्य मरकर कहाँ जाता है शिक्षामा इसके बाद रहता है या नहीं शहम सुनते हैं—'भस्मीम्तूतस्य देहस्य पुनरागमनं कुतः' और इसके विपरीत सुनते हैं—

'यं यं बापि समरन् मावं त्यजत्यन्ते कलेवरम् । तं तमेवैति कौन्तेय सदा तद्भावमावितः ॥' दोनोंमेंसे क्या सस्य है ? 'अन्तमता सो गता' सिद्धान्त माननीय है या त्याज्य ? प्रइनका स्वरूप है—

येथं प्रेते विचितितसा मनुष्यं
Sस्तीत्येकं नायमस्तीति चंके।

पतिद्विद्यामनुशिष्टस्त्वयाहं

वराणामेष वस्सृतीयः॥

कठ० : । २०)

#### इसके उत्तरमें यमने कहा कि---

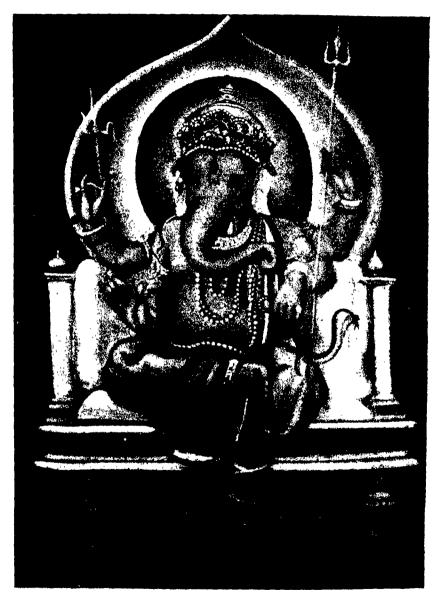
देवेश्त्रापि विचिकित्सितं पुग न हि मुबिज्ञेयमण्डेष धर्मः । अन्यं वरं निचकेता वृणीत्व मा मोपरोत्सीरित मा मुजैनम ॥ (कठ० । १ । २९ )

यह बड़ा सूक्ष्म प्रश्न है, इसमें देवताओं को भी सन्देह हो गया या इसिल्ये इसके स्थानपर अन्य वर माँगो, इसका आग्रह छोड़ दो। निवकेता इसके उत्तरमें कहता है कि जब आप भी इसे इतना सूक्ष्म बतला रहे हैं, जब देवोंको भी इसमें सन्देह हो गया था, तो भगवन्, आप-सरीखे ज्ञाता और वक्ता फिर काहेको मिलने लगे, मैं तो यही आपसे वररूपमें पूछना चाहता हुँ—

> 'देवेस्त्रापि विचिकिरिसतं किल त्वं च मृत्ये। यत्न सुविज्ञेयमात्य । वक्ता चास्य त्वादगन्ये। न राभ्ये। नान्ये। वरस्तुत्य पतस्य कश्चित्॥' (कठ० १ । २२ )

### इसके उत्तरमें यमने फिर कहा कि-

शतायुषः पुत्रपोत्रान्वृणीष्व बहुन्पशुन्हस्तिहिरण्यसश्चान्



भाग्यम् गणपानस्यः

मूमेर्महदायतनं वृणीप्व स्बयं च जीव शरदी यावदिष्छिसि॥ पतत्त्रहमं मदि मन्यसे वरं वृणीप वित्तं चिरतीविकां च। निककतस्त्वमेषि महामुमी कामाना त्वा कामभाजं करोमि॥ मे में कामाः दुर्लमाः मत्र्यकोके सर्वान् कामा "श्कन्दतः प्रार्थमस्य । रामाः सर्याः सत्रा नहीदशा कम्भनीया मनुष्यैः॥ आनिर्मत्प्रतामिः परिचारमस्व ना बेक्ता मरणं मानुप्राक्षीः॥ (कठ० १।२१---२५)

अर्थात् १०० वर्षतककी दीर्घ श्रायुवासे पुत्र-पौत्र चाही तो मैं दंता हूं। बहुत-से पशु हाथी-घोड़े चाहो तो मैं देता हूं। बहुत-सा धन और तेज चाही तों मैं देता हूँ। बदी भारी जायदाद या भूमि चाहो तो वह माँगो और दीर्घ भायुष्य माँगो, सौ वर्ष या इजार वर्ष या जबतक नुम्हारा जी चाहे स्रीते रहनेका वरदान देता हूं । इसके प्रतिरिक्त इस संसारमें जो-जो कार्य बद्दे दुर्कभ हैं, जैसे आकाशगामी होना, समुद्रान्तःगामी होना Telepathy, television या अणिमा, गरिमा, छविमा, महिमा आदि सिद्धियाँ या जो भी तुम्हारी कल्पनामें आ सकता है, ऐसी वे सब बस्तुएँ निम्संकोच होकर माँगो । इसके अतिरिक्त शरीरसे, रंग-रूपसे मनःप्रसादकारी परम सुन्दर और रमणीय श्चियाँ, जो नाना प्रकारके वाहनोंमें सजधजकर बैठी हैं, तुम्हारे उपभोगके जिये देता हूँ । ये तुम्हें भवश्य स्वीकार करनी चाहिये। ये जो कुछ अनन्त और कल्पनातीत भोग-सामग्री तुम्हें देता हूँ, इसका तुम निर्भव होकर भीग करी घीर भोगजन्य रोग या इन्द्रियक्षीयाता या छेश तुम्हें न हो, यह भी वर तुम्हें देता हैं। ये भीग अन्तवन्त या नारावान न हों, सदा तुम इनसे परिपूर्ण रहो-यह भी सब कुछ दे सकता हूँ। पर बारमा-सम्बन्धी ऐसे गूद प्रश्न तुम मत पूड़ी।

इसी प्रकार बृहदारण्यकके चतुर्थ ब्राह्मणमें याज्ञवस्क्य और मैत्रेयीके संवादमें यह आता है कि मैत्रेयी बोखी 'अगवन्, आप जो घपना सर्वस्य छोव्कर सन्यत्र जाने छगे हैं और अपनी सब सम्पत्ति बाँटकर देना चाहते हैं, तथा कहते हैं कि श्रव बटवारा हो जानेपर तेरा कास्यायनीमें खड़ाई-झगड़ा न रहेगा, तो भगवन्! यह तो बतलाहये कि—

'सा होवाच मैत्रेमी यन्तु म इयं अगोः सर्वा पृथिवी वित्तेन पूर्णा स्यात् कयं तेनामृता स्यामिति।' 'नेतिः होवाच याज्ञबल्ययो 'ययैवोषकरणवर्ता जीवितं तथैव ते जीवित दस्यात्—अमृतत्वस्य तु नाशास्ति वित्तेनेति' सा होवाच भैत्रेयी 'यनाऽहं नामृता स्यां किमहं तेन कुर्योः 'यदेव मगवान् वेद तदेव म मृहीति।'

( **ब्** ४ | ५ | ३ - ४ |

'यदि आप सारी पृथ्वी धनने एर्या करके मुझे दे दें तो क्या उससे मुझे अमृतस्व प्राप्त हो जायगा ?' याज्ञवरूक्यने कहा कि 'नहीं, जैसे उपकरणसाधनसम्पद्ध राजा-महाराजाओं का जीवन है, वैसा ही तेरा जीवन हो जायगा। धनने मोक्षकी भाषा करना दुशशामात्र है।' यह सुनकर मैत्रेयी बोली कि 'जिस वस्तुमें मुझे मोक्ष प्राप्त न हो, उसका संग्रह करके मैं क्या करूँगी ? माप तो मुझे उसीका उपदेश कीजिये. जिसे जानकर भाष यह सब स्थाग रहे हैं।'

इस क्तान्तमे यह स्पष्ट है कि जबतक पुरुपमें अन्य सांसारिक ईपखाओंकी विद्यमानता है, वह ईश्वरकी तरफ कभी प्रकृत नहीं हो सकता, 'प्रेमगकी अति साँकरी तामें दो न समायें।' जबतक जन, अन, पन्नी भोग-वासनाएँ प्रवल रहेंगी, तवतक ईश्वर-विषय 'क्यथं' 'समय नष्ट करना' 'पागलपन' 'बहुम' आदि शब्दोंसे तिरस्कृत होगा। जब सांसारिक विषयोंमे मन भरकर उत्र जाता है, सबको अनित्य, नाशवान और हेय समझकर सच्चित्य धविनाशी तत्त्वकी तरफ प्रकृत होकर उसकी प्राप्तिके जिये तहपने लगता है, तभी वह इस कठिन मार्गकी ओर चल सकता है। सांसारिक भोग और भोगोंकी इच्ला, मार्गके भारी विन्न हैं, इसी प्रकार पृर्ण वैराग्य, पृर्ण त्याग छौर अन्तमुंखीन वृत्तिका अभाव तथा परमेश्वरके जिये तहप न होना ईश्वर-विषयमें भारी विन्न हैं।

### ईव्वरका स्वरूप

- (१) आत्मावा इदमेक पवाग्र आसीलान्यकिश्वन मिषत् \*\* स इमाँह्रोकानसृजत ॥ (ऐत० १।१-२)
  - (२) सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म ॥ (तै० २।१०)
  - (२) सर्वे अध्विदं ब्रह्म तज्जरुगनिति शान्त ठपासीत ॥ (छा० १।१४।१

(४) स पव नेति नेत्यात्माऽगृक्को न हि गृक्कते, अशीर्यो न हि शीर्यतेऽसङ्गो न हि सक्कतेऽसिता न व्यथते न रिन्यति । विज्ञा-तारमरे केन विजानीयात्॥(इ०४।५।१५॥ इ०४।२।४)

(५) स यथाँ द्रैषाग्नेरभ्याहितस्य पृथम् षूमा विनिश्चरन्त्येवं बा अरेऽस्य महतो मृतस्य निःश्वसितमेतछहग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदो-ऽभवीक्षरस इतिहासः पुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः सूत्राण्य-नुव्याख्यानानि व्याख्यानानीष्ट्र हुतमाशितं पायितमयं च लोकः परश्च कोकः सर्वाणि च मृतान्यस्यैवैतानि सर्वाणि निःश्वसितानि ॥ (६०४। ५।११)

(७) स विश्वकृत् स हि सर्वस्य कर्ता तस्य कोकः स ठ कोक प्रवः॥ (इ०४।४।१३)

(८) प्राणस्य प्राणमुत चक्षुषश्चक्षुरुत स्रोत्रस्य स्रोत्रं मनसो ये मनो विदु: । ते निचित्रयुर्वश्च पुराणमञ्जयम्॥( १०४ । ४ । १८)

(९) पक्षेतानुद्रष्टव्यमतदत्रमेयं ध्रुवम् । विरजः पर आकाशादज शात्मा महान् ध्रुवः ॥ (१०४।४।२०)

(५०) अस्य परम आनन्द पतस्यैवानन्दस्यान्यानि मृतानि मात्रामुपजीवन्ति ॥ (वृ० ४। ३। ३२)

(११) विज्ञानमानन्दं बद्धा (४०३।९।२८)

( १२ ) अयमात्मा सर्वेषां मृतानां मषु अस्मिन्नात्मित तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषायश्चायमात्मातेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो-ऽयमेवसयोऽयमात्मदममृतमिदं न्रह्मद १सर्वम्॥ (४०२। ५।१४)

(१३) स वा अयं पुरुषः सर्वासु पूर्व पुरिशयो नैनेन किश्वनानावृतं नैनेन किश्वनासंवृतम्॥(१०२।५।१८)

(१४) पर्व वा अरे इदं महद्भूतमनन्तमपारं विश्वानघन पर्वेतस्यो भूतस्यः समुख्याय तान्येवानु विनश्यति न प्रेत्य संज्ञास्ति । (१०२।४।१२)

(१५) द्वे बाब बद्धाणी रूपे मूर्तजीवामूर्त च॥ (बृ० २।३। १)

( १६ ) स मथोर्णनाभित्तन्तुनोचरेद्ययाऽग्नेः क्षुद्रा विस्कु-किला म्युचरन्त्येवभेवासादात्रमनः सर्वे प्राणाः सर्वे कोकाः सर्वे देवाः सर्वाणि भूतानि ब्युचरन्ति तस्योपनिषत्सत्यस्य सत्यामिति॥ (बृ०२।१।२०)

(१७) अयं वा आहमा सर्वेषां मृतानां लोकः ।

(40 5 1 8 1 58)

आत्मैवेदमग्र आसीदेक पव ॥ ( वृ० १।४।१७)

(१८) तेनातमनेद र सर्वमसुजत यदिदं किंचचों मजूर्व सामानि छन्दार्शस यज्ञान् प्रजाः पशृन्। ः सर्वस्यैतस्यात्ता मवति सर्वमस्यानं मवति ॥ (१०१।२।५)

(१९) य आत्माऽपहतपाप्मा विकरो विमृत्युर्विशोको-ऽविजियत्सोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्गत्यः सोऽन्वेष्टव्यः स विजि-ज्ञासितस्यः स सर्वार् अ लोकानाप्नोति ॥ (छा ० ८। ५। १)

(२०) अय य आत्मा स सेतुर्विघृतिरेषाम ॥ (छा०८।४।१)

(२९) पष आत्मेति होनाचैतदमृतमभयमेतद्वश्चेति॥ (छा०८।३।४)

(२२) सदेव सॉम्यदमग्र आसीदेकमेबादितीयम् ॥

(छा०६।२।१)

(२३) रसो वै सः। (तैर्त्ति ७। ७)

(२४) ऑमिति ब्रह्मा ऑमितीद्र सर्वम् ॥ (तै०१।८)

(२५) ओमित्येतदश्वरिदि सर्वे तस्योपस्यासमूनं मनक्विभादिति सर्वमोक्कारणव सभान्यत्त्रिकाकातीतंतदप्याक्कारणव सर्वे सेव्यादिति सर्वमोक्कारणव सभान्यत्त्रिकाकातीतंतदप्याक्कारणव सर्वे सेव्यादिना चतुष्पात् ॥
(माण्ड्रक्य०१।२)

(२६) मदर्चिमद्यदुणस्योऽणु मिस्सैं--स्क्षोका निहिता लोकिनश्च । तदेतदक्षां अद्य स प्राणस्तदु वाड्मनः॥ तदेतत्सत्यं तदमृतं तदेद्वच्यं सोस्य विद्धि॥

(五0 41414)

(२७) मस्मिन् द्वौः पृथिकी चान्तरिक्ष-मेतं मनः सह प्राणैक्ष सर्वैः । तमेवेकमात्मानं जानथ । (मु०२ । २ । ५ )

(२८) यः सर्वज्ञः सर्वविद्यस्येष महिमा पुनि॥ तद्विज्ञानन परिपदयन्ति वीरा

आनन्दरूपममृतं यद्भिमाति॥

( **30 3 1 3 1 9**)

(२९) बिरजं ब्रह्म निक्कतम् । तच्छुकं ज्योतिषां न्योतिषाः दारमिवदो निदुः (छ०२) १।९)

(३०) तमेव भान्तमनुभाति सर्वे तस्य भासा सर्वमिदं विभाति॥ (मु०२।२।१● कठ०२।५।१५) (३१) यदा पदयः पदयते रुक्मवर्ण कत्तीरमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम्।। (मु०३।१।३) (३२) अन्तःशरीरे **उ**यातिर्मयो शुक्री.... (班のミトミトリ) तिद्देग्यमिचन्त्यरूपं (३३) वृहत्र मूक्ष्माच तत्सूष्मतरं विभाति। द्रात् सुदूरे तिदहान्तिक च पश्यन्स्विहेव निहितं गुहायाम्॥ (男のミニフィス) (३४) यनदेद्रश्यमग्रात्यमगे।त्रमवर्ण-मच्युःश्रेष्तं तदपाणिपादम् । नित्यं विम् सर्वगतं मुस्धम तदव्ययं तद् भूतयानिं परिषदयन्ति धीराः॥ (अ०१।१।६। (३५) यथा सतः पुरुषात् ..... तथाध्ररात् सम्भवतीह विश्वन्॥ (男0 ? 1 ? 1 4 ) (३६) ग. सर्वज्ञः सर्वविद्यस्य ज्ञानमयं तपः। तस्मादेतद्ब्रह्म नाम रूपमन्नं च जायते॥ (सु० १।१।५) (३७) ब्रह्मेवेदममृतं पुरस्ताद् पश्चाद् महा दक्षिणतश्चोत्तरेण। अध्योर्ध्वं च प्रमृतं ब्रह्मेवदं विश्वमिदं वरिष्ठम् ॥ (मु॰ २।२।११) (३८) तदक्षरं बेदयते यस्तु साम्य स सर्वज्ञः सर्वमेबा-विवेशेति॥ (प्रश्न० ४ । ११) (३९) पकस्तमा सर्वमूतान्तरात्मा ॥ (कठ० २।५।९,१०,११) वशी सर्वभूतान्तरात्मा (४०) पका पर्क रूपं बहुधा मः करोति॥ (कठ०२।५।१२) (४१)नित्याऽनित्यानां चेतनश्चेतनानाः मंको बहुनां यो विद्याति कामान् ।

(कठ०२।५।१३)

- (४२) **म इमं मध्यदं वेद आ**रमानं जीवमन्तिकात्। ईशानं भूतमञ्चस्य .....।।(कठ०२।४।५)
- (४३) अणोरणीयान् महतो महीया-नात्माऽस्य अन्तोर्निहितो गुहायाम् ॥ (कठ०१।२।२०)
- (४४) अज्ञारीर र ज्ञारीरेषु अनवस्थेष्ववस्थितम् । महान्तं विभुमात्मान · · · · · · · · ।। (कठ० १ । २ । २१)
- (४'१) श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसा मनो यद् वाचो ह बाच ९स उ प्राणस्य प्राणः । चक्षुवश्चक्षुरतिमुच्य धीराः प्रत्यास्माक्षोकादमृता भवन्ति ॥ (केन०१।२)
- (४१) न तत्र चक्षुर्गच्छिति न वाग् गच्छिति नो मने। न बिद्मो न विजानीमा समैतदनुशिष्यादन्यदेव तिद्विदितादयो अवि-दितादिष । (केन०१) ३)
  - (४७) ईशाबास्यामिद सर्वे यत्किश्व जगत्यां सगत्॥ (ईश०१)
- (८८) अनेजदेकं मनसो जवीयो नैनहेबा आप्नुवन् पूर्वमर्शत्॥ (र्वत०४)
- (४९) तदेश्रांते तन्नेजीत तह्ये तद्वन्तिके। तदेन्तरस्य सर्वस्य तदु सर्वस्यास्य बाह्यतः॥ ﴿ र्राष्ट्र ० ५ ३
- (५०) स पर्यगाच्छुकमकायमझण-मस्नाविर शुद्धमपापविद्यम् । कविर्मनीषा परिभू: स्वयम्भूयांघातध्य-तोऽर्घान् व्यद्धाच्छाववतीम्यः समाभ्यः ॥ ( इश् ० ८ )

#### इनका सारांश यह है--

- (१) आत्मा एक ही पूर्व था, उसने यह सब कोक-क्षोकान्तर बनाये ।
  - (२) ब्रह्म सत्य, ज्ञान, अनन्तरूप है।
- (३) जिससे सब संसार पैदा होता है, जिसमें फिर सब विलीन होता है और जिसके कारण संसारका संरक्षण, पाळन-पोषण होता है वह मझ है।

यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति, यत् प्रत्यमिविशन्ति तद्विजिज्ञासस्य--तद्वद्वेति---

#### यह दूसरी भूति इसी अर्थको बताती है।

- (४) यह बहा ग्रहण नहीं किया जा सकता, अविनाशी है, असंग है, मन-बुद्धिसे परे हैं।
- (१) इसी परमात्माने सब वेद, पुराण, उपनिषदादि शास्त्र, छोक-छोकान्तर बनाये हैं।
- (६) यह अजन्मा विज्ञानसय है, सबका स्वामी, अधिपति और रक्षक है।
  - (७) वह परमारमा समस्त संसारका रचयिता है।
- (८) वह प्राणोंका प्राण, चक्कु, श्रोत्र, मन आदिका प्रकाशक और श्रेष्ठ पुरातन ब्रह्म है।
- ( १ ) वह ईश्वर धुव है और अप्रमेय है, निर्मल है, अजन्मा और महान् ध्रुव है।
- (१०) यह आनन्दमय है, इसीके श्राचन्दकी मात्रासे अम्य वस्तुओं में आनन्दका अनुभव होता है। यह महानन्द है—'यो वे भूमा तत्मुखं माल्पे सुखमन्ति'—यहाँ आनन्दका पारावार नहीं है।
  - (११) विज्ञान आनन्दस्वरूप ब्रह्म है।
- (१२) सब संसारका मिठास यहाँ हैं. और यह अस्तमय तथा नेजोसय है।
- (1) यह पुरुष है, प्रत्येक पदार्थके अन्तर विश्वसान है—इससे कोई स्थान खालो नहीं है।
- (१४) यह ब्रक्क सहात् है, अनन्त है, पार पानेकी सीसासे परे हैं, इसोसे सब पैदा होता है, और इसीमें सबका छय हो जाता है।
  - (१४) इस झक्के वो रूप हैं एक मूर्त, एक अमूर्त ।
- (१६) जैसे अधिमैंने विम्फुछिंग निकलते हैं, इसी प्रकार इस परमारमार्मेले सब प्राण, सब लोक-लोकान्तर, सब देव, सब भूत पैदा होते हैं, यह सस्य हैं।
- (१७) यह आत्मा सब लोक-लोकान्तरके प्राणियोंका आश्रय है। और यह एक ही आत्मा सबसे पूर्व था।
- (१८) उस ईश्वरने यह सब कुछ बनाया, जो कुछ वेदादि शास्त्र हैं या यञ्च, प्रजादि हैं, उसीने बनाये हैं और सब उसीकें विसीन हो जाते हैं एवं सब उसीका भोजन बनते हैं।

- (१६) वह परमाश्मा भूख-प्याससे रहित, जरा-मरण-पापसे रहित, सत्यकाम, सत्यसंकहप है।
- (२०) यह बहा सब पापेंसे और संसार-सागरसे तारनेवाका है (सेतु है) और सबका धारणकर्ता है।
  - (२१) यह भारमा अमृत और अभय है।
- (२२) पहले सत्स्वरूप परमारमा ही था, पुक ही था, दूसरा नहीं।
- (२३) यह परमाध्मा 'रस' रूप है। सब संसारका 'रस' यही है।
- (२४) इस परमारमाका नाम 'ओ३म्' है, इसीने सब कुछ पैदा किया है।
- (२५) ओ३म् यह अविनाशी सदा विद्यमान है, इसीसे भूत, भविष्यत् पदा होता है। यह काजसे परे हैं, सब कृति इसी ईश्वरकी है।
- (२६) वह प्रकाशस्त्रहप है, अगुमे अगु है, उसीमें सब छोक-लोकान्तर और प्राणी स्थित हैं, यह असर है, प्राणींका प्राणा है, मनोंका मन है और वाणियोंकी वाणी है। यह सस्यम्बरूप है, अमर है, यही ज्ञातस्य है।
- (२७) जिसमें चौ, पृथिवी और अन्तरिक्ष मन और प्राणोंके साथ पिरोये हुए हैं, उसी एक आत्माको जानो ।
- (२८) जो सर्वज्ञ, सर्वव्यापक है, जिसकी सहिमा यह संसार है, जिसके लिये---

असिर्तागिरिसमं स्यात् कज्जलं सिन्धुपात्रे सुरवरतच्यासा लेखनी पत्रमुवीं। लिखात यदि गृष्टीत्वा शारदा सर्वकालं तदिष तव गुणानामीश ! पारं न गाति॥

यदि समुद्ररूपी दावातमें श्रीसतगिरिरूपी काछी स्वाही बाल्कर, इन्द्रलोकके करपवृत्तरूपी लेखनीसे पृथिवीरूपी कागजींपर शारदा-जैसी विदुषी सदा हर समय तेरे गुर्वोको लिखती रहे, उनका वर्णन करती रहे, तब भी हे परमास्मन् ! उनका अन्त नहीं हो सकता ।

उस आनन्दरूप असृतसय परमेश्वरको धीर छोग विज्ञानद्वारा देखते हैं।

- (२९) वह परमारमा निर्मेख, पवित्र, उज्जवल ज्योतियों-की ज्योति है, उसे आस्मज्ञानी छोग प्राप्त होते हैं।
  - (,२०) उसीके प्रकाशसे सूर्य, चन्द्र, तारा, विशुत्

प्रकाशित होते हैं, सबका प्रकाशक वह है, उसका प्रकाशक कोई नहीं है, उसीके प्रकाशकी मात्रा अन्य प्रकाशोंमें है।

- (३१) वह परमारमा तेजःस्वरूप, सबका कर्ता, सबका स्वामी और सर्वेध्यापक है।
- (३२) वह ज्योतिर्मय निर्मल, पवित्र प्रकाश सब शरीरॅंकि पोझे छिपा है।
- (३३) यह परमान्मा बृहत है, दिस्य है, अधिन्त्य है, सृक्षमने भी सृक्ष्म है, दूरमे दूर है और पाससे पास है, हृदय-गृहा (अपनी ही) में लिपा है। (Ultra Microscope) श्रस्यन्त तीक्ष्ण सुर्देशों उसकी सृक्ष्मताको नहीं पा सकतीं और महा भीमकाय दुरवीनें (Teliscopes) उसकी दृशको नहीं एख सकतीं। इस स्पमता और महत्तामें जो कुछ घट रहा है, उसे अधिन्त्य ही कहकर मौन धारण करना पहता है।
- (३४) उस ईश्वरका कोई गोत्र, जाति, वर्ण नहीं है, उसके ऑख-कान नहीं हैं, उसके हाथ-पैर नहीं हैं, वह निष्य है, विश्व है, सर्वव्यापक है, श्ररयन्त स्ट्रम है, वह अविनाशी है, वह संसारका उत्पादक है, उसे धीर लोग देखते हैं। यहाँपर श्रेताश्वतरका यह वचन सुब संगत होता है—

अपाणिपादो जवने। प्रहीता परयत्यच्छः स ऋणोत्यकर्णः । स वेत्ति वेद्यं न च तस्यास्ति वेत्ता तमाहुरग्रथं पुरुषं महान्तम्॥

(३।१९)

दूसरे शब्दोंमें वही पूर्वोक्त भृतिका अनुवादमात्र है कि --

बिना हाथ-पैरके बलपूर्वक पकड़ नेवाला है, बिना भ्रांख-कानके देखता-सुनता है, वह सबका ज्ञाता है उसका ज्ञाता कोई नहीं है, वह श्रेष्ठ, महान् पुरुष कहलाता है।

- (३५) दस सत् श्रक्षरब्रह्मसे यह सब विच पैदा होता है।
- (३६) जो सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान्, सर्वध्यापक परमारमा है; जिसका ज्ञानमय तप है, उस ब्रह्मसे यह नाम, रूप और अब्र ये तीन वस्तुएँ पैदा होती हैं।
  - (३७) वह अस्तमय बहा सामने हैं, वही ब्रह्म पी हें,

दाहिने, नायें, नीचे, ऊपर सर्वत्र फैल रहा है, वही सबसे बेह है।

- (१८) जो उस अविनाशी ब्रह्मको जानता है, वह उसे सर्वज्ञ, सर्वज्ञ्यापक देखता है।
  - (३१) वह एक है और सब भतोंका अन्तरात्मा है।
- (४०) वह ईश्वर एक है। सबका नियामक है। सर्व-व्यापक और सर्वान्तर्यांमी है, एकसे अनेक वही बनाता है।
- (४१) यह नित्य पदार्थोंसे भी नित्य है, चैतनोंका भी चेतन है, एक है, सबका बनानेवाला वही है।
- (४२) वह मृत और भविष्यवका भी स्वामी है—वह मधु हैं और संसारमें मिठासके देनेवाला भी वही है ।
- (४३) वह सृष्टमॉसे भी सृष्टम, महान्से भी महान् इस प्रायोकि अन्तरात्मामें छिपा है।
- (४४) वह अशरीरी है और सब शरीरोंमें व्यापक है। वह अस्थिरोंमें स्थिर है, वह महान है और विभु है।
- (४४) वह श्रीत्रांका श्रीत्र, मनका मन, वाणियोंकी वाणी, प्राणोंका प्राण, चक्षुओंका चक्षु है। ऐसे सबके आदिस्रोत परमारमाको धीर लोग मरनेके बाद प्राप्त करके अमर हो जाते हैं।
- (४६) उस परमात्माके खरूपको न ऑखॉय देख सकते हैं, न वासीसे कह सकते हैं, न मनसे कत्पना कर सकते हें, न वह समक्तमें आता है कि उस ज्ञात और अज्ञात दोनोंसे परे ईसर-तरवका देसे उपदेश करें ?
- (४७) इस संसारमें जो भी कुछ है, मव वही है धौर जो कुछ परिवर्तन हो रहे हैं, जो यह संसार प्रतिक्षण परिवर्तित हो रहा है, वह सब परमात्माकी शक्तिये ही। वह इसका स्वामी धौर अधिष्ठाता है।

यहाँपर भगवद्गीताका यह वचन कितना संगत होता है---

> ईश्वरः सर्वभूतानां हदेशेऽर्जुन तिष्ठति । भ्रामयन्सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मागया॥

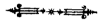
जैसे मशीनके पुरजे हों, ऐसे, अपनी माया-शिक्त कमनद्भातिसे ईश्वर सब प्राणिमात्रको उनके हृदय-देशमें स्थित होता हुआ चला रहा है।

(४८) बहु ईसर एक है, वह स्वयं न हिस्स्ता हुआ

संसारमात्रको, मनकी गति-तुल्य गतिसे चका रहा है। इसे इन्द्रियाँ प्राप्त नहीं कर सकतीं, यह स्वयं पूर्वप्राप्त है।

(४९) वह स्वयं गित नहीं करता पर सबको गित-में लाता है। वह दूरसे दूर और पाससे पास है। वह सर्वक्यापक होनेसे सबमें ब्यास होता हुआ, सबसे परे भी है। (५०) वह ग्रुद्धस्य, शरीररहित, नाड़ी आहि वन्धर्नोंसे रहित, तेजोमय, पापरहित है। वह सर्वज्ञ, सर्व-व्यापक स्वयन्भू है और सब संसारकी उत्पत्ति, स्थिति और जय यथायोग्य ग्रनादिकालसे करता आ रहा है।

इनसे परमाध्माके बहुत-से गुर्णोका बोध हो जायगा । इमकी व्याख्याकर लेखकी बढ़ानेसे छाभ महीं हैं । #



## सांख्यमें ईश्वरवाद

। लखक---डा॰ भीयतीन्द्रकुमार मजूमदार एम० ए०, पी-एच० डी०, बार-एट हा )



सांस्य-दर्शन ईश्वरके अम्तिस्वको स्वीकार करता है?' इस प्रश्नकी संक्षिस मीमांसा करना ही इस निवन्धका उद्देश्य है। साधारणतः सबको यह धारणा है कि सांस्य निरीश्वरवादी है, वह ईश्वरके श्रम्तित्वके सम्बन्धमें कोई प्रमाण नहीं देता। इतना ही नहीं, यह

ईश्वरके अमिरवको ही सर्वथा अस्वीकार करता है। इस धारणाका प्रस्यक्त सम्बन्ध सांस्यके कुछ सुत्रींपर ही अवलियत है; उन सूत्रींके मर्ममें प्रवेश न कर, केवल बाह्य दृष्टिसे देखनेपर यही प्रतीत होता है मानो वास्तविक ही सांस्य दृष्टिसे इस्तित्वको सर्वथा स्वीकार नहीं करता और जब हम यह देखते हैं कि सम्पूर्ण सांस्य-दर्शनमें किसी भी विषयको दृष्टिस सम्बन्धित कर समझानेकी चेष्टा नहीं की गयी, तो हमारी यह धारणा और भी दर्शहो जाती है। परम्तु हम यहाँ यह दिखलानेकी चेष्टा करेंगे कि सांस्यके सम्बन्धमें निरीधरताकी धारणा सर्वथा आन्तिपूर्ण है। सांस्य-सूत्रोंकी अमयुक्त व्यास्याके कारणा ही ऐसा हुआ है। नहीं तो सांस्य-दर्शन वेदान्त-दर्शनके सदश ही सेसर है, इसमें कोई सन्देह नहीं।

जिन स्त्रोंके सहारे सांख्यमें निरीश्वरभावकी अभि-व्यक्ति होती वे सांख्य-प्रवचन-सूत्र प्रथम अध्यायके ९१

से ९९ और पाँचवें ग्रध्यायके २ से १२ सूत्र हैं। परन्तु इन दोनों अध्यायोंके सम्रोंकी भलीभाँति व्याख्या करनेसे ज्ञात होता है कि इनका मुख्य उद्देश्य ईश्वरके श्रम्तित्वको अप्रमाणित करना तो है ही नहीं, प्रत्युत ईश्वरके अस्तित्व-में कोई प्रमाण नहीं है, यह दिखलाना भी नहीं है। प्रथम अध्यायके सूत्रोंमें जिस युक्तिकी कल्पना की गयी है, उसका उद्देश्य केवल यही बतलाना है कि इन्द्रिय प्रत्यक्त ईश्वर-का ग्रस्तिख नहीं दिखलाया जा सकता श्रीर इमलोग भी इन्द्रियोंके द्वारा उसको नहीं जान सकते । पूर्वोक्त ९६ और **११ सुर्शेमें हे तो स्पष्ट शब्दोंमें ही ईश्वरका अस्तिस्व स्वीकार** किया है। पाँचवे अध्यायके सूत्रोंका उद्देश्य विरुकुरू ही भिन्न है। उनका उद्देश्य तो यह है कि प्रत्यक्ष सम्बन्धये जगल्का वाम्तविक कारण प्रकृति ही है, ईश्वर नहीं है; ईश्वर केवल परोक्षभावसे प्रकृतिके साथ संयुक्त हैं, और श्रुति भी यही कहती है कि साक्षात् सम्बन्धसे प्रकृति ही जगत्का कारण है, अतः ईश्वरके क्षिये प्रत्यक्त सम्बन्धसे जगत्का कारण होनेमें कोई भी शास्त्रीय घथवा चागम-प्रमाण नहीं है। धवरय ही ईश्वरको गौण कारण कहा जा सकता है, क्योंकि प्रकृतिने ईश्वर-साक्षिण्यके कारण ही सृष्टि करनेकी शक्ति प्राप्त की है; परन्तु ईश्वर स्वरूपतः नित्यमुक्त और असंग हैं। सांरूप-दर्शनके पूर्वोक्त सुत्रीमें यही बात सिद्ध की गयी है। असएव यह बढ़े आश्चर्यकी और इमलोगों-के ज्ञानसे परेकी बात है कि अनिरुद्ध मद्द, विज्ञानभिक्ष,

इस लेखमें आगे ईश्वर-प्रीतिके उपिनवदोक्त शुन्दर साधनोंका वर्णन था परन्तु स्थानामावसे उक्त अंश नहीं छापा गया, लेखक महोदय श्वमा करें । —सम्पादक

<sup>†</sup> तत्सनिधानादधिष्ठातृत्वं मणिवत् । अन्तः करणस्य तहुक्व्चिकतत्वाळी हवदिषष्ठातृत्वम् ॥

और महावेवके समान विज्ञ ब्याख्याकारीने पूर्वोक्त सूत्रोंसे एक ऐसे भिन्न सिद्धान्तका प्रतिपादन किया जो केवल आक्षयोत्पादक ही नहीं, प्रस्युत सांस्य-सम्बन्धी अन्यान्य श्राधिक विश्वसनीय स्याक्याओंसे भी मेळ नहीं स्नाता। श्रधिक क्या, यह ध्याख्या विज्ञानभिश्चके निम्निखिकात अपने ही बाक्योंसे असंबद्ध है। वे बाक्य यों हैं---'कपिक-मूर्तिभारी भगवान् ने इस विवेक-शास्त्र हारा आत्मानारम-विवेकके सम्बन्धमें, अतिके अविरोधी इस छः अध्यायवाले ग्रन्थका उपदेश दिया था।' फिर आगे लिखा है कि 'जीवके अशेष दुःसोंको दुर करनेके अभिप्रायसे एवं बेदौपदिष्ट सत्यको जिसमें सब छोग प्राप्त कर सकें, इसी उद्देश्यसे सम्पूर्ण शास्त्रोंका उपदेश करनेके लिये नारायगादेव कपिछ-मृति भारण कर सांख्य-प्रणेताके रूपमें पृथ्वीपर अवतीर्ण हुए, उनको मैं नमस्कार करता हूँ।' (सांख्य-दर्शनकी विज्ञानभिक्षकृत भाष्यकी भूमिकामें देखिये ) इस भूमिका-से ऐसे और भी अनेकों बावय उद्धत किये जा सकते हैं. परम्तु इसारे क्रिये इतने ही पर्याप्त हैं । इन उद्घत वाक्यों-में हमें एक बातपर छक्ष्य करना चाहिये। वह यह कि स्वयं भगवान्ने ही यदि कपिल-मूर्ति धारणकर सांख्य-दर्शन-का उपदेश किया था तो वे वेदविरुद्ध मतका प्रचार कैसे करते ? क्योंकि वेदमें ईश्वरका अम्तित्व अनेकों जगह स्पष्ट स्बीकृत है। यह सारण रखना चाहिये कि 'तत्त्व-समास' 'पञ्चशिखसूत्रम्' और 'सांख्य-कारिका' में ऐसा कोई भी वाक्य नहीं है, जिसमे ईश्वरका अम्तिरव अस्वीकार होता हो, या ईश्वरके अम्तित्वमें कोई प्रमाण नहीं है ऐसा कहा गया हो; वरं देखनेसे सहज ही पता लगता है कि केवल उपर्युक्त वाक्योंमें ही नहीं, पर सांख्य-प्रवचन-स्वमें भी ईश्वरके अस्तित्वके सम्बन्धमें स्पष्ट प्रमाण है। वे इसीके तीसरे अध्यायके १६ और १७ वें सुत्र हैं। 🕾

यशिष ब्याल्याकारोंने इन दोनों स्त्रोंकी व्याल्या भी दूसरी तरहसे की है, परन्तु हमारे मतमें इनका यथार्थ तारपर्य यही है कि प्रकृति जिस आत्माके अधीन होकर श्रीर जिसके प्रभावसे प्रभावान्त्रित होकर पुनः आविर्भूत होती है एवं सृष्टि करती है वह भात्मा सर्वज्ञ और सर्वकर्ता ईश्वरके स्तिरिक्त अन्य कोई नहीं है। यहाँ यह प्रभाव उठ सकता है कि श्रुतिवाक्यानुयायी सांख्यमें ईश्वरको

निष्क्रय कहा है, अतः व सर्वकर्ता किसप्रकार हो सकते हैं ? इसका साधारण बत्तर यह है कि जिसप्रकार राजाको युद्ध करनेवाका कहा जाता है परन्तु वास्तवमें राजा युद्ध नहीं करता, उसके सैनिक हो उसकी आज्ञाके अधीन हो उसकी परिचालनासे युद्ध करते हैं, उसी प्रकार प्रकृति ईश्वरके प्रभाव और परिचालनमें ही कार्य करती है, अतः ईश्वरको अन्ततः परोक्षमावसे सब कार्योका और सम्पूर्ण कर्तृत्वका मूल निर्मार कहा जा सकता है। ल यह बात पीले प्रमाणित की जायगी कि वास्तवमें ईश्वर ही प्रकृत कर्ता है, प्रकृति तो उसके हाथका यम्त्रमात्र है।

सांस्य-दर्शन-सम्बन्धी सर्वाधिक प्रामाणिक प्रन्य'सांस्य-कारिका' में ही ईश्वरके अस्तित्वके सम्बन्धमें स्पष्ट प्रमाण मिलता है। दशवें और ग्यारहवें श्लोकोंमें † स्पष्ट कहा गया है कि जिसप्रकार जगनमें केवल एक परमा प्रकृति है, उसी प्रकार केवल एक परम पुरुष भी है।

इम यदि सांक्य-सूत्रका प्रमाण स्वीकार करें, तो उसमें भी उपर्युक्त विषयपर प्रथम अध्यायके १५० से १४४ के सूत्रोंमें इसी सिद्धान्सको निर्धारित किया है।

पात अव-योगस्यको देखिये। सभी विद्वान् योगस्य-को सांख्यदर्शनका एक अति आवश्यक परिशिष्ट मानते हैं और इसको सांख्यदर्शन ही कहते हैं। महाभारत-शान्तिपर्वमें २०५ से २०७ अध्यायतक वशिष्ट ऋषिने और ३१६ अध्यायमें याज्ञवस्क्य ऋषिने यही बात कही है। अतएव यह कहना व्यर्थ है कि सांख्यदर्शनको भलीभाँति

मयाध्यक्षेण प्रकृतिः स्यते सचराचरम्।
 गीतामें भगवान् कहते हैं कि मेरी अध्यक्षतामें प्रकृति
 चराचर जगवको रचती है।

† हेतुमदनित्यमव्यापि मित्रियमनेकमार्थित (केह्रम् । सावयवं परतन्त्रं व्यक्तं विपरीतमञ्चक्तम् ॥ त्रिगुणमिविके विषयः सामान्यमचेतन प्रमवविम ॥ व्यक्त तथा प्रधानं तदिपरीतस्तथा च पुमाम् । (सांस्थकारिका १० । ११)

्रविशिष्टें प्रतिकस्य नानायोग भाकाशस्यव वटाविभिः । वपाधिर्मेवते न तु तद्वान् ॥ पवमेकत्वेन परिवर्तमानस्य न विश्वपर्माध्यातः । अन्यवर्मत्वेऽपि नारोपात् तस्तिविरेकस्वात् ॥ नावैतश्रुतिविरोवो आतिपरस्वात् ॥

(संक्य•१।१५००--१५४)

<sup>#</sup> स हि सर्वेनिष् सर्वेकर्ता । दंदुरोध्वरसिक्तिः सिका । (सांस्व० १ । ५३ । ५७)

समझनेके क्रिये योगवर्शनका पुरा ज्ञान विशेष आवश्यक है और योगसूत्रका ब्यास-भाष्य केवल योगसूत्र समझनेके किये ही आयन्त आवश्यक नहीं है, परन्तु समग्र सांख्य-दर्शन समझनेके छिये भी उसकी अत्यन्त आवरयकता है: क्छ महानुभावींका कहना है कि ब्यास-भाष्य योगसन्त्रकी सर्वोत्कष्ट स्यादया है । साधारगतः पात्रअल-दर्शनको सेश्वर-सांख्य और कापिल-सांख्यको निरीश्वर-सांख्य कहा जाता है, परन्तु ऐसा विभाग क्यों किया गया, यह समझना कठिन है। क्योंकि यह तो पहुछे निश्चय किया जा चका है कि कापिल-सांख्य निरीश्वर नहीं है। महा-भारतसे भी सिद्ध होता है कि सांख्य और योगदर्शनमें कोई पार्थक्य नहीं है, दोनों एक ही उपदेश देते हैं। सम्भवतः इस भेद-बुद्धिका कारण सांख्य-प्रवचनके कुछ सुत्रोंकी भ्रान्त व्याएया ही है। (जिसके विषयमें पहले विचार किया जा चुका है।) श्रथवा काविछ-सांख्यमें जीवकी मुक्तिके छिये ईश्वरको आवश्यक नहीं समझा गया है क्योंकि इसमें जीवका प्रधान उद्देश्य मोक्ष-साधन है। परन्तु योगदर्शनमें जीवकी मुक्तिके छिये ईश्वरकी आवश्य कता स्पष्ट स्वीकार की गयी है अतः निरीक्षर-सांख्यसे जीवकी मुक्तिके किये ईश्वरको स्वीकार न करना और सेश्वर-सांस्थमे ईश्वरकी आवश्यकता स्वीकार करना, यही समझना पहुंगा । पातअल-दर्शनमें अनेकों स्थलोंपर इसप्रकार आवश्यकतासे अधिक जोर दिया गया है। ( समाधिपाद २३ से २६ के सूत्र देखिये ) ईश्वरके सम्बन्धमें कई अन्य स्त्रों में भी वर्णन आया है (समाधिपाद स्त्र १, ३२, विभूतिपाद सू॰ ६)। इन सुत्रोंसे स्पष्ट प्रतीत होता है कि जीवकी मुक्तिके लिये पात अल-दर्शनमें ईश्वरका अस्तित्व और उसकी आवश्यकता स्वीकार की गयी है और यह भी स्पष्ट है कि इसमें परम-पुरुष और जीव-पुरुष ये दो प्रकारके परुष स्वीकार किये गये हैं। यहाँ इस बातपर कक्ष्य रखना चाहिये कि पात अछ-दर्शनमें कहीं यह नहीं कहा गया है कि मनुष्यकी मुक्तिके छिये ईश्वरकी एकान्त ही आवश्यकता है। केवल भक्ति-विशेषके द्वारा ईश्वरकी उपासना करनेसे उनकी मुक्ति निकटतम होती है। मुक्ति-प्राप्तिके और भी बहुत-से उपाय हैं जिनमें ईश्वरकी उपासना प्रधान है (इस विषयमें विशेषकर समाधिपादके २१ और २२ के सुत्र देखिये ।) अतपव वस्तुतः इस विषयमें सांख्य भीर पातअकदर्शनमें कोई विद्येष पार्थक्य नहीं है ।

महाभारत-शान्तिपर्वके ३०१ से ३१८ अध्यायतक सांरूय-दर्शनपर एक सुन्दर विवरण मिछता है। ३०१ अध्यायमें सांख्य-दर्शनकी बहुत प्रशंसा की गयी है और सांक्य-ज्ञानका भी अति विस्तृत वर्णन है। यहाँतक कि सांस्य-ज्ञानको स्वयं ब्रह्म ही वतलाया गया है। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि सांस्यमें ईश्वरके अस्तित्वको अस्त्रीकृत करना तो दर रहा, इसमें वर्णित ज्ञानको स्वयं ईश्वरसे एकी भूत किया गया है और उसे ईश्वरका मूर्त-स्वरूप ही बसकाया है। यहाँतक लिखा है कि वेदर्भ जो ईश्वर-ज्ञानकी वार्ते हैं वे भी सांख्यसे ही जी गयी हैं। शान्तिपर्वके ३०२ अध्यायके ३८ से ४२ श्लोकोंमें विशिष्ट-मुनिके कथनसे ऊपर-का मत और भी समर्थित हो जाता है। इसी पर्वके ३०४ अध्यायके ३० ३७, ३८, ३९ क्रोकों में भी विशिष्टजीने ईश्वरके अस्तित्वको अधिकतर स्पष्टभावसे स्वीकार किया है। (इस सम्बन्धमें ३०७ अध्यायके २६-२७ श्लोक भी देखिये)। जनक और याजवल्क्यके कथोपकथनमें भी सांख्यके सम्बन्ध-में हम इस एक ही सिद्धान्तको पाते हैं ( अ० ३१४ श्लो॰ २ और अ०३१० क्षो० ५५, ५७ देखिये )।

उपरके विवेचनसं यह बात स्पष्ट हो जाती है कि सांक्य ईश्वरके धास्तित्वको स्वीकार करता है। परन्तु कुछ श्लोक ऐसे हैं जो इस अनुमानके विरोधी-मे प्रतीत होते हैं--अ० ३०७ के ४४ और ४६ वें श्लोकों में कहा गया है कि मांद्य जीवके सिदा अन्य किसी तस्वके असिरवको स्वीकार नहीं करता, केवल योगदर्शन ही यह स्पष्ट स्वीकार करता है, पर ऊपरके विवेचनमें हम दिखला चुके हैं कि अन्यान्य अनेक सूत्रोंमें ही पचीस तत्त्वके अतिरिक्त एक अन्य तत्त्व-को अर्थात ब्रह्म या ईश्वरके अस्तित्वको सांख्यने स्पष्ट स्वीकार किया है। श्रव इन दोनों विरोधी वाक्योंकी संगति कैसे बैठायी जाय ? इसका सामअस्य भनेक प्रकारसे किया जा सकता है। प्रथम तो इन श्लोकोंमें पाठ-भेद ही हो सकता है। दूसरे इनका प्रक्षिप्त होना भी सम्भव है, तीसरे पूर्व-कथित श्लोकोंसे इनका सम्पूर्ण असाम अस्य भी नहीं है। क्योंकि उपर्युक्त श्लोकोंका यह अर्थ हो सकता है कि पचीस तस्त हैं झर्यात् पुरुष ही परम तस्त हैं और जो इनके उत्पर है वह निम्तस्व है, उसीका दूसरा नाम ईश्वर या ब्रह्म है। प्रतएव गवि सांख्य पचीस तत्त्वके अतिरिक्त अन्य एक तत्त्वको न भी स्वीकार करे तो भी किसी प्रकारकी असंगति नहीं होती । सांक्यके पूर्व-सूत्रोंमें यह स्पष्ट किसा

है कि सम्पूर्ण तस्व, (यहाँतक जीव भी ) परम पुरुषका ही सर्ग है अतः यदि सांस्य परम पुरुषको किसी भी तस्व-रूपये न स्वीकार करे तो इसमें कोई दोषकी बात नहीं है। फिर पूर्व-सुत्रों में यह भी स्पष्ट कहा है कि जीव (जी पचीस तस्व है ) त्रिगुणी या त्रिगुणान्वित ईश्वरके सिवा अन्य कुछ भी नहीं है, इस उपाधिके त्याग करनेपर जीव-की ईश्वरके साथ एकता हो सकती है। यो कहकर यदि सांख्य ईश्वरको एक अतिहिक्त तत्त्व न माने तो इससे कोई विशेष हानि नहीं होती, असाम अस्यकी तो कोई बात ही नहीं। पर यह समरण रखना चाहिये कि प्रवीक सुर्शीमें बार-बार दृदताके साथ यह कहा गया है कि सांख्य और योग एक हैं अर्थात दोनोंका एक ही विषय है, योग-दर्शनमें ईश्वरके सम्बन्धमें म्पष्ट कहा गया है, इसमे यह ज्ञात होता है कि यद्यपि मांख्य माक्षात् सम्बन्धमे ईश्वरके विषयमें कुछ नहीं कहता (यद्यपि यह सत्य नहीं हैं) तो भी अन्ततः वह परोक्तभावसे ईश्वरको स्वीकार करता है। अस्वीकार करनेकी तो कोई शंका ही नहीं है, इससे पूर्वोक्त विषयकी मीमांसा हो जाती है।

श्रीमञ्जगवद्गीताके दूसरे अध्यायमें जीवके स्वभाव या प्रकृति, जीव एवं ईश्वरके सम्बन्धमें सांख्यके मतका भली-भाँति वर्णन किया गया है। ( श्लोक २४, २५, ३० और ७२; अ० १३ श्लो० २२, २७ और अ० १४ श्लो० ३, ४ देखिये) भगवद्गीताके मतमें भी सांख्य ईश्वरके आन्तित्व-को स्वीकार करता है श्लीर जीव ईश्वरका ही बहुषा प्रकाश-मात्र है। दूसरे शब्दोंमें जीव श्लिगुणी या श्लिगुणान्वित ईश्वर है।

श्रीमद्भागवतके कपिल और देवहृति-संवाद्में जो सांख्यका वर्णन है, उसमें भी हम ईश्वर-अस्तित्व-सम्बन्ध-में यही बात पाते हैं (स्क०३ भ०२१ स्त्रो०१५,१७ भ०२६ स्त्रो०३ ७ देखिये)

उपनिषद् भी इसका समर्थन करते हैं। उपनिषद्का दर्शन-तरव सांस्यम ही गृहीत है। वहाँ यही कहा गया है कि सांस्य निरीश्वरवाद या श्रक्षंयवादका उपदेश नहीं करता, परन्तु ईश्वरके अस्तिन्वका ही प्रत्यक्षरूपये प्रति-पादन करता है।

--1>+}e+\$+€1·-

## **नृ**सिंहरूप

दैत्य हिरण्यकश्यपने अपने आतङ्कको,

धर्माऽवलम्बियोपर देशमें जमाया था । हो वरितनो भवीवित्रे जन

सत्यका असत्यने, नीतिको अनीतिने जब,

धर्मको अधर्मने अकारण सताया था ॥

'कुसुमाकर' कामी कुचाली मौज करते थे,

दम्भ दुराचारसे समाज घवराया था।

अब विपरीत सब रांति हो गई थी नाथ !

तब तृ नृसिंहरूप ले करके आया था ॥१॥

अत्याचारियोंका निज बाहु-बल-बीरतासे,

दीन-जन-रक्षा-हित नक्शा विगाड़ा था।

सुनीतिकी ध्वजाको फहराया था चारों ओर,

धर्म-अवरोधियोंके झण्डेको उस्ताङ्ग था॥

दुष्ट दम्भियोंका पशु-बल चूर करनेको,

'कुसुमांकर' आकर प्रभु तू दहाड़ा था।

हिरनाकुश दैश्यसे बलिष्ठ स्वेन्छाचारीको,

घरके नृसिंहरूप पलमें पछाडा था ॥२॥ देवीपसाद ग्रुप्त (कुसुमाकर) बी० ए०, एल-एक० बी० 図をくなく なくなく なくなんなん なく なく なく なく こく こく こく

個人 気 気 気 気 ならな な な な り こうへ

## योगदर्शनमें ईश्वर

( केल्लक-पं० भीलक्ष्मीभरजी वाजपेयी )



मारे संस्कृत-साहित्यमें छः दर्शन छः क्रियोंके बनाये हुए हैं। उनमें योग-दर्शन महर्षि पराक्षिकका है। प्रायः सभी ऋषियोंने तीन तस्य मुक्य माने हैं—ईश्वर, जीव और प्रकृति। स्रवस्य ही, सबने सबका मुक्यस्पसे प्रति-पादन नहीं किया है। इपने-स्रपने प्रतिपाद विषयपर ही विशेष ज़ोर दिया

है, परन्तु सबको एक साथ मिछाकर पढनेसे तस्व एक ही निकळता है।

अद्वैत-वेदान्त जीव भौर प्रकृतिको गौण मानकर, जो कुछ रह्य छौर अदृह्य है, सबको हैश्वर ही मानता है। सांक्य-शास्त्रके प्रणेता कपिलमुनि ईश्वरको न मानकर जीव और प्रकृति दोको ही छपना प्रतिपाद्य विषय बनाते हैं; और भगवान् प्रतञ्जिल तीनोंका प्रतिपादन करके जीव और ईश्वर दोनोंको मुख्यता प्रदान करते हैं: भौर फिर उनमें भी ईश्वरको ही मुख्य मानते हैं।

पतञ्जित ऋषिने मनुष्यको पूर्ण बनानेके छिये तीन शास्त्रोंकी रचना की है—(१) योगदर्शन, (२) व्याकरण-महासास्य और (३) राजसृगांक हरयादि आयुर्वेदके प्रन्य। मन, वचन और शरीर तीनोंकी जब शुद्धि हो, तभी मनुष्य गुर्णताको प्राप्त कर सकता है, अतएब भग-बान् पातञ्जिने मनको शुद्ध करनेके छिये थोग, वचन यानी बायीको शुद्ध करनेके जिये पाणिनि-महाभाष्य श्रीर काय-शुद्धिके छिये वैद्यकके प्रन्थ रचे। यो तो देखनेमें ये तीनों बातें अछग-अछग दिखायी देती है, पर तीनोंका परम्पर श्रीदक सम्बन्ध है। श्रस्तु।

'योग' इन्द्रका अर्थ जोइना है। इस इन्द्रका उचारण करते ही द्वैतकी भावना आती है—अर्थात् जहाँ दो, अथवा दोसे अधिक चीज होंगी, वही वे आपसमें जोड़ी जायँगी। अत्तप्व पतञ्जलि-ऋषि द्वैतको मानकर चलते हैं—यह बतजानेकी आवश्यकता नहीं। 'जीवारमाका परमारमासे संयोग'-यही योगका अर्थ है। याज्ञवल्चय-ऋषिने कहा है—

'संयोगी येग इत्युक्ती जीवारमपरमातमनीः ।

अर्थात् अविश्मा और परमाध्माके संयोगको ही योग कहना चाहिये - यही मनुष्यका परम और चरम सीमाका पुरुपार्थ है। महायोगेश्वर श्रीकृष्णचन्द्रजीने चपनी गीतामें कई स्थानींपर—विशेषकर हुठे अध्यायमें 'योग' शब्दकी पूरी-पूरी क्याक्या कर दी हैं। केवळ व्याक्या ही नहीं, बल्कि योग-साधन, योगीके छक्षण इत्यादि भी विस्तारपूर्वक बतलाये हैं। भगवान्ने बतलाया है कि इस आत्माके साध दु:स्वका जो भयंकर संयोग—मायाका धावरण कहिये—छगा हुआ है, उसमे आत्माका वियोग होना—यही योग है। दूसरे अध्यायमें 'समन्य' को योग बतलाया है और कहा है कि संगको त्यागकर—फलाशाको छोड़कर कर्म करो, सिद्धि-द्यसिद्धिमें समभाव रक्खो। यही योग है। एक जगह कहा है कि कर्मको कुगलनापूर्वक करना ही योग है। सबका मतलब एक ही है। अन्दु! सगवान पत्रजित योगलक्षण इसप्रकार बतलाते हैं—

### 'यागश्चित्तवृत्तिनराधः

अर्थात् चित्तवृत्तियोंका निरोध ही योग है। इसमै चित्तकी समावस्था, अर्थात् 'समाधि'-ग्रवस्था प्राप्त होती है, जिसको भगवान् श्रीकृष्णने 'समस्व' योग कहा है।

महर्षि पत अलिने सम्प्रज्ञात और असम्प्रज्ञात ये वो भेन योग या समाधिके किये हैं, इसी प्रकार चित्तका स्व-भाव तीन प्रकारका माना है—प्रख्या, प्रकृति और स्थिति, देखे अथवा सुने हुए पदार्थीका मनमें विचार करते रहना 'प्रक्या' है, फिर उन विषयीं सम्बन्ध करना 'प्रकृति' है; और फिर उन विषयों में स्थित होना मनकी 'स्थिति' है। उपनिषदों में भी यही कहा है—

यन्मनसा ध्यायति तदाचा बदति, यदाचा बदति तत्कर्मणा करोति, यत्कर्मणा करोति तदभिसम्पद्यते ।

अर्थात मन जिस विषयका ध्यान करता रहता है, वही वाणीसे निकलता है और जो बाणीसे निकलता है, वही जीव कर्मसे करता है और जैसा कुछ करता है वैसा ही परिग्राम निकलता है।

यह चित्तकी वृत्तियोंका ही फल है । सस्व, रज, तम गुजोंके चतुसार चित्तवृत्तियोंकी चनन्त शाकाएँ फूटती हैं। जब चित्तकी हित सरवागुणसे अधिक संयुक्त होती है तब मन केवल ईश्वरका चिन्तन करता है, जब तमोगुणसे युक्त होती है तब अधर्म, अज्ञान और विषयासिकका चिन्तन करता है; और जब शुद्ध रजोगुण चित्तमें अधिक हो जाता है तब मन धर्म और वैराग्यका चिन्तन करता है। इस पिछली अवस्थाको योगी लोग 'परं प्रसंख्यान' कहते हैं। इस अवस्थामें चित्त करीब-करीब सत्त्वगुणके पास पहुँच जाता है।

जो ज्ञानशिक परिणामसे रहित और शुद्ध होती है, वहीं सच्चगुण-प्रधान है—उस हित्तमें तम और रजका अभाव हो जाता है। चित्तहृति एकाप्र होकर एक सच्चगुणके आश्रयसे रहती है। बाह्य विषयों की ओर ध्यान जाता है; पर चित्त उनमें रमता नहीं। यह सम्प्रज्ञात-योग है। परन्तु जय सच्चगुणके संस्कार भी नहीं रहते—केवलमाय एक आस्मरितकी ही अवस्था प्राप्त होती है—जीव आस्मचिन्ननमें ही मश्च रहता है, उस दशाको निर्विकहप-समाधि या असम्प्रज्ञात-योग कहते हैं। असम्प्रज्ञातका अर्थ ही यह है कि जहाँ एकमाश्च ध्येय (ध्यान करने योग्य यानी हैश्वर) के श्रांतिरक्त और किसी विषयका ज्ञान अथवा भान न हो।

श्चिप्त, विक्षिप्त, मूढ, एकाप्र और मिरुद्ध, ये पाँच अवस्थाएँ चित्तको वतलायी गर्था हैं।

क्षिस-श्रवस्थामें चित्त ऐसा बक्कल रहना है कि जैसे हवामें दीपककी ज्योति लयलपाया करती हैं – स्थिर नहीं रहती। तमाम हथर-उधरके मनोरथोंमें चित्त हाबाँडोल रहता है। यह रजोगुणकी श्रवस्था है।

विचिस-अवस्थामें भी रजोगुणकी हो प्रधानता रहती है, परन्तु वीच-वीचमें थोड़ा-सा सस्वगुण भी झाँकता रहता है, जैसे न्यायाधीशके सामने जब मुकहमा होता है, नव बार-वार वह यही सोचता है कि हस अपराधीको दण्ड ही हेना चाहिये; परन्तु बीच-बीचमें कभी-कभी कुछ द्याका भाष भी उसके चित्तमें आजाता है। यह विचिस-अवस्था है।

तीसरी मूढ-अवस्था, इसमें तमोगुणकी पूर्ण प्रधानता रहती है। काम-क्रोधादिके वश होकर तथ चित्तका कर्तव्य-ज्ञान विरुकुल नष्ट हो जाता है, तब उसे मुदावस्था कहते हैं।

प्रव चौयी एकस्य-सचस्यामें रजेशुक्र और वसोगुगुका

बिस्कुल लय हो जाता है; और सस्वगुणका प्रभाव बदना है। उदाहरणार्थ—हन पंक्तियोंके लेखकका चिस एक बार स्थान लेखन-कार्यमें इतना एकाप्र या कि दरवाजेमें एक बढ़े भूम-धामकी सवारी बाजे-गाजेके साथ निकली, परन्तु कुछ मालूम ही न हुन्या; और जब भान हुआ सब जलूस निकल गया था। अन्य लोग जो वहाँ थे, जलूस तेख चुके थे। चिसकी यह एकाप्र-अवस्था—यह भूमिका-अभ्यासमे जब एक प्रकारकी प्रादत-मी बन जाय—मनोधमं ही जब इसप्रकारका बन जाय—तब उस भूमिकाको एकाप्र-धवस्था कहेंगे।

अब पाँचवीं निरुद्ध-अवस्था लीजिये । इस प्रवस्थामें चित्त अन्य सब विपर्योमे निरावलस्य होकर केवल ईसरमें नल्लीन हो जाता है। इसमें सच्चगुण भी नहीं रहता । सम्प्रज्ञात-समाधिमें ध्येयका ध्यान और ज्ञान, किसी-निरुद्धात स्थान और ध्येयकी निरुद्धावस्था होती है तब ध्याता, ध्यान और ध्येयकी त्रिपुटी नह होकर चित्तका लय अपने कारणमें हो जाता है। यही असम्प्रज्ञात-समाधि है। 'योगिश्चत्तवृत्तिनिरोधः'—यही चित्तकी निरुद्धावस्था-योग है।

अब चिसकी वृत्तियोंका विचार करना चाहिये। भगवान पत्रअछिने चित्तकी उपर्यंक पाँच अवस्थाओं---त्रर्थात् भूमिकाओंकी तरह पाँच ही चित्तकी वृत्तियाँ भी मानी हैं। ये वृत्तियाँ सुख-रु:ख-कारक हैं। काम, क्रोध, लोभ, मोहादिके संसर्गमे चित्तवृत्तियोंके दुःलाकार होनेपर आत्मा भी उनके संस्कारसे दुःखका अनुभव करता है। इसी प्रकार धर्म, विवेक, ज्ञान, वैराग्य, परोपकार इंग्यादि-की वृत्तियों से आरमा सुखी होता है। वास्तवमें नो आरमा सुख-दु:खसे अलग है; परन्तु चित्तवृत्तियोंका आरोप उसपर होता है। जैसे युद्धमें सिपाही जीतता और हारता है; परन्तु जीत और हारका आरोप राजापर होता है। स्फटिक-मणि स्वयं जात. स्वच्छ. निर्मेष्ठ, स्वयंप्रकाश है, परस्त भिन्न-भिन्न रंगोंके आभासमें आकर वह भी भिन्न-भिन्न रंगोंकी दिखायी देती है। इसी प्रकार घाल्माको भी सममना चाहिये। अब यह देखना है कि उक्त पाँच क्रिष्ट और अक्रिष्ट चित्तवृत्तियाँ कौन-सी हैं-

प्रमाण, विषर्वय, विकल्प, निदा और स्मृति---थे पाँच चिच्चवृत्तियाँ हैं। मों सो चिच्चवृत्तियाँ देखनेमें प्रवन्स हैं--- उनका कुछ ठिकाना नहीं है: परन्तु पतञ्जिल-मुनिने इन्हीं पाँचींके अन्दर सबको प्रहण कर लिया है।

प्रथम प्रमाणकृतिके तीन भेद हैं-प्रश्यक्त, अनुमान और आगम । प्रत्यक्ष वह है, जिसको हम स्वयं देख-सनकर निश्चय कर लेते हैं। अनुमान-जब किसी एक वस्तुको देखकर उसीके सहरा अथवा उससे विसहश वस्तुर्ग्रीपरसे उसको मिलाकर अथवा भिन्न करके उसका टीक-टीक अनुमान करते हैं। जैसे, जहाँपर धुवाँ होगा, हम अनुमान कर लेंगे कि वहाँ भाग अवस्य है, अथवा जैसे नक्षत्र और चन्द्रमा अपने स्थानपर एक ही सदश नहीं रहते. हम इससे अनुसान करते हैं कि उनमें गति अवस्य है। अब तीसरा प्रमाण 'ग्रागम' है। आगम आप्त पुरुपोंके वाक्यको कहते हैं। जैसे कोई विद्वान, सत्यवक्ता-जिसपर हमारी पूर्ण श्रद्धा है और जिसके विषयमें हम यह समझते हैं कि इसने स्वयं धनुभव किया है, उसकी बातको हम विना अनुमान और प्रत्यक्तके ही 'प्रमाण' मान-लेते हैं। बस, प्रमाणकृत्तिके यही मुख्य तीन भेद याग दर्शनमें बतलाये गये हैं।

अय चित्तकी दूसरी हृत्ति 'विषयंय' को लीजिये— विषयंय विषरीत या मिन्या ज्ञानको कहते हैं। है कुल और ही, और हमको भास कुछ और ही होना है। रातको चँधरेमें रम्सी, हुक्षकी जब अथवा अन्य किसी काली लम्बी चीजको देखकर हम सर्पका भान करते हैं। दूरसे खम्मेको देखकर उसको हम आदमी समझते हैं। सांसारिक सुख सब इसी प्रकारके हैं, जिनको हम सुख समफते रहते हैं, पर हैं वाम्तवमें वे दुःखरूप—उनका परिणाम द:ख है। यह चित्तकी दसरी कृति विषयंय है।

अस तीमरी वृत्ति विकल्पको लीजिये—यह वृत्ति भी मनको बहुत बाधित करती है। इसका आधार केवल शब्दज्ञान है। वाम्यवर्मे है कुछ नहीं; पर शब्दमात्रमे इस जनला रहे हैं कि यह चीज़ है। जैसे वन्ध्याका पुत्र। वन्ध्याका पुत्र होता ही नहीं; और यदि पुत्र है, तो वह वन्ध्या कैसी ? इसीको विकल्प कहते हैं।

चीयी निदा-कृति है । यह कृति श्रभावज्ञानपर अवलियत है। उपर-उपरसे तो हम समझते हैं कि निदामें हमको कोई ज्ञान नहीं रहता; पर वासवमें निदामें भी एक प्रकारका ज्ञान रहता है। अन्यथा जागृत होनेपर हम यह कैसे कहते—'वाह! बाज हम कैसे सुकासे सोये। बड़ी गहरी नींद धायी। दिमाग तरोताज़ हो गया' अथवा, 'आह! धाज नींद अच्छी नहीं आयी। सुन्ती बनी हुई है। आज काममें मन कैसे लगेगा।' इत्यादि इसप्रकारकी भावना, जागनेपर मनमें होती है। इसीका नाम धभाव-ज्ञान है। निदामें चित्त सांसारिक विपयोंसे अलग रहते हुए भी एक विशेष वृत्तिमें रहता है। यह निदाकी वृत्ति भी योगमें विप्रकारक है। इसलिये अन्य वृत्तियोंकी तरह इसका भी निरोध करके इसको भी अपने वशमें करना होता है।

अब पाँचवीं स्मृति-वृत्ति है। जिन विषयोंका हमने धनुभव किया है, उनको हम अपने अन्दर चुरा नहीं सकते। वार-वार हम उनको अपने अन्दर-ही-अन्दर जाहिर किया करते हैं। यह जो एक मनोवृत्ति है, इसीको स्मृति कहते हैं।

उपयुंक पाँचों वृत्तियाँ अवसर-अवसरके अनुसार सुखदायी ब्रार दुखदायी होती हैं: परन्तु योगी इन सभी चित्तवृत्तियोंको दुखदायी ही मानता हैं; क्योंकि जिसमें इम समझते हैं कि सुख हैं, उसका भी परिणाम विवेकसे दुःख ही हैं। कारण, सुखका अनुभव होनेके बाद—उसका वियोग होनेपर—दुःख अवस्यम्मावी हैं। इसिंखये इन सभी चित्त-वृत्तियोंका निरोध करके—उनके वशमें न होते हुए उनको अपने वशमें करके—अक्षय सुखको प्राप्त करना मनुष्यका परम पुरुषार्थ हैं; और वही – चित्त-वृत्तियोंका निरोध करके समाधि-सुखका अनुभव करना —जीवारम-परमारमसंयोग होना—मगवान पतक्षिक मनये योग है।

अब देखना चाहिये कि यह शुभ योग कैसे प्राप्त हो। चित्तकृत्तियोंका निरोध करनेके लिये महर्षि पत अलि दो मुख्य उपाय बनलाने हैं—

#### 'अभ्यामवैशास्याभ्यां तन्त्रिशंघ.'

अर्थात् अभ्यास और वैराग्यसे चिसवृत्तियोंका निरोध होता है। चित्तस्यी नदीके दो प्रवाह हैं। एक कैवल्यके उच्च शिखरमे निकलकर विवेक-भूमिमें बहता हुआ कस्याण-सागरमें जाकर मिलता है और दूसरा प्रवाह संसार-रूप पर्वतमे निकलकर शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्धादि विषयोंकी भूमिपर वहता हुआ पाप-सागरमें गिरता है। जब चित्तकी वृत्तियाँ विषयोंमें फँसती हैं तो उसका परिणाम पाप, और जब वे विवेकमे चलती हैं तब उसका परिणाम 'कस्याण'

अर्थात् मोक्ष होता है। मुम्क्ष पुरुष चित्तके इन दोनों प्रवाहोंको क्षण-कणपर जाँचता रहता है, देखता रहता है. कि इस क्षणमें इसारा सन किथर जा रहा है और उसको किथर ले जाना है। सनका धर्म है कि वह किसी-न-किसी ओर जायगा अवदय । यदि हम उसको कस्याण-की और नहीं ले चलेंगे, तो फिर दूसरा मार्ग पापका खुला है ही-उसीकी ओर वह बहने छगेगा । इसिछिये णापकी ओरके प्रचाहको रोकनेके लिये 'वैराग्य' के बाँधकी जरूरत है। सांसारिक विषयों में जब इसको दोष-ही-देश दिखायी देने लगते हैं और उनसे इसकी पर्ण घूणा हो जाती है, तब उस स्थितिको 'वैराग्य' कहते हैं। जिसको यह स्थिति प्राप्त हो जाती हैं. उसका मन फिर विषयोंके पापकी आर नहीं चलता, वह अन्तर्मुख होकर आत्मा अर्थान 'कल्यास' की आंर चलने लगता है। मन हो इसी और कायम रखनेके लिये प्रयक्ष और श्रभ्यासकी आवश्यकता है। महायोगेइवर श्रीकृष्णने भक्तप्रवर अर्जुनको इसी श्रभ्यास और वैराग्यके विषयमें समझात हुए गीताके छट अध्यायमें कहा है कि, इस संकल्प-विकल्पात्मक मनमें जितने प्रकारकी कामनाएँ अथवा वासनाएँ उठती हों, उन सबसे पूर्णतया वैराग्य धारण करो और तब विवेकसे सम्पूर्ण इन्द्रियोंको चारों ओरमे रोककर उनको अन्तर्मुख करो, जैये अञ्चा अपने सब श्रंगोंको भीतर समेट लेता है। फिर खत्र धेर्यके साथ, विवेकपूर्वक, धीरे-धीरे चित्तको आत्मामें स्थिर करनेका प्रयस्त करो । यह चञ्चल और अस्थिर चित्र जिधर-जिधरको जात्रे, उधर-ही-उधरमे हमको घेरो: श्रीर घेर करके इसको खुब यत्नके साथ श्रपने वदामें लाओ । इसमें सन्देह नहीं कि यह चित्र अध्यन्त चञ्चल श्रीर बायुकी तरह दुर्निग्रह है; परन्तु उपयुक्त अभ्यास और वैशाग्यसे यह अवस्य ही बशमें हो जाना है।

यह अभ्यास श्रीर वैराग्य उतना सहज नहीं है जितना हमको कहनेमें माल्म होता है। वास्तवमें हसी श्रभ्यास और वैराग्यके लिये यम, नियम, श्रासन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान, समाधि हरवादि श्रष्टाङ्ग-योगमाधन भगवान् पत्रज्ञिलेने बतलाया है और हमारे प्राचीन श्र्यि-मुनि हसीके लिये अपने शरीरको मिट्टी (बाँबी, वहमीक) तक बना ढालते थे; और फिर उसी मिट्टीसे उनका दिश्य शरीर — तसकाञ्जनवर्णाम दिष्य शरीर— निकलता था। अस्त. अब हमको यह देखना चाहिये कि एत श्रक्षि श्रूषिने समाधिसाधन अथवा भगवस्त्राप्तिका सबने सुगम उपाय क्या बतलाया है। उन्होंने अपने योगदर्शनमें कहा हैं--

विक्त विद्यालता रोककर उसको श्रःतमुंख करके आत्मस्वरूपमें स्थापित करना बहुत ही कठिन उपाय है। सर्वसाधारण संमारी साधकोंको यह साधन सहजन्माच्य नहीं हैं। इसिलये महामुनि पत्रक्षलि 'ईश्वर-प्रणिधान' का सहज उपाय बतलाते हैं। 'प्रिण्धान' कहते हैं 'भित्ति' या 'उपासना' को। ईश्वरकी उपासना ही समाधिसाधनका सबसे सरल उपाय है। यह उपासना क्या है? अपने प्रत्येक विचार और कार्यमें भगवानका अधिष्टान मानकर, जो भी कुछ विचार अथवा कार्य हमसे सम्पन्न हों, सब उसीके लिये—और उसीको अपंण किये जार्य। ईश्वरोपिनपद्के हो मन्त्रोंमें ईश्वरोपासनाका बहुत श्वरूष्ठ सक्य दिखलाया है; और गोपालनन्दन भगवान श्रीकृष्णने उपनिपदांको दृह करके जो गीना-दृध निकाला है, उस दूधकी कदर हन मन्त्रोंसं भजीभांति माल्म होती है—

ईशावास्यमिदं सर्वे यदिकश्च जगत्यां जगत्। तेन त्यक्तेन मुझीया मा गृषः कस्यभिवद्भनम् ॥ कुवैन्नवेह कर्माणि जिजीविषेच्छत समाः । पवं त्वाये नान्ययेतोऽस्ति न कर्म विस्थित नंगः॥

अर्थात यह जितना भी कुछ स्थावर जङ्गम जगत ं. सबमें ईश्वर ज्यास हो रहा है—यहाँतक कि हमारं हृदयके अन्दर जो एक छोटीमें भी छोटी विचारकी लंडर उठती है, उसपर भी ईश्वरकी सत्ता है —वह सबंत्र हाज़िन्-नाज़िर है। इसिलिये, इसमेंसे—इस जगत्मेंसे—जिन ना कुछ उसने तेरे लिये दिया है, उतने का हो तू भोग कर— जितना तेरा श्वधिकार है, उतने की पैर फैला ! अन्याय-पूर्वक दूसरेकी बन्तु हर्गा करनेकी इच्छा मत कर, क्योंकि यह सांसारिक मुख-चैभव किसीका नहीं है—एकमात्र ईश्वर ही इसका स्वामी है।

इसी प्रकार इस संसारमें शाकर श्रपने कर्तव्य कर्नों को करते हुए ही तू सौ वर्ष या उसमें भी अधिक,—जीनेकी इच्छा कर, क्योंकि इसप्रकार निक्काम —श्रधीत् ईसरार्षण-पूर्वक —कर्म करनेसे ही नुझकों कमका लेप नहीं होगा। तू संसार-वन्धनमें नहीं फँसेगा। इसके सिवा कर्मकचारेसे इस्टनेका और कोई भी मार्ग नहीं है। तस्य यह निकलता है कि हम सब जगह ईश्वरकी ससा-का अनुभव करके, निशिदिन उसका चिन्तन करते हुए, यावजीवन निष्काम कर्म करते रहें और ऐसे हो कर्म करें कि जिनको ईश्वरके प्रीरयर्थ अपंण करनेमें हमको ग्लानि न हो, तो हमारा चित्त शुद्ध होगा और भगवान हमारे उपर अनुमह करके हमको दर्शन देंगे। समाधिसिद्धि होनेका यही मार्ग 'ईश्वरप्रशिधान' के शब्दने महर्षि पत अलि हमको स्थित करते हैं और सम्पूर्ण उपनिषद् और गीता भी हसीका समर्थन करती हैं।

अच्छा, त्रव जिस ईश्वरकी उपासनासे हमारा परम करुयाण है, उसका स्वरूप क्या है ? ईश्वरका क्या छन्नण है कि जिससे हम उसको पहचानें ? महारमा पतअलि अपने योगदर्शनमें बनलाते हैं—

'झेशकर्माविपाकाशयरपरामृष्टः पुरुवविशेष ईश्वरः'

श्रयीत् होरा, कर्म, विपाक और आशय इन चार बातोंसे निर्छिप्त जो पुरुपविशेष है, वही ईश्वर है। केश पाँच प्रकारके हैं -- अविद्या, श्रस्मिता, राग, देच श्रीर अभि-निषेश । इन पाँचों क्षेशों में अविद्या ही मुख्य है । अविद्याके ही कारण श्रन्य दुःखोंकी उत्पत्ति होती हैं। अनित्यमें नित्य, अपवित्रमें पवित्र, द:खमें सुखकी श्रीर अन्तरममें शारमवृद्धि होना ही अविद्या है। सहर्षि कणादने वैदायिक दर्शनमें कहा है कि इन्द्रियों और संस्कारोंके दोषये श्रविद्याकी उत्पत्ति होती है। दूसरा हेश अस्मिता है। इसका अर्थ है अहं भाव। अहं मावसे, ( आत्मज्ञानसे विरहित ) अपनेको ही कर्त्ता-भोक्ता सब कुछ मानना अस्मिता है। राग सुखके आधार-पर होता है। जिन वस्तुओं में हमको सुख होता है-ऐसा इम समझते हैं--- उनपर जो हमारी प्रीति है, वही 'राग' हैं। यह भी एक क़ेश ही है। द्वेप दुःखके आश्वयपर चलता है। जिसमे इस दुःख समझते हैं, उसमे द्वेष या घूणा करते हैं। यह चौथा क्रुंश है। अब पाँचवाँ क्रुंश 'ग्रिमिनिवेश' है। यह मृत्युका भयंकर दुःख है। छोटेप लेकर बबेसक. मुर्खिये लेकर बहु-बढ़े विद्वानींतक-मृत्युका दःस सबके सामने हैं। इन पाँचों क्रोशोंने ईखर अलग है।

कमं दो प्रकारके हैं—पुण्यात्मक भौर पापात्मक, और इनका विपाक, अर्थात् ग्रुमाग्रुम फल, और उनका भाशय अर्थात् श्रुभाग्रुम कर्मोंकी वासनाएँ, इन सबये भी ईश्वर अल्ला है।

उपर्यंक अविद्यादि क्रेश, कर्म, विपाक और आशय जीवमें माने जाते हैं, अविद्या इत्यादिये जीवको दुःख होता है। बेदोक विधि-निषेधासक कर्मों में जीव फॅसता है और उनके विपाक 'जन्म, आयु और भोग' भी जीवारमाकी प्राप्त होते हैं; और हन भोगोंका आशय या संस्कार या बासनाएँ भी जीवके साथ रूगी रहती हैं। यों तो जीबारमा भी चेतन, शद्ध, बुद्ध, निरंप और निष्कलंक है, परन्तु मनुष्योंके चित्तमें जो क्षेशादि होते हैं, वे जीवमें ही श्रारं।पित किये जाते हैं —जीव उनमे निर्लिस नहीं है । ईश्वर इन सब बातोंसे अलग 'पुरुष-विशेष' हैं । पुरुषसे उसको विलक्षण बतलाया गया है। 'पुरुष' जीवको भी कहते हैं और ईश्वरको भी । शरीररूपी पुरका स्वामी होनेसे जीव पुरुष कहलाता है श्रीर सम्पूर्ण जगत्रह्मी पुरका एकमात्र अध्यक्ष होनेसे ईश्वर भी पुरुष कहलाता है, परन्तु टोनोंमें भेद इतना ही है कि एक उपयुंक उपाधियों में लिप्त है, तो दसरा सबसे विष्कुल निर्लिप्त है । मुगडकोपनिपदमें छिखा है--

> द्वा मुपर्णा सयुजा सद्धाय। समानं हृक्षं परिवस्तजाते । नयोगन्यः पिप्पकं स्वाद्धस्य-नवनसन्योऽभिषाकशीति ॥

श्रयौत् जीव और ईश्वर दोनों पश्ची 'सुपर्णा'-सुन्दर सामध्यंसे युक्त हैं श्रीर 'सयुजा' अर्थात् व्याप्य-स्यापक-रूपमें विश्वकुछ एक-तूसरेसे मिले हुए हैं और 'सखाया' अर्थात समान स्यातिवाले नित्य, शुद्ध, बुद्ध, मुक्त अतएव मंत्रीधमंगें रत हैं श्रीर प्रकृतिरूप एक ही कृक्षपर दोनों प्रेमसे रहते हैं परन्तु भेद इतना ही है कि इनमेंसे एक अनादिकालसे प्रकृत कमंपाशमें बद्ध होनेके कारण, उस कृक्षके शुभाशुभ कमोंके फलको यथावत् भोगता है और तूसरा कर्म-विपाकसे सर्वथा निर्लेष (अपरामृष्ट) रहकर अपनी सर्वश्वतासे उस जीवारमाके कर्मोंका सालीरूप रहता है। यही ईश्वरका ऐइवर्ष है। महारमा पत्र अिक कहते हैं—

'तत्र निरतिशय मर्वज्ञबीजम्'

वहाँ, ग्रांम् ईरवरमें निरित्ताय सर्वज्ञताका बीज है। अर्थात् वह स्वयं ज्ञानस्वरूप है और जितना कुछ ज्ञान दिखायी देता है, वह भी सब उसीय है। जैसे सूर्य स्वयं प्रका<del>ष्ट्राक्टर</del> है; और जितना कुछ प्रकाश जनत्में हैं, वह भी सब सूर्यहीसे है। ईश्वरकी परमायिष सर्वज्ञताका बीज सृष्टिकी रचना, घारया और संहारकी शक्तिमें मालूम होता है। उसके इस ज्ञानमय तपका प्रभाव वेदादि सब शास्त्रोंसे पूर्णतया प्रकट हैं—

ऋतव सत्यवाभीद्वात्तपसे।ऽध्यजायत । ततो राष्ट्रयजायत, ततः समुद्रो अर्णवः, समुद्रादर्णवादिष्ठसंवत्सरे। अज्ञायत । अहारात्राणि विद्धिद्विश्वस्य मिषते। वशो । सूर्याचन्द्रमसौ वाता यथा पूर्वमकरपयत् । दिवं च पृथिवीं चान्तरिश्वसथा स्वः ॥

अयौत् उसी ज्ञानमय और प्रकाशस्त्ररूप हैं बरकी
अनन्त शक्ति ऋत अर्थात् वेत्ज्ञान श्रीर सस्य अर्थात्
त्रिगुणास्मक प्रकृति उत्पन्न हुई। इसके बाद रात्रि श्रश्नीत्
प्रस्तयका महाधीर अन्धकार और तथ एक प्रकारके विकल्लण
प्रकम्पनके साथ पृथ्वी तथा आकाशमें सर्वन्न जलतत्त्व
उत्पन्न हुआ। इसके बाद सम्पूर्ण विश्वको स्वाभाविक ही
अपने वर्शमें रखनेवाठं उस भगवान् दिन, रात और
वर्ष हरयादि कालको सीमा प्रद्शित करनेवाळी गतिको
उत्पन्न किया। सम्पूर्ण जगत्का धारण (पाळन-पोषण)
करनेवाळे उस धाताने जिसप्रकार पूर्वकल्पोमें अपने ज्ञान-रूप तपोवकने सूर्य, चन्द्र, गुलोक, प्रव्वीकोक, अन्तरिष,
स्वर्णीक हरयादि सम्पूर्ण ब्रह्मायहको रचा, इसी प्रकार हुस
कर्णमें भी रचा है और हसी प्रकार रचता आया है एवं
आगे भी रचता जायगा।

इसीलिये ईश्वर 'निरित्तशय सर्वज्ञवीक' कहा गया है। सर्वज्ञतामें सिर्फ उसके अनन्त ज्ञानका ही छन्नण नहीं हैं, बिक्क उसकी स्वाभाविक ज्ञानबलकी क्रियाका भी इसी सर्वज्ञवीज्ञत्वमें अन्तर्भाव हैं। क्योंकि बिना क्रियाशीखता- के केवछ ज्ञान कोई चीज नहीं है। सृष्टिके सृजन, धारण और संहारमें ईश्वरकी जो अनन्त क्रियाशीछता देखी जाती है, उसीकी ओर पत्तक्षित्व सुनिने अपने उपर्युक्त स्युमें निर्मेश किया है। भगवान् वेद्व्यासने भी अपने वेदान्त-दर्शनमें 'जन्माचस्य यतः' छिस्रकर यही सृष्यित किया है। सभी शाखोंकी तरह गीता-शाखमें भगवान् श्रीकृष्णने भी यही बतलाया है—

यतः प्रवृत्तिभूतानां येन सर्वमिद ततम् । स्वकर्मणा तमभ्यच्ये सिद्धि विन्दति मानवः ॥ विससे इस सम्पूर्ण सृष्टिकी उत्पत्ति हुई है और जो इस स्वाबर-संगम सगदमें स्वास होकर सबका आरख कर रहा है, उसकी पूजा छपने कर्मोंसे ही करके मनुष्य सिद्धि प्राप्त कर सकता है। ऐसे कर्म करो, जिसमे वह प्रसन्न हो। यही ईश्वरकी सर्वोत्तम पूजा है। ऐसा भगवान् भ्रीकृष्णका मत स्पष्ट है। घस्तु, अब ईश्वरका भन्य छन्नण पत्रश्रकि-मनि बत्तकाते हैं---

स पूर्वेषामपि गुरुः कालेनानबच्छेदात् ।

अर्थात पूर्वकासमें प्रश्नादि जितने करिय, मुनि सौर झानी हो सुके हैं, वह सबका गुरुदादा है। वह कालमें यँभा महीं है--अनादि, अनन्त है।

मृष्टि-सपित्तके प्रारम्भमें, जीवोंकी उत्पत्तिके साथ ही, हैश्वरने अपना वेदरूपी ज्ञान प्रकट किया श्रीर इसी ज्ञानका उसने पूर्व-ऋषियोंको उपदेश दिया, मनुम्मृति और उपनिषदोंमें भी, इसका बहुत विस्तारके साथ वर्णन है। मुयश्वकोपनिषद्में छिखा है—

तस्मादणः साम यज्ञंषि दीक्षा
यज्ञाश्च सर्वे कृतवो दक्षिणाश्च ।
संबत्सरं ण यजमानश्च कोकाः
सोमो यत्र पवते यत्र सूर्यः ।।
तस्माण देवा बहुषा सम्प्रमूताः
साध्या मनुष्याः पश्चो वयासि ।
प्राणापानी क्रीहिमवी तपश्च
भद्या सत्यं कृष्णाचर्यं विधिश्च॥

(丑曜市中モーと)を・9)

तस्माधकात्सर्वेद्वत ऋषः सामानि जिहरे। इन्दांसि जिहरे तस्माद्यज्ञस्तस्मादजायत॥

--- यजु०

इसी प्रकार वेद, उपनिषद्, छुओं शास, ब्राह्मणप्रन्य, सब स्मृतियाँ, सब पुराण और गीता इत्यादि सब शास प्रकाससे यह मानते हैं कि ईश्वरने पहले अपना वेदरूप ज्ञान (चारों वेद ) ब्राप्ति, वायु, ब्रादिस्य, ब्रांगिरा, इन चार ऋषियोंके हृदयमें प्रकाशित किया, फिर उनसे ब्रह्माजीने चारों वेद पढ़े, जिसमे वे चतुर्मुख कहळाये। आज भी छोग कहते हैं कि विद्या पढ़नेसे मनुष्यके चार आँखें हो जाती हैं। इसी प्रकार चारों वेदोंके ज्ञाहा ब्रह्माजी चतुर्मुख कहळाते हैं। भगवान मनुने कहा है—

अभिनवायुरविभ्यस्तु त्रयं महा सनातनम् । द्वोह समिद्धयर्थमुग्यजुःसामलक्षणम् ॥ ब्रह्माजीकै पीछे विराद, फिर वशिष्ठ, नारद, द्श्वप्रजापति, स्वायम्भुव मनु आदि हुए। इन सब ऋषियोंके सनमें परम्परासे ईश्वरने ही अपने ज्ञानका प्रकाश किया। उसीसे सब ऋषि उत्पन्न हुए और उसीने कृषा करके उनको ज्ञान भी दिया। जैसे पिता बाजकको जन्म देकर उसको विद्याभ्यास इत्यादिमें लगाता है वैसे ही उस द्याल भगवान्ने मनुष्यको उत्पन्न करके, उसके लिये जीवनके साधन प्राणापान, भन्नादि श्रोषधियाँ और वेदके विधि-निषेधके हारा तप, श्रद्धा, सन्य, ब्रह्मचर्य इत्यादिका ज्ञान दिया। इसी प्रकार वह अनादि कालमे ज्ञान देता चला आता है और ऐसा ही ज्ञान देता चला जायगा। न उसका अन्त है और न उसके ज्ञानका धन्त है। भृत, वर्तमान, भविष्य सब उसीमें समाया हुआ है—

पुरुष प्रवेदं सर्वं यद्भृतं यच मान्यम् । उतामृतस्वस्येशाने। यद्केनातिरोहति॥

—-यजु०

यह जो कुछ हो चुका है, वर्तमान है और जो भविष्य-में होनेवाला है, वह सब उसीके अन्दर समाया हुआ है। मोचरूप अमृतका अधिष्ठाता वही है; और अक्षादि ओषधियोंसे लेकर जितने स्थावर-जंगम प्राणी उपक्र होते हैं, उन सबका स्थामी वही एक है।

इसप्रकार वह इसारा उत्पादक, इसारा ज्ञानदाता श्रीर इसारे पूर्वज गुरुऑका गुरु है । उसकी इस कैसे जानें ? भगवान पतञ्जिक कहते हैं—

'तस्य वाचकः प्रणवः

अथांत उसका वाचक प्रणव, अथांत श्लोंकार (ओईस्) हैं, ईश्वर वाच्य है और प्रणव ऑकार उसका वाचक यानी अतकानेवाला है। प्रणवका अर्थ है कि जिसके द्वारा उत्तम रीतिये स्तुति की जाय। श्रथवा जो उत्तम रीतिये स्तुति दर्शावे, उसे भी प्रणव कहते हैं। ओर्स् और ईश्वरका वाच्य-वाचक-भाव-सम्बन्ध निस्य, अनादि है। इस संकेतये उसको प्रकाशित किया जाता है; किन्तु बनाया नहीं जाता। जैसे पिता और पुत्रका सम्बन्ध कोई बनाता नहीं है। यह स्वाभाविक सम्बन्ध है। सिर्फ संकेत-मात्र किया जाता है कि यह पुत्र और यह उसका पिता है।

ओश्म् ईश्वरका सर्वोत्तम नाम है । इसमें ईश्वरके सभी

गुर्गोका अन्तर्भाव हो जाता है। मागदूक्योपनिषद्में श्रकार, उकार, मकार इत्यादि माश्राओंका विश्व, तेजस और प्राञ्चके रूपमें बहुत सुन्दर वर्णन किया गया है। इससे ईश्वरकी सर्वशक्तिमत्ताका पूर्ण बोध होता है। इसप्रकार प्रण्य ईश्वरवाषक शब्द है। शब्द और अर्थका नित्य-सम्बन्ध है। शब्दके पीछे-पीछे अर्थ दौहता है। इसीलिये इमारे साधु-सन्ताने नामकी बढ़ी महिमा गायी है। बिना नामके रूप नहीं जाना जाता। नाम जपते-जपते उसका श्रथं हदयमें समाता है। इसीलिये महिप पतञ्जलिने अगले सुश्रमें कहा है—

#### 'तजपस्तदर्थ मावनम् '

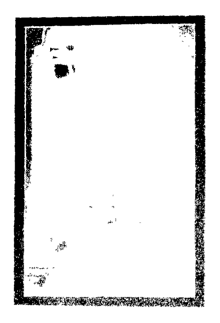
प्रणवका जप क्या है ? उसके ध्रथं—अर्थात ईश्वरकी भावना करना । ईश्वर-चिन्तन करना ही श्रोकारका जप है । इसमे चित्त एकाम होकर समाधि सिद्ध होती है। मुण्ड-कोपनिषद्में जिखा है कि किसी लक्ष्यको वेधनके लिये तीन वस्तुओंकी आवश्यकता होती है-एक धनुष, दूसरे बाण झाँर तीसरे मनकी एकामता-अर्थात मनकी सब इत्तियोंको चारों ओरमे इटाकर एक लक्ष्यकी ही ओर लगाना। जबतक ये तीनों साधन अनुकृष्ठ न हो, तबतक जक्ष्य-बेध नहीं हो सकता। इसिछिये जो ब्रह्मरूप अति सुक्रम लक्यको वेधना चाइता है उसको पहले उपनिषद् यानी ब्रह्मविद्याका दृढ धनुष हाथमें छेना चाहिये और फिर उपासना यानी श्रभ्यासयोगसे तीक्ष्ण वाग्रको उसमै जोड़ना चाहिये। इसके बाद अपने मनकी सब इत्तियांको सांसारिक सब विपर्योसे इटाकर ब्रह्मरूप छक्ष्यमें स्थिर करना चाहियं । ऐसा करनेसे हम श्रवश्य ही श्रपने छक्ष्यको वेध सकेंगे। इस विषयमें उपनिषदोंने कई नरहसे कहा है--

> प्रणवे। धनुः शरो द्वातमा अद्य तस्त्रश्यमुच्यते । अप्रमत्तेन वेद्धव्यं शरवत्तन्मयो भवेत्॥

> > ---मुक्दक ०

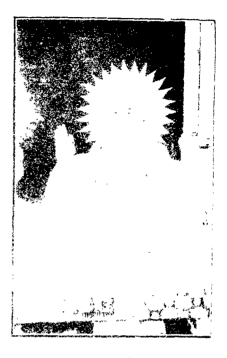
अर्थात् ओंकार ही धनुष है। जीवारमा उसका बाण है और ब्रह्म छच्य है। मुमुखु पुरुषको ओंकाररूप धनुषमें आरमरूप वाग्को चढ़ाना चाहिये—अर्थात् श्रोंकारका बारन्वार अभ्यास करके अपनी श्रारमाको बलिए, उज्ज्वल, निर्विकार बनाना चाहिये। फिर श्रामस्त होकर अर्थात् जितेन्द्रियतापूर्वक चित्तनृत्तियोंको सांसारिक विषयोंसे क्लिंचकर चित्तको प्काम करके—वाचककी सहायतासे

### कल्याण -





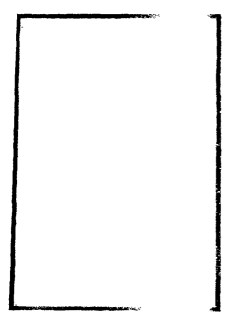
गो॰ श्रीतृत्सीदासदी





श्रीपयशासीजी और पृथ्वीसज 🥒 ३६०

#### कत्याण -





श्रीतृहागः"





समय भागम्यस

वास्यक्ष्य छष्यको आस्मक्ष्य वाणसे वेसना चाहिये। जिसप्रकार वाण छश्यमें पहुँचकर तन्मय हो जाता है, उसी
प्रकार आस्मा भी ईश्वरमें प्रविष्ट होकर सन्मय हो जाती
है। आस्मा कहीं ईश्वरसे अलग थोड़े ही है। 'यस्य
आस्मा शरीरम्' अर्थात् जिसप्रकार जीवारमा इस पाञ्चभौतिक शरीरका चोगा पहने हैं, उसी प्रकार जीवारमा
ईश्वरका शरीर ही तो है। जीवारमा—जो इतना स्थमातिस्थम है, वही—उस ईश्वरका शरीर है। इस जीवारमाका
उपाधिक्षय मल दूर हो जानेपर वह उस दिव्य परमारमामें
आप-ही-आप मिला हुआ तो है ही। उसी मलको दूर
करनेके लिये—चित्तको स्वच्छ, चमकदार दर्पणकी तरह
बनानेके लिये—प्रणवका जप भी एक अभ्यास है। इवेताश्वतर-उपनिषदमें भी इसी तरहका एक द्वान्त दिया है—

स्वदेहमराणि कृत्वा प्रणवश्चोत्तराराणिम् । ध्यानीनर्मधनास्यासाद्वेषप्रयोजगढवतः ॥

अर्थात् जैसे एक अर्थीको तूसरी अरणीपर रखकर — फिर खुब रगड़कर अग्नि निकालते हैं, उसी प्रकार अपनी देह (हृदय) रूप एक अरणीपर प्रणव-ऑकार-रूप दूसरी अरणीको धारण करके खब रगड़वाजी करनी चाहिये—अखरहरूपसे ऑकारका जप करनेने उसके अर्थ, अर्थात है सरका हृदयके अन्दर चिन्तन करनेसे ध्यान लग जाता है और जिसप्रकार दो छकड़ियांके रगड़नेसे उनके भीतर छिपी हुई अग्नि प्रकाशित होती है, उसी प्रकार हृदय और प्रणवकी रगड़बाजीसे अन्दर छिपा हुआ परसेश्वर वहाँ हृदय-मन्दिरमें प्रकाशित होता है और तब मनुष्य कृतार्थ होकर जिस आनन्दका अनुभव करता है, उसका वर्णन नहीं हो सकता—

समाधिनिर्भूतमरूस्य चेतसो निवेशितस्यात्मनि यत्सुस्रं भवेत्। न शक्यते वर्णयितु गिरा तदा स्वयं तदन्तःकरणेन गृद्धते॥

उपर्युक्त उपासना-योगके अभ्यासमे, समाधि-साधन करके, जो मुमुक्षु अपने चिक्तके श्रश्नानादि सब मेल घो बाळता है और अपनी आस्मामें ही स्थिर होकर फिर उस श्रद्ध-चिक्तको परमास्मामें लगाता है, उसकी जो अपूर्व सुख होता है, वह बाणीहारा वर्णन नहीं किया सा सकता, वर्षीकि उस परम आन-दको तो जीवास्मा अपने अन्त:करणमें ही अनुभव कर सकता है।

यही मनुष्य-जन्मका परम पुरुषार्थ है ।

KIND OF THE STATE OF THE STATE

साइयाँ

पिया में आरत तेरी हो।
मानी नेरे नाममें में लाँक लवेरी हो॥१॥
या तनको दियलो करूँ मनसा करूँ बानी हो।
तेल भराऊं प्रेमको बालूँ दिन राती हो॥२॥
पटिया पारूँ झानकी सुमति माँग सवारूँ हो।
पिया तेरे कारने धन जोवन वारूँ हो॥३॥
सेजड़िया बहुरँगिया चंगा फूल विलाया हो।
रैन गई नारा गिणत प्रभु अजहुँ न आया हो॥४॥
सावन भावों ऊमड़ो बरखा ऋतु छाई हो।
भोंह घटा घन घेरिके नेनन भरि लाई हो॥५॥
मात पिता तुमको दई तुम हो भल जानूँ हो॥६॥
तुम तजि और भतारको मनमें नहिं आनूँ हो॥६॥
तुम हो पूरे साइयाँ पूरन पद दीजे हो।
मीरा ज्याकुल विरहनी अपनी कर लोजे हो॥७॥

--मीराबाई

# हिन्दू-धर्ममें ईश्वर

( लेखक-- सर सर्वापक्षी राभाकृष्णन् , केटी ०, बी-किट् , वाहम-चासलर्, आन्ध्र-विश्वविधालय )



नवीय संस्थाके रूपमें धर्म एक सजीव वस्तु है। इसमें उसी प्रकारका एकस्व और आरमस्व है जैसा कि सजीव वस्तुओं में होता है। यह एकरव अपरिवर्तनीय सम्प्रदायका नहीं, किन्तु सतत परिवर्तनशील जीवनका है। धर्मका वास्तविक स्वरूप न तो उसकी

ख्रतीतावस्थामें मिल सकता है और न वर्तमान-अवस्थामें। धर्मकी व्याक्या उसके उद्देश्यके अनुसार होनी चाहिये, बाझ शाब्दिक-रूपके अनुसार नहीं । प्रसिद्ध यूनानी दार्शनिक अरस्त् (Aristotle) ने एम्पीडाकहस (Empedocles) के सिद्धान्तोंकी व्याख्या हसी शैकीसे की धी (Metaphysics. 1.985 a 3)। यदि हम धर्मके हतिहासकी क्रमिक अवस्थाओंका अनुशीकन करें नो हमें उसमें एक गम्भीर और मीक्कि वम्मुका पता छगेगा, जो पुनः-पुनः अभिव्यक्त होती रहती है परन्तु पूर्णक्रपसे अभिव्यक्त कभी नहीं होती। यही विकासारमक आदर्शन प्रवर्तक तस्त्र जो प्रत्येक अदस्थामें अपूर्ण ही व्यक्त होता है, धर्मका यथार्थ तस्त, तारपर्य या म्वरूप है। जो समग्र ऐतिहासिक प्रगतिमें ओत्रपोत है।

यदि हिन्तू-धर्मके तस्वपर विचार करें तो हम उसे आध्यारिमक अनुभवकी सन्यतापर आरूद पावेंगे। आस्मके अन्तर्तम प्रदेशमें हमें सरयकी अनुभृति होती है। धर्मकी अन्तर्द्व किया गया है। हिन्दू लोग जो वैदिककालको अपने धर्मके आदिस्म अन्तर्तक निर्वाह किया गया है। हिन्दू लोग जो वैदिककालको अपने धर्मके आदिस्म अनिमाय यही है कि तस्कालीन ऋषि हमारे आदि-मार्ग-दर्शक, नेता तथा आध्यारिमक साम्राज्यमें सर्वश्रेष्ठ तस्वान्वेषक थे, संस्कृत-भाषाका 'ऋषि' शब्द हम् ( रेखना ) धानुसे बना है। इससे धर्मका अर्थ है दर्शन, साक्षास्कार और अपरोक्ष-अनुभव। ऋषियोंने जिस सस्यका पता लगाया है वह ताकिक आक्षोचना अथवा क्रमबद्ध दार्शनिक शाक्षणाका परिणाम नहीं है बहिक पह आध्यारिमक

अन्तर्बोध, दृष्टि अयवा प्रस्यक्ष अनुभव है। ऋषिषुन्द केवल वेदोंमें विद्वित सर्चोंके प्रतिपादक ही नहीं हैं, वे साक्षावदर्शी सिद्ध पुरुष हैं जो अपने आस्माको प्रमारमाके साथ मिला करके शाश्वत-सरयका उद्घाटन करनेमें समर्थ हुए ये। उनका कोई भी वचन क्षणिक ज्ञानपर अवलम्बित नहीं है बिक उस दीर्घकालीन अनुभवके आधारपर है जो उन्होंने सपोमय जीवन और आध्यास्मिक शक्तियोंके विकाससे प्राप्त किया था। 'सदा पदयन्ति सूर्यः।' आज वेद जो सर्वश्रेष्ठ आसप्रमाणके रूपमें माने जाते हैं इसका कारण यही है कि वास्तविक अनुभवसे बदकर कोई दूसरा प्रमाण नहीं हो सकता। ईश्वर निरा आदर्श नहीं है, जिसे हम ध्येय यनावें; बिक वह एक अनुभवग्रय यथार्थ सस्य है। आध्यास्मिक अनुभव हमारी कहपनः नहीं है बिक सस्यके साथ हमारा साक्षाव सम्बन्ध है।

जो सन्त केवल सुनी-सुनायी बात नहीं कहते बक्कि जिनका ईश्वरके साथ साक्षात परिचय है उन्हें ईश्वरके निर्वचनकी आवज्यकता नहीं होती। उन्हें कभी शंका और अश्रद्धा हो ही नहीं सकती। उनकी अपूर्व और सरल निश्चयारिमका बुद्धि किसी प्रकार भी विचलित नहीं हो सकती । परम्तु साधारण मनुष्योंके लिये, जिनका घर्मके विषयमें कोई निजी अनुभव नहीं होता, तथा जो बिना ही साधनके धार्मिक जीवनका आनन्द स्ट्राना चाइते हैं, एवं जो धर्म-मार्गमें फलग्रतियुक्त कथाओं तथा कर्मकाण्डके सद्वारे आगे बढ़ना चाइते हैं, लुआनेके लिये ही प्रष्पित-वाणीका प्रयोग करनेकी आवश्यकता होती है। इसके अतिरिक्त अपना अनुभव दूसरेंकि प्रति प्रकट करने. उसके रहम्यको समझाने तथा विरोधियोंके आक्षेपींका खण्डन करते हुए उसका समर्थन करनेके लिये भी इमें तर्क और मापाकी सहायता आवश्यक होती है। हिन्द-धर्मर्मे इमें अत्यन्त निग्णिये लेकर स्थल सगुणक्रपतकके अनुभवेंका क्रमिक वर्णन प्राप्त होता है।

जय कोई अन्तर्रष्टि-सम्पन्न पुरुष तर्क और युक्तिकी सङ्गायतासे अपने अनुभवके समझानेकी चेष्टा करता है तो उसे अखाकी आवश्यकता पहती है जो परमत्त्वके निक्ष्पणके क्रिये स्वयमेव अपेक्षित होती है। वह जानता

है कि आरमाका एक ऐसे जगत्से घनिष्ट, प्रत्यक्ष और उद्दोत सम्बन्ध है जो ऐन्द्रिय-ज्ञानकी भूसिसे विएक्क ही अतीत है तथा बुद्धिके द्वारा प्रकट की हुई छौकिक मुमिसे कहीं अधिक दीसिमान और सत्य है। बुद्धि, दिष्य-दृष्टि और आध्यारिमक अनुभव समानरूपसे एक ऐसे पुरुषके सत्ताकी साक्षी देते हैं जो वस्तुतः चंतन्यमय है तथा अखिल सृष्टिका मूल आधार है, एवं 'अमृत और मृत्यु जिसकी छाया है'--'यस्य च्ह्नायामृतं यम्य मृत्युः' (ऋग्वेद १०। १२१ ) । आध्यारिमक अनुभवकी सबसे बढी विशेषता है अनिर्वचनीयता । जब इस अपने अनुभूत सत्यके समझानेकी चेष्टा करते हैं, तो हमें विवश होकर बाह्य विधियों और भावनाओंका प्रयोग करना पहता है। परन्त कोई भा बाह्य विधि अथवा भावना कितनी ही ब्यापक क्यों न हो, वह उस परमसत्यका वर्णन करनेमें असमर्थं ही रहती है। भगवान बदने आध्यारिमक अनुभव-की सरयताको स्वीकार किया है, परन्तु वे इस बातको नहीं मानते कि उस अनुभवये किसी इससे परेकी वस्तुकी अभिष्यक्ति होती 🕏 । आध्यारिमक अनुभवके द्वारा ईश्वरके साथ इमारा साक्षात सम्बन्ध हो जाता है, यह विचार उनके मतमे एक अनुमानमात्र है, स्वतःसिद्ध तथ्य नहीं हैं। बुद्ध स्वीकृत सिद्धान्तींकी सीमाके अन्दर रहनेकी चेष्टा करते हैं और वे केवल इस बातको मानते हैं कि इस दृश्य और स्पृज्य जगतुके भीतर एक गम्भीर आध्या-रिमक जगत् ओतप्रोत है। महान् हिन्द्-दार्शनिक और तस्ववेत्ता श्रीशक्रर कहते हैं कि समस्त बाह्यरूप असत् हैं और वह सत वस्तु इन सबसे परे हैं। उपनिपट, बुद्ध, शक्कर और उनके अनुयायी मानते हैं कि शुद्ध चैतन्य-स्बरूप भारमा, जो अखण्ड, भद्रैत, केवल है तथा अनेकसा और विकारसे युक्त जगत्से परे हैं, अथवा इसके अन्दर ओतप्रोप्त है, एक निरुपाधिक सन्ता है, जिसके वास्तविक स्वरूपका पूर्णतः चिन्तन करना धथवा वाणीद्वारा वर्णन करना नितान्त असम्भव है। बिना संप्रतिपत्तिके हम स्वीकार कर लेते हैं कि ईश्वरकी महिमा अवर्शनीय है और मन तथा वाणीकी पहुँचके परे हैं। वह ज़ेयसे भिन्न है और अज्ञेयसे परे हैं, 'तहिदितादधो अविदितादधि'-(केन० १ । ३ )। यहाँ नेत्रकी गति नहीं है और न वाणी ही पहुँच सकती है, न मन ही, 'अच्छुष्क ''अवाग्रसनः'— (बृहदारण्यक ०३। ६। ६)। परन्तु इस बौद्धिक नम्रता और आध्यारिमक अनहंकारतामें एक आपित है। परमतत्वके विषयमें भगवान् बुद्धकी मीनताने उनके उपर नास्तिकता-का छाम्छन छगाया है। परमतत्त्वको समस्त गुणों और सम्ब-म्थोंसे रहित मानकर हम उसे कैवल सत्तामात्रमें परिणत कर देते हैं जो एक प्रकारसे निरी शुम्यता है। श्रीशङ्कराचार्य कहते हैं कि कैवल मन्द-मति पुरुष आनुमविक गुणोंके श्रभावको सर्वसत्ताके समावके रूपमें मान लेने हैं। निर्विदीप श्रद्धाके महान् गौरवका जो ज्ञान आरमाका प्राप्त है, उसको ब्यक्त करनेके लिये ही हसप्रकारके निपेधारमक वाक्योंका आश्रय लिया गया है कि वह 'अन्य ही है' और उसके विषयमें 'नेति-नेति' के अतिरिक्त और कुछ नहीं कहा जा सकता।

डिन्द-धर्म केवल 'नेति-नेति' कडकर ही सन्तोष नहीं करता । आध्यारिमक अनुभवके तीन मुख्य स्वरूप हैं---सत्यता, ज्ञान और स्वतन्त्रता । (सत्, चित्र और आनन्द्र)। यदि हमारे अनुभवके कुछ अंश हत विशेषताओं के साथ प्राप्त होते हैं तो समझना चाहिये कि समस्त अनुभवकी प्राप्ति इसी प्रकारसे सम्भव है । वह चेतना, जिसके अन्दर समस्त अनुभव अपनी अब्यवहितता, ब्यक्तता और हतर-व्यावृत्तिके साथ विद्यमान रहता है, ईश्वरीय सत्ता-चेतना है और वही हमारा आदशं है। ईखरीय सत्तामें मस्य स्वयं ही अपना साक्षात् द्वष्टा है, स्वयं अपने स्वरूपका ज्ञाता तथा स्वयमेव सम्पूर्ण स्वातन्त्रय है। ऐसी कोई भी वस्तु नहीं जो उसकी सत्तामें नहीं, तथा उसमें अभिव्यक्त न होती हो: साथ ही सब प्रकारकी विषम-ताओंका भी उसमें अस्यन्त अभाव है । वह पूर्ण सद्, पूर्ण चित्र श्रीर पूर्ण आनन्द है। संक्रक्प और उसके मूर्तरूपका, इंड्डा और उसकी अभिव्यक्तिका, तथा प्रेम और उसके माध्यका वही आधार है। इन मानवीय प्रतिकृतियोंमें दैत विरोध और संघर्ष रहता है। यही कारण है कि ईश्वरीय दिख्य गुणोंकी पूर्णताके सामने ये मानवीय तथा परिच्छित गुण सर्वथा अपूर्ण हैं। परमतस्य वाम्तविक है, सस्य नहीं: पूर्ण है. उत्तम नहीं । इसका स्वातन्त्र्य ही उसका जीवन है, उसका वास्तविक स्वभाव है।

यद्यपि आध्यारिमक तत्त्वकी पूर्णता हमारे गुणींसे बहुत ऊँची है, तथापि उसकी प्रकृति उस उद्यतम सत्तासे साहह्य रखती है जिसका हमें अपने अन्दर ज्ञान होता है। यदि वास्तविक तत्त्व मनुष्यकी आरमासे विष्कुल ही परे होता तो उसकी सत्ताको अस्पष्टरूपसे समझना भी हमारे लिये

# हिन्दू-धर्ममें ईश्वर

( लेखक--सर मर्वापक्षी राधाकृष्णन् , केरी ०, बी-किट , वाइस-चांसलर, आन्ध्र-विश्वविद्यालय )



नवीय संस्थाके रूपमें धर्म एक सजीव वस्तु है। इसमें उसी प्रकारका एकत्व और आस्मस्व है जैसा कि सजीव वस्तुओंमें होता है। यह एकरव अपरिवर्तनीय सम्प्रदायका नहीं, किन्तु सतत परिवर्तनशील जीवनका है। धर्मका वास्तविक स्वरूप न तो उसकी

श्रुतीतावस्थामें मिल सकता है और न वर्तमान-अवस्थामें। धर्मकी व्याक्या उसके उद्देशके अनुसार होनी चाहिये, बाह्य शाब्दिक-रूपके अनुसार नहीं । प्रसिद्ध यूनानी दार्शनिक अरस्तू (Aristotle) ने एग्पीडाक्डस (Empedocles) के सिद्धान्तींकी व्याख्या इसी शेलीसे की थी (Metaphysics. 1.985 a 3)। यदि हम धर्मके हतिहासकी कमिक अवस्थाओंका अनुशीकन करें तो हमें उसमें एक गर्मार और मौलिक वस्तुका पता छगेगा, जो पुनः-पुनः अभिव्यक्त होती रहती है परन्तु पूर्णरूपसे अभिव्यक्त कभी नहीं होती। यही विकासारमक आदर्शन प्रवर्तक तस्त्व जो प्रत्येक अदस्थामें अपूर्ण ही व्यक्त होता है, धर्मका यथार्थ तस्त्व, तारपर्य या म्बरूप है। जो समग्र ऐतिहासिक प्रगतिमें ओत्रोत हैं।

यदि हिन्तू-धर्मके तरवपर विचार करें तो हम उसे आध्यारिमक अनुभवकी सत्यतापर आरूद पार्वेगे । आत्माके अन्तर्तम प्रदेशमें हमें सत्यकी अनुभृति होती है। धर्मकी अन्तर्द्र्ण में आग्रह, उसकी अपरोक्षता अथवा अनुभवशी कताका हिन्दू-धर्मके इतिहासमें आदिसे अन्तरक निर्वाह किया गया है। हिन्दू लोग जो वैदिककालको अपने धर्मके आदिप्रवर्त्तकों का युग मानते हैं उसका अमिप्राय यही है कि तत्कालीन ऋषि हमारे आदि-मार्ग-दर्शक, नेसा तथा आध्यारिमक साम्राज्यमें सर्वश्रेष्ठ तत्त्वान्त्रेषक थे, संस्कृत-भाषाका 'ऋषि' शब्द दश् (देखना ) धानुसे बना है। इसमे धर्मका धर्म है दर्शन, साक्षात्कार और अपरोक्ष-अनुभव। ऋषियोंने जिस सत्यका पता लगाया है वह तार्किक आलोचना अथवा कमबद दर्शिक ग्रवेषणाका परिणाम नहीं है बिक षष्ट आध्यारिमक

अन्तर्बोध, दृष्टि अथवा प्रत्यक्ष अनुभव है। क्षिषुन्द केवल वेदोंमें विद्वित तस्वोंके प्रतिपादक द्दी नहीं हैं, वे साक्षावदर्शी सिद्ध पुरुष हैं जो अपने आस्माको परमास्माके साथ मिला करके शाश्वत-सरयका उद्घाटन करनेमें समर्थ हुए थे। उनका कोई भी वचन क्षणिक ज्ञानपर अवलम्बित नहीं है वहिक उस दीर्घकालीन अनुभवके आधारपर है जो उन्होंने तपोमय जीवन और आध्यारिमक शक्तियोंके विकाससे प्राप्त किया था। 'सदा पश्यन्ति सुरयः।' आज वेद जो सर्वश्रेष्ठ आग्नप्रमाणके रूपमें माने जाते हैं इसका कारण यही है कि वास्तविक अनुभवसे बहकर कोई दूसरा प्रमाण नहीं हो सकता। ईश्वर निरा आदर्श नहीं है, जिसे हम ध्येय बनावें; बहिक वह एक अनुभवगम्य यथार्थ सस्य है। आध्यारिमक अनुभव हमारी कहपना नहीं है बहिक सरयके साथ हमारा साक्षान सम्बन्ध है।

जो सन्त केवल सनी-सनायी यात नहीं कहते बहिक जिनका ईश्वरके साथ साक्षात परिचय है उन्हें ईश्वरके निर्वचनकी आवश्यकता नहीं होती। उन्हें कभी शंका और अश्रद्धा हो ही नहीं सकती। उनकी अपूर्व और सरल निश्चयारिसका बुद्धि किसी प्रकार भी विचलित नहीं हो सकती । परम्त साधारण मनुष्योंके लिये, जिनका धर्मके विषयमें कोई निजी अनुभव नहीं होता, तथा जो बिना ही साधनके धार्मिक जीवनका भानन्द लूटना चाहते हैं, एवं जो धर्म-सार्गमें फलश्रुतियुक्त कथाओं तथा कर्मकाण्डके सहारे आगे बढना चाहते हैं, लुभानेके लिये ही पुष्पित-वाणीका प्रयोग करनेकी आवश्यकता होती है। इसके अतिरिक्त अपना अनुभव दूसरीके प्रति प्रकट करने, उसके रहम्यको समझाने तथा विरोधियोंके आक्षेपींका सण्डन करते हुए उसका समर्थन करनेके लिये भी इमें तर्क और मापाकी सहायता आवश्यक होती है। हिन्द-धर्ममें हमें अत्यन्त निर्गुणमे लेकर म्थूल सगुणरूपतकके अनुभवेंका क्रमिक वर्णन प्राप्त होता है।

जब कोई अन्तर्भ ष्टि-सम्पन्न पुरुष तर्क और युक्तिकी सहायतासे अपने अनुभवके समझानेकी चेष्टा करता है तो उसे श्रद्धाकी आवश्यकता पड़ती है जो परमतत्त्वके निक्रपणके क्रिये स्वयमेव अपेक्षित होती है। वह जानता है कि आस्माका एक ऐसे जगत्तसे घनिष्ट, प्रस्यक्ष और उद्दोम सम्बन्ध है जो ऐन्द्रिय-ज्ञानकी भूमिसे विस्कृष्ठ ही अतीत है तथा बुद्धिके द्वारा प्रकट की हुई छीकिक मुमिसे कहीं अधिक दीप्तिमान और सस्य है । बुद्धि, दिब्य-दृष्टि और आध्यारिमक अनुभव समानरूपमे एक ऐसे पुरुषके सत्ताकी साक्षी देते हैं जो वस्तृतः चैतन्यमय है तथा अखिल सृष्टिका मूल आधार है, एवं 'असृत और मृख् जिसकी छाया है'---'यस्य च्छायामृतं यस्य मृत्यः' (ऋग्वेद १०। १२१)। आध्यारिमक अनुभवको सबसे बढ़ी विशेषता है अनिर्वचनीयता । जब इस अपने अनुभत सत्यके समझानेकी चेष्टा करते हैं, तो इमें विवश होकर बाह्य विश्वियों और भावनाओंका प्रयोग करना **एड**ता है। परन्तु कोई भा बाह्य विधि अथवा भावना कितनी ही ब्यापक क्यों न हो, वह उस परससस्यका वर्णन करनेसें असमर्थं हो रहती है। भगवानु बुद्धने आध्यात्मिक अनुभव-की सरयताको स्वीकार किया है, परन्तु वे इस बातको नहीं मानने कि उस अनुभवमें किसी इससे परेकी वस्तुकी अभिव्यक्ति होती है। आध्यारिमक अनुभवके द्वारा ईश्वरके साथ इमारा साक्षात् सम्बन्ध हो जाता है, यह विचार उनके सतम एक अनुमानमात्र है, स्वतःसिद्ध सध्य नहीं है। बुद्ध स्वीकृत सिद्धान्तींकी सीमाके अन्दर रहनेकी चेष्टा करते हैं और वे केवल इस बातको मानत हैं कि इस दश्य और स्पृश्य जगतके भीतर एक गम्भीर आध्या-रिमक जगत् ओतप्रोत है। महान् हिन्द-दार्शनिक और तस्ववेत्ता श्रीशङ्कर कहते हैं कि समस्त बाह्यरूप असन् हैं और वह सत बस्न इन सबसे परे हैं। उपनिषट, बुद्ध, शकर और उनके अनुयायी मानते हैं कि शुद्ध चैसन्य-स्वरूप आतमा, जो अखण्ड, अद्वीत, केवल है तथा अनेकता और विकारसे युक्त जगतसे परे हैं, अथवा इसके अन्दर ओतप्रोत है, एक निरुपाधिक सत्ता है, जिसके वास्तविक स्वरूपका पूर्णतः चिन्तन करना स्रथवा वाणोडारा वर्णन करना नितान्त असम्भव है। विना संप्रतिपत्तिके हम स्वीकार कर लेते हैं कि ईश्वरकी महिमा अवर्णनीय है और मन तथा वाशीकी पहुँचके परे हैं। वह क्षेत्रमें भिन्न है और अज्ञेयसे परे हैं, 'तिद्वितितादधो अविदितादिध'---(केन० १।३)। वहाँ नेत्रकी गति नहीं है और न वाणी ही पहुँच सकती है, न मन ही, 'अच्छुक "अवागमनः'---( बृहदारण्यक ० ३ । म । म ) । परम्तु इस बौद्धिक नम्नता और आध्यारिमक अनहंकारतामें एक आपित है। परमतत्व-के विषयमें भगवान् बुद्धकी मौनताने उनके उपर नास्तिकता-का लाम्छन लगाया है। परमतत्त्वको समस्त गुणों और सम्ब-म्बॉसे रहित मानकर हम उसे केवल सत्तामात्रमें परिणत कर देते हैं जो एक प्रकारसे निरी श्रूम्यता है। श्रीशङ्कराचार्य कहते हैं कि केवल मन्द-मति पुरुष आनुमविक गुणोंके श्रभावको सर्वसत्ताके अभावके रूपमें मान लेते हैं। निर्विशेष ब्रह्मके महान् गौरवका जो ज्ञान आरमाका प्राप्त है, उसको व्यक्त करनेके लिये ही हसप्रकारके निषेधारमक वान्योंका आश्रय लिया गया है कि वह 'अन्य ही हैं' और उसके विषयमें 'नेति-नेति' के अतिरिक्त और कल नहीं कहा जा सकता।

हिन्द-धर्म केवल 'नेति-नेति' कहकर ही सन्तोप नहीं करता । आध्यारिमक श्रनुभवके तीन मुख्य स्वरूप हैं-सरवता, ज्ञान और स्वतन्त्रता । (सत्, चित् और आनन्द्र)। यदि हमारे अनुभवके कुछ अंश हुन विशेषताओं के साथ प्राप्त होते हैं तो समझना चाहिये कि समन अनुभवकी प्राप्ति इसी प्रकारसे सम्भव है। वह चेतना, जिसके अन्दर समस्त अनुभव अपनी अब्यवहित्ता, ब्यक्तता और हतर-व्यावृत्तिके साथ विद्यमान रहता है, ईश्वरीय सत्ता चेतना है और वही हमारा आदश है। ईश्वरीय सत्तामें सस्य स्वयं ही अपना साक्षात् द्वष्टा है, स्वयं अपने स्वरूपका ज्ञाता तथा स्वयमेव सम्पूर्ण स्वातन्त्रय है। ऐसी कोई भी वस्त नहीं जो उसकी सत्तामें नहो. तथा उसमें अभिज्यक्त न होती हो: साथ ही सब प्रकारकी विषम-ताओंका भी उसमें अत्यन्त अभाव है। वह पूर्ण सद, पूर्ण चित और पूर्ण आनन्द है। संकृष्य और उसके मुर्तरूपका, इच्छा और उसकी अभिव्यक्तिका, तथा प्रेम और उसके माधुर्यका वही आधार है। इन मानवीय प्रतिकृतियों में दैत विरोध और संघर्ष रहता है। यही कारण है कि ईश्वरीय दिख्य गुणींकी पूर्णताके सामने ये मानवीय तथा परिच्छिन गुण सर्वथा अपूर्ण हैं। परमतस्व धास्तविक है, सस्य नहीं; पूर्ण है, उत्तम नहीं । इसका स्वातन्त्रय ही उसका जीवन है, उसका वास्तविक स्वभाव है।

यद्यपि आध्यारिमक तस्वकी पूर्णता हमारे गुणोंने यहुत ऊँची है, तथापि उसकी प्रकृति उस उद्यतम सत्तामं साहक्य रखती है जिसका हमें अपने अन्दर ज्ञान होता है। यदि वास्तविक तस्व मनुष्यकी आस्मासे विष्कुल ही परे होसा तो उसकी सत्ताको अस्पष्टरूपसे समझना भी हमारे लिये

असम्भव था । इसिलये इमारा यह कहना युक्त नहीं कि परमतत्त्व सर्वथा अन्य ही है। मनुष्यकी आत्माके भीतर, इसके जीवनके केन्द्रमें, बुद्धिये भी परे एक वस्तु है जो परमतस्वके ही अनुरूप है । परमतस्वके अनुभवके लिये मजुष्यके जीवनकी भीतरी तहमें एक यथार्थ आधार है। ईसरीय प्रकाश और मनुष्यका ध्यान, यह दोनी एक ही वस्तुकी हो दिशाएँ जान पहती हैं। मनुष्यमें और ईश्वरके अन्दर चैतन्यकी समानरूपसे स्थितिका इद निश्चय प्रत्येक आध्यारिमक ज्ञानके लिये आवश्यक है। यह केवल अनुमान-की बात नहीं है. आध्यारिमक अनुभवमें ही आरमा और परमारमाके बीचकी दीवाल अपने आप ही दर हो जाती है। हम उस परमतस्वके हैं और वह तस्व हमारे अन्दर प्रति-भासित है। 'तत्त्वमसि' अर्थात् वह तु है-यह महावाक्य एक अनुभूत तथ्यको बतलाता है। बाइबलके इस वाक्य-से कि, 'ईश्वरने मनुष्यको अपने ही सदश बनायाः 🌣 ( Genesis 1. 27 ) इस वातका समर्थन होता है कि मनुष्यकी आत्मामें ईश्वरकी सन्नी अभिव्यक्ति हुई है। 'मनुष्यकी आत्मा ईश्वरका दीएक हैं $\dagger$ '( Proverbs XX27) प्रसिद्ध थुनानी दार्शनिक प्रेटो (Plato) का कहना है कि मनुष्य जीवनके सनातन रूपका एक प्रवस्त भागीदार है, वह इहलोकके नश्वर और अवास्तविक पदार्थींसे अलग रहकर उसे आत्मसान कर सकता है। महात्मा ईसाने इसी गृह्य तत्त्वको इसप्रकार प्रकट किया है-'I and my father are one' अर्थात मैं और मेरे पिता एक ही हैं।

ईश्वर अपिरिष्छित आरमा है जो इमारे भीतर मी हैं और बाइर भी हैं। यदि ईश्वर इमारे भीतर न होता तो इमें अभावका ज्ञान न होता और यदि वह इमारे बाइर म होता तो इममें पूजाकी भावना न होती। यदि इस परमेश्वरके तत्त्वको जीवारमाने ऊँचा मानते हैं तो इमारा धर्म मिक्त-प्रधान हो जाता है। ईश्वरके विषयमें इमारा औ सर्वोच ज्ञान होता हैं वह भी खांशिक ही होता है। सदा कुछ-न-कुछ अविशिष्ट रह ही जाता है जिसको न तो इस जानते हैं और न वर्णन हो कर मकते हैं। विशिष्ट धार्मिक भावना अपनेने एक श्रेष्ट तत्त्वके सम्पर्कर्मे आनेका आग्रह करती है, जिसके साथ अभिन्न होना मनुष्यके छिये असम्भव है। ईश्वरके साथ मनुष्यके इस वैयक्तिक सम्बन्धकी विभिन्न स्थितियाँ हैं जिसमें परमेश्वरके सम्मुख अध्यन्त दीनभावसे लेकर उस परम मे ममय प्रभुके साथ प्कत्वका समावेश तक होता है, जिसकी कृषा महान्-से-महान् पाणीको भी प्राप्त होती है। परम तत्त्वके साथ उस सर्वोच्च जीवन (आत्मा) की, जिसे इस जानते हैं, तुलना करना किसी नीची वस्तुके साथ उसकी तुलना करनंकी अपेक्षा कहीं अधिक सत्य है। भक्त पुरुष परमात्माको उस सगुणरूपमें देखता है जो इस जगत्का कर्ता, भक्तां और इसी है। निविशेष ब्रह्म और सगुण ईश्वरमें केवल दृष्टकोणका मेद है, वस्तुतः कोई मेद नहीं। यदि भेद है तो केवल यही कि निर्मुण ब्रह्मका वास्तविक स्वरूप निर्मुण है और प्रातिभासिक स्वरूप सगुण है। सगुणता उसका मूर्व स्वरूप है, और यदि इस इस मूर्नरूपकी वपेक्षा करते हैं तो सत्यका यह हार इमारे लिये वन्द हो जाता है।

हिन्दू-धर्म भारतवर्षके आध्यारिमक साक्षास्कारकी प्रतिकृति है। यह परमारमाकी पूर्णता और एकताके अन्त-क्रांनपर अवलिकत है। मानव-जीवन सदा सर्वत्र ईश्वरका ही एक अंश है, इस सिद्धान्तको मानकर इस धर्मने अन्य सब धर्मोंके साथ सीजन्यका भाव स्थापित किया है। हिन्दू-धर्म स्वीकार करता है कि एक ही अनुभव अनेकों प्रकारमें वर्णित हो सकता है। यदि हममेंसे कई मनुष्य ग्रीष्ममें सन्ध्याका दृश्य देखने बैठें तो विचार और भावकी हृष्टिसे हमारे अनुभव एक-से नहीं होंगे, तथा उन अनुभवोंके वर्णनमें भी विभिन्नता हो आयगी। परन्तु इस विभिन्नताको संशय-वादके समर्थनमें लगानेकी जरूरत नहीं होती।

### कालको कौन जीतेगा ?

- 25500557

रामके काम मोकाम नहिं करत नर फिरत संसार चहुं और धाया॥ करत संताप सब पाप सिरपर लिये साध और सन्त नहिं नेह लाया॥ बाँधिहै काल जंजाल जम-जालमें रहत नहिं चेत सब सुधि हेराया॥ कहें गुलाल जो रामको जानिहें जीतिहैं काल सोइ झान पाया॥

—गुलालसाहबजी

<sup>\*</sup> So God created man in his own form; in the image of God created he him.

<sup>+</sup>The spirit of man is the candle of God.

## बौद्ध-धर्म और ईश्वरवाद

(लेखक--भिक्ष श्रांसोयेन शाकु, जापान)

बे चर्में सिदान वी नाना प्र होते हैं करते हैं

द-धर्मके मौलिक सिद्धाःतोंमें एक यह सिद्धाःत भी है कि जगत्के अनन्त और नाना प्रकारके दृइय एक ही तस्वसे उत्पन्न होते हैं और उसीके अन्दर जीवन धारण करते हैं और वह तस्व देश और काळसे अपिरिच्छन्न हैं।

यह जगत् नानास्वसे पूर्ण है; तथापि मनकी रचना ही ऐसी हुई है कि वह एक ऐसे एकता प्रवर्शित करने-वाले तस्वको खोजता है जिसकी कल्पना दक्ष्योंकी प्रतीतिके किये अनिवार्य है।

इसप्रकार बांद-धर्म दो हारोंको स्वीकार करता है— समताका हार और इसके विपरीत नानारवका हार । इसे और स्पष्टतासे कहें तो कह सकते हैं कि बौद-धर्म नानारव और समताके दो तस्वोंके समवायको स्वीकार करता है। पदार्थ अनेक होने हुए भी एक हैं और एक होते हुए भी अनेक हैं। इसलिये बौद-धर्म बतलाता है कि जहां इस जगतकी किसी विशेष अवस्थाको स्वीकार करते हैं जिसमें स्यक्तित्वकी प्रधानता होती है, वहाँ हमें यह न भूलना चाहिये कि समताके हारसे झाँकनेपर समस्त भेद-माय एकरवके एक महान तस्वमें विलीन हो जाते हैं।

इनमेंने समताके द्वारको किसी श्रंशमें ईश्वरकी समानता और नानास्वके द्वारको व्यक्तिगत (जीव) की समानता वी जा सकती है।

समता और नानास्वके साथ हो बौज्य-धमं एक तीसरें 'कर्मके सिद्धान्त' को भी मानता है। जिसका निर्देश हैं कि समस्त पदार्थ गितशील हैं और कर्म करते हैं। इस सिद्धान्तको केवल भौतिक जगत्में ही सीमित नहीं रक्खा जाता, बल्कि नैतिक और आध्यास्मिक जगत्में भी यही सिद्धान्त कार्योन्वित हो रहा है। इन्हीं शक्तियोंकी पारस्परिक किया-प्रतिक्रियासे जगत् अपने अस्तिस्वमें स्थित (निर्मित) है।

बीब-धर्म ईश्वर अर्थात् समताके सिद्धान्तको जगत्में अम्तरस्थ (व्यापक) मानता है, परन्तु वद्द 'ईश्वर' शब्दका प्रयोग नहीं करता । ईश्वरके पर्यायरूपसे बौद्ध-धर्म 'धर्मकाय' शब्दका स्यवहार करता है जिसे बुद्धकाय अर्थात् बुद्धका शरीर भी कहते हैं और 'समता' का बोध भी इन्हीं शब्दोंद्वारा होता है।

तस्वतः धर्मकाय अपिरिष्ठिक है, परन्तु इसके व्यक्त स्प सीमित और परिष्ठिक हैं। बुद्धकायका यह आन्तरिक स्वभाव है कि वह दृश्य जगत्के नानास्वर्मे स्वयमेव व्यक्तित्व-रूप धारण करता है, वह किसी विशेप अनित्वके बाहर नहीं खड़ा रह सकता बिल्क वह उसमें निवास करके उसे जीवन प्रशान करता है। जब हम हन समस्त वैयक्तिक दृश्योंकी विभिन्नतामें विचार करते हैं तो सर्वष्र इनके भीतर धर्मकायको उपस्थित पाने हैं जहाँ वस्तुओंकी समसा दृगोचर होती है।

परन्तु यरापि बांब-धर्म दृश्य जात्की यथार्थना और नानारवको मानता है तथापि उसका विश्वास है कि जो पदार्थ इमारे चनुदिंक दीख पहते हैं वह सब एक अन्तिम कारणसे उत्पक्ष होते हैं जो सर्वशिक्तमान, सर्वश्च और सर्विष्ठिय है। यह जगत उस कारण, आरमा अथवा जीवनका व्यक्त म्वरूप है। अतः वस्तुओं में चाहे कितनी ही विभिन्नता क्यों न हो वह परमतत्त्वके स्वभावसे युक्त होती हैं। केवल मनुष्य ही नहीं, बिक्ति तिर्यक् जम्तु तथा निर्भाव पदार्थ भी देवरव (समता) को अपना कारण श्वमिष्यक्त करते हैं।

इसिलये ईश्वर जो इस जगत्में नहीं है वह अमत है; और जगत् जो ईश्वरमें नहीं है वह मिथ्या है। सब पदार्थ एकमें चले जाते हैं और एक ही समन्त पदार्थों के रूपमें कर्म करता है। अनेक एकमें हैं और एक अनेकमें है। ईश्वर और जगत्के विषयमें बौद्धोंकी यही धारणा है। तरंग, लहुरें, बीचि-राज्ञि तरंगित, लहुराती और उमंगित होती हुई भी केवल एक जलके नित्यस्वरूपकी विभिन्न गतियाँ हैं। इसी प्रकार विद्वान बौद्ध जगत और ईश्वरका चिन्तन करते हैं।

परन्तु ईश्वर अपने अस्तित्वको इस जगत्की अभिष्यक्ति-में ही छगा देता है तथा वह अपनी सृष्टिसे अभिन्न है, एवं जगत्का नाश होते ही वह निरय शून्यतामें विलीन हो जाता है। ऐसा समझना अस्यन्त भ्रमपूर्ण है। इसिकिये हमें यह नहीं समझना चाहिये कि ईश्वर केवल समस्त ध्यष्टिकां समुहमात्र है। विषक समस्त सृष्टिके नष्ट हो जानेपर भी ईश्वर रहता है। वह नित्य है और इस जगत्के नष्ट होने-पर वह पलभरमें दूसरे जगत्की सृष्टि कर सकता है।

इसपर कुछ प्रश्न उठते हैं—यित ईश्वर 'समता' का तरव हैं तो इस किसप्रकार पदार्थों की समतामें आध्यारिमक अन्तर्ध ष्टि प्राप्त कर सकते हैं ? तथा किसप्रकार अपने मनको ऐसा स्वच्छ यना सकते हैं जिसमे उस नित्य सस्यको प्रत्यक्ष कर सकें ? किसप्रकार इस इष्ट जगत्में 'समता' के तत्त्वको जान सकते हैं ? तथा अभिलाषाओं, वेदनाओं. वासनाओं, सहज ज्ञान तथा प्रवृत्तियों की विभिन्नतामें उसे पहचान ही कैमे सकते हैं ? किसप्रकारमे इस धर्मकायको उसकी विभिन्न कियाओं के अन्तर्गत देख सकते हैं तथा उसे प्राप्त कर सकते हैं ?

हन प्रश्नोंके उत्तर निकालनेकी व्यावहारिक रीति केवल बुद्धिकी विवेचना नहीं है। हमें पहले मानसिक शानित प्राप्त करनी चाहिये। हमें आध्यात्मिकरूपमे पवित्र होना चाहिये। हमें समन्त वाधक वायनाओं, पश्चपातों और अन्धविधासों मुक्त होना चाहिये। बौद्ध-धमं आदिसे अन्ततक एक धमं है और इसका उद्देश्य मदासे आध्यात्मिक और व्यावहारिक हैं। तथा वह मार्ग जो हम (क्यावहारिक व्यावहारिक हैं। तथा वह मार्ग जो हम (क्यावहारिक के जाता है, एकामताका अभ्यास है जिप बुद्धमतानुयायी 'ध्यान' कहते हैं। धमंका अर्थ अनुभव करना है, प्रदर्शन करना नहीं। इसिल्ये धार्मिक पुरुष तस्वकी जिज्ञासा करने हैं, छायाकी नहीं; प्रकाश चाहते हैं, प्रतिविश्व नहीं; और इनकी प्राप्ति तर्क-वितर्कहारा करापि नहीं हो सकती हमें इस परिच्छिनतासे आगे बढ़कर साहसपूर्वक अज्ञानके अत्रलगभंमें कद पढ़ना होगा।

क्या एक विनश्वर प्राणी अपनी परिच्छिन्न चेतनासे उस क्षेत्रका अन्तर्ज्ञान कर सकता है जो बुद्धिगोचर नहीं है? नहीं, जबतक वह केवल अपनी बुद्धि-सम्बन्धी क्षमता-पर निर्भर करता है सबतक वह इसके लिये समर्थ नहीं हो सकता। बुद्धि हमारे अन्तर्जावनसे विष्कुल अमिज्ञ होती है। केवल किसी वस्तुके समस्त गुणों, विशेषताओं तथा कियाओं को जानकर ही यह नहीं कहा जा सकता कि हमें उसका पूर्ण ज्ञान हो गया। इन सबका ज्ञान हन्दियोंसे तथा बुद्धिकी शक्तिसे हो सकता है, तथापि

वस्तके कुछ स्वरूप अवशिष्ट रह जाते हैं जिनके ज्ञान होनेसे डी कहाजासकताहै कि हमें उस वस्तुका पूर्णज्ञान हुआ। विज्ञान और दर्शन-शास्त्रने बढ़ा काम किया है परन्त वे एक दस्त्री जीवको विश्राम, सन्त, आनन्द और श्रद्धा प्रदान करनेमें असमर्थ हैं क्योंकि उनसे हमें पूर्ण सस्य-ज्ञानकी प्राप्ति नहीं होती तथा वे जीवनके रहस्य-को खोखनेमें असमर्थ हैं। वे जो कुछ उपदेश देते हैं वह केवल जीवनके छिलके हैं। क्योंकि किसी वस्तुका ज्ञान तवतक पर्ण नहीं होता, जवतक उसका मुल कारण अथवा अन्तर्जीवन अनुभूत नहीं होता । इसरे शब्दों में कह सकते हैं कि जबतक ज्ञाता ( मन ) और ज्ञेय ( विषय ) का हैत दूर नहीं होता और जीवन बौद्धिक विभिन्नतासे परे अपने तास्विक रूपमें नहीं जाना जाता सवतक वन्त्-सन्ब-का पूर्णज्ञान नहीं हो सकता। बौद्ध-धर्म यनलाता है कि एक घामकी पत्ती भी जो सायंकालके शीतल समीरमें धिरकती है तकतक पर्णतया नहीं जानी जा सकती, जब-तक इस अपने इस व्यक्तित्वये अलग होकर अपनी व्यक्ति-गत आरमाको घासकी आरमामें निमजित नहीं कर देते ।

जहाँ तक धर्मका सम्बन्ध है वहाँ तक ईश्वरके अमित्व तथा उसके असीम प्रेमके विषयों केवल विश्वास करना, अथवा केवल बातें करना मूखेता है। यदि ईश्वर है तो उसकी प्राप्ति करनी चाहिये। यदि वह प्रेमस्वरूप है तो उसका परीक्षण होना चाहिये तथा उसे अपने अन्तर्तम जीवनका तस्व यनाना चाहिये। धार्मिक भावनाको जागृत किये जिना ईश्वर छायामात्र है, आस्मा प्रेत है और जीवन स्वप्नके समान है। इस जिनको बीक्ष-धर्ममें 'प्रका' के नामसे पुकारते हैं।

ईसरके अस्तित्व अयवा अभावके सिद्ध हो जानेप्र वार्चानिक सन्तृष्ट हो जाते हैं क्योंकि वह इसके छिये अपनी बुद्धिका अन्यतम प्रयोग करने हैं जो उनके समर्थन नथा खण्डनका एकमात्र अख्न है। परन्तु जयतक मनुष्यके हृद्य-में किसी अधिक तास्विक, जीवनप्रद, निरे सैद्धान्तिक तथा अमूर्त भावनासे अधिक आकर्षक अवर्णनीय वस्तुकी उत्कण्डा है, तवतक इस इस परिणासपर पहुँच सकते हैं कि इसारी चेतना, चाहे वह ससीम ही क्यों न हो, बुद्धि-व्यापारके अतिरिक्त दूसरे मार्गमे वस्तुओं के अन्तर्तम जीवनके सम्पर्क-में आ सकती है। इसीछिये बौद्ध-धर्ममें प्रजाके अस्तिस्व- को माना गया है तथा इसी शक्तिकी जागृतिके किये बौदों-में भामिक जियमोंका पालन किया खाता है।

परन्तु क्या विनश्वर प्राणी इस इइयमान जगत्में किसी निस्य वस्तुको प्राप्त कर सकता है शिज्य प्रश्येक वस्तु जीवन और मृत्युके अर्छम्य नियमोंके वशीभूत है तो इम अविनाशी और निश्य वस्तुके लिये अपनी अन्तः प्रेरणाको किसी प्रकार सम्तुष्ट नहीं कर सकते । बीद्य-धर्म इमारी इस आध्यास्मिक आकांक्षाको जानता है और इमें बतळाता है कि इश्य जगत्के परे एक अवस्था है जहाँ आस्मा पूर्ण परित्तम हो सकता है ।

यह अह्दय जात् भौतिक सीमासे परे हैं और इसिट्ये जन्म-मृत्युके नियमोंसे बहिर्मूत हैं। इसिप्रकार सर्वोस्कृष्ट होनेके कारण वह दुःख-सुखकी पहुँचके परे हैं जो वासनाशील पुरुगोंकी प्रकृति और आचारको प्रोरेस करते हैं। जो मनुष्य पिरह्दयमान जगत्की श्रङ्कलासे मुक्त हुआ है जसे जगत्के विकार प्रमावित नहीं कर सकते। वह अह्दय जगत्में शानितपूर्वक निवास करता है। केवल यथार्थ धार्मिक पुरुष भौतिक लावर्तन (जन्म-मृत्युके चक्र) के परे जा सकते हैं और निष्य शानितम्य जीवन विता सकते हैं।

सारांश यह है कि जगत् अतिस्य और परिवर्तनशीक हैं। जो छोग सांसारिकतामे उपर नहीं उठते वे वासनाके शक्तवातमें उपर-नीचे ठोकरें खाते हैं। परन्तु जो छोग वस्तुओंकी व्यवस्थाको जानते हैं वे ससीममें असीमको देखते हैं, दृश्यमें अदृश्यको देखते हैं और विपत्ति और छुटोंके बीच कक्ष्याणको प्राप्त होते हैं।

इस छोकोत्तर श्रीवनकी प्राप्तिक लिये ध्यानका अभ्यास बहुत ही आवश्यक समझा जाता है। ध्यान एक शान्तिप्रव् अवस्थाका साधन है। इसमें मनको विचारके लिये अवसर हेना होता है और उच्छू हुछ होनेसे उसे बचाया जाता है। इससे इसे ऐन्द्रिय विषयोंसे परे परम तश्वके लिये अभिकृषि उत्पन्न होती है। परन्तु धार्मिक हृष्टिसे यह ध्यान जबतक प्रज्ञाको जागृत न करे तथा जीवनके परम तश्वको हृद्यक्रम न करावे तथतक उतना क्षयोगी नहीं समझा जायगा।

आत्म और अनात्मके आदान-प्रदानके उपर उठनेके लिये प्रज्ञा जगरको इसकी अन्तिम एकता (चरम अद्वेतस्वरूप) को देखती हैं तथा जीवनके समस्त रूपोंकी वास्तविक अभिश्वताको प्रत्यक्ष करती हैं। यह जानती हैं कि जिस प्रेरणाकी उसे अनुभूति हो रही हैं, यह समस्त अस्तित्वोंकी उद्दीपक आत्मा है। प्रज्ञाका आदेश अन्तिम आदेश होता है, हमारी चेतनामें उससे कोई श्रेष्ठ शक्ति नहीं है जो इस आदेशको लुस कर सके।

कंसे प्रत्येक मनुष्यकी चेतना वर्षको उण्हा सथा भागको गरम अनुसव करती है वैसे ही प्रज्ञा अपने अन्तर्तस्र जीवनमें जो कुछ देखती या अनुभव करती है यह सर्वन्न एक ही होता है, हमारे जीवनके अन्तर्गुहामें जो अनुसूति होती है उसे ही गाँड (God), अल्लाह, धर्मकाय, ताब, ब्रह्म आदि नाना नार्मीसे पुकारते हैं।

केवछ एक ही महाज् तस्व है, हम सब उसके क्षणिक स्वरूप हैं। जब हम उस परमारमाकी ह्स्छाका अनुसरण करते हैं, तब हम नित्य हैं; जब हम अपने अहंकार और अज्ञानके द्वारा उसके विपरीत चलते हैं तो नाज्ञको प्राप्त होते हैं। उसकी आज्ञाका अनुवर्तनकर हम जीवन धारण करते हैं और उर्ल्यन करनेपर हम नित्य प्रज्वलित अग्निमें हाल दिये जाते हैं।

वह परम तथा पृथ्वीपरके विभिन्न देशोंमें उनकी संस्कृति, शिक्षा और संगके अनुसार विभिन्न नामों और उपाधियोंसे जाना जाता है। यथार्थतः मानव-जातिके एक होनेके कारण उस परम नितिक और आध्यारिमक शक्तिक ज्ञान उसे कभी-न-कभी होगा ही, जो जगम्का नियन्त्रण करती है तथा जिसकी आजाको, हम विनाशके भयमे, विवश होकर आदरपूर्वक पालन करते हैं।

\* भिक्षु सोपेन शाकुके उपदेशिका अनुवाद हा० डा० डी० रीठ मुजुकिने भंगरेजीमें किया था, वहां Sermons of a Buddist Abbot के नामसे पुस्तकस्पमें शिकाणी अमेरिकाकी Open Court Publishing Company के द्वारा प्रकाशित हुआ था, इस लेखमें उसी पुस्तकके कुळ उपदेशोंका हिन्दी अनुवाद है — म० और प्रे० मतीशचन्द्र गुह



# ईसाई-धर्ममें ईश्वर

( लखक — श्रायुक्त पड्विन घीट्स, शंगलैण्ड )

क ही मनुष्यके फोटो यदि बीस फोटोग्राफरीं-द्वारा छिये जायँ तो यह निश्चित है कि प्रस्येक फोटोमें कुछ-न-कुछ अन्तर अवश्य रहेगा। सम्भव है कि वह अन्तर, उसे प्रकाशमें रखनेमें, मसालेमें, कागज़में अथवा फोटोग्राफरकी दक्षना-में फर्क होनेके कारण आया हो, किन्त अन्तर

होगा अवहय । कोई एक फोटो तो ऐसा उत्तम हो सकता है कि उसे हम 'बोलता हुआ चित्र' कहनेको तैयार होते हैं और दूसरा चित्र बहुत ही भहा हो सकता है । जब एक मनुष्यके फोटोका यह हाल है जिसे हम अच्छी तरहमें देख सकते हैं और जिसका फोटो वैज्ञानिक रीतिमें तैयार किया जाता है, तब हम ईश्वरके सम्बन्धमें यह आशा कैसे कर सकते हैं कि मनुष्यके द्वारा इसके स्वरूपके वर्णनकी चेष्टा सर्वथा यथार्थ ही हो ? नेत्रोंसे किसीने उसे देखा नहीं और हमारे मन दुर्यल, शक्तिहीन, पापके कारण दूषित एवं कलुषित हो गये हैं। बहुधा हमारे वर्णनके पोछे आन्तरिक अनुभवका आधार नहीं होता, हमलोग केवल दूसरोंसे सुनी-सुनायी बातोंको ही प्रायः दोहराते हैं और जिनसे हमने वे वार्ने सुनी होती हैं वे भी प्रायः हमारी ही तरह होते हैं- 'अन्धेनंव नीयमाना यथान्धाः'

सृष्टिके आदिमं लेकर अवतक ईश्वरके न साल्स कितने चित्र खींचे गये हैं? इनमेंने कई तो ऐसे हैं जो अभूरे ही नहीं किन्तु दोपबहुल हैं और कदाचित ईश्वरके खरूपको बिक्कज ही विकृत कर देनेवाले हैं।

इमारा प्रयोजन इस समय यह नहीं है कि इसप्रकारके हैं श्वर-विषयक निरूपणों में में किसी एकका वर्णन करें, उसके गुण-दोषों का विवेचन करें अथवा उनकी मूळों को सुधारें । इमारा उद्देश्य तो केवल इस वातको बतलाने का प्रयक्त करना है कि ईसाइयों के मतमें 'ईश्वरका क्या स्वरूप' माना गया है । यह कार्य भी सहज नहीं है । कारण यह कि ईसाइयों के मिन्न-भिन्न सम्प्रदायों में इस विषयमें बहुत मतभेद हैं । यही नहीं, विल्क एक ही सम्प्रदाय-सिद्धान्तको माननेवाले विद्वानों के निरूपण में भी अन्तर हैं । ऐसी स्थिति में मेरा यह दावा करना कि 'ईसाइयों के मतमें

ईश्वरका स्वरूप वही है जो मैं बतलाता हूँ निरी घृष्टता एवं दुःसाइसमात्र होगा। मैं तो अधिक-से-अधिक ईसाइयोंकी ईश्वरीय धारणाका वही स्वरूप बतलानेकी चेष्टा करूंगा जो मैंने समझा है, तथा बाइबलके अध्ययन, अन्य महारमाओं एवं विद्वानोंके उपदेश एवं लेख, चिन्तन तथा वैयिकिक अनुभव और दीर्घकालतक प्रभु ईसामसीहके शिष्यस्वमें रहनेके फलस्वरूप प्राप्त हुए ज्ञानके आधारपर स्थिर किया है।

बाइबक्रमें ईश्वर-विधयक जितने निरूपण मिलते हैं, बनका ईसाई-जगदमें बढ़ा मान है। अतएव हमारे लिये यह जिल्लासा होना उचित ही है कि बाहबळके जेनिसिस (Genesis) नामक प्रथम अध्यायमे लेकर 'रिवीलेशन' (Revelation) नामक अन्तिम अध्यायतक क्या ईश्वरके सम्बन्धमें म्पष्टतया एक ही तरहका अविसंवादी वर्णन मिलता है ? इसके उत्तरमें इस निःसंकोच यह कह सकते हैं कि 'नहीं मिलता।' निःसन्देह कुछ छोगोंका यह मत है कि बाहबस्के अन्तर्गत जितने भी ईश्वर-विषयक निरू-पण हैं उनमें बस्तुतः कोई भेद नहीं है। अन्तर केवल इतना ही है कि प्रताने संस्करण (Old Testament)में ईश्वर-विषयक निरूपण उतने स्पष्ट एवं सर्वाङ्गीण नहीं है जितने नये संस्करण (New Testament) में इजरत ईसाके द्वारा स्थक हुए हैं। परन्तु यह कहना पर्याप्त नहीं 1 Old Testament va New Testament के बचनों में जो अन्तर हैं, उनकी बात तो किनारे रही, डक दोनों संस्करणों में ही भिन्न-भिन्न लेखकों के वाक्यों-में भी इतना अन्तर है कि उनका समन्वय कर इनमें एक सुसंगत निरूपण करना कठिन ही नहीं, चसरभव है।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि बाहबलके अन्दर अद्युत साम अन्य है, परन्तु साथ ही कोई यह भी अस्वीकार नहीं कर सकता कि उसके अन्दर वैषय्य भी अनेक एवं महान् हैं। बाहबल एक पुसक नहीं है, किन्तु भिष-भिष्म शुगों में भिष्म-भिष्म मनुष्योंद्वारा किखी हुई पुसकोंका एक संग्रह है और जिन छोगोंने ये पुसकों लिखी हैं उनका ईश्वर-विष-यक ज्ञान एक-सारहा हो अथवा अपने-अपने ज्ञानको भाषा-के द्वारा स्वक करनेकी योग्यता समान रही हो, यह बात भी

# कल्याण



भगवात-सूर्यस्पम

किसी प्रकार नहीं कही जा सकती । उनके श्रनुभव एवं ज्ञानमें महान् अन्तर था ।

जो छोरा यह मानते हैं कि ईश्वरीय ज्ञानकी अभिव्यक्ति क्रिक होती है, उनका कथन यथार्थ एवं भावगर्भित है। इंग्ररीय ज्ञानकी अभिव्यक्ति केवल व्यक्त दृश्यसे ही नहीं होती किन्तु अपने और इसरोंके अनुभव तथा परम्परागत सिद्धान्तींके द्वारा भी होती है। युगोंके बीत जानेपर छोगोंकी समझमें यह बास आती है कि एक गगतक जो सिद्धान्त सर्वमान्य रहा. वही अनुभवसे असस्य सिद्ध हुआ है और उसमें संशोधन एवं परिवर्तन-की भावश्यकता है। ज्ञानकी क्रमशः चृद्धि होती है। (Knowledge grows from more to more) सिद्धान्त जिसप्रकार भौतिक पदार्थीके ज्ञानके सम्बन्ध-में सत्य है उसी प्रकार ईश्वरीय विज्ञानके सम्बन्धमें भी पूर्णतया चरितार्थ होता है। जो बात एक व्यक्तिके जीवनकी भिन्न-भिन्न अवस्थाशीमें घटती है. वही बात कालरूपी आधन्सहीन प्रवाहके भिन्न-भिन्न यगाँपर लाग होती है। यदि किसी मनुष्यके विचार सत्तर वर्षकी अवस्थामें भी वेंसे ही रहें जैसे सात वर्षकी अवस्थामें थे. तो हमें यह मानना पड़ेगा कि उस मनुष्यके विकासमें निरोध हथा है। अर्थात उसका विकास पूर्ण नहीं हो पाया है, वह केवल अवस्थामें बूढ़ा हो गया है, परन्तु उसे जीवनका अनुभव पूर्णतया प्राप्त नहीं हथा।

जो लोग यह मानते हैं कि ईसर जगत्मे विस्कुल भिन्न हैं, उनसे हमारा कोई प्रयोजन नहीं। जो लोग ईसरके सम्बन्धमें यह कहते हैं कि वह अपने स्वरूपमें ही स्थित है, मनुष्योंके साथ उसका कोई सम्बन्ध नहीं, उनका यह कहना कैवल प्रलापमात्र है, विचारपूर्ण नहीं। यदि ईसरका हमारे साथ कोई सम्बन्ध न हो तो फिर उसके साथ वैयक्तिक सम्पर्क अथवा उसके विषयमें वैयक्तिक अनुभवकी तो वात ही दूर रही, अपने विचारोंको भी उसके समीप पहुँचानेका कोई मार्ग न रह जाय; हम ईसरके सम्बन्धमें उतना ही जान सकते हैं, जितना उसके साथ हमारा सम्बन्ध होता है, हमारे प्रति जैसा उसका मनोभाव होता है, हमारे साथ वह जैसा व्यवहार करता है और हम उससे सहायता, दया और न्यायकी जितनी आशा करते हैं। इस जिस जगत्में रहते हैं, उसके अन्वर

होनेवाले ईश्वरीय व्यापारोंसे ही हम उसके स्वरूपका निर्णय करते हैं।

बहुत-से लोगोंकी यह धारणा है कि बाहबलके अन्दर हैसर-सम्बन्धी जितने बाक्य हैं वे सब ईसरीय वाक्य हैं, उनके अन्दर कहीं-कहीं जो विरोध या वैपम्यका दोष अलकता है, उसका कारण हमारो बुद्धिकी दुर्बलता ही है, जो लोग हमसे अधिक बुद्धिमान् हैं वे इन वचनोंका समन्वयकर उनकी एकवाक्यता कर सकते हैं और उन सबको एकश्र कर उनसे एक ऐसा निरूपण तैयार कर सकते हैं जिसमें ईसरके सारे गुणोंका समन्वय हो जाय। अवस्य ही उन जोगोंकी यह धारणा किसी हठके कारण नहीं, किन्तु अतिरिक्त श्रद्धाके कारण है जो एक प्रकारकी मानसिक दुर्बलता है।

वास्त्रविक तथ्यको सामने रखकर हमें यह मानना पहला है कि मनुष्य उसी बस्तुको देख सकता है जिसे देखनेकी शक्ति उसके अन्दर है। मनुष्योंको ईश्वरके सम्बन्धमें जो साक्षात अनुभव हुए, वे सब आंशिक थे. क्योंकि उनको पूर्णसया ग्रहण करनेकी शक्ति उनके अन्दर नहीं थी: पूर्ण सत्य इतना महान है कि उनकी दृष्टि उसको समग्ररूपये प्रइण न कर सकी । मनुष्यींने अपनी-अपनी मानसिक एवं आध्यारिमक योग्यताके अनुसार ही ईश्वरका निरूपण किया। मनुष्यका ज्ञान एवं श्रनुभव ज्यों-ज्यों बढ़ता गया, स्यों-ही-स्यों उसका ईश्वरीय ज्ञान भी अधिक विस्तृत एवं गम्भीर होता गया। जो बात मनुष्योंके लिये थी, वही बात युगोंके सम्बन्धमें माननी चाहिये। जर्जो (Judges) के समयमें डेविड (David) के पूर्वजीने ईश्वरका जो निरूपण किया, उसकी श्रपेका वह स्वयं कदाचित भक्त सेमुभक (Samuel) के उपदेशींसे प्रभावित होकर अधिक महत्वका निरूपण कर सकता। कदाचित् उसकी श्राध्यात्मक अवस्थाके अनुसार उसका ज्ञान भी घटता-बढता रहा: कभी वह अधिक विशदरूप-से चमकने जगता तो कभी उसकी पापमय प्रवृत्तियोंके कारण उसपर कालिमा छा जाती । ईसाइया (Isalah) ने अपनी आयुका अधिकांश समय जिसप्रकारके पवित्र वातावरणमें स्वतीत किया, उसका अनुभव सुलेमान (Solomon) अपने विकासितामय एवं पतित जीवनमें किसप्रकार कर सकता था ?

Old Testament के कुछ मध्यायों में ईश्वरका

जो निरूपण किया गया है, उसमें, और ईसामसीहके अन्दर उस पवित्र, दयामय, मृतुस्वभाव प्रेमपूर्ण पिताके जिस स्वरूपकी अभिव्यक्ति हुई थी, उसमें, श्राकाश-पातालका अन्तर है। पर साथ ही उसके अन्दर कुछ ऐसे अवतरण मिलते हैं जिनमें ईश्वरकी महत्ताका ही नहीं, किन्तु उसके सौजन्य, प्रेम पूर्व द्यालुताका ऐसा विशद वर्षान है कि उससे अधिक विशद वर्षान कदाचिद (New Testament) में भी नहीं मिलेगा।

ईसाइयोंका ईश्वर-सम्बन्धी निरूपण अबाइमको श्रन्छा नहीं छगा। ईसामसीहको सृत्युसे, जो उस परम पिताके श्रमकी सर्वोच्च अभिन्यक्ति थी, हमें वह अनुभव प्राप्त हुआ जो कदाचित उनसे पूर्ववर्ती महर्षियों एवं धर्म-प्रवर्तकोंको नहीं प्राप्त हुआ था। हमारे प्रभु ईसाके प्राक्तव्यसे उनके जीवन तथा देह-स्यागसे उनके पुनरुजीवन (Resurrection) एवं स्वर्गारोहण (Ascension) की घटनासे तथा उनके हारा परमारमाकी पवित्र उपोत्तिके प्रसारसे ईश्वरकी वह अभिन्यक्ति हुई है, जो किसी वृसरे प्रकारसे हो ही नहीं सकती थी।

त्रैतवाद(Trinity)के सिद्धान्तमें यानी परमाश्माके तीन स्बरूपोंके प्रतिपादनमें श्रद्धाल विद्वानोंको वही कठिनाइयोंका सामना करना पबता है। हम यह जानने हैं कि इस सिद्धान्तमें बहुत कुछ सस्यताका ग्रंश है,परन्तु इस सिद्धान्तको यदि कोई सर्कको कसौटीपर कसना चाहे तो उसे असफलता एवं निराशा ही होगी । श्रीतवादी और ऐक्यवादी अर्थात ईश्वरके तीन स्वरूपांको और एक ही स्वरूपको माननेवालींके विभिन्न सिद्धान्त अकाट्य हैं, किन्नु जब उनका युकिसे समर्थन करने तथा दूसरोंके मतका खण्डन करनेकी चेष्टा की जाती है, तब गड्बड़ी मच जाती है। ईश्वरके तीन स्बद्धप माननेवाले (Trinitarians) यद्यपि ईश्वरके स्बरूप सथा उनके सम्बन्धोंकी पूर्णताको स्वीकार करते हैं, परन्त कभी-कभी वे ऐसी बातें कह जाते हैं जिनसे यह प्रतीत होता है कि वे (Tritheism) अर्थात् तीन ईमरों-की सत्ता मानते हैं । ऐक्यवादी (Unitarian) अर्थात् ईखरका एक ही स्वरूप माननेवाले इस सिद्धान्तका विरोध करते हैं और एक ऐसी निरपेक्ष सत्ताको स्वीकार करने हैं जिसका किसी दूसरी वस्तुके साथ कोई सम्पर्क अथवा सम्बन्ध नहीं है । उनका ईश्वर सम्बन्धद्दीन एवं गुण-रहित है।

कदाचित् अधिकांश ईसाइगींके धार्मिक--उपासना-मय--जीवनमें इसप्रकारके ईश्वरके माननेमें कोई अवचन नहीं होती, किन्तु उसके भाधारपर किसी निश्चित मतका प्रतिपादन करना अत्यन्त कठिन ही नहीं, बल्कि असम्भव-सा हो जाता है। इस तरहका कोई भी सिद्धान्त युक्तिसंगत नहीं हो सकता जो तीन व्यक्तियोंको एक ही उद्देश्यके लिये सम्मिलित मानता है। यदि यह कहें कि एक ही च्यक्तिके तीन स्वरूपोंकी कल्पना की गयी है तो इसमे प्रभ ईसाके उन वचनोंकी एकवाक्यता नहीं होती जिनका बाइबर्डमें उल्लेख मिलता है। साथ ही प्राचीन ईसाई ईश्वरके Father, son and holy spirit अर्थात पिता, पुत्र और पवित्र आग्मा--ये जो तीन विभाग करते थे. उनमें भी विरोध श्राता है । यद्यपि इष्टान्ती प्रदं उदाहरणोंका आश्रय सदा लाभदायक नहीं होता, फिर भी इस एक दशन्त देनेका साइस करते हैं। जैसे बिजली कभी प्रकाश, कभी ताप एवं कभी शक्ति इत्यादि अनेक रूपोंमें अभिन्यक होती है वैसे ही यह मान लेनेमें क्या कोई आपत्ति है कि पिता, पुत्र और पवित्र आत्मा (Father, son and holy spirit) ये नीन भिन्न-भिन्न ईश्वर नहीं, किन्तु एक ही ईश्वरके तीन रूप हैं?

उपर्युक्त मुख्य विचारोंका आधार लेकर इस संक्षेपमें यह बतलानेकी चेष्टा करेंगे कि ईसाइयोंके ईश्वर-सम्बन्धी निरूपण्में प्रधान वार्ने कीन-कीन-सी हैं ?

१-ईश्वरकी सगुणता— स्यक्तित्व (Individuality) का अर्थ तृसरों में पृथक पूर्व विद्धश्रण सक्ता है किन्तु सगुणता (Personality) के अन्तर सम्बन्ध अथवा सापेश्वताकी प्रधानता होती है। सगुणता हैश्वर-सम्बन्धी करूपनाका एक मुख्य अंग है। चाहे कोई मनुष्य अपनी बुद्धिसे परमात्म-सन्तकी गहनना एवं उद्यताकी याह न पा सके, किन्तु उसका जगनके साथ तथा जगतके जीवेंके साथ जो सम्बन्ध है, उसकी कई रूपोंमें अभिच्यकि हो चुकी है और अनुभवसे उसका समर्थन भी हो चुका है। उसकी पृर्णतम अभिष्यक्ति ईसाके विग्रहमें हुई है। ईसा मनुष्यके देहमें अवतरित ईश्वर हैं ऑर य्यक अथवा अव्यक्तक्रपसे सदा हस संसारमें विद्यमान रहते हैं। ईश्वर उन्हींके विग्रहको माध्यस बना-कर हमारे साथ सम्यक्त करता है और हमारे सम्यक्ता विद्यस होता है। इसार आक्ष्मारसक बीवक क्रांच

षिण्डला हो जानेपर यह पवित्र जातमा (Holy Spirit) अर्थात् ईश्वर हमारे ज्ञान, हमारी इच्छाओं एवं हमारे संकर्त्योंको सञ्चालित जौर प्रभावित कर सकता है। इस आत्माको परमिता परमात्माको भेजी हुई जातमा अथवा ईसाको आत्मा कह सकते हैं। इम ईश्वरको जगत्मे बिल्कुल परे नहीं मानते। वह तो सिक्रयरूपसे संसारमें और विशेषकर हमारे हन्-प्रदेशों तथा मन-मिन्दरीं-में निवास करता है। सगुणाना (Personality) का अर्थ यही है कि ईश्वर एवं जीवके बीचमें अवाध सम्बन्ध है।

२-प्रेम (जिसका चरम विकास आरमोस्सर्ग है)---ईश्वरका यह गुण इतना ब्यापक एवं मुख्य है कि किसी अक्त साधकने ईश्वरको प्रेमका स्वरूप ही बता दिया (God is love)। उसका स्वरूप एवं सत्ता प्रेममयी है। ईश्वर स्वार्थी नहीं है, दसरोंकी मंगल-कामना एवं हित-साधन ही उसका एकमात्र ध्येय है। वह उन लोगोंके प्रेम एवं विश्रम्भके लिये लालायित रहता है जिन्हें उसने अपने ही श्चनुरूप बनाया है। पापने उस सम्बन्धका विच्छेद कर दिया है। ईश्वरका विरव है जीवको पापरूपी पाशसे मुक्त करना और श्रपने साथ प्रेम एवं संख्यका सम्बन्ध स्थापित करनेमें उसकी सदद करना । यह कार्य सर्वशक्तिसत्ताका हिंदोरा पीटनेसे नहीं हो सकता, केवल नैतिक बलसे ही हो सकता है। जीव ईश्वरकी ओर नभी कुक सकता है जब उसे ईश्वरके असीम सीहार्ट एवं प्रेमका विश्वास हो जाय चौर तभी वह बदलेमें ईश्वरके माथ प्रेम करने तथा उसपर पूर्णतया निर्भर होनेके लिये बाध्य होता है । भ्रन्य मताबरूम्बी ईश्वरकी गरिमा और महानतापर जोर देते होंगे, किन्तु ईसाइयोंके मतमें तो वह महानता उसके प्रेममें ही है। उसकी मन्ष्यरूपमें अभिष्यक्तिकी अवज्ञा तथा उसके अवतार-ईमामसीइ-की यातनाएँ और मृत्य. यही उस ईश्वरकी महानताका एक सबसे बढ़ा प्रमाण है। ईश्वर मनुष्योंकी-सी लीला इसीलिये करता है कि इमलोग उन लीलाओंमें योग दे सकें। Cross अर्थात (बिलदान)का मार्ग ही उसका मार्ग है। इसलोग अपने अन्तःकरणकी चुद्रताके कारण यह कह सकते हैं कि ईश्वर जो इससे इतना ऊँचा है, किसब्बिये इस मर्श्वलोकर्मे आवेगा और कष्ट सहकर मृत्युका आर्छिगन करेगा ? इसके उत्तरमें इस यही कह सकते हैं कि प्रेमके अन्दर एक गेसी विकक्षम् शक्ति है जो प्रेमीसे सब कुछ करवा सकती है। इमारे पिताकी सर्वज्ञता कैसी, यदि वह भ्रपने वर्षोंके दुःख भौर दर्दको न जान सके रि⊛

ईसामसीइका अवतार, उसकी यन्त्रणाएँ एवं देहस्यान ऐतिहासिक घटनाएँ हैं, जो इसी पृथ्वीपर एक निश्चित कालमें हुई थीं और जो उस सनातन पुरुष (परमेश्वर) की ही अभिव्यक्तियाँ थीं।

यह सिद्धान्त कि पिता अपने पुत्रको वे यातनाएँ भुगाता है जो वह स्वयं नहीं भोग सकता, प्रायक्षित्त (Atonement) का यथार्थ स्वरूप नहीं है। ईसामसीइ-के रूपमें ईश्वर ही संसारको अपने सम्मुख कर रहा था। ईसामसीइने स्वयं कहा था कि 'जिसने मुझे देख लिया उसने ईश्वरको भी देख लिया।'

३-पिवित्रता (Holiness)- 'वह सर्वशक्तिमान् परमेश्वर पिवित्र हैं, पिवित्र हैं' — Old Testament में यह बात बार-बार दोहरायी गयी है। New Testament में भी हसका कई जगह उछेख मिळता है। ईश्वर में अपिवित्रताका लेश भी नहीं हैं; इतना ही नहीं, किन्सु संसार में जितनी भी अयोग्य वस्तु हैं वह उन मवसे परे हैं। बाइ-बलमें कुछ ऐसे वाक्य मिल सकते हैं जिनमें ईश्वरकी ऐसी भ्रमेक छीठाओं का वर्णन हैं जिनसे उक्त कथनमें विरोध आता है। इसका यही भ्रथं हैं कि या तो हमने उन वाक्योंको ठीक तरहसे पढ़ा नहीं या हम उनके आशयको भली-भौतिसे समझ नहीं सके अथवा वे वाक्य ही अममुलक हैं। ईश्वरकी पवित्रताके विपयमें सन्देह करनेकी श्रपेक्षा बाइवल ईश्वरका रचा हुआ है इस सिद्धान्तको न मानना कहों अच्छा है, क्योंकि यह सिद्धान्त आस्विर मनुष्योंका ही सो स्थिर किया हुआ है।

४-अभिन्य-प्रेम (Righteousness)—अंग्रेजीके 'Righteousness' शब्दका कुछ लोगोंने 'म्यायकारिता' (Justice) अर्थ किया है, परन्तु उसका अर्थ यह नहीं है। 'Justice' शब्दका प्रायः बहुत संकुचित अर्थ लिया जाता है। यह है पाप (हुरुकर्म) के बदलेमें द्रुष्ड और

<sup>\* &#</sup>x27;Shall, then, the Father all things know,

Except the children's want and pain?'

if 'He that hath seen me hath seen the

Father'

पुरष सर्थांत सक्तमंत्रे बदलेमें पुरस्कार तौल-तौलकर देना।
'Righteousness' इससे ऊँची वस्तु है। उसका सम्बन्ध
है औचित्य (Rightness) से। ईश्वर वहां करता है जो
उचित एवं श्रेष्ठ है। वह आततायीका सर्वनाश नहीं कर
देता किन्तु उसके दुश्चरित्र एवं दुष्टाचरणको छुडाकर उसे
ठीक कर देता है, शर्यात अपने प्रति, दूसरोंके प्रति तथा
ईश्वरके प्रति उसके बर्तावको सुधार देता है। ईश्वरके
शौचित्य-प्रेमका यह भाव है कि उसका उद्देश्य इस अव्यवस्थित एवं विरोधप्रम जगत्में एकता एवं सदाचारको
स्थापित करना है, ताकि इस विश्वस्त्यी वाद्यमेंसे एक ऐसा
सुमपुर संगीत निकले जिसमें कोई एक भी विसंवादी
स्था है।

४-संविश्वितमता-कभी-कभी इसका अर्थ लोग यह समझ लेते हैं कि ईश्वर जो चाहे सो कर सकता है। यह ठीक नहीं है। ईश्वर अपनी इच्छानुसार सब कुछ कर सकता है इसमें कोई सन्देह नहीं, परन्तु वह ऐसे कार्यको करनेकी इच्छा ही नहीं करता जो सर्वथा उचित न हो। ईश्वर प्रेमी है एवं उसके विवान शौचित्य-पूर्ण होते हैं इसीलिये इस इस बातको देखकर प्रसंख होने हैं कि वह सर्वशक्तिमान् है। ईश्वर हमारा मंगल चाहता ही नहीं किन्तु कर भी सकता है इसी निश्चयमे हमारा उसके अन्दर विश्वास दढ़ होता है और मरोसा बदता है। ईश्वर मुहल होतेपर भी शक्तिहीन होनेके कारण हमारे हित-साधनमें अमनर्थ है यह बात हमारी करूपनामें भी महीं ह्या सकती।

६-विज्ञान (Wisdom)-- इसका अर्थ है ज्यावहारिक ज्ञान प्रथवा पूर्णतया उपयोगमें आनेवाडी बुद्धि । अपने ज्ञान- के ही हारा ईसर अपने सनातन उहेश्यकी सिद्धिके किये सारे पदार्थीं से मिलकर काम करवाता है—इस विश्वाससे कि हमारा पिता परमेश्वर सब कुछ जानता है तथा उसे हमारी चिन्ता है और उसकी शक्ति, जो उसके ज्ञानके हारा सञ्चालित होती है और उसके प्रेमसे प्रभावित होती है, सर्वसमर्थ एवं विजयिनी है, उन लोगोंको बढ़ा आश्वासक मिलता है जो जीवनकी जटिल समस्याओंको देखकर घवरा जाते हैं।

इसी प्रकार उसकी द्या, क्षमा, मृदुता, सहिच्याता एवं अन्यान्य अनेकों गृर्णीका वर्णन किया जा सकता है, किन्तु स्थान-संकोचमे उत्र सबका विवरण नहीं दिया जाता । वास्तवमें ये सब गुण उन्हीं गुणोंके रूपान्तर अथवा प्रकारान्तर हैं और उन्होंके अन्तर्गत हैं जिनका उछेल जपर किया जा नका है। इतना लिखकर इस अपने इस निवन्धको समाप्त करते हैं। इसने उपर जो कुछ भी छिखा है वह इस महान विषयका एक साधारण-सा चित्र है। इन पंक्तियों-का लेखक इस बानको अच्छी तरह जानना है कि वह ईश्वर-के स्वरूपको परी तरहसे समझने अथवा उचित रीतिसे उसका वर्णन करनेमें सर्वथा असमर्थ है। हम सबके खिये आवश्यकता इस बातकी है कि हम चपचाप एवं धैर्यपूर्वक उस सुअवस्यकी प्रतीक्षा करें, जब वह ईश्वर स्वयं हमारी आस्माकं सम्मुख प्रकट हो, ताकि उसकी द्वालुमाको अधिकाधिक समम्बद्ध हम उसके माथ अधिक प्रेम कर सके, उसपर पूरा भरोसा कर मकें और प्रभुके अनुगासी बनें, क्योंकि उनके रूपमें ईश्वर ही सी अवसीर्ण हुए हैं



### त्रिभुवन-कर्ता

साई तेरी सरन हों अवकी मोहिं निषात ।
दूलनके प्रभु राम्यिय यहि बानाकी लाज ॥१॥
चहिये सो करिहै सरम साई तेरे दस्त ।
बाँध्यो चरन संनेह मन, दुलनदास रसमस्त ॥२॥
त्रिभुवन कर्ता रामजी दास तुम्हार कहाइ।
तुम्हें छाड़ि दूलन कहीं, केहि कों याँचन जाइ॥३॥

---दलनदासजी



### बौद्ध-धर्ममें ईश्वर-भाव

(लेखक--भागकाचरणलालजी खता, मन्त्री भारतीय बौद्धसव)



प्रकारके मनुष्यांसे धर्मके भावकी हानि होती है। एक वे हैं को धर्म-की आइमें पाप करते हैं और अपना पेट पालते हैं। जब कोई पुरुषार्थी मनुष्य खड़ा होकर जनताकी ग्राँखें खोल देता है, इनके दृष्ट कर्मींका

सातमा हो जाता है। परन्तु अरयधिक हानि उन मनुष्यों से होती है जिन्हें धर्मके नामपर अधिकार मिले होते हैं, जिसके कारण उनके हृद्यसे दीनताका भाव जाता रहता है। उनकी पजा होती है जिस कारण वे मालिककी याद भूळ जाते हैं। इनकी बात मानी जानी है जिस कारण वे किसी नये भावको प्रहण नहीं कर सकते। इनके हृदयमें सरयकी खोज नहीं होती, ये मुबहके नये सूरजके चमरकारको नहीं देख सकते और बहती हुई नदीके बहावकी करूपना नहीं कर सकते, ये छोग दसावेजी धर्मके कायछ होते हैं। जब धर्मकी बागहोर ऐसे अधिकारियों के हाथमें या जानी है तब बहे-बहे अन्याय होने जगते हैं, प्राण्मिमात्र दुःखित और व्याकुल हो जाते हैं, वर्षों को तरक्की रहती है। और एक बहे परिवर्मनकी आवश्यकता होती हैं।

प्रायः ऐसे ही संकटके समय नास्मिकता या ईश्वर और धर्मके अविश्वास और खण्डनकी तलवार विश्वंसका काम करती हैं। धर्मकी वादको रोकनेवाले अधिकारियोंको हटाकर नये धार्मिक जीवनकी उत्पत्तिके लिये मार्ग साफ़ करनेके लिये धार्मिक मंश्यवाद या नास्निकताका युग भी आवश्यक हैं। एक बार कुड़ा हटनेपर धर्मका नया दश्य और खरूप प्रकट होता है। संसारकी प्रायः सभी संख्याओं की बिगड़ी दुई धवस्या और प्राश्चिमान्नके दुःखोंको देखते हुए मुस्ने आश्चर्य नहीं होता कि नास्तिकता बढ़ती जाती है। हम लेखोंसे और ज्याख्यानोंसे किसी नास्तिकको ईश्वरका उपासक नहीं बना सकते। संसारमें नास्तिकता-के सिटानेका एक ही उपाय है और वह यह है कि ईश्वर-द्वपासक सचा और सेवाका जीवन ज्यतीत करें और परिवर्जनके क्षिये तैयार रहें।

भारत ही नहीं, इसरे देशों में भी यह बात फैलो हुई है कि भगवान बुद्ध ईखरकी इस्तीमें विश्वास नहीं रखते थे। इस असका कारण यह है कि बौद्ध-धर्में भी वे दो प्रकारके धर्मद्रोही हो गये जिनका मैने ऊपर जिक्र किया है और जो भगवान्के बताये परिवर्तनके लिये तयार न थे। और भगवान्की बनायी हुई संघ, उस आदर्श जीवनसे जिसके द्वारा भगवान् अपने ऊँचे भावोंको संसार-के सामने दर्शाना चाहने थे, पतित हो गयी। भगवान बुद्ध ने ईश्वरताके भावको धर्म-स्वरूपमें वर्णन किया । इस धर्म-शब्दका जितना गृढ और मनोहर वर्णन बौद्ध-ध्रन्थीं-में किया गया है उतना किसी अन्य ग्रन्थमें नहीं मिलता । मगर भगवानने यह शिक्षा दी कि इस भावका अनुभव प्रन्थें के पदनेसे नहीं होता, उसके लिये उपासनाकी श्रावरयकता है। श्रीर यह उपासना एक सच्चे सेवकका जीवन है जिसकी पूर्ति भगवानके बताये हुए अष्टांग-मार्ग-पर चलनेसे होती है।

जिस समय भगवान् ने भारत-भूमिपर अवनार लिया उस समय धर्मके नामपर बहुन अन्याय प्रचलिन थे। देवी-देवताश्चोंको प्रसन्न करनेके बहाने लोग मृक पशुओंका जीवन तिनके बराबर भी नहीं समझते थे। राजा विम्ब-सारकै यज्ञमें भगवान्ने स्वयं अपने आपको निर्दोष पशुश्चोंकी रक्षाके लिये अपित करके अपूर्व द्याका सोना बहाया था। इस एक कर्ममें जितना ईश्वर-भाव म्यक्त होता है उतना सहस्वों उपदेशोंसे नहीं हो सकता था।

मृद लोगोंका विश्वास था कि जिसप्रकार उँचे अधिकारियोंको रिश्वतके द्वारा अधर्म करनेके लिये खरीदा जा सकता है, उसी तरह देवताओंको भी धर्मकी रिश्वत देकर अधर्मपर सही छाप लगा देनेके लिये राजी किया जा सकता है। ऐसी हालतमें अच्छे धार्मिक जीवनका रहस्य लोग भूल गये। ठीक इसी समय मगवान बुद्धने अपने तपःपृत धार्मिक जीवनके द्वारा उपासना-मार्ग और धर्मके ऊँचे आदर्शको सामने रखकर मनुष्य-जातिको नास्तिकताकी निराजासे बचाया।

भगवाम्मे आरमाको एक नाश होनेवासी वस्तु बताकर

इर एक प्राणीको निर्वाणका श्राप्तकारी बताया। पर बौदप्रम्यों जिस वस्तुको श्रारमा कहा है वह वह वस्तु है जो
संस्कारों और कमें के कारण एक दूसरें में भिन्नता कर देती
है और जो निर्वाणकी प्राप्तिपर नाश हो जाती है। इस
आरमाका एक नष्ट होनेवाला सम्बन्ध उस वस्तुमें हैं जो
हर एक चराचर जीवमें ब्यापक है, जो बोधिचत्त है, जो
अपनी सूक्ष्म श्रवस्थाको प्राप्त होकर संस्कारों और कमोंमे
पैदा होनेवाले घेरोंको तोइकर निर्वाण पर पाती है। यह
नश्वर सम्बन्ध कर्मानुसार स्थूल और सूक्ष्म हो जाता है
श्रीर छिन-छिनमें बदलता रहता है। भगवान् बुद्धका यह।
भाव था जिसका श्रीशंकराचार्यजीने वेदान्तके नामसे
प्रचार किया।

धार्मिक प्रन्थोंमें ईश्वरताके बद्दे-बद्दे मनोहर वर्णन

मिलते हैं। उनमें वेदान्तका नेति-नेति वर्णम सबसे ऊँचा माना गया है। मगर मेरा तो ऐसा विचार है कि भगवान्-का मौन, उनकी चुप झौर मुस्कान ही उसका सबसे ऊँचा और सखा वर्णन है। यह तो निराकार भावकी महिमा है, पर भक्तोंकी इससे नृप्ति नहीं होती। वे सोग भगवान्-के साकार और सगुण स्वरूपके उपासक हैं जिसकी उपासना करके करोहों ममुख्य इस भवसागरसे तर गये।

कल्याणमें मुझको बड़ा प्रेम हैं और जब कभी मिन्न लोग मुसको पड़नेके लिये उसके अंक दे देते हैं, मैं उनमें बहुत-से ऐसे भाव पाता हूँ जिनका उपदेश मेरे भगवान्ने किया। मगर मैं भगवान्के साकार और सगुण स्वरूपका उपासक हूँ जिसका वर्णन कल्याणमें पानेको आँसें सदा प्यासी रहती हैं।

# इस्लाम-धर्ममें ईश्वर

(लेखक - सैयद कासिमअर्छा विशारद, माहित्यालकार)



स्लाम-धमंके प्रवर्त्तक हज्दत मुहम्मद्रने अरबकी भूमिमें, जब कि वहाँ श्रन्था-धुन्ध श्रस्याचार और अनिशय बीभास अनैतिकताका गहरा अन्धेरा छाया हुआ था, ईश्वरीय प्रेरणासे भलीभौति आवश्यक सुधार और ईश्वरीय शानका प्रचार किया। उनके बनाये हुए नियम या मार्ग भाज भी सबको खुदाकी

सची राह वता रहे हैं। इस्लामके कुछ सिद्धान्त देखिये---

- (१) ईश्वर एक है, सर्वशक्तिमान् हैं और निरा-काररूपमें सारे भूमगढलका शासक है।
- (२) उस परमात्माको छोडकर दूसरेकौ भक्ति भौर प्रार्थना कभी न करनी चाहिये।
- (३) वह खुदा तोवा करनेमे (माफी माँगनेसे) सब कसूर माफ करता है।
- (४) अल्लाह (ईखर) सब भले-बुरे कार्मोका फल देता है छोर रोज-कियामत अथवा प्रलयके दिन सबके पाप-पुरुयका विचार करके विशेष फैसला करेगा।
  - (१) परमेश्वरकी गति जामी महीं जाती, वह इस

संसारका शासक, पोषक और नियमपृबंक चलानेवाला ईश्वर ग्रह्मय अनुस्तित शक्ति रखना है।

#### उसकी (खुदाकी) आज्ञाएँ

(१)नमाज (ईश्वर-प्रार्थना)-प्रत्येक ममुख्य प्रत्येक स्थानमें पवित्र होकर प्रतिदिन पाँच बार अवहय करें।

नमाज हर हालतमें सभी श्ली-पुरुष, राजा-रंक, अमीर-फ्कीर, बाल-वृद्ध सबको श्रनिवार्यरूपये पदनी चाहिये। जनसमूहके साथ पदना अति उत्तम है। मसजिदमें छोटे-बदे, अमीर-गरीब, रंग-कुरंग आदिका विचार नहीं करना चाहिये, वहाँ सभी लोग समान है। सबका एक-सा स्यव-हार होता है तथा सब समान स्थानमें बठते हैं।

(२) गंजा-सासकर वर्षमें रमजान नामक माहमें एक महीनेतक दिनमर वाल-हृद्ध, खी-पुरुष समीको निर्ज्ञक निराहार रहना चाहिये। और पूरा महीना रोजा रख पुकनेके बाद ईटुलिक्य (सुरीका भाग) अदा करना चाहिये। इस उपवासी माससे आस्माकी शान्ति और ईश्वर-मिक्कि महानताको प्राप्त होकर प्रत्येक मुस्लिम (ईमानदार) सिपाहीके क्रपमें अपना जादर्श प्रकट करता है।

- (३) ज़कात-प्रत्येक मुस्लिमको अपनी भामवनीका भाष्टीसर्वे भाग निकालकर दीन-हीन, अपाहिल भौर दुसी नर-नारियोंकी सहायता करनी भाहिये।
- (४) हज्क-संसारके मुसलमानोंको सालमें एक बार अपने मक्क-मदीने आदि पवित्र तीर्य-स्थानोंका दर्शन करना चाहिये। उसके क्रिये भी एक दिन ईंदुज्जुहा (आदर्श स्थानका काल) मुकर्रर किया गया है। इस दिन संसारके सभी स्थानोंके थोड़-बहुत प्रतिनिधि इकट्टे होकर अपने नैतिक विचार, परोपकारी कार्य और ईश्वरभक्तिके मार्गको सुदद और सुविशाल बनानेकी योजना रचते हैं।
- (५) कुरान-'एको ब्रह्म द्वितीयो नास्ति' पर विश्वास-कर अपने आदर्शपर चलना ।

इस्लाममें इर घड़ी पवित्रतासे इवादत बतलायी गयी

है। अनेकों महान वेदान्ती (सूफी) और कई अलमन
फकीर 'अहं ब्रह्म' की सिद्धिपर पहुँचकर देशका अतिशय
कच्याण कर खुके हैं । मुस्लिम-मजहबमें फिलासफीके
ओ कुछ सिद्धान्त प्रकट हुए हैं वे सब स्वामायिक संगठनकी
प्रभावशालिनी शक्तिके साथ जुढ़े हुए हैं और एकतामें केन्द्रित
हैं: इस्लाममें एक खुदा, एक धर्मप्रन्य कुरान, एक पैगम्बर
(ईखरीय प्रचारक) अथवा इज्रत मुहम्मद, एक रास्ता,
एक ही इबादन, एक भाषा, एक भूषण, एक भाव, एक
रस्मरिवाज, एक ही प्रकारकी मसजिद और एक कान्न
है। सब लोग एक खुदाको मानते हैं। मुस्लिम-नाम-धारी
मनुष्य किसी स्थानमें कैसी भी शिक्षा पाकर खुदाको खुदाईको
न मानवेवाला कठिनता में मिलेगा। ढोई दैनिक न माज़
नहीं पढ़ेगा तो आठवं दिन जुम्मा ( हाक्रवार ) को अवश्य
मसजिद्दों जायगा या सालमें ईदके दिन तो अवश्य ही

नमाज पदने जायगा चौर अपने भ्रम, मूछ, पार्पोकी तोबा करेगा ( माफी माँगेगा )।

इस्लामके सिद्धान्तमें खुदा सर्वध्यापक, सर्वशक्तिमान, प्रजन्मा, अकृत्रिम, प्रदरय, अनोस्ना, प्रखबेका, अपरम्पार, कौतुकी, दयाल, न्यायी, निराकार और निर्विकार है। उसकी मर्ति. उसका चित्र या उसका रूप बनाकर पूजना उसकी अपकीर्ति करना है। क्योंकि जब वह मिट्टीमें और फुलोंमें सबमें न्यापक है तो उस एक भगवानुको दसरे भगवानुषर चढाना ठीक नहीं, इससे उसकी विशास्त्राकी अनन्त्राक्ति-पर आन्नेप होता है। जब ख़ुदा हमसे जुदा नहीं है:हमारे अन्दर है तो इस उसका भय रखकर पापींसे बच सकते हैं । हिजरन ( असहयोग ) और शहीद होने ( चीरगृति ) का मन्त्र प्रत्येक मुसल्लमानके रोम-रोममें इसीलिये फ़र्वका गया है कि जहाँ भ्रधर्म, भ्रस्याचारका तम छाया हो वहाँ वह एकदम चला जाय श्रीर ईश्वरीय मार्ग,-ईश्वरीय भक्तिमें हैंसते-हेंसते धपने प्राण दे दे। उसकी यह वीर-गति भति आदरणीय है। परन्तु खुदा बुरे कार्मोसे---पापींसे सवा दर रहनेका आहेश देता है और ईर्घा, द्वेष, हिंसा. लोभ, मोड, काम, कोध, मदमे वर्ष रहनेका मार्ग बताता है। खुदाके साम्राज्यमें खुदाका कुट्रती कानून इमें हमेशा चेतावनी देता है और भूछ करनेपर दण्ड भी देता है। हाँ. इस्टाममें खुदाकी इवादत इस गृहस्थीमें भी रहकर कर सकते हैं और जो इवादन इस करते हैं वही इसारे छी-समाजके लिये भी है। इम्लाम-मतमें खुदा अवतार नहीं लेता, वह अपने प्रिय भक्तोंकी प्रार्थना सुनकर उनकी सहायता करता है और अपनी घाश्चर्यमयी प्रभासे समय-समयपर उन्हें दर्शन भी देता है। वह अपने मक्तोंका स्रयाख सदा रसता है। × ×

### प्रेम-प्याला

बाठ पहर चौंसठ घरी जन बुला घर ध्यान।
निर्दं जानो कौनी घरी श्राह मिर्छे भगषान॥१॥
आठ पहर चौंसठ घरी, भरो पियाला प्रेम।
बुला कहै विचारिके हहै हमारो नेम॥२॥
जग आये जग जागिये पगिये हरिके नाम।
बुला कहै विचारिके छोड़ि देहु तन धाम॥३॥—इका साहेव



अो लोग इज़को जाते हैं वे अपने हाथसे केवल एक ही कपका तैयार करके पहनते हैं, वे किसी भी जीवको दु:ख नहीं दे सकते. वहाँतक कि अपने स्टारकी जूँ तक भी नहीं भार सकते ।

# सिख-धर्म और ईश्वरवाद

(लेखक---मीमान् शानी लालभिंहजी बीठ ५०)



ख-धर्म ईश्वरवादी है । इसमें ईश्वरके नीचे, सिवा गुरुके और किसीकी सत्ता नहीं मानी जाती। यह एक व्यावहारिक धर्म है। तूसरे शब्दोंमें, यह धर्म सांसारिक छोगींका धर्म है, दार्शनिकींका नहीं। सिख-गुरुओंने सांसारिक (गृहस्थी) कोगोंमें रहकर उन-जैसा जीवन व्यतीत किया और उनकी अपनी सर्छ भाषामें वाणी उच्चारण की और इसप्रकार अपने व्यक्तित्वका प्रभाव शलकर उन्होंने कोगोंके जीवनका अँचा बनाया।

#### ईश्वर क्या है ?

सिल-धर्मने ईश्वरके भिन्न-भिन्न नामोंके बारेमें कोई झगड़ा नहीं किया । श्रीगुरु-प्रन्थसाहबकी वाणिमें राम, रहीम, अन्नाह, खुदा, गोविन्द और हरि हत्यादि अनेक नार्मोका प्रयोग हुआ है। उस अपार शक्तिके खरूपको, जिसे देश, काल और भाषाके भेदमे भिन्न-भिन्न नामोंसे बाद किया जाता है-- 'आदि श्रीगुरु-प्रन्थसाहब' की पहली दो तुकोंमें बतलाया है। सस्पुर नानकदेवजी, अपने प्रीतमको, 'निरंकार' (निराकार ) कहकर सम्बोधन किया करते थे। उनके समयमें संसार साकार ईश्वरका उपासक हो रहा था। उन्होंने बतकाया कि साकार बिकारयुक्त होगा, इसलिये निराकार ही निर्विकार है। जैसा कि---

'कपन रेक्सन रंग किछ, त्रिहु गुणते प्रभ मिन्ना

इस निराकारको समझनेके लिये सतगुरुजीने उसका वह स्वरूप बतछाया है, जिससे शुद्ध अकाल पुरुष (ईश्वर) का ऊँचा स्वरूप समझमें आ जाय और किसी प्रकारका भ्रम न रह जाय । वह स्वरूप यह है---

> '१ ओं सत्त नाम कर्ता पुरुख निरमंड निर्मेर अकारु मूर्ति अजृती सैमं गुरप्रसादिः

पाठकोंकी सुगमताके किये इस इस मूल-मन्त्रकी गुरुवाणीके आधारपर विशेषक्षेण निम्नप्रकारसे व्याख्या करवे 🗗

(१) अकाल-पुरुष एक है---

'ण्को सिमरो नानका जल-थल रहिआ समाइ।' दूजा काहे सिमरीप जम्मै तै मीर जाए। प्राण अधार मीत साजन प्रम एके एकंकारे। समते ऊचा ठाक्र नानकका बार-बार नमसकारै ।

(२) अकाछ-पुरुष सत्त है---

'रूप सत्त जाका सत्त असधानः

(३) श्रकाल-पुरुषका नाम-रूप--

नामके घोर सगरे जंत । नामक धारे खंड ब्रह्मींड । नामके घार सिमृत बेद प्रान । नामके घारे सुनन स्यान घिआन । नामके घारे आगास पाताल । नामके धारे सगल भाकार । नामके घारे प्रीआसन भवन।

(४) अकाल-पुरुष कर्ता है। तमाम मृष्टि उसीकी रची हुई है---

कका कारन कर्ता माउ

सम तेरी कुटरत तुकादिक कता

( ५ ) अकाछ-पुरुपका पुरुष स्वरूप-'पका पुरुख सबाई नागः

(६) अकाख-पुरुष निर्मय है---

'नानक निरभउ निरंकार होर केते राम स्वालः समना भठ लिखिआ सिर लेख, नानक निरम 3 निरंकार स**न्य एक**।

( ) भकाळ-पुरुष निवेर ( शत्रुतामे रहित ) है---

'निरवेर अकारु मुस्त'

(८) श्रकाल-पुरुष मरता नहीं-

'काल रहत अनकान सरूपाः

( १ ) अकाछ-पुरुष जन्म-मरणमें नहीं आता---

'जनम न मरे न आवे न जाह' 'हरि जनम मरन बिहानः 'त् पारबद्धा परमंसर नोनि न आवहीः (१०) अकाल-पुरुष स्वतःप्रकाश है । अपने आप हुमा है । उसे बनानेवाला कोई नहीं है—

> थापिया न जाइ कीता न होइ आपे आप निरंजन सोइ

बस, इसी प्रकार गुरुसाइबानने श्रीगुरुप्रन्थसाइबर्में ईश्वरके श्रीर भी अनेकों गुणींका वर्णन किया है। जैसा कि—वह सर्वशक्तिमान् है, न्यायाधीश है भीर उसका भय सबके उत्तर है इत्यादि।

ईश्वरके ये गुण किसी अन्य देव, देवी, पीर-पैगम्बर आदिमें नहीं हैं और सिख केवछ उसी एककी ही उपा-सना करते हैं।

#### ईश्वर-प्राप्ति

सिख-धर्ममें ईश्वर-प्राप्तिका मबसे बढ़ा साधन मित माना गया है। जब मनुष्य मित्रमें छीन हो जाता है तो शंव सभी गुण-जैमं -- लोकसेवा, देशसेवा श्रार प्रभुकी आश्वामें रहना हत्यादि स्वयं ही आ जाते हैं। जिस्सा है--

'भाई रे भगतिहीन काहे जग आयाः 'नानक बिन भगती जग बडराना, साचै शब्द मिलाई ।ः

परन्तु सिख-धर्ममें ईश्वरकी भक्ति भी श्रन्य धर्मों में कथित मित्तमें कुछ विलक्षण प्रकारकी है। श्वास-श्वासपर ईश्वरके गुणोंका गान करना, सदा उसे याद रखना श्रीर सारण करना ही सिख-धर्ममें ईश्वरकी भक्ति है। भक्ति-भावकी जबको सदा हरी-भरी रखना अध्यन्तावस्यक है और उसका सर्वोपरि साधन हरिकीर्नन हैं—

इरि कीर्ति साधसंगत है. सिर करमनके करमा। मगति भाद दृष्टिकीर्तन करीपे, जिप पारब्रह्म नानक निसतरीपे॥ बिन सिमरन कुकर हरकाया। साकत कीमी बंधन पागा॥

मनुष्यका धारमा उस अकाल-पुरुष परमारमाका शंश है। जबतक यह श्रपने स्रोतमे सम्बन्धित रहता है, तब-तक बलवान् और निमंछ रहता है। उससे पृथक् होकर दुःखों भार संकटोंमें फूँस जाना है, इसिक्छंय सदैव सुखी रहनेका उपाय केवल उस परमारमासे जुड़े रहना ही है। गुड़े रहनेका उपाय केवलमात्र उस प्रमुसे प्रेम करना और अपने असित्वको उसके प्यारमें भुला देना है। मिक भावसं उस ईश्वरका श्वास-श्वासपर सारण करनेका श्रमोध उपाय प्रेम है। सिखोंका गुरुमन्त्र 'बाहिगुरु' शब्द है, पर जिस समय रसनाद्वारा इसका जाप होता है उस समय प्यान उसी अपार शक्तिका होता है, जिसे कि गुरुमन्यसाहबर्में कई नामोंसे याद किया है।

सिख-धर्मके भनुसार परमाश्मा सर्वत्र प्रकाशमान है, इसिछये उसको पानेके छिये जंगलोंमें भूमना, पहाड़ोंकी कन्दराश्रोंमें बैठना या तीर्यादिमें भ्रमण करना व्यर्थ है। वह समीप-स-समीप और हाजरा-हज्र है। पुरुषके मीतर-बाहर वही बम रहा है इसिछये सिख परमाश्माको अपने भीतर ही डूँडना है—

'सम किछ घर महि बाहिर नाहीं। बाहिर टोले सो मरम मुहाहीं॥ मन कर हक्के मेरे प्रीतमा हरि रिदें माठ भहाइ। मन कर हक्के मेरे प्यारिआ बिख देही जोत समाह।'

बस, सारणहारा ही सिखके भीतर समैव उसकी बाद बनी रहती है। वह प्रत्येक कार्य करता हुआ यह समझता है कि ईश्वर मेरे कार्योंको देख रहा है, इसजिय वह बही कार्य करता है जो ईश्वरको भन्ने लगें। अर्थात, वह ईश्वरकी आज्ञामें चलता है और उसकी इच्छामें ही आनन्दित रहता है—

तन मनु चनु सम सउंप गुरु कउ हुक्म मिन्नयै पाइणे । कहु नानक जिन हुकम पछाता, प्रमसाहिबका मेद तिन जाता । अमृतवाणी उच्चरा हरिजमु, मिट्टा लांगे तेरा माना राम ।

सारण रहे कि, सिख-धर्ममें भक्ति और सारणके अति-रिक्त अत्यशुभ कर्म कोई विशेष महत्व नहीं रखते। परमा-रमाकी यादके विना शुभकमं तो मनुष्यको अहंकारी बना देते हैं शीर महा गिरा देनेका खतरा रखते हैं। इसिछिये ईश्वर-प्राप्तिका केवलमात्र साधन 'एकस सिउ लिव बाए' है। अर्थात् अपनी वृत्तिको सदा उस एकके साथ लगाये रखना हैं। उसका सारण करे, उसे याद रक्से और इस-प्रकार उस श्वपार शक्तिये जुडा रहे।

( अनुवादक - श्राधुरादि सार्वा सम्रा:



# थियॉसफ़ीमें ईश्वर

(लेखिका--- श्रीमती सीफ्रिया वा दिया)



थॉसफ़ी-मत ईश्वरके सगुण एवं मान-बीय गुर्जोसे युक्त स्वरूपका निषेध-खरहन करता है, इसीसे इसके अनु-यायियोंको छोग नास्तिक कहते हैं। मैडम एच० पी० व्हावट्स्की (Madame H. P. Blavatsky) ने, जो थियाँसफ़ी-मतके सभी सन्वे

अनुयायियोंकी गुरु हैं, अपने 'Secret Doctrine' नामक प्रत्यकी पहुछी जिल्दके पृष्ठ २७६ पर किला है—

'यह गुद्ध सिद्धान्त (Secret Doctrine) निरीधर-वादका उपनेश नहीं देता। हिन्दू लोग मूर्तिपूजा अथवा सगुण ईखरको न माननेवालेके लिये 'नाम्निक' शब्दका प्रयोग करते हैं। इसी धर्थमें इम यह कहते हैं कि यह सिद्धान्त भी धनीखरवादका उपदेश करता है। इस धर्थमें इम प्रत्येक रहस्यवादीको नास्तिक कह सकते हैं।

इस प्रसंगमें मेहम ब्छावट्स्कीने इस बातको स्पष्ट कर दिया है कि थियाँसफी ईबरके कीन-मे स्वरूपको नहीं मानती और साथ ही यह भी बता दिया है कि हिन्तू छोग भी वस्तुतः ईबरके इस स्वरूपको नहीं मानते । मुगमय खयबा धानुनिर्मित मूर्तिकी ही पूजा हिन्तू-धर्ममें नहीं है। सर्वव्यापक एवं अध्यक्त-जीवनके सारतस्वको प्रकट करनेवाली खयवा जीवनकी किसी विशिष्ट शक्ति अथवा अबस्याविशेषको अभिव्यक्त करनेवाली मूर्तिका ध्यान एवं पूजन करना प्रकृतिके अन्तम्नलमें रहनेवाले एवं अभि-ध्यक्तिके सारभूत ग्रहम्यको समझनेकी चेष्टा करना है। सतः सखे हिन्दुऑको मूर्तिपूजक कहना उतना ही अम्म्यूजक है जिसना थियाँसफी-मतके सच्चे अनुयायियाँको नासिक बत्रकाना !

इसके असिरिक्त मंहम ब्लावर्ट्स कहती हैं कि थियां-सफ़ी-मत प्रकृतिके अन्दर एक निग्पेक्ष दिव्य-तस्वकी आवश्यकताको सिद्ध करता है। जिसप्रकार वह सूर्यका निषेच नहीं करता, उसी प्रकार यह ईश्वरका भी निषेच नहीं करता। अन्तरंग सिद्धान्तने प्रकृतिकं अन्दर ईश्वरका कभी निषेच नहीं किया और न उसने निर्पेक्ष एवं अमूर्त-तस्वके माननेमं कभी आणाकाशी ही की। हाँ, एकेश्वरवादि कहलानेवाले धर्मों में इंश्वरका जो स्वरूप माना गया है वह उसे मान्य नहीं है, उनके ईश्वर मनुष्यकी ही सृष्टि एवं प्रतिकृति हैं और इसप्रकार उन्होंने उस अज्ञेय-तत्व-का तिरस्कार एवं उपहास-सा ही किया है। (देखिये Secret Doctrine Vol. I. Page XX.)

धियाँसफी किसप्रकारके ईश्वरका निराकरण करती है है जो लोग ईश्वरको मूर्छ सन्तान उत्पन्न करनेवाका सर्वेवविकी पिता, सम्बद्दीन मानवीकी सृष्टि करनेवाका सर्वेशक्तिमान् शासक, दीन, धसहाय, दुखियोंको उत्पन्न करनेवाका अतिशय द्यालु व्यवस्थापक, दुराचारी, धूर्तों, व्यभिचारियों एवं चोरोंको पैदा करनेवाका सर्वञ्च सृष्टिकर्ता पूर्व शोचाचारविहीन व्याधिप्रस स्वार्थान्य जीवोंका रच-यिता परमपावन प्रेमी मानते हैं वे धियाँसफीके मतम ईश्वरका तिरम्कार ही करते हैं। हसप्रकारके सृष्टिकर्ताको मानना वृद्धिको गिराना एवं सदाचारको दृषित करना है।

अब हमें यह देखना है कि थियाँसफ्री ईखरका कैसा स्वरूप मानती है? धियाँसफ्रीके मतमें ईखर एक, सर्व-यापक, सनातन, अपरिच्छित्र एवं अविकारी तरव हैं। जिसके किये हम 'जीवन' शब्दका प्रयोग कर सकते हैं। निर्मुणता ही उसका प्रधान लक्षण है। थियाँसफ्री हस बातपर ज़ोर देती है कि निर्मुणताको ही थियोसफ्रीके अध्यात्मवादका मुख्य सिद्धान्त स्वीकार करना चाहिये। इस बातको सिद्ध करनेके लिये मैडम ब्लावट्स्कीके लेखों-मेंसे कई अवतरण दिये जा सकते हैं। परन्तु इस समय तो हमें थियाँसफ्रीके हारा निरूपित ईखरके तस्वका ही इस्ट विग्दर्शन कराना है।

यहाँ में निर्गुणताके सम्बन्धमें कुछ कहना चाहती हैं। निर्वाणकी माँति निर्गुणता भी जीवन सथवा चेतनाकी एक सबस्या है। जिसप्रकार निर्वाणका स्वयं समुच्छेद नहीं है हसी प्रकार निर्गुणता कोई अनिर्देश्य कल्पना नहीं है। प्राकृत मनुष्योंके अनुभवके शब्दोंमें हम निर्गुणताके सक्ष्पका वर्णन नहीं कर सकते। किन्तु जिन्होंने अहंकारका सर्वथा स्थाग कर दिया है, ऐसे पुरुषोंके चरित्रका शान्तिपूर्वक सनन कर नेसे तथा अहंकारका स्वयं प्रयामकी अवस्थाको प्राप्त करनेकी इच्छासे जो साधक पुरुष जीवनमें इसप्रकार बननेका अभ्यास करते हैं

उनके आचरणोंपर ग्रमीर विचार करनेसे निर्गणताका भाव समझमें आ सकता है। सच्चे जीवनमुक्त पुरुष अहंकार-श्चन्य होते हैं, 'गृरु ज्ञानी' कह्छानेके अधिकारी बास्तवमें वे ही हैं। ये सबं गुरु अपने शिष्योंको शिक्षा एवं उपदेश देनेके लिये जिस पद्वतिका अनुसरण करते हैं इसके द्वारा सनको धीरे-भोरे और क्रमशः अहंकारशन्यताकी अवस्था प्राप्त करनेमें सहायता मिछती है । साधारण मनुष्योंकी बीबात्मा समुचत होकर महारमाके पटपर पहुँच जाती है। ये सहारमा ईश्वरतल्य होते हैं, इन्हें हम दिख्य मानव कह सकते हैं । ये स्वयं अहंकारश्चन्यताके स्थल एवं सजीव चित्र प्रथवा मुर्तियाँ होती हैं और इनकी जीवन-सरिए उसका अमूर्व स्वरूप होती है, उनकी स्थिति उन श्रीकृष्णके अन्दर होती है. जिन्हें जगदका आधार (जगिष्मवास ) कहा गया है। परम पदपर प्रतिष्ठित होते हुए भी वे सर्वेव सर्ग-क्रियामें सक्रिय सहायता देते रहते हैं। अतएव यह वास बिल्कल ठीक है कि गुरु-क्रपाके जिना ईश्वर-प्राप्ति नहीं हो सकती। ईसाई योगी भी यही कहते हैं कि पुत्र (ईसामसीह) की सहायताके विना पिता (परमेश्वर) की उपलब्धि नहीं हो सकती।

थियों सफी के मतमें God. Logos, ईश्वर, Adept (आनी) एसं महारमाका **क्या स्वरूप है इस सम्बन्धमें जनतामें बहुत भ्रम** फैला हुआ है, श्रहानुब इमें इन अग्रासिक्क बातीका उल्लेख करना पड़ा। जो लोग थियाँ सफीके सध्वे सिद्धान्त-की बास्तवमें जिज्ञामा रखते हों. उनमे मैं प्रार्थना करूँगी कि वे मैडम ब्लायट्रम्कीके प्रन्थींका अध्ययन करें, क्योंकि थियाँसफीके आधुनिक सिद्धान्तींकै श्राधार वे ही हैं। जिस-प्रकार श्रीकृष्णका असली सन्देश जानना हो तो स्वयं गीताको पढ़ना चाहिये, उसके भाष्यों ग्रीर टीकाऑके प्रनेमे श्रीकृष्णका वासविक अभिन्नाय समझमें नहीं आ सकता, इसी प्रकार थियाँ सफीके सिद्धान्तों से अवगत होने-के लिये महम ब्लावट्म्जीके मूल प्रन्थींको पदमा चाहिये, उनकी स्यास्याओं, विवृत्तियों, एवं टीकाओंसे काम नहीं चलता ।

भव हमें यह देखना है कि धियाँसफी हमें ईश्वरके विषयमें क्या सिखाती है धियाँसफी वास्तवमें 'ब्रह्मविद्या' का ही नाम है अतएव उसके सिद्धान्स एवं उपदेश वहीं हैं जो वेदों, उपनिषदों तथा महर्षि क्यासप्रणीत ब्रह्म-

स्त्रों में पाये जाते हैं और मगवद्गीना जो इन सब प्रन्योंका सार है, ब्रह्मविद्याका प्राण ही है। उसके अन्दर राजविद्या अथवा गुद्धाविद्याका उपदेश दिया गया है, गीताके उपदेशों-में तथा मैडम ब्लावर्म्कोंके अन्तरंग उपदेशों में वहा सादश्य है। बात यह है कि उपर्युक्त महिलाने आधुनिक युगके लिये भगवद्गीताके उपदेशों को ही दोइराया है।

यियाँसफी ईश्वरके दो रूप मानती है—एक तो वह जो इस व्यक्त जगत्मे अतीत है इसे थियाँसफीकी भाषामें Be-ness (सत्तामात्र) कहते हैं। ईश्वरका दूसरा रूप वह है जो प्रकृतिमें ओतप्रोत है, इसे Be-coming (व्यक्तरूप) कहते हैं।

थियाँ सफ़ीमें जिसे Be-ness कहा गया है उसीको दार्शनिक कृटस्य ( Absolute ) कहने हैं और हिन्दू परवझ कहने हैं पूर्व उसका स्वरूप निर्मुण अर्थान् गुण्यादित साना गया है। Be-coming अर्थात् ईश्वरका क्यफ रूप वह है जिये ब्रम्मका निःश्वास अर्थात् जीवन कहते हैं और जिसका स्वरूप अविचिद्धन्न गति, अपरिच्छिक देश एवं अनन्म काल है। उपनिपहोंके 'नत' और 'एनन्' शब्द मैडस ब्लावट्स्क्रीके 'Be-ness' और 'Be-coming' के ही पर्याय हैं। सगवान् श्रीकृष्णने सगवद्गीनामें अपने इन्हीं हो स्वरूपोंका वर्णन किया है। ( देखिये गीना अ० ३० श्लो० ४२)

न्यवस्था जीवनका स्वरूप है। इस व्यवस्थाके कारण ही जीवन किया, देश एवं काल इन तीन रूपोंमें श्रीमध्यक होता है। इस व्यवस्थाके कारण ही जीवन अध्यक्त अवस्था-को प्राप्त होता है। न्यवस्थाकी प्रेरणाये जागृत होनेपर जीवन क्रिया, देश एवं कालरूप विश्वको अभिव्यक्त करता है। क्रिया, देश एवं काल अभिन्यक्तिके समानाधिकरण हैं. ईरवर अथवा परमाण, शक्ति अथवा रूप, म्यूल जगत् अथवा सृक्ष्म जगत्, जीवनके ये तीन स्वरूप किया, देश एवं कालकी अभिष्यक्ति हैं, जिन्हें सारी त्रिमूर्तियोंकी योनि, परम त्रिमृतिं कहते हैं। जीवनकी स्वरूपभूत व्यवस्थाका नाम कर्म है जो कारण एवं कार्यके रूपमें व्यक्त होता है. अथवा जिसे कार्य-कारण-भाव कह सकते हैं। एक रज:-कणमें लेकर तेज:पुन्न सुर्यतक संसारमें जितने भी ज्यक पदार्थ हैं वे सब किसी-न-किसी कारणके कार्य हैं और उनसे अन्य कार्योंकी उत्पत्ति होती है। भगवद्गीता ( ८।३)में भृतप्राणियोंको उत्पन्न करनेवाछी सथा उनकी सत्ताको कायम रखनेवाली प्रष्टृत्तिको कर्म कहा गया है। व्यवस्थाले ही सृष्टिकी उत्पत्ति अर्थात् जीवनकी अभिव्यक्ति (प्रभव) होती है और उसीसे उसका संहार अर्थात् जीवनका तिरो-भाव (प्रलय) होता है। इसीसे श्रीकृष्णने भगवत्रीता(१।७) में कहा है-कल्पके अन्तमें सारे भूत मेरी प्रकृतिमें लौट आते हैं और अगले कक्ष्पके प्रारम्भमें उन्हें मैं फिर उत्पन्न करता हैं श्रीर अगले कक्ष्पके प्रारम्भमें उन्हें मैं फिर उत्पन्न करता

इससे यह सिद्ध हुआ कि ईश्वर सर्वध्यापक जीवन है, सर्वशक्तिसम्पद्म ज्यवस्था है। जीवन एवं ध्यवस्थाके रूपमें ईश्वर सर्वत्र एवं सर्वदा कियाशील रहता है। विश्वका मञ्जालन यहच्छासे अथवा काकतालीय न्यायवत् नहीं होता और न वहाँ किसोकी सनमानी अथवा स्वेच्छाचारिता ही चलती है। प्रस्थेक परमाणुमें, प्रस्थेक शरीरमें, मनुष्यके प्रस्थेक ध्यवहारमें ध्यवस्था अनवचित्रुक्तरूपसे कार्य करती रहती है। देवताओं एवं देवियों, मनुष्यों एवं ऋषियों सभीके अन्दर स्यवस्थाका ही साम्राज्य है। देवताओं का देवस्व, मनुष्योंका मनुष्यत्व एवं ऋषियोंका ऋषित्व इसीके आधारपर स्थित है। मेडम ब्लावट्स्कीने Secret Doctrine (Vol. 1, pp.274/75) में लिखा है—

'निर्जीव स्रथवा प्रजाहीन प्रकृति कोई वस्तु नहीं है, क्योंकि व्यवस्था विवेकसून्य स्रथवा स्रवेतन नहीं हो सकती।''' विश्वका सञ्चालन एवं नियमन भीतरसे बाहरकी और होता है। '' विश्वका सञ्चालन एवं नियमन भीतरसे बाहरकी और होता है। '' विश्वका सञ्चालन, नियमन एवं धारण-पोपण करनेवाली झारमार्झोंके अनन्त मेद एवं श्रेणियों हैं, उनमेंसे प्रस्थेकको कोई-न-कोई कार्य स्रवद्य करना पहता है और उन्हें हम चाहे जिस नामसे पुकारे, चाहे उन्हें ध्यान-चोहान कहें अथवा देवदूत कहें वे सारे-के-सारे कर्मकी व्यवस्था एवं विश्वके नियमोंका सञ्चालन करनेवा हैं और इसी अधंमें हम उन्हें दूत स्थवा सन्देशवाहक कह सकते हैं। उनके ज्ञान एवं बुद्धिमें परस्पर महान् सन्तर हैं और उनके सम्यन्धमें यदि हम यह कहें कि वे विद्युद्ध आरमाएँ हैं और उनके सन्दर पार्थव झंशका छेश मी नहीं है, श्रनण्य वे कालातीत हैं तो लोग यह कहेंगे कि यह हमारी कल्पना-मास्र है।'

इससे दो बातें सिद्ध होती हैं जिनको हमें पूरी तारसे समझ लेना चाडिये---

- (१) ईश्वर सर्वव्यापक है। उसका निवास वैक्रयर-लोकमें ही नहीं किन्तु पृथ्वीपर भी है। वह केवल भक्तोंके हृदयागारमें अथवा तस्वद्शी मुनियोंके मिस्तिकमें, एवं याजकके श्रंगोंमें ही नहीं रहता, किन्तु पापी, अञ्चानी, स्वार्थपरायण एवं रोगग्रम्त मनुष्योंके अन्त्रर भी उसका निवास है। उस जीवनके हाथ, पाँच, नेत्र, शिर, मुख एवं कान सर्वसोमुख हैं।
- (२) ईश्वर श्रन्तर्यामीरूपसे विश्वका सम्चालन एवं नियमन करता है। स्फटिककी सुन्दर आकृति साँचेमें हली हुई-सी प्रतीत होती है, परन्तु वाम्तवमें उसे कोई बाह्य सत्ता साँचेमें टालने नहीं श्राती, पुष्पमें रंग अथवा गन्ध कहीं बाह्यसे नहीं श्राता, प्रभीको उइनेकी शक्ति कहीं बाह्यसे प्राप्त नहीं होती और मनुष्यकी शुम एवं श्रक्तुम वृत्त्यमें तुरने अथवा उत्सर्ग करनेकी प्रवृत्ति बाह्यसे नहीं आती। सारी मृष्टि एक विकासकी किया है, प्रत्येक श्राकारकी शृद्धि, प्रत्येक श्राकारकी अन्दर रहनेवाले जीवनके स्पन्दर्भ ही होता है।

उपर्युक्त दो मूल-सिद्धान्तोंसे इस तकके आधारपर इस निर्णयपर पहुँचते हैं कि एक जीवन ही असंस्य रूपोंसे प्रतिभासित होता है। जह एवं चैतन्यकी, प्रकृति एवं पुरुषकी वास्त्रवर्से सिक्त अथवा विलक्षण सत्ता नही है, वे एक ही जीवनके दो स्वरूप हैं और प्रकृतिके समस्त रूप जीवनके ही रूप हैं। उपनिप्रदेशित यह उपदेश कि 'सबके अन्दर एक ही द्यारमा है, किन्तु सबके अन्दर उसकी अभिव्यक्ति समानरूपसे नहीं होती' हसी बातको बनलाता है।

जीवनके त्रिगुणातीत म्बरूपके विवेचनके बाद इसने उसके त्रिगुणसय म्बरूपका विचार किया और अब इसें सनुष्य-जातिके अन्दर जीवनकी धोनप्रोतनाका विचार करना है।

मानव-जातिमें चैतन्यके अन्दरमं विमर्श-शक्ति उत्पन्न होनी है अर्थात चैतन्यको म्बसवेद हो जाता है । जंगली मनुष्यमं लेकर तत्त्ववेत्ता मुनियोतक मबके अन्दर आस्मविमर्शक ज्ञान रहता है, उन सबके चन्दर 'मैं हूँ'

सवभूतानि कीन्तय प्रकातं यान्ति मामिकाम् ।
 कश्यक्षये पुनस्तानि कल्पादौ विद्यज्ञान्यहम् ॥

सर्वतःपाणिपाद तन्मवंतोऽक्षिशिशोमुख्यम् ।
 सर्वतः श्रुतिमछोके सर्वमावृत्य निष्ठति ॥
 (गीता १३ । १३)

पह कह नेकी शक्ति विद्यासन रहती है। अन्य प्राणियोंकी सरह सनुष्यों से सी यही नियम लागृ होता है और उसका ज्यापार भी इसी तरह अर्थात् भीतरसे बाहरकी और होता है। 'मैं' अथवा 'श्रह्म' का निवास सनुष्यके अन्दर होता है और उसकी शक्तियों तथा क्षमताओं का विकास इसी प्रकार होता है जिसप्रकार बीजिय बुक्षकी उरपक्ति होती है। अथवा कलिका पुष्पके रूपमें प्रस्पुटिन होती है। अतः हमें अपने दोप एवं दुगुंग किसी द्रवर्ती लोकमें रहनेवाले ईश्वरसे नहीं मिले, वे सय हमारे अन्दरसे ही प्रातुर्भुत हुए हैं। यही हाल हमारे सद्गुणी एवं शक्तियोंका है।

तव इस ईश्वरको यहाँ देंहे ? वह तो इसारे अन्दर ही है। फिर यह बाह्य जगत जो हमें दिखायी देता है क्या है ? यह केवल स्वसंवेदी मनुष्यके ज्ञानका साधनमात्र है, ज्ञान-की शक्ति तो सन्दर्धके अन्दर ही रहनी है। नेब्रॉकी महायतायं हम सूर्य एवं चन्द्रमाके प्रकाशको देख पाते हैं. मनकी सहायतास हम विश्वकी रचनाको समझनेमें समर्थ होते हैं, समुद्रतरपर पडे हुए कंकड़ एवं श्राकाशमें स्थित ध्रमंख्य लोकोंकी सुप्रमाका अनुभव हम इसीलिये कर सकते हैं कि हमारे घन्दर सीन्दर्यका विकास हो रहा है। अधिक क्या. इस सहान विश्व शर्थात जगतके आस्तरिक रहस्पको इस इसीलिये समझ पाते है कि हमारे हृदयके अन्दर इस उस रहस्यको समझ चके हैं क्योंकि इसमेंसे प्रत्येकके अन्दर एक सुध्म जगन् अलग-अलग है। विश्वमें अभिव्यक्त होनेवाली प्रकृतिकी सारी शक्तियाँ एवं क्षमताएँ वामवर्मे मनुष्यकी ही शक्तियाँ एवं क्षमताएँ हैं, मनुष्य विश्वकी एक छोटी-मी प्रतिकृति ही तो है। विश्वमें एक भी ऐसी वस्तु नहीं है जो मनुष्यके अन्दर म हो । मनुष्य प्रच्छन्न ईश्वर है, वह ईश्वरत्वकी धोर कमशः अप्रसर हो रहा है।

अतः आरमितिशिषा करनेपर हम अन्तमें अपनी मत्ता-की तहतक पहुँच सकेंगे और तब हमें यह विदित होता कि हमारी सलाका केन्द्र और सारी सृष्टिका केन्द्र वाम्मवमें एक ही है, क्योंकि यह ऊपर बनाया जा चुका है कि पुरुष और प्रकृति एक ही है। तब हमें इस महत्तम विषयका भानुभव कव होगा ?

अनुभूतिके जिस मार्गपर ममुख्यको विवेकपूर्वक एवं सावधानीके साथ चलना चाहिये उसका वर्धन 'The Voice of the silence' ( नीरवताका नार ) नामक पुस्तकमें मिलता है, मैहम ब्लावट्म्कीने उन कतिएय छोगोंके लामके लिये जिन्हें वह पुम्तक समर्पित की गयी है उसका मापाम्तर करके उसपर श्रपनी ओरमे टिप्पणियाँ भी ती हैं। यह छोटी पुम्तक कई भागोंमें विभक्त हैं और लाण अर्थात चेलोंके दैनिक उपयोगके लिये संकलित की गयी हैं। उसमेंके कुछ पर्योका सारांश नीचे दिया जाता हैं। देखिये गीताके उपदेशोंसे उसके उपदेश किनने मिलने-जुलने हैं।

(१) कितने शोककी बात है कि सभी मनुष्योंका 'ग्रालय'ने सम्बन्ध होने हुए भी ग्रर्थात उनकी उस परमारमा-से अभिन्नता होनेपर भी वे उस 'आलय' से कुछ भी लाभ नहीं उठाने।

यह श्रवतरण हमें साधनकी पहली सीढी बतलाता है। अधिकांश नर-नारी इधर-उधर भटकते हुए अपनी जीवन-यात्राको समाप्त कर देने हैं, किन्त यह नहीं समझ पाने कि मनुष्य एक पथिक है और वह उस गुप्त गृहाकी यात्रा कर रहा है जहाँ ईश्वरका निवास है। हमारा हृदय ही वह गृहा है, ईश्वरका हमारे हृदयमें निवास है इस बातको जान लेना साधनकी पहली सीढ़ी है । ऐसी अवस्थामें इमें दो कठिनाइयोंका मामना करना पडता है, एक तो ईश्वरकी सत्ताके निपेधका और दूसरे ईश्वरको बाहर इँइनेका। जीवन एवं ध्यवस्थाकी सत्ताको अस्वीकार करने-वाला अथवा जीवन चौर न्यवस्था भीतरसे बाहरकी और प्रसारित होती है, इस बातका निषेध करनेवाला शास्त्र आधिभौतिक ही है, चाहे उसका विषय विज्ञान, दर्शन अथवाधर्मकुछ भी हो। अतः हमें इस बातको समझ लेना चाहिये कि हमलोग यात्री हैं और हमारे हृदयरूपी गृहामें रहनेवाले ईश्वरका साक्षारकार ही हमारा गम्य-स्थान है।

(२) गुरु तो अनेक हैं किन्तु 'आलय' अर्थात् प्रधान आत्मा अथवा परमारमा एक है। जिसप्रकार उस परमारमा का आलोक तुम्हारे अन्दर निवास करता है उसी प्रकार तुम उसके अन्दर निवास करो। जिसप्रकार तुम्हारे सहचर उस परमास्माके अन्दर निवास करते हैं उसी प्रकार तुम उनके अन्दर निवास करो।

'आलय' (प्रधान आतमा ) आतमा प्रथवा परमारमा-का ही नाम है। प्रत्येक मनुष्यके अन्दर उसका प्रकाश होता है भौर इसप्रकार वह उस परमात्माके साथ एकताका सम्बन्ध स्थापित कर सकता है। यदि ईसर इसलोगोंमेंने प्रत्येकके अन्दर विद्यमान है तो वह उस सर्वद्यापक द्यंशीका ही स्वरूप होना चाहिये। इस रिश्मकी सहायतासे उस प्रकाशके उद्रम-स्थानको पा सकते हैं जहाँसे रिश्म आविर्भृत होती है। इसारी आत्मा ही वह रिश्म है और जिस समय उसे यह ज्ञान हो जायगा कि मैं उस सूर्यसे अभिन्न हूँ जिसका मैं मंश हूँ। उसी समय वह महात्माओंकी कोटिमें पहुँच जायगी, मरणशील प्राणी अमर हो जायगा, मनुष्य ईस-रख प्राप्त कर लेगा और यात्राका अन्त हो जायगा।

कतः इमारे लिये यह जान लेना आवश्यक है कि मुक्त होनेकी शक्ति हमारे ही अन्दर विद्यमान है, खालोक-रिस ही वह मार्ग है जो हमें उस आध्यारिमक सुर्यके निकट पहुँचा देती है जिले इस श्रीकृष्ण, ईसामसीइ, अहरमज्द, श्रथवा अवलोकितेश्वर इत्यादि नार्मीये प्रकारते हैं। अब प्रश्न यह होता है कि उस भ्रालोकमार्गपर चलनेकी शक्ति किसप्रकार प्राप्त हो । आत्म-निर्भरता एवं आत्म-विश्वासमे ही इस उस शक्तिको प्राप्त कर सकते हैं। जो मनुष्य दूसरोंपर निर्भर करता है, दूसरोंके भरोसे रहता है वह उस मार्गपर नहीं चल सकता । जो लोग दूसरोंपर निर्भर करते हैं वे अन्धकारके मार्गसे जाते हैं जहाँ दुःख-ही-दुःख है । हसीछिये मनु महाराजने हमें यह उपदेश दिया है कि परवशना दुःख एवं शोकका मूल है और स्वाधीनता सुखका मूल है। किन्तु उपर्युक्त अवतरण्-में हमें परम्पर महायताका भी उपदेश दिया गया है। जो लोग परम्पर सहायता अथवा मार्वभीम आतमावके महरवको न समकतं हुए केवल आत्मविश्वामी होते हैं बे अहंकार एवं विनाशके सार्गको प्रहण करते हैं। अतः हमें चाहिये कि हम दूसरोंके धन्दर भी परमात्माको देखें और इसकी पूजा वरें । इच्छाकी स्वतन्त्रता प्रत्येक नर-नारीका जन्मसिद्ध अधिकार है और हममेंने किसीको यह अधिकार नहीं है कि वह दसरोंको दवाकर अपने अनुकूल बनावे । इतना ही नहीं, हमें यह भी सीखना चाहिये कि किसीकी इच्छाके विरुद्ध प्रथवा उसके अनजान में उसके संकल्पको न बदर्जे । इस दिशामें इमलोगों में-मे प्रत्येक सन्त्य अहंकारगुन्यताका अभ्याम कर सकता है। इसके लिये इमें अपने वर्गके लोगोंकी उपेक्षा अथवा भवहेलना करनेकी आवश्यकता नहीं है; सहिष्याता, कृतञ्चना एवं आदरके द्वारा अपनेकी सबकी सहायता

एवं सेवाका साधन बनाकर हम इसका अम्यास कर सकते हैं। इसका अभिप्राय यह है कि इमें इस बात-को भी समम्मना चाहिये कि जिसप्रकार हम दूसरोंकी सहायता करते हैं उसी प्रकार दूसरे लोग भी हमारी सेवा एवं सहायताके साधन बने हुए हैं। हमलोग सब 'दरिव्र-नारायण' हैं, ज्याधिप्रस्त देवता हैं, हममेंने किसीमें एक दोष है तो दूसरेमें दूसरे ही प्रकारका दुगुंख है, कोई शारीरिक व्याधिमे पीड़ित है तो कोई चरित्र-भ्रष्ट है, कोई हार्योमे परिश्रम नहीं करता तो किसीका मनक कोई काम नहीं करता, इत्यादि-हत्यादि। इसप्रकार अपने सबके दोघोंको स्वीकार कर लेनेसे हमें सबकी महत्ता एवं गौरबका परिज्ञान हो जाता है। इसप्रकार आनुभाव हमारा ध्येय हो जाता है और सेवा ईश्वरके निकट पहुँचनेका मार्ग बन जाती है।

(३) तुम्हें अपनेको विशुद्ध 'आलय' से तर कर लेना है, प्रकृतिको आस्मा—संकल्पसे एकता स्थापित करना है। उसके साथ एक हो जानेपर तुम भ्रातेय हो जाओंगे, किन्तु उससे पृथक् रहते हुए तुम संवृत्तिकी क्रीडाभूमि बन जाओंगे, जो संसारके सारे अञ्चानंका मूछ है।

इसये पूर्वके उपदेशमें को बात कही गयी है उसीका यह उपसंहार है। हमें दैवीप्रकृति अथवा शक्तिको शरीर-के प्रत्येक द्वारपर प्रवाद्वित करना है। (देखिये गीता १४।११ ) हुमें चाहिये कि इस प्रकृतिके विवेकपूर्ण कार्यों-के माध्यम इन जायें। उस ज्ञानके दिना देखनेकी चेष्टा करना नेत्रवारे मनुष्योंकी धन्धकारमें देखनेकी घेष्टाके समान है। सारे पदार्थीको देखतेकी, सारे विषयीको समझनेकी एवं सारे भृतप्राणियोंको आत्माका प्रकाश देनेकी चेष्टा करना, उनका सम्बा महत्व समझना है, आत्माके प्रकाशके बिना हम वैसे ही हैं जैसे अन्धोंके समु-दायमें अन्धे । इसारे संसारमें आज भी अधिकांश मनुष्यों-की यही दशा है। वे स्वयं अन्धे होते हुए भी दूसरे श्चमधीको मार्ग दिन्वानेकी चेष्टा करते हैं । जो छोग आरमा-की खोज करते हैं वे ही देखना प्रारम्भ करते हैं और जो जोग देखने छम जाते हैं वेदसरोंकी आँखें खोलनेमें सहायक हो सकते हैं।

स्थानके संकोचमे में तेजोमय पुरुषोंके निवास-स्थान ज्ञानागार अथवा प्रकाशमय अगल्को पहुँचानेवाछे प्रकाश-मार्गकी मंज्ञिकोंका सविस्तर वर्यन नहीं कर सकती किन्तु 'The Voice of Silence' के उपयुंक्त अवतरणोंमें हमें विचारके किये पर्याप्त सामग्री मिळ गयी है। ग्रीर उनपर विचार करनेसे हमपर भगवान् श्रीकृष्यके निम्नकिकित उपदेशकी सस्यता प्रकट हो जायगी को उन्होंने अर्द्धनके प्रति दिया है।

तद्भिद्धि प्रणिपातेन परिप्रदनेन सेवया। उपदेश्यन्ति ते ज्ञानं श्वानिनस्तश्वदर्शिनः॥ सज्जात्वा न पुनर्भोहमेवं सास्यक्षि पाण्डव । येन मूतान्मशेषेण द्रवयस्यात्मन्यथो मिय ॥ (गाता ४ । ३४-३५)

विनयसे प्रभोत्तरके द्वारा तथा सेवा एवं तीत्र जिज्ञासाके द्वारा तू उस ज्ञानको प्राप्त कर । जिन ज्ञानी महारमाओंने तत्त्वज्ञान प्राप्त कर जिया है वे तुसे उस ज्ञानका उपदेश देंगे, जिसे प्राप्तकर तू फिर कभी मोहको प्राप्त नहीं होगा । और उस ज्ञानके द्वारा तू सारे भूत-प्राणियोंको पहले अपने अन्दर हेखेगा फिर मेरे अन्दर देखेगा।

# ज्रथोश्ती-धर्ममें ईश्वरवाद

(लेखक--प्रिन्मिपक भी एचं जें प्रमं तारापुरवाहा, बीं प्रव, पी-एचं हाँ , बार-पट-छा )

'बदत-नो ज़ातो आश्रव, यो स्पितामी ज़रयुदत्री' (फरवरदीन यक्त, ९४)

वदे सौमाग्यमे (हमारे) गुरु स्पितम ज्रथुश्त्रने
 जन्म क्षिया ।

जगत्के प्रसिद्ध महापुरुषों में एक अशो अ जरशुरत्र थे। प्राचीनकालमें ईरानी आयोंको धर्म सिखलाने और हैंबर-प्राप्तिका मार्ग दिखलानेके छिये उन्होंने जन्म छिया था । इनके जन्मके समय ईरानमें पर्वप्रचिकत धर्म बहुत ही बुरी स्थितिको पहुँच गया था । सस्य, नम्नता, दया भादि सद्गुण प्रायः नष्ट हा चुके थे । ईरान-देश मानो अस्याचार, असस्य और द्वंपकी ही कीका-भूमि वन गया था, सब स्नोग दुस्ती थे। उनकी सुमार्ग दिस्रकाने-वाला कोई नथा। अवस्ताकी गाथामें कहा गया है कि उस समय पृथ्वी माताने गौका स्वरूप धारणकर ईश्वरके दरबारमें जाकर पुकार मचायी कि 'भगवन्! मुझपर कैसे-कैसे संकट आ रहे हैं, सुझको कैसे-कैसे दुःख फेलने पदते हैं, मैं क्यों पैदा की गयी ? आज मुक्ते वचानेवाला कोई नज़र नहीं आता । मेरा उदार करे ऐसे किसी वीर-का दर्शन कराइये, जिससे मेरे दुःखींका नाश हो ।' यह सुनकर जगरकत्तीने पृथ्वीको धीरज दिया और कहा कि 'मैं यह काम ज़रधुश्त्रको सौंप दूँगा और वही तेरा उद्धार करेगा ।'

"बशो' झन्दका मूल अर्थ सस्कृतके 'ऋषि' शन्दसे
 मिछता-जुलता है। इन्हें इस सहिष् कह सकते हैं।

इसके कुछ ही दिनों बाद ईरानके रए (रघ) नामक शहरमें राजवंशी कुटुम्बके एक सहगुणी और सुशिवित पुरुष पोठरुशस्पके घर एक पुत्र पैदा हुआ। पोउरुशस्प बहे बिहान और सहाचारी थे। उनका मन सदा ईश्वरभक्तिमें छगा रहता। उनकी पत्नी दोग्दो (हुग्धोवा) भी उन्हीं-जैसी थीं। पति-पत्नीमें प्रगाद प्रेम था चौर उनका मन ईश्वर-सेवामें सदा छगा रहता था।

इस बालक के पैदा होने के पूर्व ही अस्याचारी बादशाह और सरदारों को अग्रुभ शकुन होने लगे। उन्हें मालूम हो गया कि पोउरुशस्पका बालक हमारे नाशके लिये ही जन्मेगा । इसिक्ये वे पहलेसे ही उसके विनाशकी युक्तियाँ सोचने लगे। इस बातकी सूचना मिलते ही पं।उरुशस्पने तुरन्त ही अपनी गर्भवती पृत्तीको उसके नेहर रुप शहरमें भेज दिया । गर्भस्थ बालकका तेज इतना प्रभावशास्त्री था कि वह माताके उदरसे ही दीखता था। उथीं-ज्यों जन्म-समय निकट आता गया, त्यों-ही-त्यों माता दोग्दोका शरीर अधिक तेजस्वो और प्रकाशमय होता गया।

जन्मके समय बाळकके मुखपर हँसी छिटक रही थी, भानो वह दिन्यधामसे अनन्त आनन्दको अपने साथ ही काया हो। पोउक्तम्पने उसका नाम न्पितम रक्खा। कारण, इस नामके एक बड़े बीर पुरुष उनके कुटुम्बर्मे हो चुके थे। बाल्यावस्थामें इस बाळकके नाशके किये दुहाने बहुत प्रयक्ष किया, परन्तु 'आको राजै साहुयाँ माह

मके नहि कोय' इसके अनुसार उसका कोई एक बाल भी बाँका न कर सका। कहा जाता है कि एक बार इस बालक-को जलती हुई आगमें डाल दिया गया था परन्तु अग्नि स्वयं बुझ गयी । एक बार इसको बाघोंके कुराइमें फेंक दिया गया, परन्तु उन हिंसक पशुओंके जबहे ही जकह गये। एक बार इसको घोड़ोंकी टापोंसे रौंदे जानेके लिये घोड़ोंके समृहमें रख दिया गया परन्तु एक बहा सफेर घोड़ा उसके उपर खड़ा हो गया और बालकको अपने पैरोंके बीचमें लेकर उसे बचा लिया । स्पितमकी उम्र ज्यां-ज्यों बदती गयी, स्यों-ही-स्यों पोउरुशस्पका हर्प भी बदता गया । उनको अपने इस बालकमें अभावी पैगम्बरके चिह्न स्पष्ट दिखायी देने लगे । इसिकये उसकी पढ़ानेका भार उन्होंने अपने ही उपर ले लिया। बालकको ईश्वर-भक्तिकी ओर लगानेवाले उसके पिता ही थे। उस समय ईरानी पनदृह वर्षकी उम्रमें युवक समभं जाकर गृहस्थाश्रमी बन जाते थे। परन्तु स्पितमने इसी उन्नमें बनकी राहु ली। वह मनुष्यमात्रकी सेवाके ठहेंइयमे संसार, घर-बार, कुदुम्ब-वैभव सबको छोबकर एकान्त बनवासी हो शान्त मनसे अपने हुद्यको ईश्वरमें छगा देनेका प्रयत्न करने को । इस महाभारत-तपश्चर्यामें उन्होंने कगभग पन्द्रह वर्ष विसाये।

ईश्वरका कोई सेवक जब मनुष्य-जातिके उद्घारके किये तप करता है, तब दुष्ट शक्तियाँ उनने ही ज़ोरके साथ उसका तप भंग करनेकी चंष्टा किया करनी हैं। जिस-प्रकार भगवान् बुद्धको नपस्याको रोकनेके छिये असुर मार अपनी सारी सेना लेकर पहुँचा था, जिसप्रकार ईसाको ललचानेके लिये शैतानने उनको सारे पृथ्वीके साम्राज्यका छोम दिखाया था, उसी प्रकार निपतमकी तपस्याके समय भी दृष्ट-शक्तियोंके सरदार अहेरेमन ने उनपर इसला किया। अनेक प्रकारके लालच श्रीर भय दिखलाये, कहा कि 'सारी पृथ्वीका साम्राज्य ले छे, ईश्वरमें क्या रक्खा है' परन्तु रइनिश्चयी न तो लोसमें आये श्रीर न भयभीत हुए । उन्होंने अहेरेमन से स्पष्ट कह दिया कि 'बाहे सेरे प्राया निकल जायँ, शरीरकी इड्डियाँ अलग-अलग होकर गिर पर्ने, पर मैं ईश्वरकी श्वाराधना ( माइव्यक्षी ) कभी नहीं छोड़ गा ।' यह उत्तर सुनकर दुष्ट अहेरेमन निराश होकर अपने स्थान-गाद सहंकारमें

\* रिप्तम अपने भाई-बद्दनोंमें सबके 'बिचले' है ।

भग गया । भ्रव स्पितम सिद्धि प्राप्तकर अपनी तपश्चर्या पूरी कर ज्रयुक्त्र-नामसे प्रकट हुए । ज्रथुइत्रका अर्थ सुनहरी (ज्रय=हरित ) रोशनी (उक्त्रक्ष) वास्ता होता है । उनके अन्दरमे ईश्वरका प्रकाश पद-पद्पर निकस्ता था, हसस्टिये उनको यह नाम प्राप्त हुआ ।

सम्पूर्ण ज्ञान और परम ज्ञान्ति प्राप्तकर शब वह अपने कर्तम्य-पालनके छिये पूर्णतया तैयार हो गये और वनवास छोड़कर वापिस पुनः घर आ गये। इस समय उनकी अवस्था अनुमान तीस वर्षकी थी। जवानीका पुरा जोश था, हृद्यमें साहस था और थी ईश्वरमें अडिंग श्रद्धा। घर छोटते ही उन्होंने अपना सन्देश सुनाना श्रुरू कर दिया। सन्देश कुछ नया तो था नहीं, वही सनातन सल्य, वही सिचदानन्दम्बरूप ईश्वरकी आराधना और वही मानव-सेवा, जिसका सब देशों में, सभी कालमें अनेकों महा गुरुओं हारा समय-समयपर उपदेश दिया जा चुका है। इस सनातन सल्यको बीच-बीचमें लोग भूल जाते हैं, इसीस बारम्बार देश-कालके श्रनुसार शब्दों में उसे कहना पदना है।

अशो जरधुस्त्रका सन्देश सबसे पहुछे माननेवाछे उनके चचेरे भाई अर्ध्योमाह वे। इस पहले शिष्यने जीवनपर्यन्त उनके साथ रहकर उनकी अनेकी सेवाएँ की । पैराम्बरको छाडे समयपर डम्साहित करनेबाले, उनके संकटोंमें हिम्सा बँटानेवाले, उनकी आशा घौर निराशाके भागीदार बहुत वर्षीतक केवल यह माध्यामाह ही ो । संसारने आरम्भमें इस नये पैगम्बरकी कोई कब नहीं की । उनमें ईश्वरी शक्ति थी परन्तु द्नियाँ ईशिखाँ-पर उस शक्तिकी कोई स्पष्ट झळक नहीं पड़ी। धर्म-संस्थापकके सम्बन्धमें प्रायः ऐसा ही हुत्रा करता है। उनका पहला मन्देश प्रहुण करनेवाले प्रायः साधारण मनुष्य ही हुआ करते हैं। आगे चलकर जब अधिकार-सम्पन्न और संसारकी नजरमें बढ़े-यहे आद्मी उनकी सहायता करते हैं तभी उस धर्मका प्रसार होता है। इसी प्रकार ज्रथुइय भी वर्षीतक फिरते रहे, परन्तु किसीने उनका पक्ष नहीं लिया। उनकी बड़ी इच्छा धी कि स्बदेश (पश्चिम ईरान ) में ही उनका कार्य सफक हो परन्तु ऐसा नहीं हुआ और अन्तमें ठेठ पूर्व बल्ब

 उप् धातुमे 'उदत्र' बनता है। इस धातुका अर्थ है 'प्रकाश करना' सस्कृतमें उथ्य आर्थि दाख्द इसी धातुमे बनते हैं। ( बस्पी, Bactria ) के बादशाह वीश्ताम्य (गुश्तास्य) ने उनका स्वागतकर सन्देश स्वीकार किया । वीश्तास्पके साथ ही उसके दो प्रसिद्ध वजीर जासास्य और फ्रयजोश्त्र भी जरधुश्त्रके शिष्य बन गये ।

इसके बाद नये ज्रांचोइती-धर्मका विस्तार थहे बेगसे होने कगा। इसनेपर भी धर्मके किये धीइतास्पको कई बार बही कठिनाइयाँ झेळनी पर्दी। अन्तमें सस्यकी अय हुई, तुष्टोंका पराजय हुआ और एक बार फिर पृथ्वीमाता-परने पापका भार घटकर शान्ति और सस्यका राज्य स्वापित हुआ। अशो ज्रथुइत स्वयं इस विजयको देख सके और अपना कार्य मळीभाँति प्राकर कम्बी उसमें आपने दहस्याग किया।

जरधुइश्रके काछ-निर्णयका भार विदानीपर छोड़कर इस यहाँ यही देखना चाहते हैं कि इन सहागुरुने सनुष्यको सुक्तिका कॉन-सा मार्ग वतकाया और इनके भानेसे पहुछे वहाँ किस धर्मका श्वार धा ?

प्राचीन काडमें एक प्रजा अपनेको आर्य कहती थी। उसको इस नामका वहा अभिमान था। अनार्य नाम नीच-सं-नीच गिना जाता था। वह आर्य प्रजा मध्य एशियामें खासकर पामीरके पहाड़ोंमें बसती थी और एक द्वी धर्मका पाछन करती थी तथा एक ही भाषा बोछती थी। इस प्रजाके लोग ईश्वर-रचित दिख्य तस्वोंकी स्यूरं, अगिन, चग्द्र, वायु, जल आदिकी आराधना करने और उन देचताओंकी प्रशंसाके स्वीत्र बनाते तथा गात। तथापि उन्हें इस बातका मछीमाँन ज्ञान था कि ईश्वर एक है। वे उस ईश्वरको 'अहुन' के नामसे पुकारते है। वे इस इश्वरको भी जानते थे कि सन्द एक ही है।

ण्कं सद्विष्ठा बहुषा बद्दन्ति अस्नि यमं मातश्विदानमाहुः॥

(सत्य एक ही है, विहान् उसे नाना प्रकारसे कहने हैं, उसे अन्नि, यम अथवा वासु कहते हैं।) उपनिषदोंमें 'एकसेवाद्वितीयम्' आदि शब्द बार-बार आते हैं।

उन लोगोंके भाव और आदर्श बहुत उच्च थे। बे अपना जीवन सादगीसे बिताते थे परन्तु ईकर-भक्तिमें विदोष मन रखते थे। उनके जीवनका मुक्य आदर्श वेदके

बेदके एक मन्त्रमें 'असुरः (पता नः' (असुर इमारा (पता))
 में शुन्द वहणके किये भाते हैं।

'अस्त' शब्दमें समाया हुआ है। यही शब्द अवस्तामें 'अब' के क्यमें मिकता है, जिसका अर्थ विष्कुल 'ऋत' जैसा ही होता है। परवर्ती काकमें हिन्द्-शाओंने धर्म शब्दका जो अर्थ किया है, वौद्धोंने जिसको 'धर्म', मुसक्मानोंने इस्काम, ईसाने Righteousness कहा है, यह बस्त या अव भी वही है।

इसके सिवा डन जोगोंमें उस समय भी तीन मुख्य वर्ण बाह्मण, क्षत्रिय और वेदय (अवस्तामें—आश्रव, रथएस्तार और वास्त्रय) माने जाते थे और उनका उपनयम-संस्कार होता तभी वे द्विज (दुवारा जन्मे हुए) कहलाते थे। पारसियोंमें इस संस्कारको 'नवजोत' (नया जन्म) आज भी कहते हैं। यह नया जन्म अर्थात् धर्म-संघमें जन्म प्राचीन कालमें भी और पुरुष दोनोंका ही होता था। भाज भी हिन्दू उस समय जनेज और मेखला धारण करते हैं तथा सिरपर शिखा रखते हैं पूर्व पारसी सुदरेह और इस्ती धारण करते हैं तथा सिरपर टोपी रक्षते हैं।

इस आदशंको माननेवाछी और इस सनातन-धर्मका पाछन करनेवाछी यह आर्थ-प्रजा सिव्योतिक एक ही बनी रही। फिर पता नहीं क्यों उसके दो भाग हो गये। शायद कोई धार्मिक मतभेद रहा होगा। इससे कितने ही शायद कोई धार्मिक मतभेद रहा होगा। इससे कितने ही शायदोके अर्थ तो एक दूसरेंगे सर्वथा विपरीत हो गये। हिन्दुओंने अस्पुर (अहुर) शब्दका अर्थ उलटा किया तो इसके जवावमें ईरानियोंने देख (दएख) शब्दका अर्थ 'अर्थाद राक्षस कर दिया। इसी तरह अन्य कितने ही देवताओंका सक्ष्य भी पलट गया। ईरानियोंमें इन्द्र, नामस्य, विधाना इस्पादि कितपय देवता बढ़े दानव माने गये, फिर भी सोम (हओम), स्वर्-अथवा सूर्य (हरे-अपत, खुरशीद), मास् (चन्द्रमा—माओइस्ह) मित्र (मिश्र, मेहरे), यम, (यम) आदिके सक्ष्य वही बने रहे। इसी प्रकार हपनयन, वर्णभेद आदिको भी दोनों मार्गोने बनाये रक्ष्या।

परन्तु समयके प्रवाहके साथ ही ईरानमें एक ईश्वरकी आराधना धीरे-धीरे कम होती गयी, ईश्वर (अहुर) की सर्वश्रेष्ठताको भूळकर लोग अधिकांशमें दूमरे देवताझाँका प्रजन करने करो । इसीके साथ पुरातन 'अष' का मार्ग (अपहे पन्ताओं—ऋतस्य पन्धाः) भी विश्वत हो गया। धर्म हूमने कमा, अरवाचारियोंका जोर वह गया

और सरपुरुषोपर हु:स पड़ने छने । ऐसे ही समय जगव्में महान् गुरु अवतरित होकर प्रजाको विस्मृत मार्ग एक बार पुनः दिसाया करते हैं (देखिये गीता ४। ७। ८)। असएव ईरानी प्रजाके रद्धारके छिये, उन्हें फिर एक बार ईश्वर (अहुरमजद) की मक्ति सिख्छानेके छिये, फिर अपके सार्गपर चछानेके किये सहागुरु आधुरन्नने जन्म भारण किया । उनका उपदेश प्रायः उन्होंके शब्दोंमें, हमारे सीभाग्यसे मात्र भी सुरक्षित है। समयके प्रवाहमें पदकर ईरानी आर्थ-प्रजाकी दो बार भारी पराजयका सामना करना पड़ा । पड़ली बार ईस्वी सन्के ३३१ वर्ष पूर्व यूनामी सिकन्दर ( Alexander ) के हायों और बुसरी बार ई॰ सन् ६५९ में अरबोद्वारा इन दोनों विद्ववीमें असळी जरघोइती-धर्मके प्रन्थींका नाश किया गया । तो भी ईश्वर-कृपाये कुछ साहित्य दत्तुरी ( धर्म-गुरुओं ) के कण्ठस्य होनेके कारण यच ही गया। उसमें यज्ञ-क्रियाके मुक-मन्त्र भी हैं। उनके संग्रहको यस्त्र ( यज्ञ ) अथवा ईजस्त्र कहा जाता है। इसके बहत्तर मन्त्रोंमें 🛎 न्रयुरत्र पैगुम्बरका उपदेश भी शामिक है। इसे गाथा कहते हैं। और ये सब मिककर पाँच हैं। अहुनसहति ( हा २८-३४), ऊइतबहित (हा ४३-४६), स्पेन्त-महन्यु (हा ४७-५०), बोहु-श्रथ (हा ५१) और घहिश्ती-इश्ति (इ। १३)। इन पाँचीमें (खासकर गाया बहुन-बहति ) में भशी जरधुरत्रका सन्देश है।

इनके उपदेशोंके तीन भाग हो सकते हैं—(१) ईश्वर-आराधना, (२) सत्-असत्का भेद और (२) जीवन किसप्रकार विताना चाहिये इसका उपदेश।

ईश्वर एक है, वह सर्वोपिर है और वही चराचर जगत्का दरपञ्च करनेवाळा है, यह शिक्षा जरधुदश्रने फिरसे ताज़ा कर दी। वह दादार ( लष्टा ) अदुरमजदके सिवा और कोई नहीं है। सारी सिष्ट उसीमेंसे निकछती है, और उसीमें छय हो जाती है। यह उनका सन्देश था। अहुरमजदके सिवा और किसीकी आराधना नहीं करना, यह उनका फ्रमान है। अहुरमजद निराकार होनेसे उनकी उपासना एक ही प्रकारसे की जा सकती है। वह आराधना यह है कि उनके जो बहे-वहं खास गुण हैं बनका स्मरण और मनन करना। ज्रस्युक्त्रने भगवान्के ऐसे छः मुक्य गुण बतकाये हैं।(१) अप,(२) बोहु-मनो,(३) श्रग्न-वहर्य.(४) स्पेन्त-आर्महति,(१) हऊवर्तात् और (६) अमृततात्। पीछेसे इन्हीं गुणीको 'देवता' अथवा फरिश्ता बना दिया गया है। और वै अमेपा-स्पेन्ता (अमशास्पंद) के नामसे प्रसिद्ध हैं।

थप ( ऋत )-ईधरका यह गुरा प्राचीन काछसे ही प्रसिद्ध है। विश्वमें जो कुछ भी हो रहा है वह केवळ अपके कारण ही है। यही 'धर्मचक' भगवान् बुद्धने भी समझाया था। अपके ही कारण स्वयं अहरमजद (ईश्वर) अपने स्थानपर स्थित हैं। सारे संसारकी भित्ति अषपर ही निर्भर 🕏 । सृष्टि-रचनाके समय ईश्वरकी जो इच्छा थी, जिसके अनुसार यह सब उसने रचा, जो इस स्थावर-जंगमका हेतुरूप है वह अघ ही है। दूसरी प्रकारमें देखें तो ईश्वरकी इस इच्छाके पूर्ण करनेमें, ईश्वरकी इस रचनामें सहायक होने-में इमें जो कुछ आचरण करना चाहिये, वह भी अप ही है। ईयरेच्छाका अनुसरणकर, इसके नियमीका पाजनकर, मृष्टिकमर्मे सङ्घयक बनना यही अप है। अहरमजद हसी कारणये अपने पद्पर विराजित हैं और मनुष्य भी यही प्रार्थना करते हैं कि 'सर्वोत्तन अवको लेकर,सर्वश्रेष्ठ अवको केकर, (हे अहर!) हम तरा दर्शन करें, हम तरे पास पहुँचे और तेरे अन्दर समा जायेँ ।'1

परन्तु इसप्रकारकी गृद फिलांसकीसे पूर्ण अथका रूप सर्वसाधारणकी समझमें नहीं आता। उनके लिये इसका स्मरण और मनन करना बहुत कठिन होता है। इसीलिये पैगाग्वरने धर्मके चिद्धस्वरूप आतर्श (आतर्श्न मित्र) का स्वीकार किया और धातर्श्को अथका बाह्य स्वरूप माना। आतर्श्को इसप्रकार माननेके दो कारण है, एक तो यह कि आतर्श् जिस चन्तुका स्पर्श करता है उसको अपने जसा हो बना देता है और दूसरा यह कि आप्तर्श क्याय स्वरूप सदा अगरको हो उठती है। इसी कारणसे जरधोड़ित-योंको आतर्श-परस्त (अग्नि-प्रक) माना जाता है और अग्न-बह्दिश्त (अरिद्वेदत ) आतर्श्के फरिइता कहलाते हैं।

<sup>\*</sup> ये मन्त्र पारासियोमें 'इ।' के नाममे प्रसिद्ध है श्न्हीं ७२ 'हा' के सारकस्वरूप इमारी कुस्ती ७२ कनके तारोसे बनायी जाती है।

<sup>٭</sup> इस नामका ऋथं पवित्र असर ( शक्तियाँ , होता 🕏 ।

<sup>🕇</sup> मुमलमान इसीको शस्त्राम कहते हैं।

<sup>‡</sup> अप वेडिश्त, अप कायवत, दरेसाम ब्ला, पद्दरि ब्ला जन्याम, हमेम ब्ला हरूम।—होशानाम।

चोहु-मनी-( भला मन ) यह ईश्वरका दूसरा गुण है। ईश्वरका मन भला ही होता है। उसकी उत्पन्न की हुई सब चीजें भी भली ही होती हैं। मनुष्यको अपके मार्गपर जानेमें वोहु-मनो (बहमन) फरिइता मदद करता है। संकटके समय केवल यही हमारी रचा कर सकता है। भले मनका एक स्वरूप प्रेम है और वह प्रेम सिर्फ मनुष्यों-के प्रति ही नहीं, समन्त जीवोंकी ओर उसकी धारा बहनी चाहिये। इसी कारण बोहु-मनी (बहुमन) अमशास्पंद गी-पशुऑका रखवाल गोपाल माना जाता है। गाय-पशुर्जीका पालन करनेसे, उनको भरपेट चारा-पानी देनेसे, उनकी हिंसक प्राणियोंने रक्षा करनेसे इमें बहमनका आशीर्वोद प्राप्त होता है। आज भी पारसी सांसाहारी होनेपर भी हर महीनेकी दूसरी तारीख (बहमन रोज) को मांस नहीं खाने और कुछ छोग तो बहुमन ( ११ वें ) महीनेके तीसों दिन मांसका त्याग करते हैं। बहमनके आशीर्वादसे मनुष्यका मन शुद्ध होता है और उसे अपका मागं भलीभाँति सुझने लगता है तथा उसके ज्ञानकी बृद्धि होती है।

श्रश्च-यार्य-(शहरवर) यह ईश्वरके प्रमुखका स्चक हैं। ईश्वर विश्वके प्रभु हैं, सवपर एकचक-सत्ता-धारी श्रह्मतीय स्वामी हैं।शहरवर अमहास्पंद ईश्वरकी अपार, अनन्त शक्तिका स्मारक हैं। वह शक्ति जिस समुख्यपर उत्तरती हैं वह समुख्य कार्यत्रक्ष हो जाना है, ईश्वरका साधी वन जाना है। और लोक-कल्याणके कार्य करनेमें समर्थ हो जाना है। शहरवर हमारे इस स्थूल भुवनमें धानु और धनके सरदार (स्वामी) है। स्योंकि इस निम्न संसारमें यही यानुण्यानिका स्वरूप मानी जाती हैं।

स्पेन्त-आर्मइति—( अप्रचनदारमद्) का मूळ अर्थ पित्र सहबुद्धि होता है। अयह धर्मपर एकनिष्ठ अद्धा धौर अहुर (ईसर) के प्रति चनन्य मित्रभाव प्रदर्शित करती है। धर्मकी अधिष्ठात्री यही अमशान्यंद्र मानी आती है। प्रत्येक ज़रथोइती नवजोत होनेपर हसीकी धरणमें जाता है। यही अमशान्यंद्र धरतीमाता इमारा भार वहन करने-वाछी एथ्वीपर अधिकार रखती है। जब कोई ज़रथोइती देहत्याग करता है तब वह इसी स्पेन्त-आर्मइति की गोदमें जाकर सोता है 🛭 ।

हऊयर्नात्—(स्वोरदाद) यह अहुरमजदकी सम्पूर्ण-ताका स्चक है। ईखर सब प्रकारसे पूर्ण है और उसकी सम्पूर्णताको प्राप्त करनेके लिये प्रत्येक जीव प्रयक्षवात् है। यह अमशास्पंद जलकी अधिकारिणी है। इसके साध अमृततात् (अमरदाद) अमशास्पंदका नाम सदा युक्त किया जाता है। अमरदाद ईखरका अमरत्य दर्शाता है और मनुष्यको मृत्युभयसे दूर करता है। यह अमशास्पंद बनस्पतिके साथ सम्बन्धित है।

इन छः अमशान्पंद और सातवें अहुरमजद अर्थात् इसप्रकारके पद्गुण-सम्पन्न ईश्वरकी आराधना करना अशो जरशुदेशने ईरानी प्रजाको सिखाया और आतश् (अग्नि) का अपने धर्मका चिद्वरूप मानकर, उमे परम पवित्र तस्व समझकर देवसकी रक्षा करनेकी ईरानी प्रजा-को आजा दी।

इन छः समशास्पंदिक अतिरिक्त जरशुक्तने एक और भी शक्तिका वर्णन किया है और अमशास्पंदिकी भौति उसको भी देवी स्थान देकर मानो देवताकी ही उपमा दी है। वह स्त्रओप (सरोश) यजद (फिरिइता) दे है। स्त्रओप कान्द सु (श्र) धानुसे बना है, जिसका अर्थ प्रायः सस्कृत-के 'श्रुश्र्षा' जैसा ही होता है। मनुष्यमें यह सर्वेत्तम गुण माना जाता है। ईश्वरकी भक्ति, उसके नियमों में स्रदिश श्रद्धा और उसकी श्रुश्र्षा (सेवा)—सरोश इन सबका सूचक है। गाथामें यजदों मेंसे सिर्फ इसीका ही नाम मिलता है। मनुष्यको जब यह प्राप्त होता है तभी वह मुक्तिके मार्गपर आस्त्र हो सकता है। एक स्थानपर

इस की कार्यास्पर्दों में पहले तीन नर-जाति-सूचक और इसरे तीन नारं-जातिक हैं। ज़रथोदती-धर्ममें स्था-पुरुषका ज़रा भी भेदनहीं है, उसका यह भी एक प्रमाण है।

मृत अरीगके दरुमपर चदानेक बाद वहापर उपस्थित सब लोग 'स्पेन्त-आर्मइति' को नमस्कार करेके मन्त्रे खारण करते हैं।

<sup>्</sup>रै इसी कारण पारसी मृत देहको जलाने नहीं, क्योंकि मुदेंके स्पश्चेंसे बातरा व्यपित्र हो जाता है, इस शबको भूमिमे नहीं गाइ जाता और जलमें भी नहीं फेका जा सकता : दलमा बाँधकर उसमें शबको खुला रख देते हैं। वहा पक्षा उसका भक्षण कर जाते हैं। हिंडुयाँ सूर्यके तापसे साफ होकर अन्तमे धूल बनकर दस्माके अन्दरके कुँएमें गिर पड़ती है।

<sup>‡</sup> यजद अर्थात् पृजनीय (यज् भातुसे)। यजदोंका स्थान भमशास्पदसे कुछ नांचा है।

जरधुकत स्वयं प्रार्थना करते हैं कि 'हे मजरा ! त् जिसको चाइता है उसके पास सरोश, बहमन (भलामन) के साथ मिलकर जाता है %। अर्थाव तेरी कृपा होती है तभी मनुष्यमें तेरी सेवा करनेकी इच्छा उत्पन्न होती है और उसका मन भला वन जाता है।

गायामें अहरमजदके अतिरिक्त हम सातों ( छः अमशास्पंत और एक सरोश ) के नाम मिलते हैं, परन्तु अगले देवताओं मेंने किसीका नाम नहीं मिलता। इसमे यही सार निकलता है कि जरधुइन्नने अहरकी और उनके छः मुख्य गुर्जोकी ही स्मृति की है एवं मनुष्यजातिके लिये सरोश ( श्रश्रचा ) की आवश्यकता दिखलायी है। गाथाके इन नामोंको उनके अमली अर्थमें लेनेसे खेखका अर्थ म्पष्ट समझमें था जाता है। तो भी कई जगह इन गणोंको 'आलंकारिकरीति' से (Allegorically) फरिश्ता साना गया है । गाधामें सबसे महान उपदेश सदसद्भी उत्पत्ति-विषयक है। इस उपदेशमें जरथोइती-धर्मकी गुढ़ फिलॉसफी समायी हुई है। गाथामें यह शिक्षा म्पष्ट शहरों में दी गयी है कि मृष्टिके प्रारम्भमें अहरमजदने दो देवी शक्तियों-को (मइन्यु-मिनो) उत्पन्न किया। ये डोनों शक्तियाँ सदा ही एक इसरेकी विरोधिनी हैं। जब ये हो शक्तियाँ मिली, तब इन्होंने सृष्टिका कार्य सफल करनेके लिये, प्रथम जीवन और अ-जीवनको उत्पन्न किया । र इन दोनों मीनोंके नाम स्पेत्नो-महत्य (म्पेनामीनो) अर्घात 'पवित्र शक्ति' और अंग्रो-महत्यु ( घहेरेमन ) द्यर्थात् 'बरी शक्ति' है। इन दोनों शक्तियोंके मिलनेसे डी सृष्टिकी उत्पक्ति हो सकती है। वस्तुतः यह वृशी शक्ति भी ईश्वर-का ही एक इस्प है। अगर यह न हो तो हम भलेकी (पवित्रको) पहचान ही न सकें। जिसप्रकार हिन्द-सांख्यवाद्में प्रकृति और पुरुष साथ मिलकर सृष्टि रचते हैं वैसे ही बंब्रो-महत्त्व और स्पेन्तो-सहत्त्व दोनोंने मिलकर यह सब उत्पन्न किया है। परन्तु अन्तर्में तो शंग्रो-महत्त्वकी ही हार है। इसारा आरमा इस स्थल लोकमें उतर आया, इसलिये इतने ही अंशमें हम श्रंथी-सहत्यके वशमें हो गये। परन्तु हमारे अन्दर देवी श्रंश भी है। स्पेन्तो-सङ्ख्य भी इसको उत्पन्न करनेमें सहायना करता है और इसारा कर्तव्य है कि घोरे-घोरे इसारे अन्तर

स्पेन्तो-महन्युका विकास होकर अन्तर्मे वह पूर्णक्रपसे प्रकट हो जाय ।

एक दृष्टिसे यंथ्री-सङ्ग्यु आभासमात्र (मायाक्य) है। वह सिर्फ अ-जीखन ही पेट्रा करता है। वह केवक अभावक्य (Negation) है तो भी हमकी वह सत्य-सा भासता है। इस अज्ञान-अन्धकारके मिटते ही न्पेन्ती-मङ्ग्युका तेज पूर्णक्यमे झिलमलाने लगता है। जैसे तेजके साथ छाया भी होती है, वैसे ही न्पेन्तो-मङ्ग्युके साथ अंध्री-मङ्ग्यु भी रहता है। जबतक इमकोग छायामें रहते हैं तबतक तेजको नहीं देख सकते और अन्धकारमें गोता खाते रहते हैं, परन्तु यह याद रहे कि छाया स्वयं कोई स्वतन्त्र न्यक्ति नहीं है।

इस गहरी फिलॉसफीके कारण जरधोहती-धर्मको अनेकों यूरोपियन विहान एक प्रकारका हैतवाद (Dualism) कहते हैं, परन्तु वे इस मूल तस्वको भूल जाते हैं कि इन युगल शक्तियोंको उत्पन्न करनेवाला अहुरमजद ता एक और अदिनीय ही है। फिर जरधोहती-धर्म शुद्ध 'अदैतवाद' नहीं तो क्या है?

यहाँतक तो विद्रानोंके कामकी फिलॉसफीका वर्णन हुआ। साधारण सनुष्य मो इन सारी वानोंमें कैवल ईश्वराधना ही समझ सकता है और ईश्वरके छः गुणोंकी स्नुति करते-करते उनको फरिइताकी उपमा दे देता है। अंग्रो-सहन्यु अयानक है, उससे दर रहना चाहिये, यो विचारकर बालक ज्यों अन्धकारसे हरता है स्यों ही वह उससे दूर भागता है। अगो ज्रष्ट्रद्रके धर्ममें यदि केवल हतनी ही बात होती तो उस धर्मका हतना अधिक प्रचार नहीं हो सकता था। इस धर्मका खास रहस्य तो उनका बतलाया हुआ जीवन बितानेका मार्ग है और इसी कारण हजारों वर्ष बीत जानेपर भी आज लाखों आदमी भिक्त और ग्रेमके साथ उनके पवित्र नामका सारण कर रहे हैं।

धर्ममें तीन प्रकारके मार्ग हो सकते हैं;—ज्ञान-मार्ग, मिक्त-मार्ग और कर्ममार्ग । दूसरे शहरोंमें हंखरको तीन प्रकारमे पहचाना जा सकता हैं — ज्ञानमे, भिक्तमे अथवा कर्मोंमें । अवह्य ही जो महान्मागण ईखरके साथ एकत्वको प्राप्त हो गये हैं, जो भिक्त प्राप्त कर जुके हैं, बनमें तीनों शक्तियोंका एक ही साथ पूर्ण विकास देखा बाता है । परन्तु साधारण मनुष्योंके छिये अपनेमें जिस शक्तिकी अधिकता हो, उसीके अनुक्छ मार्ग प्रहण करना चाहिये।

 <sup>&#</sup>x27;केम् ना मण्टा' यह मन्त्र दिनमें अनेक शर पढा जाना है।
 गाथा अञ्चलकति।

विसप्तकार किसी एक सनुष्यके लिये श्रमुक मार्ग विशेष उपयोगी सिद्ध होता है उसी प्रकार एक प्रजाके जीवनमें भी अमुक शक्ति अधिकांशमें प्रकट होती है और तब वह प्रजा उस अपने अनुकूल मार्गको स्वीकार करके ही विजयिनी होती है। ईरानी प्रजा कर्मशील थी और इसीलिये ज्रसुक्त्रके धर्ममें कर्ममार्गपर विशेष जोर दिया गया। आज भी पारसी-जाति उसी मार्गपर चल रही है।

अवस्तामें कहा गया है कि जब अहरमजदने सृष्टिकी रचना की तब उसने 'अहन-खार्य' कलामका उचारवा किया । जब अंग्री-महत्यु ज्रथुइयको मारने आया, तब उन्होंने उच्च स्वरमे यह मनत्र पड़ा, जिसमे हरकर अंग्रो-मइन्यु वहाँसे भाग गया और उसके साथी अन्यान्य 'दएव' गण भी अन्धकारमें जा छिपे। यह 'अहन-दहर्य' मन्त्र जरयोइती-धर्ममें सर्वश्रेष्ठ माना जाता है । इस मन्त्रके लिये यह कहा गया है कि अहनेम-वहरीम तन्म पाइति ( अहन-वहर्य शरीरकी रक्षा करता है )। एक दमरे स्थल-पर लिखा है कि जो इस कलामको भलोभाँति समझकर म्पष्ट रीतिये उचित म्बर और रागके सहित इसे गाता है उसको शेष पूरे अवनाके पाठका पुण्य होता है । सारांश यह कि इस कलामका रहस्य यहत ही गम्भीर साना जाता है। जरथोइती-धर्ममें यह मन्त्र सबसे पवित्र और पावनकर्ना समझा जाता है। इसका एक यही कारण हो सकता है कि इसमें जरथोइती-धर्मका वामविक तत्त्व समाया है। और इसी समझको ज़रधुरत्रका पैगाम या सन्देश समझा जा सकता है। साधारण मन्त्यकी दृष्टिसे भी हम इस कलामको समझें तो इमें सहज ही पना लग जायगा कि आजतक पारसी इस पुरातन-धर्मको क्यों पकड़े हुए हैं ?

इस कलामका अर्थक निम्नलिखित है-

'यथा श्रह खड्यों अथा रतुश् अपान्-चिन् ह चाः चड्डहेउश् दज्दा मनङ्हो प्यओधननाम् अङ्हेउश मज्दार्थः क्षय्रे म-चा अहुरार आ यिम् द्रिगुरुयो ददन् चास्नारेम् ॥

अर्थ जैसे एक अहु (संसारका स्वामी) सर्वोत्तम (सबसे अधिक शक्ति और प्रभावशास्त्री)(इस स्थूल लोकपर) होता है उसी प्रकार एक रतु (महारमा ऋषि)

 इस मन्त्रके कम-से-कम २५ अनुवाद अकग-अलग हो चुके हैं। यह अनुवाद तो में अपनी क्रांकिक अनुसार कर रहा हू। (अपने ) अप (सस्य ) (केवल ) के कारण (सब सुवनो-में सर्वोत्तम है )।

बहमन अमशाम्पंत्रकी भेट उनके लिये है जो सृष्टिके स्वामी (अहुरमजत्) के लिये कार्य कर रहे हैं!

अहुरकी शक्ति उस मनुष्यको प्राप्त होती है जो सहायार्थियोंको (योग्य पान्नोंको ) सहायता देता है।

मन्त्रमें तीन पंक्तियाँ हैं, तीनोंका पृथक्-पृथक् अर्थ दिखाया गया है। पहली पंक्तिमें अह और रत्की महत्ता-की समानता की गयी है। अहु वर्धाद संसारका स्वामी, सारी पृथ्वीपर जिसकी दुहाई फिरती हो ऐसा बादशाह। और रत् अर्थात् महाज्ञानी धर्मोपतेशक ऋषि । अहु चाहे जितना बढ़ा हो परन्तु राम् का स्थान उसकी अपेक्षा कहीं ऊँचा है। अह तो केवल अपने देशमें ही पुजित होता है परन्तु रत् तो सारे भूमण्डलमें ही नहीं, स्वर्ग-लोक्सें भी उच्च स्थानपर विराजता है। किस कारणुसे ? अपने अवकी शनिके कारणमे । जो महारमा अधर्मे स्थित मृष्टिके रहस्यको समझ लेते हैं वे अपने ज्ञान-बलपे प्राप्त तपोबलके द्वारा उच स्थान प्राप्त करते हैं। जिसप्रकार आर्यावर्तमें और इसी प्रकार ईरानमें भी धर्मगुरु (आध्रव) का स्थान राजामे ऊँचा गिना जाता था । अवस्तामें देशके म्वामीकी अपेक्षा 'दम्सुरान दम्तुर' का दर्जा ऊँचा साना गया है। इसमें उनका ब्रह्मवर्चस-देवीनेज ही कारण है। जिसने अप प्राप्त किया उसीको यह तेज भी मिलता है। और नभी उसका प्रभाव 'देशके एति' से भी अधिक होता है।

इसके बाद यह बतलाया गया है कि अबके मार्गपर चलनेवाने मनुष्यको क्या करना चाहिये? वह मनुष्य 'सृष्टिके स्वामीके लिये कार्य करना रहे।' अबका मार्ग ही अहुरका (ईश्वरका) नियम है और उम पथपर चलना ही अहुरमजदके सृष्टिकममें सहायता पहुँचाना है। ऐसा मनुष्य जो कुछ करना है वह सब ईश्वरको ही अर्पण करना है। उसके हाथमे जो कुछ भी कार्य होता है, सब सृष्टिके स्वामीके लिये ही होता है। भगवदर्पित कर्मों में पापको स्थान नहीं है क्योंकि ऐसा मनुष्य फलकी

स्वत्तराधि बदक्षांम वज्जुहोष ददासि बद् ।
 यत्तपस्यिस कौन्तेय तत्कुरुष मदर्पणम् ॥
 (गीका ६) २७ )

आशा ही नहीं करता। वह सदा-सर्वदा ईश्वरमें निमप्त रहकर निष्काम कर्म करता रहता है।

इसका फल क्या होगा? 'वहमन अमशास्पंदकी
प्राप्ति।' वहमन अमशास्पंद अर्थात् 'मला मन' और उसकी
प्राप्ति अर्थात् मनका शुद्ध हो जाना — निर्मल हो जाना ।
इससे हमारे मनका सारा पापरूपी कीचक थुलकर मन
स्वच्छ हो जायगा और जिसमकार स्वच्छ द्र्पेणपर सूर्यका
प्रतिविम्य पहता है उसी प्रकार स्वच्छ मनपर ईश्वरका
प्रतिविम्य चमक उठेगा । ऐसा मनुष्य ईश्वरकी इच्छाको
स्पष्ट समझ सकता है, उसका मन निर्विकारी हो जाता है
और उसमें सार-असार, सन्य-असन्यका विवेक उरणक हो
जाता है एवं उसकी अन्तह हि खुल जाती है।

अन्तिम पंक्तिमें जो यह कहा गया है कि 'योग्यपात्रों' की सहायता करनेये उसे अहरकी शक्ति प्राप्त होता है। पात्रका अर्थ है जिसके पास किसी वस्तुका अभाव हो। ऐसे पात्रकी अभिरुषित वस्तु यदि इसारे पास हो तो हमें उसको अवश्य ही वह देनी चाहिये और उसके अभावको मिटाना चाहिये । जिनके पास ईश्वर-प्रदत्त बस्तुएँ होती हैं उनको चाहिये कि जिनके पास उन वम्नुओंकी कमी हो उनको उनका हिस्सा दें । किसीके पास अपार धन है, कोई विशास ज्ञानसे सम्पन्न हैं, कोई शारीहिक बससे पूर्ण हैं, किसीका धर्मवल अध्यन्त बढ़ा हुआ है। ऐसे लोग यदि ईश्वरने पायी हुई इतनी दिनको अपने ही पास रख छोड़ें मो उससे क्या लाभ हुआ ? एक जगह पडा हुआ जल सब जाता है, उसमें की है पड़ जाने हैं और एक म्थानपर इक्ट्टी की हुई साद दुर्गन्ध और बीमारियों फैछाती हैं। परन्तु वही जल और खाद यदि उचित स्थानोंमें बाँट दी जाय तो उसमें अनाज पैटा होता है। और प्रजाका अभित उपकार होता है। इसी प्रकार ईश्वरने हमलोगोंको औ कुछ भी दिया है, बटोरकर रमनेके छिये नहीं परन्तु योग्य पात्रीको देनेके लिये हैं।

इसलोगोंको एक जगह पड़े तालावके जलकी तरह न बनकर बहुती नदी बनना चाहिये। इसप्रकार दूसरोंको देनेसे इसारी शक्ति, धन, ज्ञान, बल लयवा धर्म बादि कभी घटते नहीं, उल्लेट बहुते हैं। ऐसे सनुप्योंको ईखर लिखनाधिक देता ही रहता है। अभीर ज्यों-ज्यों इसारी इक्ति बदती है श्यों-ही-स्यों हमारे द्वारा मनुष्य-सेवा भी अधिक होती है।

एक ही शब्दमें जरथोइती-धर्मका सार निकाला जा सकता है, वह है—'परोपकार'।† सखा जरधोइती वही है जो अपने लिये कुछ भी नहीं माँगता और प्रत्येक कर्ममें दूसरोंकी भलाई देखता है। परोपकारका अर्थ है स्वार्थसे विपरोतता। यही अपके मार्गपर चलना है। इस महामन्त्रको पूरा समझकर जो स्पष्टरूपमे गाता है उसमे 'अंग्रोमहन्यु' हार जाता है। यह कहना क्या अतिशयोकि गिना जायगा?

ऐसा आदर्श-जीवन वितानेके लिये ईरानके महागुरुने मनुष्य जातिके लिये तीन ही आदेश दिये थे—हुमत (सुवचार), हुक्ल (सुवचन) और हु-चर्श्न (सुक्रम)। इन तीनोंमें सब धर्मोंके सब आदेश समाजात हैं। मनसा, वाचा, कर्मणा कभी ऐसा कोई दगर्य न करना जिससे दूसरेको पीड़ा पहुँचे। इन तीनोंमें प्रथम स्थान सुविचारका है, धर्ममें, अचके मार्गपर जानेमें (चित्र्ति-मार्गमें) विचार ही सवॉपरि है। मनसे कुक्म करनेवाला पापी ही माना जाता है। इस मार्गमें पहली छुद्धि मनकी ही है। सौर एक ज्रथोदतीमें जबतक हुमत न हो तयतक वह एक पैर भी आगे नहीं बड़ा सकता।

हुस्तका अर्थ जरधुर्यने मनु भगवान्के समान ही किया है भे सस्य बोलो, मीठे बोलो, कभी मधुर भी बोलो, परन्तु असस्य भाषण न करो । असलो ईरानी मारे जगत्-में सस्यवादी माने जाते थे। श्रीक लोग जब आपसमें छहते तो न्याय करानेके लिये ईरानके शाहन्शाहके समीप आते थे। क्योंकि उनको ईरानी सस्य वचनपर पूरा विश्वास था। ह-यहन है उपर्युक्त कर्म-मार्ग । जबतक ईरानमें

जगन्ती डीलन घटनी है परन्तु डिस्यथामकी सम्पत्ति बदती ही रहनी है।

- अष्टादशपुराणेषु त्यासस्य वचन द्वयम्।
   परीपकार, पुण्याय पापाय परविष्टनम्॥
- ‡ कर्नेन्द्रियाणि भयस्य य आस्त मनमः सरन् । इन्द्रियार्थान् विमृद्धाःमा भिथ्या चारः स उच्यते ॥
- श्रमस्य मृयान्त्रय मृयान मृयान्त्रसम्प्रियम्।
  प्रियं च नानृतं मृयान् एष धर्मः मनातनः ॥

( मनुरस्ति )

दुर्गनयाकी धन दौलत कडाचित्घटमी आय, पान्तु उसके बहलेम अद्वरकी शक्ति (ईश्वरीय शक्ति) तो मिलती ही ई। स्युक्त

जर्धाक्त महागुरुकी शिक्षाके आदर्श जीवित थे,तवसक ईरान-की ध्वजा दशों दिशाओं में फरकती थी। काल्चकके साथ-साथ उन आदशाँकी विस्मृति होती गयी। प्रजाके नेता परीपकार मूळकर स्वाधी बनने छगे, बस, तमीसे बरघोइती आर्य-अर्मकी अवनति हुई, धर्मका रहस्य गया, जीव गया; केवछ क्रियाकर्मकायहका सुना डाँचा रह गया । परिणाम-स्त्ररूप जिस समय नवीन प्रकट हुए इजरत सहस्मदके इस्काम-धर्मसे विष्रह हुआ तब जरधोइती-धर्म ईरामर्ने नह-प्राय हो गया । परन्तु फिर भी जिन कुछ हुन्थों में पवित्र महुरमजदका वह पुराना भातश् ( भग्नि ) प्रज्वस्थित रह गया था, वे निरुपाय होकर भर्मके छिये अपना देश छोड़ 'भारत मीसी' के शरणमें आये । वे पारसी पूर्वपुरुष अपने साथ'ईरानशाह' 'ईरानके पवित्र आतश्च 'को छेते आये। यह भातम् पहले-पहल कर प्रज्वलित किया गया, इसकी तो किसीको सबर नहीं है 🕾। पर हजारी वर्षीतक वह पविश्व व्याका ईरानमें प्रकाशित रही और आज भी वही उवाका उदबाइके ईरानशाइमें जल रही है और पारसियोंके हुद-यस्य अन्तज्योति - 'अहुरके पुत्र आतश् को प्रज्वकित कर रही है। यह आतश् जबतक पारसीहृद्यमें जकता रहेगा तबतक जरधुदत्रका सन्देश जीना रहेगा और अरधोइती जगनके कहयाणार्थ कार्य करते रहेंगे ।

पारसी इस भारत-मूमिमें सुखी हैं, सम्माननीय स्थानको प्राप्त हैं, इनका दूसरी प्रजाओंके साथ मित्रताका सम्बन्ध बना है, इन सब बातोंका कैवक यही एक कारण है कि वे अभीतक अपने पैराम्बर—धर्मगुरुको भूले नहीं हैं। अभी उनके अन्तःकरयामें अहुरका आनश् जल ही रहा है। इस देशने पारसियोंको अपनाया और पारसियोंने भी इस देशको अपना ही मान छिया है।

अब ईरानमें नई जागृति आ रही है। ईरानके सखे सेवक फिर एक बार ज्रशुक्त्रका सन्देश समझनेका प्रयस्त कर रहे हैं। ईरानके नये शाहने अपना नाम रोफाशाह पहेळवी रक्खा है और अपने पुत्रको शाहपुरका प्राचीन नाम दिया है, यह बहुत अर्थसुचक समझा जाता है।

अविष्यके राभीमें क्या है, इस बातको तो ईश्वर ही जानें; परन्तु इतना विश्वासपूर्वक कहा जा सकता है कि अशो जरथुरत्रने फिरमें आर्यप्रजामें सनातन-धमं जागृत किया या और इजारों वर्ष बीतनेपर भी भाज उस धमंका असर म्पष्ट दिख्यकायी पढ़ रहा है। जरथुरत्रका स्थान जगत्का उदार करनेके किये समय-समयपर प्रकट होने-बाले महागुरुऑमेंस एक है और अन्तमें इमलोग पड़ी इच्छा करते हैं 'रतुओं के रतु' अशो जरथुरत्रका आर्शिवंद सदा इस जगत्को मिळता रहे जिससे उनके फर्मान (हुमत, हुक्त, हु-धर्त) कभी विम्मृत न हों और जिससे उनका जलाया हुआ आतश्च अनन्त काछतक जकता रहकर पृथ्वोसे अज्ञानके अन्यकारको दूरकर मनुष्यजातिको अहुरमजदकी (ईश्वरकी) प्राप्तिका एक ही पथ-अपका पथ-दिख्यला है।

のなくなくなくなくなくなくなくさてな

# में दास हूँ

तुम्हरी कहा अस्तुति ककं मो पैकही न जाय।

इतनी सक्ति न जीभको मिहमा कहें बनाय॥१॥
किरपा करी अनाधपर तुम ही दीनानाथ।
हाथ जोड़ माँगू यही मम सिर तुम्हरे हाथ॥२॥
आदि पुरुष परमातमा तुम्हें नथाऊँ माथ।
चरनन पास निवास दे कीजे मोंहिं सनाथ॥३॥
तुम्हरी मिक्त न छोड़हूँ तन मन सिर क्यों न जाय।
तुम साहिब मैं दास हूँ मली बनो है दाव॥४॥

—चरनदासजी

**例へんなくるへんへんくんくんくんくくく** 

कुछ छोग याँ मानते हैं कि अरधुश्त्र यह भातश् खयं 'अहुश्मजद' के पाससे छाये थे।

# बौद्ध-धर्ममें ईश्वर

( <del>रेखक—काव्यतीर्थ प्रो० भीलीटू सिंह</del> जी गैतिम एम० **ए०, एक० टी०, एम० व्यार**० ए० एस० )



ज २५०० वर्षें से बौद-धर्मकी छन्नश्छायामें अनेक मनुष्य जीवनके भन्तिम कश्य प्राप्त करनेका उद्योग कर रहे हैं। आज भी संसारके अनुमानतः एक तिहाई जन 'नमो बुदाय ग्रुदाय' की धुनमें अपनी जीवन-सरिताको अनन्त महा-

सागरमें मिलानेका भगीरथ प्रयक्त करते हैं। हिन्दू-दर्शनों में आज बौद्ध-दर्शन और जैन-दर्शन सम्मिलित कर लिये गये हैं और सनातनी हिन्दू 'बुद्ध' को भगवान्का अवतार माननेमें तिनक भी नहीं हिचकते; अधिक क्या, संसारका विद्वन्मयङ्क यतः परो नाम्ति भगवान् बुद्धकी पविश्र आश्मा और उनके उच्च उपदेशोंकी गुणग्राहकता दिखाना विद्वनाका स्क्षाण समझता है।

मगवान् गौतम बुद्धकी इतनी महत्ता होते हुए भी जब मानुकजन सुनते हैं कि बौद-धर्म नास्तिक है, उसमें हैं सरवादका गन्ध नहीं हैं, वह गुष्क कर्मकी मिलिपर आश्रित है तो उनका चित्त सिखा हो जाता है और वह सोचने छगते हैं कि वह धर्म ही क्या जिसमें ईश्वरको स्थान नहीं है । वह 'निर्वाण' कैसा जिसमें ब्रह्मानन्दका अनुभव नहीं है । वह 'मोश्न' कैसा जिसमें कोरा चून्यवाद हो । वह जीवन कसा जिसमें निरादाकी कर्मनाशा निरन्तर सुख और चान्तिका स्था किया करती है । आज्ञय यह है कि बौद-धर्म एक धोस्तेकी ट्रष्टी मालुस होने छगता है और भावुक जनता उसे भयावह समझकर हरिनामके खहाजपर चढ़कर भवसागरको पार करना चाहती है ।

इतना होते हुए भी यह प्रश्न स्टता है कि यदि वौद-धर्म सचमुच अनीश्वरवादी है तो इसकी इतनी उचित क्यों हुई ? जिस धर्ममें ईश्वरका प्रकाश नहीं है वह कभीका सद गया होता । असः निश्चित हैं कि बाद-धर्म वास्तवमें विरुक्षण और विचित्र हैं। बौद्य-धर्ममें ईश्वरका डोल नहीं पीटा गया किन्तु यह भी नहीं कहा गया कि ईश्वर है ही नहीं। अपने सावको स्पष्ट करनेके क्षिये बौद्य-धर्मके डदय होनेके कारण और उसके वास्तविक सिद्धान्तपर दो-चार राज्द किले जायेंगे और इस धर्मका हिन्दू-धर्मसे साइश्य दिखानेका भी प्रयक्त किया जायगा। इसके विकास-को दिखानेमें ईश्वरी कष्पनाका भी उक्केल होगा। यह भी सिद्ध करनेका उद्योग किया जायगा कि बौद्ध-धर्मको अनीश्वर-धर्म समझना अस है। अस्तु।

महाभारतकी अनेक शताब्दियोंके पश्चात आर्य-धर्म बाह्याद्मवरीका अड्डा हो गया था । उपनिपदीके उच्च धर्मके नामपर अनेकों अर्याचार और दुराचार होने छगे थे। अन्ध-विश्वासके झम्झावातसं ज्ञानदीपक बुझ चला था। पुजारी-वर्ग भावक जनताको उल्ल बनाकर अपने स्वार्थकी सिद्धि कर रहा था। वाम्नविक धर्म-निस्य सस्य, मनुष्यता, द्या, सीजन्य, करुणा आदि---प्रथा और इदियोंके नीचे दवा था। स्यावहारिक जीवनमें इन गुणोंकी कुछ क्रिया-शीकता नहीं थी । समाज जर्जर हो गया था । राजनीति अवस्ताकी नार्ड विवदा समाजका पैशाधिक कारह देख रही थी। धर्मनीतिने अपना रंग बद्क लिया था। अर्थका अनर्थ हो रहा था। यही प्रतीत होता था कि समाज-कक्ष उखद जायगा । अभिप्राय यह कि जैसे युरोपर्से ईस्बी ४१० मे ८०० तक अन्धकारयुग ( Dark ages ) और जैसे यरोपर्ने 13 वीं शताब्दीसे 38 वीं शताब्दीतक पोपलोलाका ताण्डव तृरय चल रहा था, लगभग वैसे ही विक्रमाय्द्रमें कोई ६०० वर्ष पर्व भारतकी दशा हो गयी थी । एक प्रकारमे यह छहर संसारव्यापिनी थी. किन्म मारतमें धर्मको बिलदान करनेकी पूरी-परी तयारी हो गयी थी। उसी समय शास्य मृनि सिद्धार्थ गौतमका अवतार हुआ । कपिलवस्तुके राजा शुद्धोदनके घरमें एक ज्योति उतर आयी जिसके प्रकाशमे पाखण्डका निराहरण हुआ। गौतम बुद्धने उस समयके प्रचिक्त धर्ममें जीवन-समस्याके इल करनेका साधन न पाया । वे घर-वारकी छोड़कर उस 'चिन्तामणि' की खोजमें निकले जिसके प्राप्त हो जानेपर फिर चिन्ता न रह जाय । श्रोर तपस्याके पश्चात् उन्हें वह 'ज्योति' दिखायी पड़ी जिससे 'निर्वाण' अथवा 'मुक्ति' मिल सकती है।

बीवनका उद्देश 'निर्वाण,' 'मोक्क' वा 'मुक्ति' है ।

वों तो समय-समयपर बौद्ध-सम्प्रदायने निर्वायका अर्थ भिषा-भिषा समझा है और यह निर्वाण यद्यपि खुले तीरपर इम इिन्दुर्जीका 'ब्रह्मानस्य' नहीं सथापि वासना, अज्ञान आदि विषयोंकी ज्वासाको बुझा देनेका ही नाम 'निर्वाण' है। भगवा गाँ समझिये कि सभी विषयों में नितान्त इपराम होनेपर एक अवस्थाविशेषका नाम 'निर्वाणावस्था' है और यह एक प्रकारका हमारा ब्रह्मानन्द ही है। म्याबहारिक सत्यका अनुभव होनेपर 'परमार्थ-सस्य' की क्षोत्र की जाती है। इसी परमार्थ-सत्यका अनुभव करना निर्वाण प्राप्त करना है। गीतम बुद्धकी इस खोजये सभी इर्शन सहस्रत हैं। 'सर्वप्रपञ्जानासुपश्चाः' सभी प्रपञ्जीका नाश करना ही 'निर्वाख' प्राप्त करना है। इस निर्वाखको बौद्ध-धर्मकी भिन्न-भिन्न शास्त्राओंने भिन्न-भिन्न रूपये समका है-जैसा उपर कहा गया है। निर्वाणके मुक्य दो भेव हैं—(१) उपाधिशंष (२) अनुपाधिशंष। निर्वाण प्राप्त होता है 'तृष्णोच्छेद' से । 'तृष्णोच्छेद' ही सांक्य-शासका 'वासना-राहित्य' है। संसारकी वासनाओं-का अन्त होगा 'चरवारि प्रार्थसत्यानि' अर्थात् चार श्चार्य-सर्वोके अनुभवसे । वे चार आर्य-सरव हैं---दुःस, समुद्रय, निरोध, प्रतिपत्ति । संसारमें दुःस-ही-दुःक है। यह जीवन दुःखान्त-नाटक है। इस दुःखका उदय होता है 'जीवकी वासनामे ।' इसका निरोध हो सकता दै और इसकी प्रतिपत्ति 'श्रष्टांगि-मार्ग' धौर 'दशशील' सादिमं होती हैं। अष्टांगि-मार्ग हैं--सम्बद्ध दृष्टि, सम्यक् संकल्प, सम्यक् बाक्, सम्यक् कर्म, सम्यक आजीव, सम्यक् व्यादाम, सम्यक् म्मृति और सम्यक् समाधि । इस मार्गके बाधक हैं - (१) सद कायहृष्टि, (२) विचिकित्सा (३) शीलवृत परामर्श, (४) काम, (५) प्रतिघ, (६) रूपराग,(७) श्ररूपराग, (८) मान, (९) औदुस्य और (१०) अविद्या । दश निषेधारमक शिक्षाएँ हैं ---

(१) प्रायासिपात, (२) आदसादान, (३) आवहास्यं, (४) मृपावाद, (४) पैद्युन्य, (६) भ्रीद्रस्य, (७) कृपाप्रकाप, (८) क्षेम, (९) हेप, (१०) विचिकित्सा। यही
बौद-धर्मकी सुरुम कियारमक बातें हैं। ये ज्यावहारिक
हैं और मनुष्यको प्रकाशमें साती हैं। प्रारम्भमें गौतम बुद्धने
इसी 'सरकर्म' की भित्तिपर अपना 'धर्म' खड़ा किया था।
यही सखा और ठोस संसारम्यापी भर्म है। मगवान्
इद्धने 'अत्तवाद' भर्षाद 'ब्रारमवाद' की निन्दा की थी।

इसे भी एक प्रकारका 'आसव' बताया था। जैन-धर्ममें कर्म भगवान्का रूप धारण करता है किन्तु बौद-धर्ममें कर्म ही 'भगवान्' भीर 'धारमा' दोनोंका रूप धारण करता है। उस समय इस 'कर्म' पर बल देनेकी आवश्यकता थी। भगवान् बुद्धने 'अत्तवाद' की निन्दा की थी परन्तु उनके शिष्योंको यह मिद्ध करना पदा कि 'आरमा' है या नहीं। इससे इन्हें भी दर्शनकी शरण छेनी पदी।

प्रथमतः दुन कहा या 'नहात्र सचानि बहूनि नानामि।' यहुभ प्रकारके सस्य नहीं हैं। थोड़े-से निस्य सस्य हैं। उन्होंके अञ्चलार चलना चाहिये। उसीसे सचा प्रकाश मिळता है और जीवन सफळ होता हैं। दर्शन-वाकांको भी अपने-चपने दर्शनका 'मोह' रहता हैं। तर्क अप्रतिष्ठ हैं अतः दर्शन हानिकारक है। हैं नो यह ठीक, पर दर्शन बिना आन्तरिक ज्ञान होता भी नहीं। अतः गौसम बुदके शिष्योंमें दे। वर्ग हो गये। पह है बौद-धमके दो सम्प्रदाय हीनयान और महायान हुए। हीनयानमें भी दो वर्ग हो गये (१) वभासिक और (२) सीनान्त्रिक। वैसे ही महायानमें दो वर्ग हुए – (१) योगाचार और (२) माध्यमिक। इन दर्शनोंके पदनेसे विदिन हाना है कि हनकी विचारशैकी आर्थ-प्रन्थोंपर आधारित है।

जब बौद्ध-धर्मको महायानरूप दिया गया उस समय बुद्धको 'भगवान्' का रूप दिया गया । महायान-सम्प्रदाय-में तो ईश्वरवाद है हो। महायान-सम्प्रदायके श्राचार्य नागार्जुनके गुरु कृष्ण भगवान कहे जाते हैं। यदि ये कृष्ण वही वासुदेव श्रीकृष्ण हैं तो महायान पूर्णतया ईश्वर-मय है; और भारतीय इतिहासकी इस नयी खोजये श्रीमञ्जगवद्गीता संसारका धर्म-ग्रन्थ मिद्ध हो जायगा। पुराने हीनयानमें भी भगवान् बुद्का 'तुपितस्वर्ग' में रहना लिखा पाया जाता है। अशोकके समयके 'कथावतु' ग्रन्थमें इसका उल्लेख है। इसके वर्णनमें ईश्वर-कल्पना गर्भित है। यदि ईश्वर नहीं तो 'तुपितम्बर्ग' कैसा? भगवान् बुद्धने छोगोंको कर्मकी ओर प्रेरित करना चाहा अतः ईश्वरका विषय 'अन्याकरणीय' कहकर छोड़ दिया । पश्चात सहाराज कनिष्कवे समयमें आवश्यकतानुसार नागार्जनने सारा महायान उपनिपद्पर आधारित किया । मागार्जुनका सुन्यवाद श्रीशंकराचार्यका 'ब्रह्मवाद' ही है। सिंद अगवान् शंकर प्रच्छच बौद हैं तो नागार्जुन भी प्रच्छच वेदान्ती हैं। थोबेंसें यों समक्षिये कि बौद्ध-मत धार्य है, इनकी कियाएँ आयं हैं। वेदने भी ईश्वरको 'नेतिनेति' कहा, गौतमने भी इन आध्यारिसक प्रश्नोंको 'अप्याकरयीय' कहा। धतः यह निश्चय है कि बौद्ध-धर्म अनीश्वरवादी नहीं है। उसने सुकर्महारा 'निर्वाय' प्राप्त होना बताया था; किन्तु 'हीनयान' सम्प्रदायमें ईश्वर-की आवश्यकता चा पड़ी तो कनिष्कके समयसे बौद्ध-धर्म- में महायान-शाका चल पड़ी, जो महायान-धर्म हिन्दु- धर्मका एक रूपान्तरसात्र है। इसमें योग, भगवज्ञिक, उपासनाके साथ कर्मपर जोर दिया गया है।

बौद-धर्मका षड्दर्शनके साथ धनेक बातों में साइश्य है। सारे दर्शनोंका मूल दुःख है। उसका अन्त दुःखकी अग्यन्त निवृत्ति ही है और यही मानव-जीवनका लक्ष्य है। सुकर्म ही मनुष्यकी मुक्तिके साधन हैं। कर्म, पुनर्जन्म, मांसारिक जीवन, मोच-विचार इत्यादि सभी बातों में बौद्ध-दर्शन हिन्दू-दर्शनसे मिजता-जुलता है। यह सन्य है कि इसमें कर्मपर अत्यन्त अधिक बज्ज दिया गया है। जिसे हम छोग 'अइट' 'भगवन्माया' आदि कहते हैं। उसीको बौद्ध लोग धपने कर्मका 'कज्जाप' समझते हैं।

एक छोटे-से लेकों दर्शनकी घत्यन्त स्ट्रम बातोंका बिवेचन नहीं हो सकता, तथापि यह मानना पड़ेगा कि हमारे घनेक आचार्योंने बौद्ध-त्र्यानकी अनेक बातोंका सण्डन इसिल्ये किया है कि उन लोगोंने बौद्धोंके हिट-कोस्तक पहुँचनेका अवसर न पाया और अनेकोंने बात वही कही जो बौद कहते थे, किन्तु उत्तर-केर कर।

तारपर्य यह कि बौद्ध-मत हिन्द-धर्मका एक शिद्य है। इसमें कुछ पैतक गुण हैं और कुछ अपने गुण भी हैं। उसने बची उसति की है। इससे डिस्व-धर्म भी बढ़ा है, फ़का-फ़का है । इसी बीड-धर्मका बचा ईसाई-धर्म है और इसी ईसाई तथा मुसाई-धर्मके आधारपर इस्कास-सज्जहनकी इसारत उठायी गयी है। कोई माने अथवा न माने, ऐतिहासिक सत्य-का सर्व अज्ञानकी काली घटासे चिरकालतक छिप नहीं सकता । इसी सत्यके नाते हमें बौद-धर्मके वास्तविक रूपको जगतके सामने रखना है। इस समय न ती इस विस्रले बौडोंके चसहिच्छ दस्स तथा अज्ञानकी आलोचना करेंगे और न इस उन समालोचकोंका उत्तर देंगे जो निटमे (Nietzche) के साथ बौद-धर्मकी यह समाछोचना करते हैं कि इसने जीवनकी अमर-बेलिको मुरझा दिया है (Life is rejected)। अब समय आ गया है जब इस-लोग भगवान बुद्धके वाम्तविक उपदेशीको समझकर उसे हिन्द-धर्मका सञ्चा श्रंग बना हैं और संसारके अस्य मर्ती-का उचित स्थान निश्चित करें । संमारके बौद्धोंका पवित्र देश भारत था, है, और रहेगा । उनके प्राचीन स्थानोंमें फिर उसी चार्य-धर्मका समयानुसार सुसंस्कार करना चाहिये। जब बौद्रॉका कर्म जग जायगा तो वही हिन्द-धर्म-कथित श्रीकृष्ण भगवानुके कर्मयोगका रूप धारण करेगा।

बौद्धोंका शुक्क कर्म-वृक्त ईश्वरभावके असृत-जलसे लड्डरुहा उठेगा। तभी सच्ची ईश्वर-भिक्त होगी और अखरह जानोवय होगा। इसीसे भारत और संसारका कल्याण भ्रव है।

#### 

### भजन करो

एक घड़ीका मोल ना, दिनका कहा बखान। सहजो ताहि न खोइये, बिना भजन भगषान॥१॥ बैंडे लेटे चालते खान पान ब्योहार। जहाँ तहाँ सुमिरन करें सहजो हिये निहार॥२॥ सहजो भज हरिनामकूँ तजो जगतस्ँ नेह। अपना तो कोइ है नहीं अपनी सगी न देह॥३॥

--- सहजोबाई





### श्रीस्वामिनारायण-सम्प्रदायमें परमेश्वर

( लखक-दाशनिकपञ्चानन षड्दर्श्वनाचाय न्यायवैशेषिकशास्त्री पं । श्रीकृष्णबद्धभाषार्थं स्वामिनारायण )

सर्वेजः सत्यसङ्करणः सर्वकर्मफलप्रदः। अन्तर्यामी सर्वज्ञिकसेबितः परमेश्वरः॥

( मस्संगिजीवन )

परमेश्वर सर्वज्ञ है, ब्रह्मछोक, ईश्वर-सृष्टि, जीव-सृष्टि तथा माया इन सबके स्वरूप, स्वभाव आदिका ज्ञाता है।

'मः सर्वज्ञः स सर्वविद् (श्रति)

और---

'अपहतपाष्मा विजरो विमृत्युर्विशाको विजिधित्सोऽपिपासः सत्यसङ्करपः सत्यकामः ।' (अति )

वह पुरुवापुरावरहित है, जरारहित है, निष्य है, शोक-मंसर्ग-श्रून्य है, श्रमर है, श्रुधा-गृषा-रहित है और सम्बस्कुल्य है।

मा बेति युगपत्सवं प्रत्यक्षेण सदा स्वतः'

उस परमान्माको सब पदार्थोंका नित्य प्रत्यक्ष-ज्ञान है तथा वह सर्व प्राणियोंको कर्म-फक्त देनेबाला है। वह अन्तर्यामी है----

'स आत्मा अन्तर्याग्यमृत. । १ (श्रति)

'सर्वस्य चाइ हाद सिन्निविष्टः ॥' (गीना)

सबके हृत्यमें वह परब्रह्म परमारमा अन्तर्यामीरूपसे विशाजमान है ।

> 'सर्वत्रेवाऽन्यितः शक्तवाः व्यक्तिरिक्तः स्वतः स्थितः । नियन्तः कालमायादेः सर्वकारणकारणम् ॥ (सत्सगिजीवनः)

वह परमारमा अन्तर्वामीस्वरूपसे सर्व पदार्थीमें अन्वय-ध्यापक है। वह व्यापक होता हुआ भी अतिरिक्त दिन्य सिवदानन्दांशत्रययुक्त साकारस्वरूपसे श्रनन्तकोटि सक्त बहायुरुषोंके दिशोक्त है।

'योऽश्वरे तिष्ठजञ्जरादन्तरः' अञ्चरात्परतः परः 'यस्तमासि तिष्ठन्तमसोड-तरः चः स्वमकेभ्यो रमते सः सर्वस्वः'

वह परमेश्वर मापातील अक्षर-ब्रह्ममें रहता हुआ भी उससे पर-भिन्न हैं, वह विराटादि ईन्नरॉसे पर है। वह मापामें प्रवेश करके रहता हुआ भी मापासे पर है एवं अपनेमें भक्तिवाले मुक्त पुरुषोंके साथ खेख लेखता है। भगवानने कहा है—

> यस्मान्ध्ररमतीतोऽहमध्ररादिषि चे।तमः। अतोऽस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमः॥ (गीता)

सबको भ्रपने उद्शमें रखनेवाली माया तथा अक्षर-श्रम्भ इन दोनोंसे मैं पर हैं, इसिंख्ये वेहोंमें तथा लोकमें — जीवलोकमें, ईश्वरलोकमें, श्रम्भलोकमें सर्वत्र मैं पुरुषोत्तम भगवान कहजाता हैं।

> 'मत्तः परतर नान्यत् किश्विदस्ति घनंजयः हे भनंजय ! मेरेसे पर कोई भी नहीं है ।

'शुद्धं महाविभूताऽऽख्यं परं ब्रह्मणि शन्यते । मेत्रेय भगवच्छन्दः सर्वकारणकारणे॥'

(विष्णुपुराण)

शुद्ध महाविभूतिसंज्ञक परमक्ष परमारमा सर्वकारण-का कारण है, वही भगवान् शब्दसे स्ववहृत है, भगवान् शब्दका अर्घ है ऐश्वर्यवाला, जिसमें सर्वोक्तम ऐश्वर्योकी पराकाष्टा हो, जिसके ऐश्वर्योके समान तथा अधिक ऐश्वर्य अन्य किसीमें न हों, ऐसे ऐश्वर्ययुक्तका नाम भगवान् है। वह सहर महापर्यन्त सबका स्वामी है।

'बर्त्रेश्वर्याणां पराकाष्टा स नारायणः परमेश्वरः पर बद्धाः ८श्वरातीतः पुरुषोत्तमः सर्वस्वामीः

—जिसमें अनवधिकातिशय समप्र ऐश्वरोंकी सीमा है वह नारायण, परमेश्वर, परब्रह्म, श्रन्तरातीत, पुरुषोत्तम, स्वामिनारायण, परमारमा हत्यादि नामोंसे स्वरणीय अजनीय, वन्दनीय, उपासनीय है। वह चिद्विदारमक शरीरवान् होनेसे सविशेष शरीरी हैं तथा सर्व भगवद्वतारोंका कारण है। वह परमेश्वर पाँच प्रकारसे व्यवस्थित है—यथा 'पर, ब्यूह, विभव, अन्तर्यामी, अर्चा।'

परस्वरूप वह है जो अंतरधाम संज्ञक ब्रह्मलोकर्में अनन्त मुक्तपुरुषोंको दिन्य साकारस्वरूपसे दर्शन दे रहे हैं, वह मुक्तिदशा है।

न्यूह्स्सरूप वह है जो कि वासुदेव, संकर्पण, प्रयुद्ध, अविरुद्धस्यरूपसे प्रक्यात हैं। विभवस्वरूप वह है जो कि किसी एक ऐश्वर्य तथा विशेष शक्तिसहित प्रकट होते हैं, उसमें भी मुख्य, गौया, पूर्य, बांश, आवेश हत्यादि भेद हैं।

मुख्य अवतार-'दिष्यस्यरूपसे अकस्मात् प्रकट होने-बाले नुसिंहादि ।'

गौण अवतार-'नियस कार्यके किये प्रकट होनेवाले विष्णु झादि।'

पूर्ण अवतार-'क्षनेक कल्लाओंसे परिपूर्ण भीकृष्ण, श्रीरासचनदादि।'

अश अवतार-'किसी एक कछाविशेषसे खीवमें प्रवेश करके प्रकट होनेवाले।'

आवश अवतार-'जिसमें स्वयं हैंशर प्रवेश करके प्रकट हुए हों।'

अन्तर्यामीस्बरूप वह है जो सबके दयमें विराजमान है।

अर्चास्वरूप=मृतिं —प्रतिमाम्बरूपये भक्तोंकी भावना-के अनुसार ग्रुभ मन्दिरादिमें विराजमान है।

इन पाँच स्वरूपों मैंसे ब्युह तथा विभव ये दोनों श्रीकृष्ण-परमात्माके स्वरूप हैं और ईश्वर जो कि विराट, नारायण, प्रधानपुरुप, महापुरुप, प्रकृतिपुरुप, महाविष्ण आदि हैं उनके द्वारा विभवावताररूपमे प्रकट होते हैं। परब्रह्म परमान्मा --परम्बरूपमे अन्तर्यामीस्वरूपमे सर्वत्र और अचीम्बरूपमे मन्द्रिरोमें विराजमान हैं। परमेश्वर तथा उनके श्रवतार विभृति-पेश्वर्य-शक्ति-दिव्यकस्याणगुण आदि उपनिषदी तथा शास्त्रों में सिद्ध हैं। उनकी ऐकान्तिक मितिसे सोच होता है। वह परमारमा निरतिशय सर्वज्ञनाका बीजरूप है। पूर्णानस्ट है, सब अवतारींका कारणभूत है, सर्व विभित्योंका स्थामी है, सर्व सुख आनन्दका समुद्रहर है म्बनः परिपूर्ण है, सर्वनियन्ता सर्वाधार है, सर्वसाक्षी तथा सबका उपास्य मूर्ति है, सर्वरसमय अलएडमूर्ति है, सबे-स्टरता, छावरयता, करुणादिका भरदार है । इस चतुर्वश भुवनोंके ब्रह्माण्डमें रहे हुए जो जीवजात तथा ब्रह्माग्रहमे याहर और हिरग्यमयकोश-प्रकृतिके उद्रके भीतर रहनेवाले चिराटादि, इन सबका स्वामी अक्षरवाह

गुयातीतानम्दमूर्ति है और इसका स्वामी परमहा परमारमा है।

श्रीखामिनारायग्रमतमें — ईश्वर तथा परमेश्वर भिश्व वस्तु हैं, यथा —

> देहत्रये विराहादै। व्याप्योत्पत्तिस्थितिक्षयान् । करोति जगतां यस्तु बहुक्को क्रेय ईश्वरः॥

विराट् , सूत्रारमा, अध्याकृत—इन शरीरोंमें रहकर जो ब्रह्मायह आदिके उत्पक्ति, पाकन तथा क्षयकी करता है वह जीव तथा देवोंकी अपेक्षासे बहुज है—वडी ईश्वर है । ईश्वरोंको मायाकी उपाधि है। मायाके पार अचर ब्रह्म लोक है, उस अक्षर ब्रह्मके स्वामी परमेश्वर परब्रह्म हैं। कोई उनके चौत्रीस अवतार कहते हैं और कोई उनतालीस कहते हैं; उन सबमेंसे—

्ये यथा मां प्रपद्मन्ते तास्त्रथेव भजाम्यहम् ।

— जो जिस स्वरूपको भजता है उसके। उसकी भावना-श्रनुसार भगवान् फल-सिद्धि देते हैं, इस वान्यसे, 'परमेश्वरके किसी भी म्बरूपके भजनेवालेका कस्याण तथा उसे भगवान्की प्राप्ति होती है।'

जहाँ जहाँ परब्रह्म पुरुयोत्तम श्रीम्बामिनारायया परमाप्मा हैं तथा जहाँ-जहाँ अक्षर ब्रह्मको जाननेबाले सन्पुरुष हैं, वही सर्व ऐश्वर्य, विभूति, विजय तथा अविचल नीति है।

#### राम

जो तुम तोरी राम में नहिं तो कँ।
तुमसों तोरि कवन सों जो कँ॥देका।
तीरथ वरत न ककँ अँदेसा।
तुम्हरे चरनकमल के मरोसा॥१॥
जहं-जहँ जाउँ तुम्हारी पूजा।
तुम-सा देव और नहिं दूजा॥२॥
मैं अपनो मन हरि सों जोरयो।
हरिसों जोरि सबन सों तोरयो॥३॥
सबही पहर तुम्हारी आसा।
मन कम घचन कहै रैदासा॥४॥

—रैदासजी

### प्रकृतिवादकी श्रुटियाँ 🏶

(लेखक—प्रोफेसर श्रीभीखनलाङजी आव्रेय पम० ६०, डी० लिट्)



ज्ञानके नाना विभागों में प्रकृति-वादकी उपयोगिता चाहे जितनी हो, दार्शनिक सिद्धान्तकी हैसियत-मे प्रकृतिवाद बहुत ही श्रुटिमय है। यह कहना असंगत न होगा कि दर्शन-जगत्में प्रकृतिवादका म्यान बहत ही नीचा है। इस

युगर्मे ते। प्रायः वह कोई स्थान ही नहीं रखता। कुछ विद्वानोंका कहना सो यह है कि प्रकृतिवाद बहुत दिन हुए मर चुका और अब उसके पुनर्जीवनकी कोई सम्भावना ही नहीं हैं। प्रकृतिवादपर बहुत-से भ्राचेप किये गये हैं। उनमेंसे कुछका हम यहाँपर उस्ते स्व करते हैं।

१ - मानसिक क्रियाएँ प्राकृतिक अर्थान आधिर्मातिक कियाओं, गतियों अथवा स्पन्दनोंसे निसान्त ही भिन्न हैं। शरीर अथवा मन्तिष्क श्रीर मन एवं उनकी चेतन कियाएँ भिन्न पदार्थ हैं। मस्तिष्क देशान्तर्गत है, मन देशान्तर्गत नहीं है, सन देशका द्रष्टा है। सारा देश मनका विषय है। मिनिष्क वर्समानकालमें रहनेवाली वस्तु है, किन्तु मन भूत, वर्तमान तथा भविष्य सभी कालोंका द्रष्टा है। मस्तिष्कमें केवरू प्राकृतिक स्पन्यन होते हैं और उनके भौतिक संस्कार (Impressions) ही रहते हैं। सन्में उन संस्कारीके अर्थ समझनेकी शक्ति है। मनमें वस्तुओं के सम्बन्ध समझनेकी शक्ति भी है जो मस्तिष्कमें नहीं है। ब्राकृत जगवमें रूप, रस, गन्धादि गुर्णोका तथा सुख-दः सका अनुभव नहीं है। केवल किया धौर म्पन्दन है। प्रसिद्ध विज्ञानवेत्ता एडिगटन साहबने ठीक कहा है कि यदि मनक, जगत्ये निकाल दिया जाय तं। जगत् केवल प्राकृतिक शक्तियोंके स्पन्यनसमूहके चतिरिक्त और कुछ नहीं रहेगा । चेतना चेतना है और प्राकृतिक स्पन्दन प्राकृतिक स्पन्दन है। एकका दूसरेके साथ घनिष्ट सम्बन्ध होनेपर भी दोनों भिन्न हैं। चेतनाको किसी प्रकारका गति-सञ्चालन समझना या मनको प्राकृतिक प्रवार्थ कहना वैसा ही है जैसा कि बिल्लीको कुत्ता कहना या कालेको छाल कहना है। चेतना गति-सञ्चालनके कारण जागरित अले ही हो जाय या शरीर अथवा मस्तिष्कर्मे खराबी भानेसे सनकी कियाएँ मले ही रुक जायँ किन्तु गति-सञ्चालनमान्न मन अथवा चेतना नहीं हो सकते। दोनोंमें धनिष्ठ सम्बन्ध होनेपर भी दोनों एक नहीं हो सकते।

२—यह भी नहीं कहा जा सकता कि चेतना प्राकृतिक किया-कलापका कार्य है। यदि प्रकृतिमें चेतनाके सभी गुण और सभी शक्तियाँ वर्तमान नहीं हैं तो यह चमस्कार हमारी समफर्में कदापि नहीं आ सकता कि किसप्रकार प्रकृतिये चेतनाका उदय हो गया। और यदि प्रकृतिमें चेतनाके सभी गुण और शक्तियाँ किसी रूपमें सदैव ही वर्तमान रहती हैं तो प्रकृतिका अर्थ ही दूसरा हो जाता है। यह प्रकृतिवादियोंकी प्रकृति न रहकर एक जगदुरपादक चेतनशक्ति (ब्रह्म) हो जाती है। ऐसा न मानना कर्य-कारण-सम्बन्धी नियमके प्रतिकृत होगा। कार्य कारपाहरी-का रूपान्तर होता है, कोई नयी वस्मु नहीं होती।

३-यदि चेतनाको प्रकृतिसे भिद्य माना जाय और यह भी मान लिया जाय कि चेतनाकी प्रकृतिसे उत्पत्ति होती है तो इसका धर्य यह होगा कि प्रकृतिसे किसी अप्राकृत वस्तुजी उत्पत्ति हुई और वह धप्राकृतिक वस्तु प्राकृतिक जगत्तसे बाह्य पदार्थ है । समस्त विज्ञानको यह सिद्धान्त मान्य है कि जब किसी कारणसे किसी कार्यको उत्पत्ति होती है तो कारणकी शक्तिका कार्यरूपमें परिणाम होता है अर्थात् वह शक्ति अब कारणरूपमें न रहकर कार्यरूपमें वर्तमान रहती हैं । यह सब मान छेनेसे विज्ञानके उस व्यापक सिद्धान्तका अपवाद होगा जो कि सब विज्ञानोंका ध्वाधारभूत है, कि संसारमें भौतिक शक्तिका परिमाण सीमित एवं नित्य हैं । प्रकृतिसे चेतना पंत्र होनेमं प्रकृतिकी कुछ शक्तिका हास अवश्य ही हो जायगा ।

४-प्रकृतिवादियोंका कहना है कि मानसिक कियाएँ

<sup>#</sup> सम्मान्य श्रीआत्रयजीके लेखके दो माग ये, पहल भागमें प्रकृतिवादका स्वरूप वतलाकर दूमरं मे उसकी श्रुटियाँ वतलायी गयी थीं। केख बहुत बढ़ा होनेके कारण पहला माग छोड़ दिया गया है। इससे इस अगले मागकी उपादेयतामें कोई कमी नहीं हुई है, आत्रेयजी क्षमा कों। — सम्पादक

प्राकृतिक संघटनोंपर निर्भर होती हैं। कोई भी दार्शनिक इस बातका प्रतिवाद नहीं करेगा किन्तु दो पदार्थोंमें इस सम्बन्धके होनेका यह आवश्यक अर्थ नहीं है कि दोनोंमें कार्य-कारण-सम्बन्ध है, अथवा दोनों एक दूसरेको पैदा कर सकते हैं।

५-सृष्टिके इतिहासमें चेतनाके पैदा होने और नष्ट होनेके विषयमें कुछ कहा ही नहीं जा सकता, क्योंकि हन महत्त्वपूर्ण घटनार्श्वोका ज्ञान भी चेतनादारा ही हो सकता है। चेतनाको अपनी उत्पत्ति और अपने नाशका अन्भव होना सर्वथा असम्मव और युक्तिहीन है। जेम्स, ग्रीन श्रादि विद्वानींकी यह सम्मति है कि चेतनाको सृष्टिके श्रादिकालमें ही वर्तमान होना माने विना बहत-सी कठिनाइयोंका सामना करना पहेगा । किसी-न-किसी रूपमें चेतनाको आरम्भकालमे ही माने बिना सर्वथा अचेतन प्रकृतिमे उसका उटय होना मान लेना अपनी इरुधर्मिके उपर दार्शनिक बुद्धिको बलिदान कर देना है। विकास-वाटीके लिये भी चेननाकी संवरण-शक्तिकी उपस्थितिकी अस्यन्त आवश्यकता है। प्रसिद्ध मनोवैज्ञानिक मैकडगल साइबने अपने लेखों में यह भली भाँति दिखलाया है कि मृष्टिमें, विशेषकर जीवन-सृष्टिमें, चेतनाकी प्रयोजनात्मक किया चारों और दिखलायी पढती है। बिना किसी प्रयोजनात्मक संवरण-शक्तिको माने विकासका रहस्य समममें ही नहीं आ सकता।

६—यदि प्राकृतिक पदार्थ परमाणुओं अथवा विद्युतकणों इरा संगठित हैं और उनके अतिरिक्त उनका दृष्टा
कोई चेतन पदार्थ नहीं हैं तो यह कहना कि प्रकृतिके
परमाणु अथवा विद्युत्कर्ण नाना नाम-रूप धारण करते हैं
नितान्त ही निर्धक हैं। विद्युन्कर्णों अथवा परमाणुओं के
दृष्टिकोग्रामे यदि देखा जाय तो जगदमें परमाणुओं अथवा
विद्युत्कर्णों के अतिरिक्त कोई पदार्थ ही नहीं हैं। संघातका
अर्थ किसी चेतन दृष्टाइनि छिये हो सकता है, संघातका
अर्थ किसी चेतन दृष्टाइनि छिये हो सकता है, संघातका
अर्थ किसी चेतन दृष्टाइनि छिये हो सकता है, संघातका
अर्थ किसी चेतन दृष्टाइनि छिये हो सकता है, संघातका
अर्थ किसी चेतन दृष्टाइनि छिये हो सकता है, संघातका
अर्थ किसी चेतन दृष्टाइनि छिये हो सकता है, संघातका
अर्थ किसी चेतन दृष्टाइनि छिये हो सकता है, संघातका
अर्थ किसी चेतन दृष्टाइनि छिये हो सकता और हायहोजनके अतिरिक्त कोई वस्तु हो नहीं।

७-इसी प्रकार परियास अथवा रूपान्तरमें तबदीछी भी विना चेतन द्रष्टाके निरर्थक उक्ति हैं। 'अ' का 'व' में परिचास होना किसी चेतन द्रष्टाहीके दृष्टिकोणसे समझमें आ सकता है, 'अ' और 'ब' के दृष्टिकोणसे नहीं। क्योंकि 'श्र' जब 'ब' के रूपमें परिणत होता है तब 'अ' नहीं रहता और 'ब' का जबतक उत्य नहीं होता तबसक 'ब' है ही नहीं। उसके लिये परिणाम निरर्थक है। बिट्ट 'अ' और 'ब' दोनों नाम-रूपोंके अन्तर्गत अपरिणत और समानरूपसे रहनेवाला कोई प्रकृति-तश्व भी मान लिया जाय तो उसके दृष्टिकोणसे भी तबदीली निर्थक है। क्योंकि वह तो दोनों अवस्थाओं अपने अपरिणतस्बरूपमें क्यित रहता है। श्रतः किसी चेतन दृष्टाहीके अनुभवमें परिणाम शब्द सार्थक है।

८-समुद्यात्मक विकासवादीका कहना है कि पदार्थीके संघातमे श्रवयवीमें एकदम नये गुण उत्पन्न हो जाते हैं। चेतनाज्ञिक भी शरीरमें उत्पन्न हुआ एक ऐसा ही गुण है। इस विषयमें मैक्डगलने अपनी पुम्तक Modern Materialism and Emergent evolution ヸ श्रीर सर आलिवर लॉजने अपनी पुस्तक Beyond physics में यह सिद्ध करनेकी चेष्टा की हैं और उनका कथन ठीक भी सालुस पड़ना है कि जिन गुण-धर्मीका आरम्भारमक समुद्य प्रकृतिवादी मानते हैं उनको अध्यक-रूपमें उपस्थित माने विना समृद्यारमक विकासवाद सम्ममं नहीं आ सकता । कारणात्मक परिस्थिति, संगठन अथवा संयोग उन अस्यक्त वस्तुओं अथवा गुर्णोके स्यक्त होनेके निस्तित हैं। ये विद्वान तो यहाँतक कड़ते हैं कि इन अध्यक्तरूपमें वर्तमान तत्वोंके स्थक करनेके निमिक्त ही ये कारण उपस्थित होते हैं। और इस स्यक्तीकरण-कियामें किसी चेतन पदार्थका हाथ है। समुद्यारमक विकासवादका जन्मदाना लॉयड सॉगंन ( Lloyad Morgan ) भी इसी सिद्धान्तका पक्षपाती ज्ञात होता है।

१-इस बातके लिये कि जो वन्तु निराकार या अध्यक्त है, अथवा जो कोई जगह नहीं घेरती, वह असस्य अथवा सत्ताहीन है, कोई भी स्वयंसिद्ध युक्ति नहीं दी जा सकती। मौतिक पवार्थों के विषयमें यह अले ही कहा जाय कि वे कुछ-न-कुछ जगह अवश्य घेरेंगे। किन्तु मानसिक अथवा आध्यात्मिक तत्त्वों के विषयमें यह बात नहीं कही जा सकती। मनोवैज्ञानिक अन्वेषणीं हारा यह सिद्ध हो खुका है कि एक मनुष्यके मानसिक विचार तृसरे सनुष्यके मनमें ज्यक्त किये जा सकते हैं। तथा किसी भी देश और काळमें

संघटित मानसिक घटना किसी दूसरे देशकालमें घपने यथार्थ साक्ष्यमें अनुभव की जा सकती है। आधुनिक भौतिक विज्ञानके निष्कर्ष भी हमें स्थूख तथा साधारण प्रकृतिवादसे दर ले जाते हैं। आधुनिक भौतिक विज्ञानने संकल्पशक्ति और इच्छाशक्तिके अस्तित्वके पक्षमें इमारे क्षिये मार्ग खोख दिया है । वैज्ञानिक परमाखको अब विशरकर्णोका संघात सानने छगे हैं। और वे विशुक्तय कोई स्थल पदार्थ नहीं हैं, प्रस्युत किसी अज्ञात शक्तिकी स्पन्दन-क्रियाएँ हैं। विज्ञान भी अब ऐसे कारणोंकी शरण लेने इस गया है जिनके विषयमें उसको कुछ भी ज्ञान नहीं है। प्रसिद्ध वैज्ञानिक एडिंगटन महोदयने अपने प्रसिद्ध ब्याल्यान 'On the Nature of the Physical World' (1928) में कहा है, 'कोई अज्ञात कारण किसी अज्ञात किया-कजापमें प्रवृत्त है और इस इसके विषयमें कुछ भी नहीं कह सकते। हमें किसी ऐसे मुख-तरवका सामना करना पष रहा है जो भौतिक जगत्के परेका पदार्थ है।' आधृनिक भौतिक विज्ञानके ये निष्कर्ष प्रकृतिवादको सदाके जिये सोखला कर देते हैं। भीतिक पदार्थीकी परम मत्ता, देश श्रीर कालकी वाम्तविकता, परमास्त्रीं हा सर्वान्तरिक अस्तित्व तथा समस्त घटनाद्योंका निष्प्रयोजन नियति नियन्त्रण, इन सबकी जब हिस गयी है।

५०-विश्वका कारणारमक क्रिया-कलाप एकदम प्रयोजनहीन कदापि नहीं कहा जा सकता। हम केवल संघटनाओं का क्रमशः आविर्माव देखते हैं। उनके प्रयोजन हमारे दृष्टिगोचर नहीं होते। उनके विषयमें हम केवल अनुसान ही कर सकते हैं। मनुष्यों को हम रेखकी ओर दौडते देखते हैं किन्तु वे क्यों दौड़ रहे हैं यह हमारे दृष्टिगोचर नहीं होता। हसी प्रकार संसारकी घटनाओं को मी हम देखते हैं परन्तु उनका क्या प्रयोजन है यह हम कैसे जान सकते हैं किस्सी कारणका न मिलना, उद्देश अथवा प्रयोजनका अहरय होना, उनकी सत्ताको अस्तीकार करने के किये पर्याप्त नहीं है। अष्ट तथा अहरयको असरय कहना एक वड़ी मारी दार्घानिक भूक है। संसारकी घटनाओं में एक प्रकारकी संवरण-कियाका वर्तमान होना इसका पर्याप्त प्रमाण है कि ब्रह्माण्डक अन्तरसक्तें कोई

डहेरय-सिद्धि निहित है। जह प्रकृति उहेहयमय किया कैसे कर सकती है यह बात बुद्धिमें नहीं आती। यह मान लेना कि किसी खरम चेतनाके प्रभावमें परमाणुआंके संघात किसी उहेहयके जिये बनते और बिगक्ते हैं किसी प्रकार युक्तिहीन नहीं है, क्योंकि हमारे जीवनमें उहेरय-पूर्ण कियाओंका होना इस बातका संकेत है कि विश्व-शक्तिकी किया, जिसके हम भी कार्य हैं, किसी अस्तिम उहेहयके किये ही हो रही होगी।

११-प्रस्पेक दार्शनिक सिद्धान्तकी कसीटी प्रमाणवाद है। प्रकृतिको प्रमाणवादकी कसीटीपर कसनेसे उसका खोखलापन और भी स्पष्ट हो जाता है। यदि हम अपने अनुभवका विश्लेषण करें तो यह स्पष्ट मालम पहेगा कि कोई भी ज्ञान बिना ज्ञाताके नहीं हो सकता।

इमारा अनुभव व्रष्टा और इच्य टोनॉकी स्थितिकी माची देना है लेकिन प्रकृतिवादी जाता या ब्रष्टाको एक-मात्र भूजकर दृश्यके ही अस्तित्वका समर्थन करता है। द्रष्टाके विना दश्यके अम्तिन्वका कोई अर्थ ही नहीं हो सकता । रश्यका स्वरूप अधिकांशमें द्रष्टाके उपर निर्भर है। जैसा कि विज्ञानवादियोंने सिद्ध कर दिखाया है। दरपको ही अनुभवका एकमान उपकरण मान होना किसी वस्तुके बहुत-से अंगोंसेंसे एकड़ीको सब कुछ सान लेना है। फिर दरयमें भी प्रकृतिवादी सारे दृश्य जगत्में से उसके एक अंग प्रकृतिस्वरूपको ही सस्य वस्त मानते हैं। और श्रंगोंकी अबहेलना करके उनको असल्यप्राय ही समझ जेते हैं। प्रकृतिवादी दृश्य जगद्व्यापी गुणोंको दो भागोंमें विभक्त कर देते हैं । एक मुख्य दूसरा गौण । परिमाण-सम्बन्धी गुण-धर्मको वे मुख्य गुण कहते हैं और शब्द, रूप, रसादिको गीण कहते हैं। गीण-धर्मकी स्वतन्त्र सत्ताको अस्वीकार करते हुए वे वस्तुन्नोंके मुख्य धर्मीको ही सध्य मानते हैं। यह उनकी बढ़ी भारी भूछ है। वह तस्व सिद्धान्तपूर्ण और युक्तिसंगत कभी नहीं कहा जा सकता जो अनुभवपास किसी भी गुण-धर्मका निषेध करता है। प्रकृतिवादियोंके निषेध तो अगएय हैं। द्वष्टाको सत्य जगत-से बाहर कर देना सबसे बड़ी दार्शनिक भूल है।

उपर्युक्त विचार-भारासे यह स्पष्ट हो जाता है कि प्रकृतिवाद युक्तिसंगत दार्शनिक सिद्धास्त महीं है।



### विज्ञान और ईश्वरका अस्तित्व

( केस्तक--भीगणेशजी धम० ६०, बी० धस-सी० )



में ईश्वरने बनाया या नहीं, सो तो ईश्वर ही जाने, पर यह निश्चित है कि प्रस्थेक तत्त्ववेत्ताने अपने-अपने ईश्वरकी स्वयं रचना की है। पूर्वीय अथवा पाश्चास्य दार्घानिकों मेंसे किस दार्घानिकने ईश्वर-का कौन-सा रूप स्थिर किया है सो तो दर्धन-शास्त्रके इतिहासों में भरा पड़ा है। यहाँ केवल यही देखना है कि

आधुनिक वैज्ञानिक आविष्कारों तथा ग्रुद्ध दार्शनिक तकंके आधारपर निष्पक्ष भावमे क्या कोई ऐसी सत्ता सिद्ध की जा सकती है कि जिसे इम सर्वश्रेष्ठ कहकर वन्द्रन कर सकें।

बैज्ञानिक आविष्कारोंसे यह बात श्रव निश्चित हो चुकी है कि समस ब्रह्मागडका दृष्य भविनाशी है। रसायन-शास्त्र (Chemistry) के श्रनुसार मह से उपर तस्वींका पता छग चुका है, पृथ्वी तथा पृथ्वीपरके समस्त जह तथा जीविस द्रष्य इन्हीं तस्वोंके वने हैं । प्रकाश-विच्छेद (Spectroscopic analysis) द्वारा यह सिद्ध हुआ है कि आकाशके नक्षत्र-तारे आदि भी इन्हीं तस्वोंके बने हैं। ये समन्त तत्त्व स्वयं केवळ दो तत्त्वांके रूपान्तरमात्र हैं-इन दो तस्वींको ऋण विश्वत् (electrons) तथा धन-विद्युत (Protons) कहते हैं । विद्युत् तथा उष्णता आदि भिष्ठ-भिष्ठ शक्तियाँ (energy) भी हुन्हीं दो तत्त्वींके रूपान्तर हैं। अनुमान किया जाता है कि ये दो तस्व भी इंथर नामक एक भाकाश-तत्त्वके भँवर (whirlpools) मात्र है। इसप्रकार अन्तिम सिद्धान्त यही निकळता है कि समस्त ब्रह्मारहका द्रव्य (matter and energy) अविनाशी है-न उसका कभी पूर्ण नाश हो सकता है और न वह शुन्यसे बनाया जा सकता है। ब्रह्माएडके समन व्यका साप, चाहे उसके कितने ही रूपान्तर हों, गणितकी र्राष्ट्रसे सदैव स्थीं-का-स्यों है ।

'नासतो विद्यते मावो नामावो विद्यते सतः।'

---इस गीताके वाक्यमें भी उपरके सिद्धान्तका ही निचोब है। 'सत्' यह शब्द संस्कृतको 'श्रस्' धातुमे बना है। 'श्रस्' का शर्ष है 'होना', इसमकार को कुछ 'है' बसे सत् कहते हैं। उपयुंक्त नियमको ही सांक्य 'सरकायंवाव' के नामसे पुकारता है। सत् (existence), यह जगत्की द्रव्य-सत्ताका प्रथम सिद्धान्त है।

द्रव्यके सिवा इस संसारमें यह महत्वकी एक सत्ता और है जिसे चैतन्यता ( awareness ) अथवा चित् ( consciousness ) कहते हैं । 'मैं चैतन्य हूँ' इसकी भारा कभी नहीं ट्रटती। यह जीवित शरीर चाहे जैसी चवस्थामें रहे, पर रहता है सर्देव चैतन्य। नामव् अवस्था-में चैतन्यसाद्वारा ही सब अनुभव होते रहते हैं; स्वम-अवस्थामें भी स्वप्नका अनुभव मुझ चैतन्यको ही होता है भौर निदाकी वह अवस्था जिसमें कोई स्वप्न नहीं दिसायी देता, उसका अनुभव भी मुक्ते ही होता है क्योंकि सम्म-विहीन निदा (सुष्ति) में 'मैं सुखये सोया ध्रथवा दुःख-से सोया'-ऐसा अनुभव जागनेपर मुझे हो होना है। सुष्ठिके ऐसे श्रनुभवकी जाग्नर्-श्रवस्थामें स्मृति ही सुषु ति-में चैतन्यनाके अम्तिरवका प्रमाण है। मैं सुपुरिमें न होता तो मैं द:खये सोया अथवा सुखये-गुमा अनुभव ही सुझे जाप्रवर्में कैसे होता ? तीव-से-तीव नशेमें अथवा क्छोरी-फार्मकी बेहोशीमें भी चैतन्यता रहती है क्योंकि रिक्टेक्स (reflex actions) ऐसी अवस्थामें भी होते हैं। शरीर-की रक्षाके लिये शरीरके किसी भी धंगर्मे जो हरूचल होती है उसे रिफ्डेक्स कहते हैं जैसे ऑखोंकी प्रत्नकी के पास किसी भी वस्तुके आते ही पछक्रोंका इच्छा न रहते हुए भी गिर जाना इत्यादि । सुषुम्ना काटकर में ढकके मिलकको उसके शरीरकी शिराओं ने भिन्न कर देनेपर भी उसके किसी अंगर्में तेजाद लगानेपर उसका हाथ उस तेजाबकी जगहको रगदने जगता है—ऐसे रिफ्डेक्ससे यह सिद्ध होता है कि थोड़ी-बहुत चैतन्यता उसके पीड़ित श्रंग तथा इलच्छ करनेवाले धंगमें अवश्य है।

प्रत्येक जीवित शरीरमें जन्मसे मृत्युपर्यन्त यह चेतनता बनी रहती है। शरीरके मृत्युद्वारा नाश होनेपर भी यह चेतन-सत्ता बनी ही रहती है, इसका सबसे पुष्ट प्रमाख उन बास्कोंका कृतान्त है जो स्वयं अपने मुखसे अपने पूर्व-जन्मका बर्णन करते हैं और जो वर्णन कुछ उदाहरणोंमें

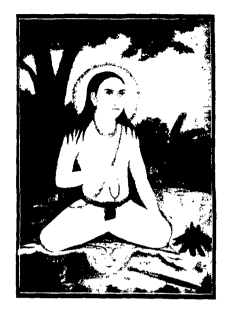
### कल्याण



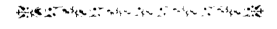
गुरु नानकजी



गुरु गोविन्दसिंहजी

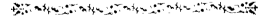


श्री श्रीचन्द्रजी

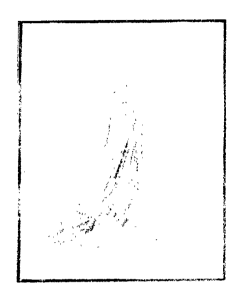




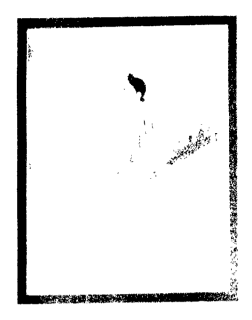
श्रीवनखण्डीजी



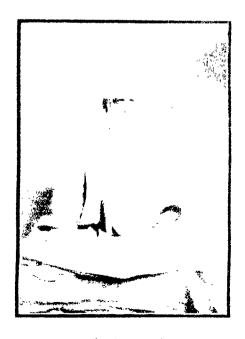
#### कल्याण 🐃



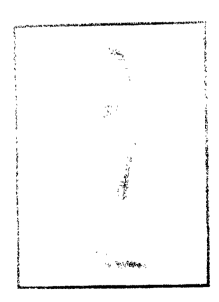
स्वामी राम् ३३



Committee to the second



म्बामी, मंगलनाथ जी



रसमा सियागम् ही

बोजहारा सस्य भी प्रमाणित हुआ है। अगस सन् १६२७ की (पूर्णसंख्या ६१ वीं) 'माधुरी' में वरेलीवालं जगदीश-धन्त्रका बृतान्त उन उदाहरणों में से एक हैं जिसका प्रा अनुसन्धान किया गया है और उस बालकका वर्णन ठीक पाया गया है। उदाहरण चाहे कम हों, पर हैं वे अवस्य, और सस्यके खोजियों के लिये ये उदाहरण प्रकृतिके वे संकेत हैं जिनके हारा जगठके गुप्त रहम्यों की ओर वे बढ़ सकते हैं। प्रकृतिके ऐसे संकेतों को हम पहले धपवाद (Exceptions) कह देते हैं, पर आंग चककर ये ही अपवाद साधारण सिद्धान्तीका स्वरूप छे लेते हैं। वर्तमान बंज्ञानिक आविष्कारों के हतिहासमें यही बात हतस्ततः दीख पदती है।

मृत्युके पश्चात् स्कारंहके बुद्धि-तस्वके साथ जिसमें कि सब संस्कारों तथा स्मृतियोंका अद्दा रहता है, चैतन्यता अथवा चिन्छक्ति दूसरे स्थूलदेहमें चळी जाती है, इसमें यह सिद्ध होता है कि स्थूछदेहके नाक्षके समय 'चित्' का नाक्षा नहीं होता, यह 'चित्' मनुष्य, पश्च तथा दूस प्रत्येक जीवधारीमें स्थित है। अब देखना यह है कि क्या यह चित्र जब द्रश्यमें भी मौत्यु है ?

इमें जड-जगत्का अनुभव होता है; इम जानेन्द्रियोंहारा बाह्य पदार्थों की घपनी चंतन्यतामें कात हैं, इससे
बह सिद्ध होता है कि बाह्य पदार्थों में यह शक्ति है कि वे
'चित' से सम्बन्ध कर सकें अथवा थों किहये कि चित्में
बहसे मेठ करनेकी शक्ति हैं। दो ही बातें हो सकती हैं—
या तो चित्रमें कुछ जहताका गुण है या नटमें चित्का
कुछ गुण है, नहीं तो यह असम्भव है कि चित्र और जह
ये दो विष्कुल भिन्न वस्तु आपसमें मेज कर सकें और
चित्को जहका जान हो सके ! दो विष्कुल भिन्न सत्ताओंमें किसी प्रकारका भी मेठ-मिठाप नहीं हो सकता; मेजमिठाप के लिये उनमें कुछ-न-कुछ समानता अवश्य चाहिये।
चित्रों जहका कुछ गुण और जहमें चित्का कुछ गुण
धनिवायं है। वाह्य द्रश्यसत्तामें अवश्य चंतन्यता भी है।
विद्यारण्यने पश्चद्वी में इसी सिद्धान्तको यों कहा है कि—

'स्वयमेव जगद्मृत्वा प्राविशक्तांबरूपतः'

अर्थात् चैतन्य-सत्ता स्वयं जगत बन गयी । शंकरका अर्द्धततस्व ही यहाँतक उहर पाता है । सांस्थका 'प्रकृति पुरुष' देकार्टेके 'जब तथा चेतन' के समान बहुत पीछे रह बाता है । इतना ही नहीं कि जब द्रव्यमें चित्का शंश है परन्तु जब द्रव्यमें ज्ञानेन्द्रियोंकी शक्ति भी व्याप्त है; क्योंकि उपरकी ही विचारधाराके अनुसार यह भी मानना होगा कि जब द्रव्यमें ज्ञानेन्द्रियों भी होनी चाहिये, नहीं तो जब द्रव्यका ज्ञानेन्द्रियोंसे सम्बन्ध नहीं हो सकता। गौतमके न्यायशासका यह परम सिद्धान्त आज दिन वैज्ञानिक श्वाविष्कारोंसे भी सिद्ध हो रहा है। श्री० अगरीशचन्द्र बोसने अपने (Artificial retina) नामक प्रन्यमें यह सिद्ध किया है कि नेत्र-शक्ति जब-पदार्थोंमें भी मौजूद है। उन्होंने यह बताया है कि जीबित नेद्रोंमें भिन्न-भिन्न शक्तियों (उच्चाता, विद्युत् आदि) से जो विकार इनके बनाये हुए कृत्रिम नेत्रमें भी होते हैं। विकार उनके बनाये हुए कृत्रिम नेत्रमें भी होते हैं।

यदि उपर्युक्त सिद्धान्त सत्य हैं तो फिर 'मृतक देह्र' का क्या अर्थ है ? मृतक देहमें चैतन्यता भी है, इन्द्रियोंकी शक्तियाँ भी हैं परन्तु उसमें जीवन-तस्व (Protoplasm) की वह श्रवस्था नहीं है, जिसमे उसमें जीवनके चिह्न दिखायी पहें। जैसे विक्रजी सब कराह है परन्तु विज्ञकी छैरप (bulb) में ही उसका प्रकाश होता है, बिगडे हुए खेम्प (fused bulh) में उसका प्रकाश नहीं होता, वंसे ही चित तथा इन्द्रिय-शक्तियाँ सृतक देहमें रहती हुई भी जीवन-तस्बके विगड जानेपर (stoppage of respiration in protoplasm)अपने आपको प्रकट(manifest) नहीं कर सकतीं। मृतक म्युलरेहमें यदि सब कुछ विद्यमान है तो पनर्जनममें उसमेंने निकलकर क्या चला गया है इस प्रश्नका कत्तर असंगत हो जानेसे छोड़ दिया जाता है। यहाँ केवल इतना कह देना बस है कि सर्वन्यापी बुद्धि-तत्त्वमें 'धहं' के सम्बन्धमें वैयक्तिकता आ जाती है और नये-नये संस्कारोंको लेकर सुशमदेहकी अपने आप रचना हो जाती है। इस वैयक्तिकताके कारण ही सुश्मदेह एक स्थूखदेह-को छोड़कर पुनर्जन्ममें दूसरे स्थुक इस्में चला जाता है। यदि आज 'विज्ञान' इतना बढ़ जावे कि किसी मृतक स्थूल-देहको जीविस कर दे तो उसमें अपने आप एक नृतन सहमदेहकी रचनाका भारम्भ हो जायगा और यदि उसमेंसे निकला हुआ स्वमदेह उसमें वापम लाया जा सके तो पूर्ववत संस्कारीबाला मनुष्य पुनः ठठ वेठेगा । प्राचीन भारतीय 'योग' में ऐसी शक्तिका वर्णन आता है ।

इसप्रकार समस्र जगद्में को इन्य व्यास है उसके दो

गुण सिद्ध हुए—एक तो सत् (existence) और दूसरा चित्र(consciousness)। उस सत्ताका तीसरा गुण्धानन्द्र (bliss) है। आनन्द्र आरमाका एक वह वछ है जिसके आधारपर समस्त जीव-जगत् टहरा हुआ है। शास्त्रकारोंने सीन प्रकारके दुःसोंका वर्णन किया है-आध्यारिमक, आधिविक और आधिमौतिक। संसारमें सैक्वों-हजारों प्रकारके दुःस दिखायी देते हैं। परन्तु यदि सुख-सद्या कोई पदार्थ म होता तो जीवमात्र प्रयवशीक तथा आशासान् दिखायी म देने और क्षणमात्रमें समस्त जीवधारियोंका नाश हो जाता, जैसे कि एक नितान्त निराश मनुष्य आरमधात कर देता है। यदि हम सदा दुःखोंका ही ध्यान करें तो जीवन असम्भव हो जावे। सव दुःखोंके बीचमें भी हमें आनन्दका अनुभव होता ही रहता है। हुःख स्थायी नहीं है परन्तु आनन्द स्थायी है, क्योंकि तत्त्व-झानके पश्चाद आनन्द-ही-झामन्द रह जाता है।

'तत्र की माहः कःशोकः एकत्वमनुषद्यतः।'

दु:खसे परम निवृत्तिका नाम मोक्ष तथा परमानन्द है। भन्तर्राष्टसे अपने अन्दर म्वयं देखनेपर अपना म्वभाव परम आनन्दमय प्रतीत होता है। यही आनन्द जिसे हम जब द्रव्य कहते हैं उसमें भी हैं। जब द्रव्यों ये उरपश्च होने-बाछे विषय-मोर्गोको मनुष्य आनन्दके जिये ही करता है। दु:ख प्राप्त होता है अनियामकता नथा अज्ञानसे। सुख-दु:खके अनुभवको जो सम्बन्ध-सम्बन्धी (Relative) मानते हैं वे ठीक हैं, पर उससे आगे और उससे परे मनुष्य तथा जीवमात्रमें जो भ्रानन्द-प्राप्तिकी समान इष्द्रा है, बह सम्बन्ध-सम्बन्धी (Relative) नहीं है, क्योंकि ऐसी स्थार्या इच्छा दु:ख-प्राप्तिकी किसीको नहीं है। यह स्थायी आनन्द आरमाका अविनाशी गुण है।

राग-रागिनियाँ दु:खर्में नहीं, वरं धानन्दमें निकला करती हैं। अभी हालमें ही दा॰ रमनने प्रयोगोंद्वारा सृष्टि- के समस्त द्रव-पदार्थों (Liquids) में राग-रागिनियाँ सिद्ध की हैं। प्रत्येक द्रव एक अमुक प्रकारकी रागिनीको लगातार गा रहा है। यह इतनी कँची ध्वनि हैं कि मनुष्यके कान समे नहीं सुन सकते; इसलिये दा॰ रमनने उस ध्वनिके बेग (Fitch) को यन्त्रोंद्वारा इतने नीचे उतार दिया है कि उसे अब कोई भी मनुष्य सुन सकता है। अकग-अकग हुचीकी मिष्ट- अक राग-रागिनियों को प्रयानी इस्यादि बार्बो-

के साथ मिलाकर संगीतकी मक्षत्विस जमानेमें भी वे कृत-कृत्य हुए हैं।

एक ही सत्ता अथवा तत्त्वमें उपर्युक्त प्रकारमे सत् (Existence), चित् (Consciousness) और मानन्द (Bliss) ये तीन सिद्धान्त सिले । पर ये कोई ऐसे गुज नहीं हैं जिनका श्रष्ठग-श्रक्रग श्रस्तित्व सम्भव हो। संस्कृत-भाषामें तो इनकी सन्धि 'सिंबदानन्द' करनेपर होती है परन्तु प्रकृतिमें ये तीनों विदायताएँ ऐसी मिछी हैं कि **उ**नकी सन्धिका तो**इ**ना अस्वाभाविक मालुम होता है। 'मैं सिखदानम्दस्यरूप हुँ' इस बातका अनुभव मनुष्य-मात्रको रुगातार हो रहा है। 'मैं नहीं हैं' अथवा 'मैं जब हूं' अथवा 'में दु:खमय हूं'— ये भावनाएँ ही स्वयं भयानक-सी माल्यम होती हैं। मैं जो कुछ हूँ उसका प्रमाय मुझे प्रतिक्षया अपने आप हठात् मिळ रहा है। ग्वामी रामतीर्थ-ने कहा है और ठीक कहा है कि 'मनुष्यमात्रकी किसी न-किसी स्वरूपमें तथा शंशमें चापलुसी (flattery) पसन्द है इसका एकमात्र कारण केवळ यही है कि मनुष्य स्वयं उन सब गुर्यों ये युक्त और शाहन्द्राह है, अपने स्वरूपकी स्मृतिमें भानन्दका भाना म्वाभाविक है।'

भव यहाँ एक बहा कित प्रभ यह उपन्थित होता है कि जब सर्वत्र एक ही तस्त सिखदान-दरबरूप व्यास है तो त्रष्टा (Subject) और हरय(Object) ये दो भिक्त परिस्थितियाँ कैंसे सम्भव हो सकती हैं? द्रष्टा सदेव हरय-मे भिक्त ही रहेगा अन्यथा द्रष्टा और हरय ऐसे दो राज्य भी केवला शुद्ध अद्वेत-तस्त्वमें नहीं बन सकते। चित् (द्रष्टा) को जब (हरय) का ज्ञान हो इसके किये जहाँ यह आवश्यक है कि दोनोंमें कुछ-न-कुछ समानता हो, वहाँ यह भी आवश्यक है कि द्रष्टा और हश्य दोनोंमें कुछ-न-कुछ समानता भी हो, नहीं तो दर्शनके सहश कोई किया ही होना ससम्भव है। प्रभ यद्यपि कठिन है पर इसका उत्तर विञ्कुल सरका है।

सर्वन्यापी एक ही अविनाशी सिंद्यानन्द्स्वरूप तथा-में किसी भी कारणमें खयवा लीजामात्रमें अथवा स्वभावमें नामरूपादिहारा अनेकता प्रकट होती हैं, जैसे कि एक ही ईथरमें ऋषा-विद्युद (Electrons) तथा धन-विद्युद (Protons) ये दो तरहके मेंबर हो जाते हैं अथवा जैसे समुद्रके जलके अन्दर बहुरें, बुद्बुड़े तथा भेंबर आदि होते हैं। हन नाना प्रकारके भेदोंमें एक इन्डबाम ऐसा भी हो जाता है जहाँ कि चित्के चित्त्वकी सम्मावना हो जाये। जैसे कि विचृत् सब जगह ओतप्रोत मरी हुई है, पर वह बल्बमें ही प्रकाशरूपमे प्रकट होती है, बैसे ही चित् सर्वस्थलमें रहते हुए भी केवल एक असुक प्रकारके इन्तज़ाममें ही द्रष्टा बनता है। वह इन्तज़ाम इसप्रकार है—जीवित स्थल देइ (जो जीवन-तत्त्व protoplasm से बनता है), इस स्थल देहमें पाँचों ज्ञानेन्द्रियोंकी शक्तियंकि प्रकटी-करणके लिये पाँच प्रकारकी स्थल इन्द्रियाँ और तब इस स्थल देहके अन्तर मन, बुद्धि और संस्कारोंको वंयक्तिकता देनेवाला 'अहं' तत्त्व। यह सब हो चुकनेपर एक असुक शारीरके अन्दरके चिन् (Consciousness) में चैत्य (Awareness) होता है और उसमे द्रष्टाका नाम मिल जाता है और बाह्य-जगत् उसका दश्य बन जाता है।

यह सब कुछ होते हुए भी वह पूर्ण सिंद्यानन्दस्बरूप तत्त्व निर्विकार ही रहता है, क्योंकि उस तत्त्वमें कोई अन्तर नहीं आने पाता, जैसे कि सुवर्णके कई प्रकारके गहने बन जानेपर भी वह पूर्ण नष्त्व सुवर्ण-ही-सुवर्ण है। हम अयमें हम नामरूपारमक जगत्तको मिथ्या तथा अस कह सकते हैं, अर्थात एक तत्त्वके सिवा कुछ है ही नहीं।

'अहं' एक ऐसा तत्त्व है कि जिसके हारा एक सर्व-ग्वापी चित्रों अनेकता प्रकट हो जातो है। प्रत्येक शरीरों रहनेवाला चित् 'अहं' से बँधकर अपनेको परिमित व्यक्ति समझने लगता है। यह बात उस सर्वन्यापी चित् (चिदाकाश या बहा ) के महान् अंशके साथ नहीं है जो कि देहोंसे बँधकर 'जीव' नहीं हो पाया है। वह चित्राकाश अहंकारसे अपरिमित होनेके कारण और प्रत्येक जीवसे तादास्म्यता (Continuity) के कारण समस्त जीवोंके अनुभवोंका हाता रहता है।

ईश्वरके अम्तिरवर्क जितने प्रमाण निये जाते हैं, उनमें तीन ही योग्य प्रमाण हैं, अर्थात् (१) कार्य-कारण भाव-मूलक (Cosmological), सत्तामूलक (Ontological) तथा प्रयोजनमूलक (Teleological)। केलर्ड (Caird) ने इन प्रमाणों का विम्तारसे वर्णन किया है। कैण्डने इन प्रमाणोंका ल्व सण्डन किया है।

#### (१) कार्य-कारण-भाव-मृलक प्रमाण सम्पूर्ण संसार कार्य है इसक्रिये इसका कोई कारण अवस्य होना चाहिये। 'उस्र कारणका भी कोई कारण होना

चाहिये और फिर उसका भी कोई कारना होना चाहियें — इसप्रकारसे यदि चलते चलें तो कहीं कारगोंका अन्त न होगा और अनवस्था-दोष भा जायगा। इसिलये जगतका कोई एक हो नजदीकका कारण है और उसे ईश्वर कहते हैं।

मैं इसप्रकारके प्रमाणों को निन्दाकी दृष्टिमे देखता हूँ क्योंकि इसमें प्रमाण देनेवालेके हृदयमें सन्यके खोजकी कुछ भी इच्छा नहीं दीखती, केवल हार-जीतकी इच्छा, दुराप्रह और अज्ञान ही दिखायी देता है। नब्यन्यायमें भी ऐसी ही वार्तोकी भरमार है, जैसे 'मनुष्यत्वावच्छिको मनुष्यः' 'मनुष्यत्वाषच्छेदको घटः' इत्यादि।

#### (२) सत्ता मुलक प्रमाण

ऐन्सेल्म, डेकार्टें आदिने कहा है कि यदि ईश्वर कोई वस्तु न होता तो ईश्वरका प्रस्यय हृत्यमें कैसे आता ? गेलोजियो, कैएट आदिने इसका खण्डन करते हुए कहा है कि 'मनुष्यके हृद्यमें ईश्वरकी कल्पना होनेके कारण यदि उसका अम्लिन मान लें तो संसारमें जितने भिष्ठक हैं वे मनमें अश्रिष्ट्यों की कल्पना करके करोडपनि हो लायें।'

इस प्रमाणका वास्तविक भ्रयं वैसा नहीं हैं जैसा गेलीलियो आदि समम बंदे हैं। इस प्रमाणमें कुछ तथ्य है जो कि तकनात्मक धर्म-शास्त्र (Comparative Religion ) की शासा धर्मशास-सम्बन्धी मनोविज्ञान-शास (Psychology of religion) में हैं।समन्त संसक्तमें जितने धर्म हैं उनमें किसी-न-किसी महान् सत्ताका एजन अथवा बन्दन होता है। नाम्तिकों आदिको छोडका मनुष्य-मात्रके हृदयके अन्तर किसी-न-किसी महान् सत्ताके प्रति आहर. भय तथा श्रद्धा दिखायी देती है। संसारभरके धर्म तथा सम्प्रदायोंके अध्ययन करनेके बाद अन्तर्मे यह निष्कर्ष निकलता है कि विश्वकी किसी महान् सत्ता है मनुष्यमात्रके हृद्यके अन्दर घर-सा कर रक्ला है। विना किसी-न किसी धर्मको माने मनुष्यके चिलको स्थिति मानो असम्भव-सी दीखती है। दक्षिण-प्रक्रिका तथा मध्य-श्राम्टे लियाकी श्रशिक्षित तथा खंगली जातियोंमें भी टोटेमिएम ( Totemism ) नामका धर्म कई प्रकारकी शालाओं में प्रचिक्त है। इस धर्ममें अनेक प्रकार के श्रद्भुत-अवुभूत विश्वास भरे हैं जो इन जातियों में स्वाभाविक ही उत्पन्न हुए दीखते हैं। इनका भी विश्वको अद्भुत सम्राचिनी मस्तियों में विवास है।

षहाँ प्रश्न यह है कि खब किसी-न-किसी प्रकारकी अवसत सत्ताने मन्त्यमात्रके हृदयमें भपना घर कर रक्खा है से। क्या गेसी कोई सत्ताका श्रस्तित्व मान लिया जाय या यों मान लिया जाय कि यह मनुष्यका एक जन्म-सिद्ध स्वभाव (Instinct) है कि वह ऐसी किसी-न-किसी सत्तामें विश्वास करे ? यदि ऐसा नहीं है तो क्या कारण है कि इस बेकामकी बातने मनुष्यके हृद्यकी भय तथा श्रद्धा-से भर रक्ला है ! तुलनात्मक धर्म-शास्त्र (Comparative Religion ) की प्रधान शास्त्रा धर्ममुलारमक मनोविज्ञान-शास्त्र (psychology of religion) के अनुसार कुछ ऐसी परीक्षाएँ की गयी हैं कि जिनमें नवजात बालकको जनमये ही धर्म तथा ईश्वर-सम्बन्धी सब बार्तीये दर रक्खा गया है---यह देखनेके लिये कि ईरवर-सम्बन्धी कोई बात उसके अन्दर स्वाभाविक ही उठती है अथवा नहीं। यद्यपि ऐसी परीक्षाएँ अधिक नहीं की गयी हैं परस्तु जिसनी भी इनी-गिनी परीक्षाएँ की गयी है उनसे यह पता लगा है कि ईश्वर तथा धर्म आदि सम्बन्धी कोई भी वात सनुष्यमें स्वाभाविक नहीं पायी जाती: ये वार्ते उसे टी जाती हैं। जो कुछ भी हो इस और खोज होनी चाहिये क्योंकि जो कुछ अभीतक हुआ है उसे मैं धनक तथा विश्चित माननेको तैयार नहीं हैं, क्योंकि इन परीक्षाओंके साध-ही-साथ महारमा गान्धीके समान परीचक और सन्य-के खोजी भी विद्यमान है जिल्होंने अपने चित्तके हर एक विश्वासको साँजकर उसे फिरसे निष्पक्षभावसे स्थिर किया है। शब्द सत्यके प्रेमी सहात्मा गान्धीने यह कई वार कहा है कि उनके हृदयमें इंइवरकी प्रेरणा होती है। वे जो कुछ करते हैं, उसी प्रेरणाके अनुसार करते हैं। ईश्वरके इस सत्तामुखक प्रमाणको कोई-कोई मनोविज्ञानशास-मुखक प्रमारा (Psychological proof) भी कहते हैं।

अब अन्तिम प्रयोजन-मूळक प्रमाण (Teleological proof) की परीक्षा करनी है। सृष्टिका जितना कार्य है वह किसी एक गुप्त प्रयोजनको लेकर हो रहा है और उसी रहम्यमय गुप्त उद्देश्यको भोर मृष्टि बढ़ी चली जा रही है। उद्देश्य केवल चेतन व्यक्तिमें ही हो सकता है, अचेतनमें नहीं, इसिंखये किसी चेतन्य स्तिका सवस्य अस्तित्व है जिसे हम 'इंद्रवर' कह सकते हैं। मौतिक तथा प्रातिशाक्षसम्बन्धी विज्ञानकी जितनी भी शाखाएँ हैं उन्मेंसे प्रथेक सृष्टिक किसी-व-किसी एक गुप्त प्रयोजनकी

ओर संकेत करती हैं। विस्तारमें न जाकर इम कुछ भाषरयक शास्त्रोंको ही स्रेकर यह देखेंगे कि उनमेंसे प्रत्येक किसप्रकारमे अपने-अपने हंगपर विकासवाद (Evolution) को सिद्ध कर रहे हैं।

सृष्टि छ: दिनमें नहीं बन गयी, जैसा कि बाइबलमें रिल्ला है परन्तु सृष्टि झाज जैसी है वैसी अवस्थामें धीरे-धीरे यह सहस्वों सहियोंमें विकासहारा पहेंची है। विकास-का धर्य है किसी निश्चित उद्देशकी धोर धीरे-धीरे आगे बढ़ना।

ज्योतिय-शास (Astronomy) द्वारा अव यह भली-माँति सिद्ध हो चुका है कि सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड पहले एक बड़े भारी नीहारिका (Nebula) की हालतमें था जिससे कि आगे चलकर करोडों सौर-जगत् (Solar systems) की उत्पत्ति हुई है। हमारा सौर-जगत् श्राकाश-गंगाके करोड़ों सौर-जगतमेंसे एक है। हमारी पृथ्वी हमारे सूर्यका ही एक टुकड़ा है को ठयड़ा होते-होते श्राज हमारे रहनेके योग्य हुई है अभी भी यह पूरी ठयड़ी नहीं हुई है। इसके अन्दर अभी जलता हुशा गरम लाडहा (lava) भरा हुआ है को कि ज्वालामुखियोंद्वारा निकला करता है।

भृगभंशास (Geology) द्वारा यह विस्तारमे सिन्दू हो जुका है कि पृथ्वीका तल, उसमेंके समुद्र, पहाद तथा नदियाँ आदि किस-किस प्रकारमे कनते-वनने ऐसी बनी हैं जैसी बाज हैं। आज जहाँ हिमाक्य पर्वत है वहाँ पहले टेबिस नामका समुद्र था और आज जहाँ बंगालकी खादी है वहाँ पहले आस्ट्रेलिया समाया हुआ था— हत्यादि सैकड़ों बार्ने सप्रमाण भूगभंशास्त्रने सिन्द्र कर दी है। गरम जलने हुए स्पूर्यके टुकड़े 'एच्बी' ने सदियों बाद साज वर्तमान परिस्थिति प्राप्त की है।

सब यह पृथ्वी जीवधारियोंके रहनेके योग्य हो गयी तब विचित्र प्रकारमे इसके समुद्रोंके अन्दर जीवनतस्व (Protoplasm) की तरपत्ति हुई। यह प्रोटोप्लाइस— कारबन, नाइट्रोजन, हाइब्रोजन, ऑक्सीजन तथा फासफ्रस आदि पदार्योका वह विचित्र सम्मिश्रया है जो मनुष्यमे लेकर प्रत्येक जीवित प्राणी तथा पौजों में वर्तमान है और जिसके विना जीवन नहीं रह सकता। विज्ञानयेत्ता जिस दिन इस पदार्थको प्रयोगशालामें अपने हाथसे तैयार कर केंग्रे— जैसी कि दन्हें बाला है— इस दिन वे मृत्युपर विजय प्राप्त कर लेंगे। जीवन-तत्त्व समुद्रोंमें पहले-पहल सनेक प्रकारके जीवोंके रूपमें प्रकट हुआ। फिर विकास होते-होते उसने एक ओर मछुली आदिका और दूसरी ओर वनन्पतियों श्रादिका रूप लिया। पशुओंसे बनते-बनने बन्टर बना, नव वनमानुप और फिर मनुष्य। इन सब बातोंका विम्तार बनन्पतिशास्त्र (Botany) तथा पशु-विज्ञान-शास्त्र (Zoology) में भग पड़ा है। यह भी सिद्ध किया जा रहा है कि मनुष्यका भी विकास हो रहा है। मनुष्य-विज्ञान-शास्त्र (Anthropology) ने यह दिखलाया है कि मनुष्य पहले कैमा जंगली था और उसने किसप्रकार अपना जगलीपन न्यागा। 'Riddle of Mars' अथान 'मंगल नारेकी पहेली' नामक पुस्तकमें यह सिद्ध किया गया ने कि संगठ तारेपर मनुष्य रहने हैं और वे हमये भी श्रीयक उन्नतिश्वल हैं। वहाँके

इञ्जीनियमंने ऐसी केनालें ( Canals ) बनायी हैं जिनका बनना इसारे यहाँ तुष्कर है ।

रसायनशास्त्र (Chemistry) के एक वहे आचार्य मेगडेलेजिफ्ने यह सिद्ध किया है कि समन ब्रह्माण्डके जितने भी तस्वाणु हैं उन सबका विकास हुआ है। रेडियम आदि नन्याके विकासकी अवधितकका पता लग गया है। विकासका आरम्भ हाइड्रोजन-नन्यये हुआ है श्रीर अभीतक तन्वाणुओंका विकास यूरेनियम नामक धानुतक पहुँच पाया है।

इत्प्रकार जहाँ देखो वहीं विकास-ही-विकास होता चला जा रहा है। तस्ववेत्ताओं की श्रव यह सबसे कठिन समस्या उनके सामने उपस्थित हैं कि सृष्टिके इस रहस्य-मय विकासके पीछे श्रवश्य ही कोई चेतन कर्त्ता होना चाहिये।



# विज्ञान और ईश्वर

(ेल्यक--भीवासुः वज्ञरणजी एम० ए०)



शान ईश्वरके विषयमें निरपेज्ञतासे मान है। विज्ञानकी परी हाएँ इश्य, स्थूल और सूध्य जगतके परमाणुओं-तक परिमिन हैं। प्रकृतिकी खोज विज्ञानका श्रीमणेश हैं, उसका अन्त कहाँ चलकर होगा यह अभी नहीं कहा जा सकता। श्लेयके प्रतिपादन-से विज्ञानने अशेय या परोक्ष विषयोके विश्वासको धक्का पहँचाया।

बहु अच्छा ही हुआ। उन्नीसवी शताब्दी में उदम बुद्धिवाद बहुत जोरोंपर था। युग-युगान्तर में छोग जिन कहपनाओं के इसस थे, उन सबको विज्ञानकी प्रचण्ड अग्निने झुलसा दिया। वीर योद्धार्का भाँति विज्ञानने तर्क और बुद्धिके अक्षोंसे विश्वासके दुगीं भीतर घुसकर प्रहार किया और धर्म और मतों के संकीर्ण पुजारियों को उसकी बदती हुई विजयके सामने अपने हथियार रख देने पक । यह आंधी इस युगकी विशेषता है। मनुष्यने तर्क और बुद्धिको सिहासनपर अधिष्टित करनेका संकस्प कर छिया है, इसमें शेष या समर्च करनेकी भावस्यक्षा कहीं है। बुद्धिको प्रचण्ड नदके सामने जो बाधकरूपमें श्राया अथवा भ्रावेगा वहीं वह जायगा ।

सृष्टि कवसे हैं, संसारमें प्राणियोंकी सत्ताको कितना समय बीत गया, प्रथिवीका सौरमण्डलमें क्या स्थान है, कर्मों की प्रेरणामें बाह्य हेन क्या है--इन सब विषयोंपर उन्नीमवीं सदीके वजानिकोंने मन्द्य-जातिको नये पाठ पढाये और लोगोंने पुराने इकियानुमी विचारोंको निस्सार जानकर पीछे छोड दिया। धर्म-शास्त्रोंका स्थान विज्ञान-क्कास्त्रीने ले लिया। सन्द्य-जातिके नन्हें बन्ने नये प्रकाशमे चिकत और आनन्दित होकर स्वतन्त्र सिपाहीकी भाँति प्राकृतिक रहम्योंके नये देश जीतनेको निकल पड़ । उनकी दिग्दिजय सर्वतोम् स्वी, आश्चर्यमयी और प्रतिभाशालिनी हुई। सृष्टिकी आयुके जीर्ण विचार जाते रहे। एक ही सपार्टमें ऐसा मालूम होने लगा मानी यह पृथिवी कई करोड वर्षीसे हैं। उत्तरोत्तर अनुसन्धानसे आज सब बैजानिकोंकी ऐसी धारणा है कि पृथिवीकी आयु (Age of the Earth ) दो अरच वर्ष (2000 million years ) है। रेडियमकी खोजने इस परिणामको सत्य कराया है। हर्च है आर्य-जातिमें प्रचिक्त सृष्टि संवरस्तर

११७२१ ११०३१ से यह विज्ञानका अनुमान मिलता हुआ है। इसके श्रतिरिक्त दरवीचण-यन्त्रने प्रधिवीका ब्रह्माण्डमें क्या स्थान है, इसपर प्रकाश डाला । पहले स्रोग इसी गोलको सब जगरका केन्द्र मानते थे। विज्ञानने बताबा कि हमारे सीरमण्डळका केन्द्र सर्य है और पृथिवी उसकी तुलनामें बहुत ही छोटी है। धीरे-धीरे यह खोज यहाँसक बढ़ी कि श्राल यह पृथिवी समस्त ब्रह्माग्रहकी अपेत्रासे एक कणके बराबर भी नहीं है। इस विश्वमें जितने मागरोंके रज:कण हैं, वे सब यदि प्रष्ठ और ताराओंकी संख्याके बराबर मान लिये जायँ तो यह पृथिवी एक रजःकण्के भी सुधमातिस्थम अंशके बराबर नहीं कही जा सकती । इसारे गणितके शंक रो देने हैं । इस अनन्तताको शहदों में व्यक्त करनेका साधन हमारे पास नहीं है। जहाँनक गणितके खंक हमारे साथ रहें वहाँतक सो हमारी स्थिति इद मस्यपर समझी जाती है। जब इस इस धनन्तता या विशालताकी कछ भी कल्पना निश्चित शब्दों और श्रंकोंमें नहीं बता सकते. तद मानो हम सत्य (Fact)को खोकर पराण( Legand ) के क्षेत्रमें चले जाते हैं। इस जगत्रमें सन्य कुछ ही दरमक हमारा साध देता है। आगे चलकर भौतिक अनुसन्धानमें भी हमें अपने आपको पुरास्के हाथों में सौप देना पहला है। प्रराने प्रराणोंको छोड दीजिये । नये विज्ञानके पराणोंकी शरण छिये बिना गति नहीं है। विश्वकी विराटना पुराण ही है । बस्तुनः संसार निरुक्त और अनिरुक्तका, सन्य और पराणका, सान्त और अनन्तका अञ्चन सम्मिलन है। आधुनिक ज्योतिविज्ञानने हमें कल्पनाके अगतमें उठाकर निम्महाय होड विया है---

Dr. Hubble estimates that about two million such nebulae are visible in the great 100-inch telescope at Mount Wilson, and that the whole universe is about a thousand million times as big as the part of space which is visible in this telescope. Let us now multiply 1000 million by 2 million, and the product by 1000 million. The answer  $(2 \times 10^{-1})$  gives some indication of the probable number of grains of sand spread over England would make a layer hundreds of yards in depth. Let us reflect that our earth is one millionth

part of one such grain of sand, and our mundane affairs, our troubles and our achievements, begin to appear in their correct proportion to the universe as a whole.

[Eos by Dr. Jeans, p. 21]
यह वैज्ञानिक सत्य है। इसके लिये वंदोंने कहा है-'एतावानस्य महिमा।' पर विज्ञान 'अतो ज्यायांश्च प्रूपः'
कहनेकी खाज्ञा हमें नहीं देता, अतः हम पुरुपके विषयमें
कुछ न कहेंगे। इस वर्णन-रोलीका नाम पुराग्य या कहपना
है जो अनिकक पक्ष या अनन्तताका पोषण करती है।

यह तो सृष्टिकी विशालताका दिग्दर्शन हुआ। वहाँ विज्ञानकी गति अवरुद्ध हो गयी है। अब सृष्टि-प्रक्रियापर किञ्चित विचार करना है। यह सृष्टि जिस रूपमें इमारे सामने फैछी है यह क्या पहली ही बारका आयोजन है, अथवा इससे पूर्वमें भी कभी सृष्टि थी, या इसके बाद भी फिर कभी सृष्टि होगी ? हम जान चुके हैं कि प्रराने ईसाई-धर्मकी कल्पना या अन्य धर्मीकी करपनाओंको पञ्जाब-कर विज्ञानने आगे कदम उठाया था । परन्तु सृष्टि-प्रक्रिया का सन्तोषदायक कोई भी समाधान आजतक विज्ञानके हाथ नहीं आया है। यह विषय भी रूप्य परिमित जानकी श्रंखलाओं से नहीं बँधना चाहता । वैज्ञानिक निश्चयरूपसे इस मृष्टिके पहले क्या था, कुछ नहीं कहते । हाँ, यह मृष्टि इमारे सामने फैठी है यह ध्रुष घटना है। इस घटनाका श्राध्ययन विज्ञानको इष्ट है। इस अध्ययनमें एक नियम बहुत महत्त्व रखता है। उसका श्रंग्रेज़ी नाम Second Law of Thermodynamic है जिसका प्रतिपाद बिषय यह है कि शक्तिका प्रवाह उँचं केन्द्रसे नीचे केन्द्रकी ओर होता है। उदाहरणार्थ एक वस्तुमें पाँच सहस्र हिन्री सेम्टोब्रेडकी गर्सी है और दसरीमें दो हजार हिन्नी। तापका प्रवाह पहकीसे दसरीकी शोर होगा और तबतक बराबर होता रहेगा अवसक दोनों में समस्व-स्थिति न हो जाय। प्रकृतिके ज्ञात अनुभवंभि ऐसा कभी नहीं देखा गया कि दो इवार हिप्रीका ताप जिसमें है उसमें में उसटा प्रवाह जैंचेकी ओर होने लगे । शक्तिका प्रवाह अधोमस या प्रख्यकी भीर है। प्रख्यका तान्पर्य वह समता (Equilibrated condition) है जहाँ शक्तिक इस्तास्तरित न हो सकनेसे कोई कार्य नहीं हो सकता। बैज्ञानिक मामचे हैं कि सूर्यके समाब भनेक शक्तिके केन्द्र

ब्रह्माण्डमें हैं जिनकी शक्ति अनवरत वेगसे आकाशमें विक्रीण हो रही है। यदि यही प्रवाह चलता रहा और कोई कारण ऐसा समझमें नहीं आता जिसमे इस प्रवाहमें बाधा हो, तो एक समय ऐसा आयगा जब शक्तिके सम-वितरणसे विश्वमें कोई कार्य न हो सकेता और सब प्रकृति शक्तिक्ष्यमें परिवर्शित होकर असन्त आकाशमें फैक जायगी। ऐसी इशामें फिर सृष्टिको सम्भवकर सकना असम्भव है। यदि उपर्युक्त दूसरे नियमका प्रतिद्वनद्वी ऐसा भी कोई नियम हो जिसके अनुसार शक्तिके नये गर्भित केन्द्रीकी रखना हो सके, तब तो प्रख्यके बाद सृष्टिका प्रवाह पुनः प्रचलित हो सकता है। परम्तु अभीतक इस विषयमें इस कुछ नहीं कामते । विश्ववर दा० जीन्सकी तो यहाँतक क्रुपना है कि उस विप्रतिपश्चिस छुटकारा पानेका उपाय यह है कि विश्वके बाहर किसी कारणको हम पुनः सृष्टिका हेस मान क्षेत्रें । पर विज्ञान हमें इस विषयमें कुछ कहनेकी आज्ञा नहीं देता। इस तो संकेपमें यही कह सकते हैं कि आयं-करपनामें अभीद तपसे सृष्टि मानी गयी है। यह तप ही शक्तिके गर्भित केन्द्र हैं। पर तपका जनविसा बहा है जो योगनिद्रामें इस सपको बस्पन्न करता है। निद्वाकी करपनाके साथ जाप्रत्की करूपना भी है। अर्थाद र्साष्ट्र और प्रकृष ये दोनों नैस्पिक प्रवाहगत क्रम हैं जो परम्परापेक्षी हैं। दीनोंका आधार खेतन्यका शान है।

अय इस एक ऐसे विषयकी और आते हैं जिसका अनुसन्धान विज्ञानका महत्वपूर्य अंग है। यह प्रश्न जब-जगत् और शक्तिये सम्बन्ध रखता है। जब-प्रकृति (Matter) का अन्तिस रूप क्या है इसका उत्तर सारा संसार विज्ञानसे साँग रहा है। और क्यों नहीं? जिस प्रकृतिकी प्रतिष्ठा इतने समारोइसे वैज्ञानिकोंने की है उसका परीक्षण भी होना चाहिये।

विज्ञानका ही सस्यित्रयताने विद्वानोंको हस बातके जाननेको विवश किया कि प्रकृतिका अस्तिम रूप क्या है ? पहले बैज्ञानिकोंने इस बातका पता क्याया कि स्थूल- बागतमें वानने तस्य या पदार्थ (Elements) ऐसे हैं जिनके संयोगसे ही सारे रूप बनते हैं। ब्रह्माण्डमें कहीं चले आह्ये, समस्त प्रकृति इन्हों मोलिक पदार्थोंका संबद्ध है। मौतिक विज्ञान और ज्योतिविज्ञानकी सन्मिक्ति कोशोंसे अब यह जान लेना बहुत सरक हो गया है कि वर्ष या और मो जवानस्य द्रीवाके नक्षशीमें कितने तस्य

(Elements) 🕻 । प्रश्येक सरवका प्रकाश अखग-अखग हैं और किसी भी नक्षत्रमं आनेवाले प्रकाशके विश्लेषण (Spectrum analysis) से यह मालूम कर लेना बहुत आसान है कि उसकी प्राकृतिक रचना किन तस्वींके संयोगमें हैं। इसप्रकार कुछ काकतक इन वानवे तस्वींको विश्वका मूलभूत आधार मानतं रहनेके बाद विजानने एक परा और भागे रक्खा। यहाँपर वैज्ञानिकीने परमाण (Atom) के अन्तिम स्वरूप और उसकी आन्तरिक रचनाकी स्रोज आरम्भ की। आधुनिक शनाव्यीके अनुसन्धानोंमें परमाणुकी रचना-विषयक स्रोज बहुत ही सङ्ख्की है। इसने विज्ञान-शास्त्रमें आमूल क्रान्ति कर दाछी है। कोई समय था जब परमाणुको स्रोग अविभाव मानते थे। अब इस विषयमें कोई सन्देह नहीं है कि परमाणुकी रचना सीर-मण्डलके दंगपर है। परमाणुके बीचमें एक केन्द्र हैं जिसे घोटोन (Proton) कहते हैं। इस केन्द्रमें हो परमाण्का सारा वजन सम्नित रहता है। इसके चारों और कुछ विद्युत्कण चक्कर काटते हैं जिनका नाम इंग्रेक्ट्न (Electron) रक्ता गया है। बस, परमाया प्रोटोन और इर्छक्ट्नके समवायका नाम है। प्रोटोनके चारों ओर घूमनेवाळे इर्छव्यूनोंकी संक्या इर सरवके परमाशुमें भलग-अकग है। चाँदी और सोनेका भेद असकियतमें कुछ नहीं । दोनोंके परमाणुओंके भीतर इंछेक्ट नोंकी गिनतीमें भेद होनेसे यह जपरी भेद हो जाता है। इस आविष्कारने यह सिद्ध कर दिया है कि भीतिक प्रकृतिकी रचना परमाण्-मय है और एक मूळ-पदार्थके परमाण्का दूसरेने भेद केवल इसंकट्नोंकी संख्यापर निर्भर है। वस्तुतः भेद कुछ नहीं है। परमाणुका स्वरूप क्या है? इस विषयकी खोजसे यह फक निकका कि परमागुका स्वरूप विद्युत्रूप है। प्रोटोन और इंकेंक्ट्न दोनों धन और ऋण विशुद्के रूप है। विश्व एक ही है। उसका दो तरहसे प्रकट होना अनिवार्य है । बिना ऋण-धनके कोई कार्य नहीं हो सकता । बास्तविक इष्टिसे ये दोनों उपाधिमात्र हैं। मूल विशुत् एक-रस है। इसप्रकार भौतिक प्रकृतिका सुश्मातिसुश्म अंश जो परमाणु है वह केवल विद्युवका ऋण-धनारमक प्रकाश-मात्र है। इस स्रोजने प्रराने सब विचारोंको असम्यस कर विया है। सैटर और इनर्ज़ीका सम्बन्ध ठीक-ठीक इस अभीतक नहीं जान पाने हैं। परमाशके सारूपके बाहेसे भी वैज्ञानिकों में बहुत मतवाद हैं। दार्शनिक म्हाइट है हने तो परमाणुको चेतनधमंत्रिश्च कार्यसम्पन्न मान लिया है। पर इसमें समस्या किसी तरह इक नहीं होती। जैसे इम शक्तिके बारेमें अनिभन्न हैं बंसे ही चैतन्यके वैज्ञानिक स्वरूपके विषयमें तो इम और भी कोरे हैं। परमाणुओं की भट्टीमें पड़कर दश्म म्थूल जगत् इमारे हाथों में निकला जाता है। प्रत्यक्षवादको इसमें बहुत घड़्या पहुंचा है। और इम इसिक्टियं बहुत विकल हैं कि इमारे म्थूल जगत्की रक्षा क्या इमारे देखतं-देखते किसी तरह न हो सकेगी ? परियाम चाहे कुछ हो विज्ञानको तो सस्यकी पूजा करनी है। इमें सस्यकी खोज हैं, प्रत्यक्ष या परोक्षसे इमें क्या मतक्व ?

इसी प्रसंगर्मे एक और जटिलता आ गयी है। उसका वैज्ञानिक नाम Quantum Theory है। इमारा भाषार यह या कि प्रकृति अखण्ड है । अखण्डता (Continuity) के कारण ही शक्ति एक स्थानसे दूसरे स्थानपर जाती है। आगकी गर्मी छोड़ेमें पहुँचती है क्योंकि दोनोंको मिळानेवाळा एक अखण्ड माध्यम है जिसके द्वारा शक्तिका सञ्चार होता है। इस अखण्डताके कारण ही इस यह आज्ञा करते थे कि प्रकृतिकी उत्तरीत्तर खोजमें हमारी मारी सीटियाँ ब्यक्तरूपये हमारे सामने रहेंगी और बहुँ भी प्रकृति और शक्तिकी प्रनिध होगी उसे इस पकड़ सकेंगे। परन्त अब हमें साख्य होता है कि शक्तिका प्रवाह एकरस साध्यसका सुखापेक्षी नहीं है। शक्ति मण्डकप्रतिसे छोटे-छोटे बन्डलोंमें, जिन्हें केण्टा कहते हैं, स्थानान्तरित होती है। अर्थाद जैसे मेंटरका क्या परमाण है हैसे ही शक्तिका कण भी है। उसकी संज्ञा हैन्टम है। प्रकृति और शक्तिकी अखण्डताकी सन्देहमें डाल देनेवाला यह नया सिद्धान्त अभीतक ठीक तरह पंचाया नहीं जा सका है।

परन्तु माँतिकवादको संशयाम्पद बनानेके लिये मानो इतना काफी नहीं था, इसलिये सापेच्यवाद (Relativity) के सिद्धान्तने इस अखाहे में प्रवेश करके विज्ञानकी जमी हुई जहींको और भी चलायमान कर दिया। या यों कह लीजिये कि दंश-काल-सम्बन्धी हमारे वंज्ञानिक मार्थोका नवीन जीणोंद्धार हो रहा है। वजन और लम्बाईको हम निर्मेक्ष सस्य मानकर न्यूटनके शिष्य यने हुए थे। अब आह-स्टाईनने हमें बताया है कि ये भाव देश-काकसे

सापेक्ष हैं। जो वस्तु इस पृथिबीपर एक गज है, बड़ी एक छाल पचास इजार मील फी-सेकण्डकी गतिये चकनेपर आधाराजकी रह जायगी। यही हाल वजनका है। और शायद एक लाख छियासी इजार भीक गतिसे चक्रनेपर तो उसमें कुछ भी कम्बाई या वजन नहीं रह जायगा। यह सब आश्चर्यसय आविध्कार हैं जो स्थल जगतकी कहपनाको हमारे सामने वह वेशसे बहुछ रहे हैं । आइन्स्टाईनके अनुसार देश-काल विनत (curved) हैं और जहाँ मैटर सबसे अधिक है, वहाँ यह श्लकाव (curvature) सबसे अधिक है। पृथिवी सूर्यके चारों तरफ जिस मार्गमे घमती है उसका कारण आकर्षणका नियम नहीं है, बस्कि पृथिवीके लिये आकाशमें उसके अतिरिक्त दसरा सार्ग ही नहीं है। निज प्राकृतिक पदार्थकत विनति तथा सर्थकत विनतिके धशीमूत होकर उसे उसी मार्गसे जाना ही पहता है। सापेक्ष्यवाद-सिद्धान्तके अनुसार विश्वका केन्द्र सर्वत्र है । इसमेंसे प्रायेक व्यक्ति विश्वकी नाभिष्य है जिसका अपना-भपना देश-काल-कृत चीखटा है। उस पृत्रसमें मानी वह जहां हुआ है। अभी नहीं कहा जा सकता हमारे मांसारिक जीवनपर इस सिद्धान्तका क्या प्रस्यच प्रभाव पढेगा।

जद-जगतकी रचनाके विषयमें विज्ञानकी विप्रति-पत्तियोंको इसने कुछ देखा । चेतनाके विषयमें इसारा ज्ञान और भी परिमित है। जैसे इस परमाणुके अन्तिस रूपको नहीं जानते वैसे ही यह मानते हुए भी कि चैतस्यका अन्तिम रूप मेल (Cell) है, इस अभीतक इस बातका पता नहीं लगा सके कि संलमें जीवनका स्रोत क्या है? सेक के केन्द्रमें उसका चैतन्य है, पर उसका मूल हेत् और उत्पत्ति क्या है यह हमें बिस्कुल नहीं मालूम । प्रकृति ओर चैतन्य दानोंके मुलका अधुरा ज्ञान हमें है। इसमें सन्देह हैं कि कभी भी इनका कृत्य ज्ञान हमें हो सकेगा। सनके विषयमें कुछ जाननेका प्रयक्त हमने अभी प्रारम्भ ही किया है। इस नहीं कह सकते किसप्रकार प्राकृतिक सन जद-चेतनकी सन्धिको नियन्त्रित कर रहा है। गृप्त सन (Subconscious mind) की शक्तियोंकी बिना जाने इमारा विज्ञान अधूरा ही है। प्राणिविज्ञान, भौतिकविज्ञान और मनोविशान ये तीन बढ़े शास इस समय हैं। तीनी-में ही चैतन्य, प्रकृति और मनका खरूप इससे किया हुआ है। बहुत इक जान केनेपर भी जो सभी नहीं जान

पाया वही महत्वका है। बाज वैज्ञानिक प्राणपणमे हन उक्तमनोंको इक करनेमें खगे हुए हैं। मिवल्यकी सफलता-के विपयमें क्या कहा जा सकता है विज्ञानकी स्वीकृत परिभाषाओं को मानते हुए हमारा बहाण्ड-विषयक ज्ञान किस रूपमें सस्तोषदायक होगा, यह भी कहना कठिन है। ईरवरके विपयमें मौन बहुण करना ही अजम है। जड-चेसनकी प्रतिक्रियाका जिस दिन कुछ निपटारा होगा उस दिन सम्मवतः इस प्रश्नका कुन्न महत्व हो। आज हमारा भाव सस्यके जिज्ञासुका है। हम स्वयं अपने घरको ठीक करनेमें क्यम्त हैं, यह अनुकूछ अवसर नहीं है जब वैज्ञानिक अपने घरमे निकलकर द्सरोंका दुर्ग ढाइनेकी चेष्टा करें। विज्ञानकी विजय मनुष्यकी विजय है। सृष्टिको जानने और समझनेका उसे जो साधन मिला है उसका प्रयोग विज्ञान है। उसने सस्यको जाननेके लिये नम्रतासे उसका प्रयोग करना सीखा है और धागे भी करता रहेगा।

# विज्ञानशास्त्रके ईश्वर

( लेखक ---पं क्षीशारदाप्रभादजी मिश्र 'औपनिषद्' काव्योपनिषद्याकरणवे शन्तमीमांसातर्कपुराणतीर्थ )



ह या चेतन जगत्के जितने पदार्थ हैं, उनमें मनुष्य ही सबसे श्रेष्ठ हैं। जह तो ज्ञानचून्य हैं, उनकी बात ही क्या परन्तु चेतन प्राणिवर्गमें जितने सार हैं, सबमें ज्ञानकी मात्रा मनुष्यकी अपेक्षा बहुत ही न्यून मानी जाती है। मनुष्य, देखने-सुनने चादि जितने

ऐन्द्रिय अनुभव होते हैं,उन्हीमें सन्तोष नहीं कर लेता, किन्तु यहाँसे उसके ज्ञानकी बाराखड़ी ही प्रारम्भ होती है। और आगे चलकर वह इसप्रकार विचार-तरंगोंमें हुव जाता है कि सामने आयी हुई वस्तुओंका भी अनुभव नहीं कर पाता । मनुष्यने अपने इस अद्भुत स्वभावके द्वारा ही अनेको प्रकारके ऐसे साहित्य और कलाका आविष्कार और उनकी रचना की है जिनके द्वारा केवल मनुष्योंके ही अद्भुत स्वभावका परिचय नहीं मिलता, किन्तु जहकांके भी रहस्यमय महत्व सममे जाते हैं। क्या ऐसा हए विना जढवर्ग रेल, तार भाविके रूपमें घपनी करामात विखा सकते थे ! प्राचीन कालमें इसप्रकार आविष्कार हुए थे या नहीं इसकी उछझनमें न पड़ यदि इस वर्तमान समय-की ही ओर भाँख उठाकर देखें तो भी इन दिनों-दिन बदते हुए प्राविष्कारींने कम आश्चर्यान्वित नहीं होते । भनेक आध्यारिमक बीर अपने भगीर्थ परिश्रमसे असम्भव समक्षे जानेवाले कार्योंको भी कर दिख्छाते हैं। जो विद्या इन सभी चमत्कारोंकी माता है उसे ही विज्ञानविद्या कहते हैं। यद्यपि कुछ लोग विज्ञानकी इस उन्नतिको अस्वाभा-विकताकी भीर प्रमुसर होना बताकर काम्छित करते हैं

परन्तु यह उचित नहीं, क्योंकि साधारण लोग जिन विज्ञानके कार्यों को अखामाविक बताते हैं, विज्ञानशास्त्री उन्हें भी स्वाभाविक ही बताते हैं। क्षेमे बिना किसी चेतन प्राणीको जोते गाडीका चलना साधारण लोग अस्वामाविक बताते थे परन्तु विज्ञानशास्त्री कहते हैं कि पेटोक, कोयका, पानी, भाफ इत्यादिके उन-उन संयोगींके होनेपर गाड़ीका स्वतः चलना ही स्वाभाविक है। अतः वे छोग होते हए किसी कार्यकी अस्वामाविकताको कबूत नहीं करते, करें भी क्यों, जब कि वे पदार्थों के स्वभावों को डी सममनेके लिये इतनी मगजपद्मी करते हैं और उसीमें सफलता पाते हैं । वस्तुओं के स्वभाव ही उनके सारे प्रयत्नोंकी मुख्भिति है। इस तरह स्वभावोंके पिठलग्र होकर ही तो कितने विज्ञानशास्त्री यहाँतक कह बैठते हैं कि सभी पदार्थ अपने-श्रपने स्वभावोंके उपर ही निर्भर हैं, ईश्वरकी कोई आवश्यकता नहीं । अन्तु, विज्ञानशास्त्रकी ही मुलभित्तिको मानकर यदि हम ईश्वरके विषयमें विचार करें तो क्या नतीजा निकलेगा ? प्रारम्भमें उनके सर्वस्व स्वभावको ही लेकर विचार करना होगा । सिटी, पानी, तेज प्रभृति जितने पदार्थ हैं उनके म्वभाव यदि अलग-अलग हैं सो उन स्वभावोंका जो एक-इसरेपर प्रभाव पड़ता है उसमें कौन स्वभाव कारण है ? कोई भी पदार्थ बिना किसी अन्य पदार्थके संयोगके रूपान्तरमें नहीं परिणत होता । अतः उन अलग-ग्रलगंके स्वभावोंको मिलानेके लिये एक-एक माध्यम स्वभावींको मानना अनिवार्य होगा । यदि सिद्दी के प्रत्येक अगुर्श्नोंके अलग-अलग स्वभाव माने जायँगे तो उनमें घड़ा बनानेके एक सम्मिलित स्वभावको भी मानना

ही पहेगा । इसक्रिये और मिट्टीके एक अग्के और दूसरे अग्रके स्वभावमें भी कुछ भेद न रहनेके कारण भी स्बभावों में अभेदको मानना ही युक्तिसंगत होगा। इस-प्रकार मिट्टीमात्रका जो एक स्वभाव है उसीके अधीन होकर वह तथा उसके अग्-परमागु भपने कार्य कर सकेंगे। ऐसे ही मिट्टी और पानी मिजकर जो चीजें बनती हैं उनके छिये भी एक सम्मितित स्वभावको मानना उचित ही है। माननेपर दोनोंकी कार्यकारिता उसीपर निर्भर होगी। चलना, हिलना, सगन्ध, दर्गन्ध, स्पर्श भादि अनुभवयोग्य जितने विषय हैं वे सभी जिस स्वभावके परतन्त्र माने जायँगे वही महान् स्वभाव संसारमात्रका शासक होगा । प्रत्येक पदार्थमें सत्तारूपी स्वभावका अनुभव होता है इसिकिये वह सबका स्वभाव-सत्ता ही सभी जगत्की सत्ताकी शासक होगी। उसको सत्तारूप समझते हुए भी सद्दर समझना उचित है, क्योंकि यदि सत्ता असत् होगी तो उसका स्वभाव-ग्रसत्ता उसमें रहेगी और असत्तामें सत्ता रहेगी इसीकिये ऐसा मानना उचित नहीं है। स्वभावींको अलग समझ लेनेपर फिर स्वभाववान् क्या रह जायगा ? इसिक्ये दोनोंमें अभेद ही उचित समका आयगा। इसप्रकार संसारका शासक जो पूर्णस्वभाव होगा वह सर्वस्वभावसय एक पूर्णद्रव्यरूप ही सिद्ध होगा। जह-मात्रमें बर्तमान क्रिया-शक्तिरूपी स्वभाव, चेतनमें विद्यमान ज्ञानशक्तिरूपी स्वभाव उनमें पूर्णतया स्याप्त रहेगा और वह तन्मय होगा।वही जडांकी कर्मशक्तिका और चेतनींकी ज्ञानशक्तिका मुख्योत होगा । यदि कहें कि जिसप्रकार बगद उसके परतन्त्र हैं बैसे ही वह भी जगत्की प्रत्येक

बस्तुके परतन्त्र होगा तो इसका यह उत्तर है कि एक-एक वस्तुके उत्पन्न और नष्ट होनेपर जब उसमें जरा भी विचलता नहीं भाती प्रत्युत छोटी-छोटी शक्तियाँ भी प्रत्येक बस्तुको उसीके द्वारा मिस्त्रती हैं तो यदि वह उन शक्तियोंके परतन्त्र होगा तब इसका सतछव यही होगा कि वह शक्तिमय अपने ही परतन्त्र है। अपने परतन्त्र धीर स्वतन्त्र रहना एक ही बात है। उसको छोदकर अन्य कोई भी स्वभाव या स्वभाववान् नहीं है। वही स्वभावरूपसे सम्मा जाकर स्वभाववानीका और स्वभाववान समभा जाकर स्वभावोंका नियासक होगा । वह सत्म्वभाव-मय, पूर्ण सत्चित्म्वभावमय, पूर्ण चित्रप्रानन्द्स्वभाव-मय,पूर्णानन्द और सर्वशक्तिमय सर्वशक्तिमान् है। यदि कहें कि वह सर्वजडतामय, पूर्ण जह सर्वअसत्तामय, शून्य और सर्वदु:स्वमय पूर्ण दु:स्वी क्यों नहीं माना जाता, तो इसका उत्तर यही होगा कि यदि जहताये कर्मम्बभावींको समझा जाय तब तो वह सर्वकर्ममय है ही। यदि जहतासे ज्ञान-शुम्यताका प्रहण करते हैं तो वह ज्ञानशक्तिमय कैसे ज्ञानञ्जन्य जह माना जा सकता है ? इसी तरह वह सर्वमय होते हए ग्रन्य कैमे माना जा सकता है और इसी चाक्से ब्रानन्द होते हुए किसीकी बृटि बिना वह दु:खमय कैसे हो सकता है क्योंकि धमीष्ट वस्तुऑकी युटियाँ ही दःखका रूप धारण करती हैं । जगन्में प्रतीत होती हुई वस्तुओं में अपूर्णताको देखकर ही इन शब्दोंका प्रयोग होता है।

इन युक्तियों में म्बभाववादात्मक विज्ञान-शास्त्रका भी विश्रामधाम वही छड्डितीय सिंबदानन्द सर्वनियन्ता पूर्ण परमेश्बर ही सिद्ध होता है।

**₹\*?}~**\$~

## साहेबकी याद

पानीकी इक बूँद सूँ, साज बनाया जीव।
अन्दर बहुत अँदेस था, बाहर बिसरा पीव॥१॥
अधोमुखी जब रहे थे तल सिर ऊपर पाँव।
राखनहारा राखिया, जटर अगिनकी लाव॥२॥
जटर अगिनसे राखिया, ना साई गुन भूल।
बह साहिब दरहाल है, क्यों बोबत है स्ल॥३॥
अलिफ अलहकूँ यादकर जिन्ह कीन्हा यह साज।
उस साहिब कूँ यादकर पाला बिन जल-नाज॥४॥

--गरीबदासजी



\$\$\&\&\&\&\&\&\&\&\&\

# ईश्वर-दर्शन

(लेखक—शुद्धादैतभूषण दे० पं० भीरमानाथजी शास्त्री)



गत्में भिन्न-भिन्न प्रकृतिके मनुष्य हैं भत्युव जवतक सृष्टिमें मनुष्यकी सत्ता रहेगी, कभी किसी एक विषयमें एक मत नहीं हो सकता। यह बात आस्तिक और नास्तिक दोनों ही सिद्धान्तीसे ठीक है। माम्तिक कहते हैं कि भेटके विना ईसरकी कीडाका भानन्द लिया

नहीं जा सकता और नाम्तिक कहते हैं कि प्रकृति (नेचर) का वैचित्य ही स्वभाव है। इजार मनुष्योंने लेकर चार मनुष्योंतकका किसी अप्रत्यक्ष विषयमें कभी एक सिद्धान्त नहीं हुआ। कुछ-न-कुछ विभिन्नता रहनी ही है। इस-लिये जगतमें यदि ईश्वरको माननेवाले और न माननेवाले दोनों मिलें तो कोई आधर्य नहीं।

हैं सर और धर्म दोनों वस्तु लौकिक अप्रत्यच्च हैं। धर्मके विषयमें हम अपने 'धर्म-दर्शन' में सब कुछ कह चुके हैं। आज कुछ ईश्वरके विषयमें लिखना है। प्राचीन दार्शनिक लोग और विशेषकर भारतीय विद्वान् ईश्वरके विषयमें हतना लिख गये हैं कि उसका अनुवाद करना भी कठिन हो रहा है। वैदेशिक लोग जिनमेंसे अधिकांश अभीतक वाम्तविक जीव-सत्तातक भी जब नहीं पहुँच सके हैं तब वे ईश्वरको मानते हैं या नहीं, यह चर्चा करना भी भूल है। सबा आस्तिक भारतवर्ष है। यहाँके निवासियों में प्रायः सबने किसी-न-किसी प्रकारसे ईश्वरकी सत्ता स्वीकार की है। शानी और भनोंका तो ईश्वरको माने बिना एक पद भी नहीं चलता। इसिलये प्रायः भारतवासी सब-के-सब ईश्वरके अस्तिस्वमें सहमत है।

कुछ लोगोंका कहना है कि मीमांसक (कर्मवादी) लोग ईश्वरको नहीं मानते। किन्सु हमारी समझमें यह बात ठीक नहीं है। मीमांसकने यदि ईश्वरका जोरमे प्रतिपादन नहीं किया तो उसका निषेध भी नहीं किया है। प्रतिपादन नहीं करनेमात्रसे ईश्वरका निषेध नहीं माना जा सकता। जिसने चेतनकी और उसमें भी आनन्दसहित जीवकी सत्ता स्वीकार कर ली, उसे ईश्वरके माननेमें कोई आपित न होनी चाहिये। जिसे सुस्तका अनुभव होता है वही तो जीव है और जिसे पूर्य आनन्दका बनुभव है किया जिसमें पूर्ण चानन्द हो, वही ईश्वर

है। जो थोड़े ज्ञान, थोड़े आनन्द और थोड़ी सामर्ध्यंताला हो, वह जीव और जो पूर्ण ज्ञान, पूर्ण ग्रानन्द और पूर्ण सामर्ध्यंताला हो, उसे ही सब आस्तिक ईश्वर कहते हैं। जीवको माननेवाले मीमांसक भी ईश्वरके पासतक पहुँच ही चुके हैं। प्रकाशका एक स्थिर केन्द्र न माना जाय तो फिर 'सबको प्रकाश कहाँमे मिल रहा है' यह प्रभ सर्वदा बना रहता है, जलका उत्पादक या जलका एक श्रद्धर मूल खजाना न माना जाय तो वर्षा कहाँसे होती हैं यह प्रभ शेप रहता ही है। इसी तरह यदि आनन्दानुभवका एक स्थिर और अपार भरदार ईश्वर ही न माना जाय नो फिर यह खराडशः आनन्दानुभव सहसा कहाँसे ह्या गया, यह प्रभ किसी तरह हल नहीं होता। कारणके विना कभी कार्य नहीं होता।

कोई मीमांसक कहता है कि 'कारण और कार्यका' झगड़ा हमारे मिटाये मिटता नहीं, इसलिये हमारी बुद्धि ईश्वरको स्वीकार नहीं करती । इक्षके फल या फूलमेंसे बीज पैदा होता है और बीजसे कृशको पैदा होते देखा है तब फिर कार्य-कारणके झगड़ेको कीन मिटावे ? वृक्षसे बीज पैदा होता है इसलिये वह कारण हो सकता है लेकिन फिर वह कृश्व बीजसे ही पैदा होता है, अब किहये कीन कारण और कीन कार्य ?

नहीं-नहीं, यह बात ठीक नहीं है। बृक्ष और बीजका द्द्यान्त देनेवाला यह तो स्वीकार करता है कि 'कार्यका कारण अवस्य होता है। यह बात दूसरी है कि बृजकों कारण मानें कि बीजकों ? हमारी समममें तो जब एकसे दूसरेकों ( बृजकों बीजकों या बीजसे वृक्षकों ) उत्पन्न होते देखते हैं तो किसी एककों कारण माननेमें झगड़ा हो ही नहीं सकता, चाहे बीजकों मानों चाहे वृक्षकों । जो अप्रत्यच्च वस्तु हो उसमें युक्तिका बाध या महयोग हो सकता है, किन्तु जो वस्तु प्रत्यक्ष है, उसे उसी प्रकारकी माननी पदेगी जैसी वह है। जब देखते हैं कि वृज्ञसे बीज पैदा होता है और बीजसे बृजका संकुर भी पैदा होता है तो दोनोंको कारण और दोनोंको कार्य भी माननेमें क्या हानि है ? कितने ही युक्तिप्रधानवादियोंने प्रकृति और विकृति उभयारमक पदार्थ माने हैं। इसी प्रकारसे बृक्षादिकों कार्य

कारण वभयात्मक माननेमें क्या दोष है र प्रत्यक्ष वन्हें उसी प्रकारका बता रहा है।

अस्तु, किसीको भी कारण मानो किन्तु यह बात हो माननी ही पहेगी कि कारणके बिना कोई भी कार्य हो महीं सकता। जब यह सिद्धान्त सर्वमान्य है तब सबका आदिकारण ईश्वरके माननेमें क्या दोष है ?

कितने ही कर्मवादी लोग कहते हैं कि कर्मसे सब कुछ होता है, कर्म ही सब जगतको पैदा करनेवाला है। ईश्वरकी श्रावश्यकता नहीं है, ईश्वर भी तो कर्मके अनुसार ही व्यवस्था करता है, यदि कही कि ईश्वर कर्मके बिना ही सबको फल-दान श्रादि करता है तब तो उसे भारी अन्यायी मानना पहेगा। और जब कर्मके श्रनुसार ही वह सुफल-कुफल दे सकता है, अन्यथा नहीं, तो फिर कर्म ही सब कुछ है ईश्वर कोई चीज नहीं है। ईप्टे असौ ईश्वरः। जो स्वतन्त्र रहकर कुछ कर सके उसे ही ईश्वर कहना उचित है। ईश्वरसे भी कर्मके बिना कुछ होता नहीं, कर्मसे ही सब कुछ होता है तब ईश्वरको मानना ब्यर्थ है।

ठीक है, कर्मने ही सब कुछ होता है किन्तु कर्म जह है उसीको ही सब कुछ करनेवाला माननेमें दीवालको भी कर्ता मानना पढ़ेगा। हम देखते हैं कि क्रियामात्र चेसन-प्रयुक्त होती है। चेतनके विना क्रिया हो नहीं सकती हसत्तिये जह-समाव कर्मको कर्ता मानना भूल है।

कितने ही कहते हैं कि वायु भी तो जह है किन्तु जह वायु भी चलता-फिरता तो है फिर जहमें किया नहीं होती, चेतनमें ही हो सकती है यह कैये माना जाय है इसिजये जगत्को पैदा करनेके लिये किसी विशिष्ट चेतनकी (ईश्वरकी) अपेक्षा नहीं है।

इसके उत्तरमें कितने ही भानिक बिद्रान् कहते हैं
कि बायुमें भी चेतन अन्तिहंत है, कोई ऐसा स्थान और
कोई ऐसा पदार्थ नहीं है जहाँ चेतन न हो। ईश्वर
स्थापक है अतएव उसका चेतन्यगुण भी स्थापक है।
बह सर्वत्र मीजूद है अतएव जह वायुमें तत्प्रयुक्त
क्रिया होती है। वास्तवमें तो चेतनका धर्म क्रिया नहीं
किन्तु ज्ञान है। सत्का धर्म क्रिया है, वायु सन् है
इसित्ये उसमें क्रिया भी है। बड़ी सत्-पदार्थ है, एक
बार उसमें चाबी छगा देनेसे वह आउ रोज या आठ प्रइह
चक्की होगी। चक्रमा उसमें है किन्तु कौन-सा यन्त्र

(साँचा) बनाकर कहाँ-कहाँ किस तरह रख देनेसे वह आठ रोज निश्य चलती रहेगी यह ज्ञान चेतनका है। वायु सत् है, उसमें किया है किन्तु किस समय और कितना वायु चलना उचित है यह किसी ज्ञाताके उपर ही निर्भर है। अन्यथा चाजतक कभीका प्रष्य हो गया होता। रथ चल रहा है, चाबी दी हुई गाड़ी चल रही है, पर यदि चेतन सहायक न हो तो उनका चलना व्यवस्थित नहीं रह सकता या गति ही उत्पन्न न होगी। इसलिये जड पदार्थको गतिकील करनेमें और उसकी गतिको व्यवस्थित रखनेमें किया नियमित समयमें उसकी गतिको रोकने या परिवर्तित करनेके जिये किसी एक सर्वविशिष्ट चेतनकी अपेक्षा रहती ही है।

पश्चिमीय अनेक विद्वानोंने भी इस जगतके निर्माण, स्थिति और इसके नाशपर बहुत-सा विचार किया है। इविन और इसले प्रमृति दार्शानकोंके मतमें यथपि परस्पर नितान्त भेद हैं तथापि ये सब होग 'नेवुला' से सृष्टिकी उत्पत्ति स्वीकार करते हैं। इनके मतमें यह 'नेवुला' एक वायवीय प्रकाशमान पिगढ़ हैं। उनका कहना है कि गोफनमें रक्ली हुई मिट्टीकी भौति घूमते हुए नेवुलाके विस्तरते हुए अवयवोंके रूपमें विविध प्रह और उपप्रहों ( चन्द्र-सूर्य-तारा प्रमृति ) की मृष्टि हुई है। इनके मतमें यह नेवुला स्वतन्त्र है, उच्छुं खल है, और अनियन्त्रित है। इसके उपर किसीका खंकुश नहीं है। किन्नु विचार इतना ही है कि क्या यह बात सम्भव है ?

इसप्रकारने श्रवयवांके विखरनेके जिये भी किसी विशेष प्रकारकी मिट्टीकी अपेशा रहती है। मिट्टीको पानीमें घोछकर विल्कुल पत्तछी कर छी जाय तो वह मिट्टी इस कार्यके उपयुक्त न होगी। लोटेके अन्दर जल भरकर और उसे होरीमें बाँधकर तेजीसे घुमाया जाय तो चाहे छोटा किसना ही टेडा-निरछा होता रहे किंवा उछटा भी हो जाय तथापि उसमेंसे एक बूँद भी जल उसके वाहर नहीं निकल पाता। चिकनी मिट्टीको पानीमें खुब कड़ी सामकर और गोफनमें रखकर यदि उसे घुमावें तो उसका भी यही परिणाम होगा, अर्थाच् उसका एक कण भी गोफमसे बाहर नहीं निकलेगा। हाँ, यदि कुछ सस्वी क्यावासी मिट्टी किसी विशेष परिमाणके साथ तपे हुए जलमें मिछाकर गोफनमें घुमायी जाय तो कदाचित् उसके कण इधर-उधर विखर सक्षे धौर इस दरह नेबुकासे

सौरचककी उत्पत्ति मान छी जाय । किन्तु फिर भी
नेबुलासे सौरचककी उत्पत्तिके छिये उसमें एक विशेष
आकार-प्रकार, एक विशेष गति-विधि और विशेष घनबिरलभावकी अपेक्षा रहती ही हैं । इतने अधिक नियमित
और नियत आकार-प्रकार, गति-विधिवाले सौरमण्डलकी
(जिसमें स्यं, पृथ्वी, चन्द्र प्रमृति सब भगया आ जाते
हैं ) उत्पत्ति अनियमित, अनियत आकार-प्रकारवाले एवं
अनियत गति-विधिवाले उच्छु खल प्रकृति नेबुलासे हुई है
यह माननेको साधारण बुद्धि भी तैयार नहीं है ? इसिल्ये
मानना पदेगा कि जगत्की उत्पत्ति, स्थिति और नाशके
प्रस्थेक कार्यमें किसी सर्वज्ञ शक्तिका हाथ अवस्य है ।

विश्वके भीतर अभी भी क्रम और नियम काम कर रहे हैं, विश्वमें एक प्रकारकी स्थिरता है, विश्वके अन्दर प्रतिक्षण विविध सञ्चालन नियम और क्रमसे होते रहते हैं और यह सब बातें हैं बोधगम्य । तो क्या ऐसी वस्तु-को पैदा करनेमें किसी एर्ण विचारशक्तिकी आवश्यकता नहीं रहती ? यह सब बातें ऐसी हैं जिनका उपपादन, प्रत्येक प्रदार्थमें अन्तर्हित किमी श्रनिर्वचनीय विचार-शक्तिको साने विना हो ही नहीं सकता। किसी भी वह कार्यको सचाररूपसे चलानेके लिये हमें विचारशक्तिकी श्रावश्यकता पड़ती है। मारे भारतमें क्या सारे संसारमें रेलोंका जाल विद्या हुआ है। रेलोंका ध्यवस्थित प्रवन्ध भी हो रहा है। डाक, पैसेंजर, एक्सप्रेस, माल श्रीर स्पेशल सब गाबियाँ छटती हैं. सब रकती हैं परन्त कितनी व्यवस्थितिसे ? किसी प्रकारकी बाधा उपस्थित महीं होती । परन्तु उन सबका सञ्चालन, किसी विचार-शील मन्तिषकके विना तो नहीं हो रहा है। अवस्य ही किसी विचारशील शक्तिके विना रेलकी व्यवस्था स्थिर नहीं रह सकती । सैन्य-सञ्चालनमें भी किसी अयाधारण ज्ञानशक्तिवा है महापुरुषकी आवश्यकता पहती है । इतना हो नहीं, जहाँ कहीं भी हम कोई क्रम, नियम और व्यवस्था देखते हैं, स्वाभाविक रीतिसे इस विचारपर पहुँचते हैं कि उसके पीछे अवस्य ही कोई असाधारण विचारशक्ति कार्यं कर रही है, इसी तरह खब हम देख रहे हैं कि जगदका विकास कम, नियम और व्यवस्थासे हो रहा है, इसका सञ्चालन कम, नियम और व्यवस्थासे हो रहा है और होगा और इसका नाश भी कम, नियम और भ्यवस्थासे हो रहा है और होगा भी, जो फिर इसके

उत्पादन, स्थिति और नाशमें किसी सर्वज्ञ महापुरुषको कारण न मानना किसनी भारी मुखंता है ?

किसी उत्तम कविकी कविताको देखका प्रत्येक सहत्वके हत्वयमें यह जिज्ञासा उत्पन्न होती है कि इसका बनानेवाला कौन है ? अब यदि कोई कह दे कि 'श्रजी यह तो एक रोज बड़े जोरमे आंधी चल रही थी उस समय प्रेसमें टाइप जो उड़-उड़कर चिपकने रूगे तो यह कविता अपने-आप इस तरहकी बन गयी।' कहिये ! ऐसे उत्तरपर ऐसा कौन सचेतन पुरुष है जिसे हँसी आये बिना रह जायगी ? अवज्य ही ऐसा उत्तर देनेवाला पागल या बालक समझा जायगा । जो लोग कहते हैं कि सम्पूर्ण विश्वकी इस तरहकी रचना करनेवाला. स्वतन्त्र उच्छ खल शौर भ्रानियमित जह नेवला है, या अन्धी प्रकृति है वे स्रवस्य ही विज्ञ-समाजमें परिहासके पात्र हैं। एकमे अनेक हो जानेका अनुभव और अनेकसे एक हो जानेका अनुभव, बस, इसीको विद्वान् छोग विज्ञान और ज्ञान कहते हैं। एक सुवर्ण ही अनेक प्रकारके गहने हो गया है या सब गहने ही यह पिघला हआ। सोना है। विज्ञान और ज्ञान दोनों ही इस विश्वमें फैठे हुए हैं और यह स्पष्ट कड़ रहे हैं कि हमारे पीछे ही छपा हआ एक अनन्त ज्ञान-राशि बैठा है।

खाद्य-सामग्री मानव-जीवनके लिये एक अपरिहार्य वस्त है। इस खाद्य-सामग्रीका यदि विश्लेषण और वैशेष्य भेद किया जाय तो मेरी समझमें वह विश्वेषण और वैशिष्ट्य-निरूपण एक विशास विश्वके रूपमें परिसात हो जायगा । खाच-सामग्रीके पहरस, उनमेंसे प्रत्येक रसके अन्तर्भृत सैकड़ों पदार्थ और उन सब पदार्थों में भी एक-एकके अनेकों भेद. इसप्रकार केवल इसारी खाद्य-सामग्रीका परिगणन भी हमारी गणित-सीमाके बाहर निकल जाता है। परन्तु इस ग्रनन्त-खाद्य-विश्वको भी श्राक्रके वैज्ञानिक-सिद्धान्तीने परिमित्त कर दिया है। अनेक प्रकारकी खाद्य-सामग्रीका विश्लेषण कर लेनेके यार आजके वैज्ञानिक इस परिणासपर पहुँचे हैं कि उनकी सृष्टि केवल छः प्रकारके मौलिक प्रार्थीके परमाणओं से हुई है । कारबन (Carbon), ऑक्सीजन (Oxygen), हाइह्रोजन (Hydrogen), नाइटोजन (Nitrogen), सल्फर (Sulphur) और फास्फरस (Phosphorous)। यह छः तस्व हैं, जिनसे कि इसारे इस अवन्त खाय-जगत्की उत्पत्ति हुई है । इन

इने-गिने मूल-तरवासे किसप्रकार अनन्तकी अपरिमितकी उत्पत्ति होती है, यही तो आश्चर्य है। इससे भी विशेष आश्चर्य भारतीय दर्शनों में है । भारतीय दर्शन और पुराणों में इस अमेय, अपरिच्छेच विश्व-विभेद (विज्ञान) को रजस, सत्त्व और तमस इन तीन ही तत्त्वोंमें समेट लिया है। उनका कहना है कि इन तीन गुणोंका ही यह सब फैलाव है। आश्चर्य! आश्चर्य!! एक ही बगीचेमें लगे हुए आम, जामन, केले, इमली, श्रनार, नीवू प्रभृतिके **हुक्ष, सूर्य-जल-वायु-पृथ्वीसे समान** सम्बन्ध रखते हुए भी किसप्रकार विभिन्न फल, फल, पत्ते और रसींकी सृष्टि करते हैं. क्या यह अन्ध-प्रकृतिका या रासायनिक परिवर्तनका ही परिणास है ? कभी नहीं, कभी नहीं। अचेतन प्रकृति और जह रासायनिक परिवर्तन, किसी तरह भी इस क्रमयुक्त श्रस्वतन्त्र, नियमित, नियत और सांकश विश्वका उत्पादक नहीं हो सकता । तत्त्व छः मानिये या तीन, उसके विकास, वैचित्र्य और बहुभवनमें किसी एक अपरिमित ज्ञान-शाशि महापुरुषकी अपेक्षा रहती ही है। जड-पदार्थींसे इस सम्पूर्ण विश्वका विकास, वैचित्र्य और ब्रह्मवन मानने-वाले उसने ही परिहासके पात्र हैं कि जितना यह कहने-वाला कि प्रेसके कम्पोजीटरोंने धेरेमें अक्षरोंको भरकर खुब जोरसे देरतक हिलाया तो उनके अन्ध्रधर्णमे या उलट-पुलट होनेसे थेलेमें एक अमरकोपकी पुस्तक बनकर त्यार हो गया । वास्तवमें धमरकं पका बनानेवाला कोई विद्वान नहीं है। इसिल्ये जगतके आश्चर्यमय पदार्थ सूर्योदि प्रहराण, इसका वैचित्रय, इसका कम-विकास, इसका बहभवन और ज्ञान-विज्ञान ही — ये स्वयं कह रहे हैं कि इस विश्वका उत्पादन किसी श्रनन्त ज्ञानराशि, कल्याण-गुणमरिष्टत, निर्दोप, आनन्दमय पुरुषोत्तमसे ही हथा है, वही इस अपार विश्वका मूल है।

जिसप्रकार विश्वविचित्र्यादि अपने मूल पुरुषोत्तमका विश्वास कराते हैं इसी प्रकार विश्वकी बोधगम्पता भी अपने मूलमें विचारशील मस्तिष्कका विश्वास कराती हैं। जिस बम्नुको एक मस्तिष्क समझ सकता है, अवस्य ही उसकी उत्पत्ति भी किसी विचारशील शक्तिये हो होनी चाहिये। बद्दाहरणनः आजकल प्राचीन अन्वेपख-कर्ताओंने घनेक स्थानोंपर जमीन खोदकर प्राचीन जगत्के अनेकानेक श्वसावशेषोंका जीजोंद्वार किया है। भारतीय खुदाईमें

बौद्धकालीन और उससे भी प्राचीन अनेक शिलालेख जहाँ-तहाँ मिले हैं। बेबीकोनिया और मैसोपोटामियामें भी इसप्रकारकी सामधियाँ उपलब्ध हुई हैं। आज इजारों वर्ष बीत जानेके बाद भी जब कि उस भाषाका जानने-बाला, जिनमें कि वह शिलालेख खुरे हुए हैं, शायद कोई शेप नहीं । किन्त विशेषज्ञ विद्वानीने एँडीसे चोटीसक अपना पसीना बहाकर उन शिक्षालेखींके पदनेका प्रयव किया और उसमें उन्हें सफलता भी प्राप्त हुई। उन प्राचीन-तम शिलालेखों में शायद कोई भी ऐसा न बचा होगा जो पढ़ न लिया गया हो, इसका कारण क्या है ? वाम्तव-में उनकी रचनामें एक विशेषता थे। श्रीर उस विशेषता-की सृष्टि किसी विचारशील मन्तिष्कसे हुई थी। इसीलिये हमारे मस्तिष्कने उसे समझ लिया । इसी प्रकार यदि विश्वकी गति-विधिका कोई श्रर्थ है, प्रयोजन है, यदि उसका स्बरूप किसी मस्तिष्कद्वारा समझाजा सकता है तो ग्रवह्य स्वीकार करना पढ़ेंगा कि इसकी उत्पत्ति भी किसी अनन्त ज्ञान-भण्डार शकिशाली महापुरुषसे हुई है।

कितने ही मनुष्योंके मनमें यह सन्देह रहता है कि यदि ईसर नामक कोई व्यक्ति इस जगत्में वर्तमान है तो फिर हमें दीखता क्यों नहीं श्राजतक किसीको भी उसके दर्शन नहीं हुए ? नदी, पर्वत, आकाश प्रश्ति पदार्थ जब जगतमें विद्यमान हैं तो सबको उनका प्रत्यक्ष हो रहा है। ईखर भी यदि जगतमें हैं तो कभी-न-कभी उसके दर्शन हो ही जाने चाहिये। हमछोगों में किसीको भी उसके दर्शन नहीं होते इसछिये ईश्वर कोई वस्तु ही नहीं है, यही मानना ठीक है।

उन छोगोंसे इमारा यह प्रश्न है कि क्या जो-जो परार्थ विश्वमान हैं वे सब-के-सब आपको प्रश्यक्ष होते ही हैं। प्रथम तो यह कहना कि 'जो पदार्थ विश्वमान है वह दीखता हो हैं। बही भूल है। दुनियामें बहुत-से ऐसे पदार्थ हैं जिन्हें विश्वमान रहते भी हम नहीं देखते। प्रत्यक्ष होनेके कारणांकी सत्ता और वाधकोंका अभाव होनेसे ही प्रस्यक्ष होता है अन्यथा नहीं। कितने ही पदार्थ वर्तमान हैं तथापि अति दूर होनेसे हम उन्हें नहीं देख सकते। कोई वस्तु खित समीप होनेसे भी नहीं दीखती, जैसे अपनी ही आँखका काजरू । प्रत्यक्ष करनेकी इन्द्रियकी स्थार्थता न होनेपर भी प्रत्यक्ष नहीं होता, अत्यक्ष अति सुसम कीटाणुओंके किये और ताराओंके देखनेके किये

वैज्ञानिकोंको एक प्रथक ही यम्त्रका आविष्कार करना पहा । क्या उसके पहले सूक्ष्मतम तारों और कीटायुओंकी सत्ता ही नहीं थी? किसी समय अपना चित्त अपने स्वरूपमें नहीं होता तो सामने रक्की हुई वस्तु भी नहीं दीखती । अभिमवसे भी पदार्थका दर्शन नहीं होता । दिनमें भी तारे विद्यमान रहते हैं किन्तु सूर्यके तेजसे उनका अभिमव हो जाता है इसलिये उनका दर्शन नहीं होता । समान वस्तुमें मिल जानेसे भी पदार्थका प्रथक नहीं होता । समान वस्तुमें मिल जानेसे भी पदार्थका प्रथक्ष नहीं होता । अपनी अञ्चलिका जल यदि घढ़ेके पानीमें मिला दिया जाय तो उस अञ्चलिक जलकी सत्ता रहते हुए भी उसका पृथक् प्रस्थक नहीं होता । दुग्धमें वृत होता ही है किन्तु वह कितने ही पदार्थोंके साथ इस तरह मिला हुआ है कि उसके होते हुए भी उसका पृथक प्रश्यक नहीं होता ।

इसिक्टिये यह दलील तो किसी कामकी नहीं कि 'ईश्वर है तो दीखता क्यों नहीं ? इमें दीखता नहीं इसिलिये उसकी सत्ता ही नहीं।' जिस पटार्थके दर्शनकी जो रीति है, जो मार्ग है, उस मार्ग और उस रीतिका अवलम्बन करनेसे उसका दशंन होता है, हसी प्रकार ईश्वरका दर्शन होता है, हुआ है और हो सकता है। पवन सर्वत्र विद्यमान है किन्तु किसी समय (बहुत गर्मिके समय) हमें यह कहना पहला है कि 'भाई! आज तो हवा बिल्कुछ नहीं है. धोडा पंस्ता तो करो' जब पंखा करने लगे तो हवा छाने लगी। इस जगह यह प्रभ अवश्य होता है कि यह हवा कहाँसे आ गयी ? क्या पंखेमें रक्खी थी जो टपक पड़ी, या क्या पंखेने पैदा कर दी ? नहीं नहीं, यह बात नहीं है. पञ्चमहाभूत सर्वत्र विद्यमान ही हैं, पवन भी पञ्चभूतोंमेंसे एक है अतएव सर्वत्र सदा ही अपने स्वरूपसे वर्तमान रहता है। जिस समय हमें गरमी लग रही थी उस समय भी यह विद्यमान था, किन्तु उसके प्रत्यक्ष होनेका जो मार्ग था वह किसीने प्रह्मा नहीं किया था इसोलिये वह प्रकट नहीं हुआ था। जब पंखा उठाया चौर हिलाया तो पंखेके आघातसे वह प्रकाशित हो गया ।

माना कि ईश्वर है और दीखता भी नहीं किन्तु क्या इससे यह सिद्ध होता है कि ईश्वर है ही नहीं ? ईश्वरकी प्राप्तिके किये जो-ओ मार्ग अपने-अपने अधिकारानुसार शास्त्रमें कहे गये हैं उनका अनुसरण करो, उपायानुसार श्वपने मनका नियोग करो, ईश्वर दीखेगा। वहे-वहे विद्वान् स्रमुक्षवी महासमानीं ज्ञान और अक्ति वे दो दपास ईश्वर- का साक्षास्कार होनेके लिये बनाये हैं, ज्ञान और भक्तिके साधनोंका प्रहण करो, श्रम करो, मनको वशमें रक्सो, जब उसकी इच्छा होगी, दीखेगा।

छोडा, कोयसा, पथर, जल, अग्नि और बुद्धि तथा कृति किंदा जो-जो पदार्थ रेलके बनने और चलनेसें अपेक्ति हैं वे सब रेख बननेके दो सी वर्ष पूर्व भी विद्यमान थे। रेखके दर्शन क्यों न हए " इसका उत्तर इतना ही है कि जो मार्ग उसके बनने या प्रत्यक्ष होनेका था. वह किसीके ध्यानमें नहीं आया, रेल न बनी धौर न दीसी, अब जब उसका निर्देशक मिल गया, रेलका प्रत्यक्ष होने लगा । इन अनित्य पदार्थींके प्रत्यक्त होनेमें जिस और जैसी निर्देशक और प्रत्यक्ष होनेकी रीतिकी अपेका रहती है उस उपदेष्टा श्रीर वैसी ही रीतिकी नित्य पदार्थीके प्रत्यन्त होने में भी अपेता रहती ही है। आकाश निस्य पदार्थ है वह सर्वत्र विद्यमान है किन्तु जहाँतक उसपरमे आवरण न हटाया जायगा और उसका निर्देशक न होगा उसका प्रत्यक्ष नहीं होगा। बड़े पहाड़में विशद आकाश मौजूर है। कहीं एक जगहमें गुफाके द्वारा उसके भीतर प्रवेश किया जाता है किन्तु उसका भी मार्ग और उपदेष्टा मिलना चाहिये, बहाँतक मार्ग घोर निर्देशक नहीं होगा. उसका अवलोकन नहीं हो सकता।

इसी प्रकारसे ईश्वरके प्रत्यक्ष होनेमें भी मार्ग-साधना-चरण और उपदेशकी आवश्यकता है हो। किसी फलकी प्राप्तिमें यद्यपि साधनोंका निर्देश अनादिकालये लिखित, पठित रहता है तथापि उसके उपदेशकी अपेचा रहती हो है। वेदादि शास्त्रोंमें ईश्वर-प्राप्तिके उपाय कहे हुए हैं सथापि तन्मार्ग और सस्साधनोंके उपदेशओंकी आवश्यकता रहती ही है।

आजकल स्वतन्त्रताका वायु वहे जोरसे वह रहा है। आजकल सभी स्वतन्त्रता चाहते हैं। वास्तवमें स्वतन्त्रता ही जीवमात्रका ध्येय है, परन्तु वह स्वतन्त्रता कहाँ है ? सुख, स्वतन्त्रता, ज्ञान, दाक्षिय्य, द्या प्रसृति गुण भी किसी-न-किसी अप्रमेय खजानेमेंसे ही आते हैं, अन्यथा—

'नासतो विश्वते भावो नाभावो विद्यते सतः ।'

इस सिद्धान्तके श्रनुसार किसी भी पदार्थका आकस्मिक दर्शन होना ही अविश्वसनीय समझा जायगा । सुख, स्थातन्त्र्य, द्या, दाक्षियय और ज्ञान प्रमृति गुणांका जो पूर्य भणदार है वही हुंबर है। पर उसका प्रस्यक्ष दर्शन ज्ञान- मार्ग, भक्तिमार्ग प्रश्ति उपायोंके द्वारा ही हो सकता है। बाहरी थोथे प्रपन्नोंसे नहीं।

पाठकगण ! जो लोग भारतीय आध्यात्मिक विद्यासे शून्य हैं, विदेशीय विद्या, भाषा, सभ्यता और विदेशीय भावोंसे भरे हैं, उन्हीं लोगोंको ऐसी उट-पटांग बातें और विचारशक्तिकी कसाटीपर क्षणमात्र भी न ठहरनेवाले तर्क पुका करते हैं। जो छोग हद भास्तिक हैं, जिन्होंने अपने घरको अच्छी तरह देख जिया है, जिन्हें अपने शास, अपने पृषंज और उनके ज्ञानपर पूर्ण विश्वास है सथा जिन्हें परमारमापर भक्ति है वे जोग तो ऐसी पापमयी बासोंको न तो अपनी जिद्धापर भी लाना चाहते हैं और न कानींम सुनना ही चाहते हैं। उन्हें तो हक्षोंके प्रत्येक पन्न, फूल और बालियोंपर, आकाशमें, पृष्वीपर, वायुमें, समुद्रमें किंवा विश्वके समस्त पदार्थों में ईश्वरके दर्शन हो रहे हैं!



### परमात्माका अस्तित्व

( लेखक-भाचार्य श्रीक्षितीन्द्रनाय ठाकुर )

हिरण्मये परे कोषे विरजं ब्रह्म निष्कतम् ।



प्रतापचन्द्र मज्मदार जब पहले-पहल विलायत गये थे तव वहाँ अध्यापक टिरहालमे मेंट होनेपर टिण्डाल महोदयने उनमे कहा था कि किसी समय पृष्टें ही सत्य-धर्मका उदय हुआ था और धव दूसरी बार भी वह पूर्वें ही

बदित होगा। 🕾

१-ऋषि-प्रदर्शित पथ--

भारतके पुरुषक्षीक ऋषियों हारा ही सवंप्रथम सन्य-धर्मका प्रचार हुआ था। इसका प्रधान कारण भारतके ऋषियों का भारम-प्रत्यय था। ऋषियों ने कभी आत्म-प्रत्ययका त्याग नहीं किया, प्रत्युत वे उसीका अवलम्बनकर शारीर, मन और वाणीसे अध्यात्म-तत्त्वकी खोजमें ल्या रहे। इस आत्म-प्रत्ययने ही उनको बतलाया कि 'श्वारमा है और वह अपनेको आप ही पहचान सकता है।' इसी आत्म-प्रत्ययके आधारपर उन्होंने धात्म-चरूपकी प्राप्ति को और अपनेको कृतार्थ समका। आत्म-प्रत्ययमे उन्हें यह निश्चय हो गया था कि मूमा ईश्वर है। इसो निश्चयके सहारे उन्होंने आत्म-स्वरूपकी प्राप्तिमें लगकर आत्म-प्रत्यय-सिद्ध जिन अमृह्य सत्य तत्त्वों का आविष्कार किया या, आज भी वे सब सत्य मुक्तकण्डमे उनका मशोगान कर रहे हैं। इसके पश्चात् जब आर्थगण अपने पूर्वपुरुष ऋषियोंके प्रदर्शित पथसे विपरीत खलकर ज्यों-ज्यों धात्म- प्रस्ययकी अवहेलना करने लगे, त्यों-ही-त्यों आन्त मत धौर उपधर्म धादिका प्रचार बदने लगा। पर हमें आशा है कि हम पुनः वैदिक ऋषियों के बतलाये हुए धारम-प्रत्ययके सन्मार्गका अवलम्बनकर जगत्में फिर सत्य-धर्मका प्रचार कर सकेंगे; और ध्रथ्यापक टियहाल-जैसे बैज्ञानिक विद्वान्की उपर्युक्त उक्तिमें हमारी हसी आशाकी प्रतिष्वनि सुनायी दे रही है।

#### २-व्यातस्वर्मे आरम-प्रस्यय---

श्राच्यारम-तस्तकी प्राप्तिमें एकमात्र आस्म-प्रस्यय ही सर्वोत्तम उपाय है। इस आस्म-प्रस्ययके आश्रयमे आस्मा और आस्मज्ञानके सम्बन्धमें जो जाननेमें आता है, कुतके होइकर युक्तियुक्त विचार करनेपर उस सबकी सस्यता ही सिद्ध होती है। यहाँ हमें देखना है कि बह्मतरवके सम्बन्धमें आस्म-प्रस्यय जो कुछ बतजाता है वह सस्य है, कह्मना नहीं है।

#### ३-वहाज्ञान आस्म-प्रस्थय-सिद्ध सस्य है--

जिसप्रकार अपनेको जान सकना आरम-प्रायय-सिद्ध एक
महान् साय है, उसी प्रकार ब्रह्मशान भी आरम-प्रायय-सिद्ध
महान् साय है। आरम-प्रायय स्पष्ट कहता है कि
ब्रह्मसत्ता सर्वापेश अधिक और महत्तम सत्य है। सुतरां
हमें यह कहनेका विशेष अधिकार है कि यदि ब्रह्मका
वस्तुत: अन्तिरव है और यदि वह सम्पूणं सत्योंका मूलतम
सत्य है तो हम बाह्य जगत्में और अन्तर्जगत्में सर्वन्न
उसका किसी-न-किसी प्रकार परिचय अवहय पावेंगे।
हष्टान्तस्यमें भौतिक जगत्के एक सत्यको ही स्नीकिये।

<sup>\*</sup> True religion once come from the east and from the east it shall come again.

'मध्याकर्षया' ( वह शक्ति है जिसके बलसे विश्व-त्रझायडके सम्पूर्ण परमाण निर्दिष्ट नियमके अनुसार एक दूसरेको आकर्षित कर रहे हैं ) यह भौतिक जगत्का पुरू सप्रतिष्टित सत्य है। पर जिस समय पहले-पहछ इसका आविद्यार हुआ था. इस समय इसको छोगोंने सत्य नहीं समझाथा । इस समय यह केवछ एक मत था कि सम्पूर्ण परमाख्योंमें एक नियमित आकर्षण-शक्ति है, चाहे वे परमाण जलते हुए सुर्यमें हों, ब्रहोंमें घुम रहे हीं, वायुमें बहते हों श्रथवा प्राणियोंके देह-यन्त्रोंमें निवास करते हों। फिर परीक्षा होते-होते यह निश्चय हो गया कि इस सत्यमें कहीं व्यक्तिक्रम नहीं है। तब सबने मध्या-कर्पशके नियमकी सस्यताको स्वीकार कर लिया। प्रही श्रीर उपग्रहोंके परिश्रमण्में, बस्तुश्रोंके पृथ्वीपर पदनेमें, विष्युवद्यस (Equinoctial) और केन्द्रवर्ति-स्थानोंमें, भारकी तारतम्यतामें, समद्र-गर्भमें, भारकी अधिकतामें -इसप्रकार नाना प्रकारकी घटनाओंमें मध्याकर्षणरूप सस्य-नियमका प्रसार सर्वत्र दीखने छगा। अतः जिस-प्रकार इस मध्याकर्षणरूप नियमको हमछोगाँने भारमभर्मे किसी प्रकार प्राप्त किया और फिर परी जासे इसकी सस्यताको मान छिया, इसी प्रकार इस जानते हैं या इसारी भारणा होती है ( चाहे वह आरम-प्रस्ययके अवलम्बनसे हो या अन्य किसी उपायसे, यह जाननेकी यहाँ आवश्यकता नहीं ) कि ईश्वर है और वह सम्पूर्ण सस्यका मुखाधार है, वड़ी सस्यका मुख निर्मर-- परम सत्य है। अब इमें यह देखना है कि इमारी यह धारणा केवरू करूपना ही है या सन्य है । इसके लिये यह देखना होगा कि हमें जिन विषयोंका ज्ञान होता है उन सभी में ईश्वर हैं या नहीं। जब इस ईश्वरको सब सत्योंका मुक कहते हैं तब ज्ञानके किसी एक ही घंगविशेषकी देखनेये ही काम नहीं चलेगा। ज्ञानके समस्त छंगोंमें हमें ईश्वर देखना होगा।

४-ईश्वर हमें प्रांक्ष्य में प्रांत नहीं हैं, इसीसे उनका अस्तित्व अस्तीकार नहीं किया जा सकता । यहाँ एक बात समझ छेनी चाहिये कि यदि इस ईश्वरको प्रांक्ष्य नहीं समझ सकते या वह जिन नियमोंसे जगदका नियमन करता है, उन सब नियमोंको नहीं जान सकते, तो इससे ईश्वर है ही नहीं, ऐसा कभी नहीं हो सकता । ऐसा मानना तो सबंधा पागळपन है । इस यह बानते हैं कि

मध्याकर्षणका नियम जगवर्मे कार्य करता है और हसीक्षिये उसके अम्तित्वको भी स्वीकार करते हैं। परन्त वह इस-प्रकार कार्य क्यों करता है ? इस नियमकी रचा किस तरइसे होती है ? और वस्तुतः यह क्या शक्ति है ? इन बातोंमें गहरा रहस्य भरा है। एक प्रहके परमाणु दूसरे महके परमाण्जींसे हजारों कोस दूर रहकर भी बिना ही किसी जब-अवसम्बनके किसप्रकार परस्पर आकर्षण करते है. यह हमारी विचार-धारासे भतीन है। तो भी इस शक्तिको काम करते देख और जह-जगतुमें उसका पश्चिय शासकर इस स्वीकार करते हैं कि निश्चय ही यह शक्ति है। इसी प्रकार ईश्वर इस जगतका किस शक्तिके हारा नियमन करते हैं या उनका स्वरूप क्या है इत्यादि बातें पूर्णरूपमे समक्तमें न आनेपर भी यदि हमें इस विश्व-ब्रह्मा एडमें सर्वन्र उनका परिचय प्राप्त हो, सभी जगह उनका हाथ दीख पर्वे तो हमें बाध्य होकर मानना पडेगा कि परमारमा अवस्य हैं और वही सब सत्योंके मुखाधार, परम सत्य हैं।

इसारी बुद्धि बन्हें थाई न समझ सके, उनकी 'स्वाभाविकी ज्ञानवलिकया' चाई सम्पूर्णरूपमे हमारी बुद्धिमें न आवे, परन्तु कनक-किरण-रिज्ञत प्रभात-गगन वनकी महिमा गानेमें कभी निवृत्त नहीं होगा और न गमभीर रात्रिमें व्याकुछ-चित्त साधकके समीप आणित मह-नक्षत्र पद-पद्पर नाचते हुए ईश्वरकी मत्ताका सन्देश सुनानेमें कभी विरत होंगे। समग्र मानव-समुदायके ब्राध्माने सर्वेदा ही ब्रह्म-जिज्ञासाका महासंगीत ध्वनित होता रहेगा।

#### <- हमारे ज्ञानके कितने शंग हैं —

पह हे कहा जा चुका है कि हमें अपने ज्ञानके समस्त श्रंगोंमें ईश्वरका परिचय प्राप्त करना पड़ेगा । अतः हमें सबसे पह हे यह देखना होगा कि हमारे ज्ञानके कितने श्रंग हैं। साधारणतः हम आत्मज्ञानके प्रधान चार श्रंग देखते हैं—हरकुाशक्ति, प्रज्ञा, नीतिशान और श्रद्धा।

(१) इच्छाशकि-इस समझते हैं कि इस इच्छा करते हैं और इस ही उस इच्छाके अनुसार कार्य भी करते हैं। इच्छानुसार किये हुए यस और चेष्टाओं को ही कार्यका कारण समझते हैं। क्योंकि कार्य-परम्परा हमें उस कारण-का अनुसरण करती दीखती है। इसिलिये इस मानते हैं कि इसारी सफझताका असकी कारण इसारी इच्छा ही है।

- (२) प्रशाशिक-प्रज्ञाको शक्तिले ही इस श्रं खला और अश्रं खलाका भेद समस्य पाते हैं। इसीके द्वारा इस किसी-किसी उद्देश्य-साधनके किये अनेकों उपायोंको काममें लानेकी चंष्टा करते हैं। इसीसे इस वस्नुऑके विभिन्न श्रंगोंमें सामअस्यका श्रनुभव करते हैं। सारांश यह कि जिन सब कार्योंको शानका कार्य कहा जाता है, वे सभी इस प्रज्ञाशिकद्वारा सम्पादित होते हैं। इसप्रकार इस समझते हैं कि एक प्रज्ञाशिक इसारे अन्दर है जो भविष्यद-के प्रति दृष्ट रखती है एवं उद्देश्य स्थिर करने आदिका कार्य करती है।
- (३) भीतिश्रान-इमें शास है कि इसारे अन्दर न्याय और अन्यायका भाव दहताये अंकित है। न मालूम कीन चुयके-चुयके कह जाता है कि यह कर्तव्य है, इसको करना ही पड़ेगा एवं यह अकर्तव्य है, इसका परित्याग करो। कर्तव्य-पाछनसं उत्पक्ष होनेवाकी आरमप्रसक्ता और अकर्तव्य-कर्मके सम्पादनसं पैदा होनेवाली आरमप्रसक्ता और अकर्तव्य-कर्मके सम्पादनसं पैदा होनेवाली आरम-स्कानि किसीसं छिपी नहीं है। जबतक हम अपनेको मनुष्य कर्हेगे, तबतक मनुष्योचित दायित्वसे हम कभी मुक्त नहीं हो सक्ते। जिसप्रकार मरकर्मोंकी प्रशंसा किये बिना हमसं नहीं रहा जाता, इसी प्रकार बुरे कार्मोसं पृथा किये बिना भी चित्त नहीं सानता। अतः यह सिद्ध है कि इस सत्अक्षतको विवेचनासं रहित दायित्वहीन नहीं, प्रस्थुत नीतिज्ञानयुक्त और दायित्व-विशिष्ट मनुष्य हैं।
- (४) श्रद्धा-हमें यह जात है कि हमारे आत्माके अन्दर एक भाव श्रद्धा है। हसीके प्रभाव में हम किसी सीमित पार्थिव-पदार्थमें किसी प्रकार में या किसी भी जानमें सन्नुष्ट न होकर सबके आश्रयरूप, अनन्तस्वरूप परिपृष्य परमिताका साजिध्य प्राप्त करनेकी योग्यता छाभ करते हैं। यह श्रद्धा ही मानव-आग्माका उच्चततम अधिकार है। यही हमें सिखछाती है कि हम भी उम ग्रुद्ध-बुद्ध-सुन्तस्वरूपकी सन्तान हैं। इसी श्रद्धाकी सत्तामें हमारे आस्मामें ईखरकी पवित्र मृति प्रतिफिलत होती है। श्रद्धाके कारण ही हमें यह ज्ञात होता है कि हम केवल हस एष्ट्रीके बीव नहीं हैं, एक लोकसे छोकान्तरमें जाकर उत्तरीत्तर उन्नति प्राप्त करते हुए हम प्रभुकी महिमाकी और भी अधिक दरसाहमें घोषणा कर सकते हैं।

इसप्रकार सानव-धारमाके ज्ञानको स्थूलतः चार भागोंमें विशक्त किया का सकता है। मजुन्यमात्रमें ये चारों भंग समान स्वरूपसे ही प्रस्फुटित हों, यह बात नहीं है। उन्नत, सुसभ्य साधुके इदयमें इनका जैसा समुज्यक प्रकाश होता हैं, दिएए-अमेरिकाके असभ्य मनुष्य-हृदयमें वैसी उज्ज्वकतासे इनका प्रकाश नहीं हो सकता। परन्तु ज्ञानके इन चारों अंगोंके बीज तो अवश्य ही मनुष्यमात्रके हृदयमें हैं। आदिम मानवके हृदयमें भी इस चतुर्विध ज्ञानका बीज बोया हुआ था; इसके अनेकों प्रमाण हैं। परन्तु उसके निकट इनके पृणांवयवोंको खोजने ज्ञाना, यहे भारी वट-वृक्षकी गुणांवकी जाननेके जिये वट-बीजके पास जानेके समान न्यर्थ है।

६-आरमज्ञान ही महाज्ञानका सोपान है—

मानव-प्रारमा अपने ज्ञानके चार खंगोंके प्राधारपर
परमारमाको चार प्रकारसे उपलब्ध करता है—

- (१) कारणवाद-ईश्वरको इस सर्वशक्तिमान, इच्छामय पुरुष जानते हैं। वे इच्छामे ही इस विश्वको रखकर और नियमित बनाकर अपना मंगलमय उद्देश्य सफल कर रहे हैं। पाश्चास्य दार्शनिक ईश्वरको जगन्के स्वष्टा और पालन-कर्ताके रूपमें स्वीकार करनेको 'कारणवाद' कहते हैं।
- (२) प्रजाबाद जब विश्व-शिष्ट्यकी झाइमें बुद्धिके हारा पता लगानेपर इस कौशलको कार्य करने देखते हैं तो इस स्वभावतः ही उस विश्व-रचयिताके ज्ञानस्वरूपका दर्शन करते हैं, तब इसे स्पष्ट ज्ञात होता है कि घह 'सर्वज़' 'सर्वविद्' हैं, वह सम्पूर्ण घटनाओं और समस्त विषयोंको साधारयाक्स्पमे भी जानता है पूर्व विशेषक्रपमे भी । वही समग्र ज्ञानकी चरम सीमा है । वह प्रत्येक प्रायीकि योग्य उपयुक्त ब्यवस्थाकर सब बातोंका विधान करता है । 'याथातध्यतोऽर्थान् व्यद्धान शासतीक्यः समान्यः,' इस-प्रकार जगनमें कौशलका प्रसार देखकर ईश्वरको ज्ञान-स्वक्षमें उपलब्ध करना ही पाश्चारयोंका बुद्धिवाद (Argument from design) है।
- (३) नीतिबाद जब इम अपने आत्मामें अपने ही
  भीतरमें सदा-सर्वदा पवित्र रहनेका एवं सुप्यपर चलनेका
  आदेश प्राप्त करते हैं, तो हमें उस आदेशदादा परमगुरुके
  पवित्र 'गुद्धमपापविद्धम्' शुद्ध-शुद्ध-सुक्ष्मक्षरूपके दर्शन
  होते हैं। उस समय हमें ज्ञात होता है कि वह परिपूर्व
  स्थायस्वरूप है। इस स्वरूपमे उसका कभी पतन नहीं
  होता। इस पवित्र भावसे पवित्रस्वरूप ईश्वरको उपकृष्ध
  करनेका नाम नीतिबाद है।

(४) श्रद्धावाद-जब हम अपनेको उसकी सन्ताम समझते हैं तब हमें उस ईखरके पिताके रूपमें दर्शन होते हैं। उस समय हम उसे परमपिता, करुणामयी माता, प्रेममय सखा आदि नामोंसे सम्बोधित करते हैं। उसे अनन्त प्रेमके परिपूर्ण प्रस्नवणके रूपमें अनुभव करते हैं। यही मनुष्यकी उद्यत्ततम अवस्था है। यही अध्यात्म-धर्मकी सुप्रशम्म पत्तन-भूमि है। हम श्रवस्थाका चणिक न रहकर स्थायी हो जाना ही आत्माका चरम लक्ष्यपर पहुँच जाना है। यही श्रध्यारम-योग-संसिद्धि है। हसप्रकार आध्यात्मिक भावसे ईश्वर-पितृत्व उपलब्ध करना ही श्रद्धावाद है।

हमने यह देखा कि आत्मा अपने इन चार खंगोंके अवलम्बन्धे ईखरको चार प्रकारसे उपलब्ध करना है। कोई-कोई ऐसा कहकर मज़ाक करने हैं कि इसप्रकारकी ईश्वरोपलव्धि उसका मानवीकरण हैं, परन्तु इम इसको मानवीकरण नहीं कह सकते। प्रतिपक्षियोंका कहना है कि इमारे अन्दर जो चार प्रकारका ज्ञान है उस ज्ञानके साथ मिले हुए मनुष्यभावके एक मृहत् या भूमारूपकी कल्पनाको—उस मृहत् मनुष्यभाव हम ईश्वरकी बृहत् मनुष्यक्ष्पे कल्पना नहीं कर सकते। इमें यह पता है ते हमारे आत्मामें जो शक्तियाँ हैं, ईश्वरमें वे शक्तियाँ इमसे अनन्तगुण अधिक हैं। यह भी सम्भव है कि इमारो आत्म-शक्तियों के अतिरिक्त और भी अनेक विभिन्न श्वरमी आरस-शक्तियों के अतिरिक्त और भी अनेक विभिन्न शक्तियाँ ईश्वरमें हैं। श्वरमें व शक्तियों के विश्वयमें इस कुछ भी जाननेमें समर्थ नहीं हैं। इस अपने

# ईश्वर सब भूतोंके सुहृद

( लेखक---भीअनन्तराव कोल्डरकर, बी० ए० )

इस भीतिक सुधारींके युगमें, क्रोग प्रायः स्वार्थपरायण हो रहे हैं, इन्द्रिय-भोग ही उनका एकमात्र ध्येय हो गया है। स्वार्थके लिये परपीडन करते समय, निवारण करनेवाले ईश्व-रांचा अन्तरायमकी भावाजको सुनकर भी वे नहीं मानते। ईश्वरांचा भीर स्वानुभूत अन्तरायमको न माननेवाले छोग अद-रय तथा अचिन्स्य परमायमाको कैसे मान सकते हैं! विश्वका पारूक विश्वमंगालके हेतु तुम्हारे ही हृद्यमें भा बैठा है और तुम्हें सर्वदा पापसे निवृत्त करता रहता है, उसीकी भाषा मानते आओ और सच्चे मुख तथा शाश्वत करपाणके भागी बनो।

ज्ञामकी सीमाका किसी प्रकार अतिक्रमण नहीं कर सकते। देवलोकमें जानेपर यदि हमें कोई विशेष शक्ति प्राप्त होगी तब इस उस शक्तिके आधारपर एक नवीन भावसे ईश्वरका पश्चिय पा सकेंगे । इस अपनी इन्द्रियोंके कार्योंको जान सकते हैं, इसीलिये अन्य व्यक्तियोंके भी उन्नत या श्रनश्रस इन्द्रिय-कार्योंको समझते हैं। इमारी इन्द्रियोंके अतिरिक्त कोई विशेष इन्द्रिय है, या विशेष इन्द्रियका कोई विषय है, इस बातकी इस कल्पना भी नहीं कर सकते । हमारे झन्दर जो भाव, बृत्ति या जान हैं, वे सभी श्रन्य जीवोंमें न्युनाधिक परिमाण्में हैं । यह कल्पना हम अनायास कर सकते हैं. परन्तु हमारी ज्ञानवृत्तियोंने अतिरिक्त भिन्न प्रकारकी ज्ञानवृत्तिवाले जीवकी धारणा हम किमी प्रकार नहीं कर सकते। इसका कारण यह है कि ज्ञान चाहे कितनी ही उच्च सीमापर श्रारोहण कर जाय. वह अपनी श्रभिञ्चताके श्रतिरिक्त अन्य किसी स्थानसे उपकरण संप्रह नहीं कर सकता। इसीलिये इस कहते हैं सानव-आत्मा-द्वारा ईश्वरको जानना उसका सानवीकरण करना नहीं है। ईश्वरकी जो शक्तियाँ हैं, अस्ततः उनमेंसे कह शक्तियाँ उस परमाप्रभुने मानव-श्वारमामें निहित कर दी हैं। अतएव परमारमासे मानव-आरमाका कछ अंशमें तो निश्चय ही वस्तुगत सादृश्य है। जब इस भूमाके प्रति मानव-आत्मा-की एक गहरी आकांक्षा देखने हैं और यह देखने हैं कि जगनमें तृष्या, क्ष्या प्रभृति नाना प्रकारकी आकांक्षाओं की प्रतिके उपाय विद्यमान हैं सब फिर क्या हम आकांचाकी नृशिका कोई उपाय नहीं होगा ? अधिक क्या, यह आकांचा ही उस भूमा पुरुषके अम्लिखकी साची देती हैं।

## ईश्वरमें विश्वास

जब मलुष्यको यह विश्वास हो जाता है कि ईश्वरने मेरा हाथ पश्च जिया है, तब वह ईश्वरके इतना नजतीक पहुँच जाता है कि उसके हृदयमें आशंका या भय रहता ही नहीं। उसको प्रतीत होता है कि जगत्की कोई भी क्स्तुस्थिति उसपर आधात नहीं पहुँचा सकती। 'ईश्वर सदा-सर्वदा हमारा हाथ पकड़े हमारी रचा कर रहे हैं' ऐसा विश्वास होनेपर जीवनमें विलक्षण निश्चिन्तना आ जाती है। और अपनेको वह शान्ति तथा शक्ति मिलती है जो अन्य किसी भी वस्तुसे नहीं मिल सकती।

---आरिसन मार्डन्

### शक्ति और शिव

( हेसन-पं मीगौरीशंकरण दिवेदी, साहित्यरण )



नुष्यका जीवन-स्रोत यदि अनन्ततक प्रवाहित होता रहता, महामोहके द्वारा परिप्रित इस परम
रमणीय जगत्के उद्यानमें मनुष्य
यदि अमर पर्चिके समान सदा
चहकता रहता, यदि वासनारूपी
लुव्धिका अपने भाग्यन लुभावने लल्लित जालमें जीवोंको

फँसाकर फिर 'वास-ना' 'वास-ना' रूपी हृद्य-चिदारक सार्वभीम घोपणाको न मुनाती तो जगनकी जिज्ञासामें कौन लगता ! तब तो जीवनकी तरी सदा सुन्ब-सागरके मरंगोंमें तरंगायमान होती हुई बहती चली जाती ! थोह ! जीवनके सुन्ब ती तहमें भी मृत्युका कोमल लाख कैसा भयानक परिणाग उपस्थित करता है जिसके सरणमात्रये अस्तिल प्राणी काँप उठने हैं । सहाने जगररूपी कमनीय, कोमल कुसुमकलिकाके कलेवरको माँति-माँतिके मनो-मुखकारी रंगोंसे रिजनकर इसके अन्तर्गत अपने इंकोंसे मृत्यु-त्ययाये व्यथित करनेवाले कालकीटको आश्रय वर्यो दिया ! सुन्ध-दःख, ईच्यां-देष, लोभ-मोह बादि नाना प्रकारके इन्होंके मध्य खींचातानीमें पद्या हुआ जगन कैसा कोलाहल मचा रहा है ! बदा ही हृदय-विदारक इस्य है !

इसी दृशमें दृशीभूत होकर भारतके मनस्वियोंने
सहस्वाविध संवास्मरपर्यन्त कष्ट सहकर महान तपके द्वारा
जीवोंको इस दुःखसे उद्धार करनेकेनिमित्त विभिन्न मार्गोका
अन्वेषण किया। दिन-रात हम प्राणधारियोंको दुःखसे भय-मीत होकर उससे खुटकारा पानेके लिये चेष्टित देखते हैं,
जगन्में दुःखकी यह व्यापकता हतने स्पष्टरूपसे दीख पड़ती
है कि रसकी धोग्से निःशंक होकर जीता हुआ कोई भी
दृष्टिपथमें नहीं आता। इस परम सत्यको कि— संसार
दुःखोंसे आवृत है, दुःखोंसे निर्मित हो दुःखोंके हारा ही
परिचालित हो रहा है—सभी महापुरुयोंने एक खरसे
स्वीकार किया है। भगवान बुद्धके चार परम सत्योंमें सर्व-प्रथम इसीकी गणना हुई है कि जीवन-जगत् दुःखमय है।
भगवान पत्रज्ञिने भी यही कहा है कि— 'परिणामतापसंस्कारद्वःसैर्गुणवृत्तिविरोषाच दुःसमेव सर्व विवेकिनः।'

वस्तुतः जब इम दुःख्ये भयभीत इं.कर उससे बचने-में ही सबको संख्य देखते हैं तो इस तथ्यको अस्वीकार कर ही कैसे सकने हैं? अथवा इसमें सन्देह ही कैसे उपस्थित हो सकता है? ईश्वरकृष्ण अपनी कारिकार्में सांख्यतस्वान्वेषण्के आदिभूत इस सिद्धान्तका निरूपण करतं हुए कहते हैं—

> दुःसत्रयाभिधाताजिज्ञासा तदभिधातके हेतौ । रष्टे साऽपाया चेनेकान्ताऽत्यन्ततोऽभावात्॥

अर्थात् 'तीनों प्रकारके दुःस्तों में मंताहित होकर उसके नाशके कारणोंको खोजनेमें मनुष्य लगे हुए हैं, परन्तु हम उनको जिन उपायोंका प्रयोग करने हुए देखते हैं, वे ठीक नहीं हैं, क्योंकि उनमें दुःखका श्रायन्त अभाव नहीं होता।' जगतमें दुःखमे बचनेकी चेष्टामें रत हो जो मनुष्य मुखास्वादनके लिये लालायित हो रहा है, उसके लिये सावधान करने हुए भगवान् बुद्ध कहते हैं —

को नु हासो किमानन्दे। निश्वं पर्जालतो सती । अन्धकारेण ओनद्वा पदीप ने। गंबस्सथ ॥

अर्थात् 'हे मनुष्य ! इस निल्पप्रति प्रव्यक्ति जगत्में
सुख कहाँ और आनन्द कहाँ ? अरे ! प्रज्ञानान्धकारसे उके
हुए उस ज्ञान-दीपकको क्यों नहीं खोजता ?' वस्तुतः
प्रव्यक्ति जितापानस्ये ज्ञाग पानेके स्थि उस ज्ञान-दीपकके खोजनेकी आवश्यकता है जिसकी प्राप्तिये भगवान्के उपर्युक्त संकेतके अनुसार यथार्थ सुख और प्रानन्दको
पाकर जीव कृतार्थ हो सकता है।

पहले कहा जा चुका है कि भारतके मनस्त्रियों ने एतर्ज्य विभिन्न मार्गीका अन्वेषण किया है, अतः उनके पदोंका ही अनुमरण करते हुए यथामित संक्षेपमें अज्ञानान्धकारसे ढके ज्ञानटीपकके स्रोजनेकी चेष्टा की जाती है।

भागव-शीवन जिस जगत्में बावद हो रहा है उसे इस बीन भागोंमें विभाजिब कर सकते हैं—भौविक जगत्, मानसिक जगत् और बौद्धिक जगत्। जीवनके समस्त क्रियाकलाप इन्हीं तीन भूमिकाओं में होते हैं। इनके ही ज्ञानरूपी बन्धन (जिसे अविद्यान्धकार कह सकते हैं) में पदा हुआ मानव-बीवन हु: अनुभव करता है।

भौतिक जगतुकै ऊपर यदि ध्यानपूर्वक विचार किया जाय तो ज्ञात होता है कि यह समस्त की हा केवल तीन ही खेलाइयोंकी खेल है, वे हैं-दृब्य, गूण और कर्म ।# उदाहरणके लिये एक छोटे-मे बीजको लीजिये; वह द्रव्य हैं, उसमें रूप, रंग, अंक़रित होना तथा प्ष्पित, पन्नवित होना आदि गुण हैं और कर्मके द्वारा इस इन गुणोंको उसमें प्रत्यक्ष देखते हैं। पृथ्वी एक द्वव्य है, उसमें श्राकर्पण, उत्पादन आदि गुण हैं श्रीर दैनिक तथा वार्षिक गति (कर्म) के द्वारा वह दिन-रात तथा ऋनुओं का प्रादुर्भाव करती हुई नाना प्रकारकी ओपिधयों, वनम्पतियों एवं प्रजाका उत्पादन स्रोर धारण-पोषण करती है। सारांश यह है कि भौतिक जगत्में जहाँ कहीं जो कुछ दीख पहता है वह द्वब्य, गुण धीर कर्मकी कीहाके अतिरिक्त और कुछ नहीं है। यह तीनों इसप्रकार एक माथ मिछकर खेळते हुए दीख पहते हैं कि इनको अछग करना असम्भव-सा जान पदता है।

इन तीनोंको यदि इस दार्शनिक भाषामें व्यक्त करें तो कह सकते हैं कि द्रव्य तम है, गुण सक्य है और कर्म रज हैं। सांख्य-शास्त्रमें वर्णित सक्य-रज-तमकी परिभाषाये इन द्रव्यादि तीनोंको मिलानेसे इनमें तनिक भी अन्तर नहीं दीस पड़ता। ईसरकृष्ण कहते हैं—

> सस्वं लघुप्रकाशकामिष्टमुपष्टम्मकं चलं च रजः। गुरुवरणकोमव तमः प्रदीपवचार्यता वृत्तिः॥

अर्थात् 'सस्य लघु और प्रकाशक, रज उपष्टम्भक और चल, सथा सम भारी और आवरण डालनेवाला होता है।' अब इनसे द्रस्यादि सीनोंको मिलाइये। वृक्ष द्रस्य है, इसमें भारीपन और आवरण है; इक्षको प्रकाशित करनेवाले गुण हैं रंग, रूप आदि, जो लघु और प्रकाशक हैं। उसमें बढ़नेका कमं उपप्रमक और चल है। अतः भौतिक जगदको दूसरे शब्दोंमें कह सकते हैं कि वह सच्च, रज, तमकी कीडा है।

अब मानसिक जगतको छीजिये। मानसिक व्यापारी-पर ध्यानपूर्वक विचार करनेसे उन्हें भी तीन ही प्रमुख तस्वोंमें इस विभाजित हुआ पाते हैं - ज्ञान, इच्छा और किया। इसमें वेदना, म्सृति आदिका समावेश ज्ञानके अन्दर, जोभ-द्वेषादिका इच्छाके श्रन्दर, सथा विचार, चिन्ता, संकल्प आदिका क्रियाके अन्दर हो जाता है। मानसिक व्यापारोंका यह विश्वेषण उदाहरणदारा सगमता-से समक्तमें द्या जा सकता है। मान छीजिये वृक्षपर एक फल है । उसे चक्षरिनिद्यदारा देखकर मनमें फलके होनेका ज्ञान हुआ, तस्काल उसके प्राप्त करनेकी इच्छा ( लोभ ) उत्पन्न हुई चौर उसने कर्मेन्द्रिय (हाथ) को इसके लिये प्रेरित किया । यहाँ प्रेरणा किया हुई । त्सरा उदाहरण छीजिये, रास्तेमें एक सर्पको आँखोंद्वारा देखकर मनको उसका ज्ञान हुआ, उसे घातक समझकर बचनेकी इच्छा हुई और भागनेके लिये कर्मेन्द्रिय (पैरॉ) को प्रेरणा करना किया हुई। इसी प्रकार समस्त मानस-जगत्को हम जान, इच्छा और कियासे ओतप्रीत पाते हैं। परन्तु यह तीनों भी सस्व, रज और तमके ही रूपान्तर हैं। योगदर्शनके भाष्यमें वेदब्यासजी कहते हैं-

'चित्तं हि प्रस्याप्रवृत्तिस्थितिशील्त्वात् त्रिगुणम्।'

अर्थात् चित्त ( मन ) की तीन प्रवस्थाएँ हैं—प्रख्या-( प्रकाश ) शील ज्ञान, प्रवृत्तिशील किया और स्थिति-शील इच्छा। इन प्रकाश, प्रवृत्ति और स्थितिको सन्ध, रज और तमका ही पर्याय समझना चाहिये। इसप्रकार मानस्तिक जशत्को भी इमने सन्त्व, रज और तमकी कीडाके रूपमें देखा।

अब रहा बौद्धिक जगत्। मानस-व्यापारके उपरम होनेपर जो जीवनकी स्थिति होती है उसे हम बौद्धिक जगत्के नामसे पुकार सकते हैं, उस समय बुद्धि या तो सत् चवस्थामें रहती है या चित् अथवा आनन्दकी अवस्थामें। इसप्रकार बौद्धिक जगत्का विश्लेषण भी सीम ही प्रमुख बर्खोंके अन्दर्गन होता है। सत्, चित् और

<sup>\*</sup> यचिष अश्रंमट्टने 'द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवाया भावाः सप्त पदार्थाः' इसप्रकार सात पदार्थोको स्वीकार किया है तथापि सामान्य, विशेष, समवाय और अभावकी सत्ता द्रव्यादि तीनोंके नानात्वसे आपेक्षित होनेके कारण मूलतः तीन ही पदार्थ माने गये हैं।

आनन्दको इस सत्त्व, रज और तमका ही रूपान्तर समझते हैं, क्योंकि सत् प्रकाशक है, चित् चल है और आनन्द गुरुखपूर्ण है।

इसप्रकार स्थक जगत्की तीनों अवस्थाओं का विश्लेष्य करनेसे यह ज्ञात हो गया कि यह समस्त लीका सखरज-तमकी कीड़ा है । इस कीड़ा के देखनेके हमारे पास तीन साधन हैं—बाह्यकरण, अन्तःकरण और बुद्धि । बाह्यकरण (इन्द्रियों) से मौतिक जगत्के व्यापार, अन्तःकरण (मन) मे मानसिक जगत्के व्यापार तथा बुद्धिके द्वारा बौद्धिक जगत्के व्यापारोंका बोध होता हैं । बुद्धिके व्यापारके परे सस्व, रज और तमकी साम्यावस्था (अर्थात जहाँ सन्व, रज और तम विकृतक्त्यमें न होनेके कारण अध्यक्तावस्थामें हैं ) प्रकृति पर्देमें बैठी हुई यह सारी लीला करती जा रही हैं । ईश्वरकृष्ण कहते हैं—

प्रकृतेर्महाँस्तते।ऽहङ्कारस्तस्माद्रणश्च पोढशकः । तस्मादपि पोडशकारपञ्चभ्यः पञ्चभूतानि ॥

जिस जगत्रूपी खेलको इम द्रव्य (तम), गुण (सम्ब) और कर्म (रज) की कीड़ा समझते थे वह वस्तुतः इन तीनोंकी साम्यावस्था अर्थाष् प्रकृतिका खेल हैं। प्रकृतिरूपी नटी रंगभूमिमें आती हैं, 'वह मायाविनी अन्यक्तरूपों रहकर बुद्धि (महन्) को प्रकट करती हैं, बुद्धिमें अहंकार उत्पन्न होता हैं, अहंकारमें पञ्च तन्मात्राण्य और ग्यारह इन्द्रियों आती हैं, पञ्चमहाभूत प्रादुर्भूत हो जाते हैं। इसप्रकार इस विलक्षण विश्वरूप रंगभूमिको सजाकर प्रकृति-नटी नस्य करती है।

\* इसी निश्चयको सर जॉन उडरफन अपने 'Power as matter नामक प्रन्थमें एक Syllogism के द्वारा इस-प्रकार मिद्ध किया है—

The mass of moving charge is a function of its velocity; the mass of matter is wholly the masses of the charges by which it is constituted; therefore, the mass of matter is also a function of velocity. Mass of things is thus dependent on its stress-system, or what may be called in sanskrit shaktivyuha

भावार्थ यह है कि द्रव्याश्रित गुणोका अस्तित्व कियापर निभंग करता है भीर द्रव्य गुणका परिणाम है। इसालिये द्रव्य यह तो हुआ शासीय दृष्टिने प्रकृतिका विवेचन; अब देखिये आधुनिक वैज्ञानिक इस विषयमें स्या कहते हैं। विज्ञानवादी द्रस्य (matter) के दो प्रकारके विशिष्ट गुण मानते हैं— मुख्य और गौया। मुख्य गुणोंके प्रन्तर्गत आकुल्लन (distraction), प्रसर्या (extension), प्रस्त्व (weight), द्रबाव (resistance) आदिका और गौण गुयोंके अन्तर्गत रंग (colour), गन्ध (smell) आदि का समावेश होता है। हनमें मुख्य गुणोंको यदि हम ख्व विचार करके देखें तो यह सभी शक्तिक अन्तर्गत आ जात हैं जिसे वैज्ञानिक stress या energy कहते हैं। और दूसरे प्रकारके गुया तो केवल इन्हीं मुख्य गुणोंके प्रमावमे हमें प्रस्था दीख पदते हैं। इसप्रकार जगत्की समम्म कीइ।-शक्तिकी कीइ। ही समभी जा सकती है। इसी शक्तिको सांख्य प्रकृति नाम प्रदान करता है। इसीका स्तवन करता हुआ देवीभागवत कहता है—

त्वमिस भूसिक्कं पवनस्त्रथा समिप बिह्नगुणश्च तथा पुनः। जनि तानि पुनः करणानि प त्वमिस बुद्धिमने।ऽप्यथहह्नृतिः॥

श्रधीत् 'हे जननि ! तू ही प्रध्वी, जल, वायु, अग्नि और श्राकाश (पञ्चभूत); तथा इनके गुण (पञ्च नन्मात्रा), दशों इन्द्रियाँ, कृदि, मन और अहंकार है।'

इसप्रकार क्या पिण्ड, क्या ब्रह्माण्ड सबकी रचना यह प्रकृति (शिक्त या माया) ही अव्यक्तरूपमे कर रही है। पिण्डमें गुरुख-गुण-विशिष्ट भौतिक शरीर मानसिक जगत-का आवरण करती हुई तमस-प्रधाना सृष्टि है। इस आवरणके भीतर मतोविकारोंका समिष्टरूप सूक्ष्म शरीर रजःप्रधाना सृष्टि है, एवं मानस-स्थापारके परे प्रकाश-शीला बुद्धि सर्थान महत्त्रत्व कारण-शरीर सस्व-प्रधाना सृष्टि है। इसी प्रकार भूलोक नमःप्रधान, अन्तरिक रजः-प्रधान और गुलोक सस्वप्रधान होनेके कारण ब्रह्माण्डकी सृष्टि भी ठीक पिण्डवत् ही तीक पदनी है, इसीलिये कहा गया है कि, 'यथा पिण्ड तथा ब्रह्माण्डे।' यह तो स्थूल दृष्टिकी बात हुई; सूक्ष्म दृष्टिसे भी यदि कगत्के प्रस्थेक दृर्थोपर विचार करता है। इस्प्रकार नमस्त दृष्य-गण-कर्म-शक्ति

कि यापर निर्भर करता है । इस्प्रकार समस्त द्रव्य-गुण-कर्म-क्राक्त-व्युद्ध (Stress-system) अर्थात् प्रकृतिपर अवलम्बित है । अञ्चक्तरूपसे प्रकृति ( शक्ति या माया ) की ही छीछा दील पड़ेगी।

इस शक्तिके स्वरूपका अन्वेषण भी सनेक प्रकारसे किया गया है। आधुनिक विज्ञानवादी विशुद्धके धनारमक (positive) और खणारमक (negative) दो स्वरूपोंका प्रत्यक्षकर उनके सद्भुत सम्मिक्षणसे जगद्धके नाना विकारों (modifications) को चरितार्थ होते देखते हैं। धनारमक और ऋणारमक राशिका परम संयोग (sum total) गणित-शास्त्रके अनुसार (+++(-) ं=० शून्य ही होता है और शून्यका विवेषन नहीं किया जा सकता। बेदान्त भी मायाको अनिवंषनीय ही कहकर विराम केता है। इस-प्रकार शक्ति (प्रकृति या माया) के विषयमें आधुनिक मौतिक विज्ञानका विवेषन और वेदान्तका निश्चय एक हो जाता है।

अब यह स्पष्ट हो गया कि जगत्में याविद्वकार हो रहे हैं, सब शक्तिके खेल हैं। शक्ति हो सबको उत्पन्न करती है, वही सबका पोषण कर रही है और अन्तमें उसीके हारा सबका नाश भी हो रहा है। यही कारण है कि शक्तिमें भयभीत होकर उसका श्रनुप्रह प्राप्त करनेके बिये जगत्में नानारूपेण उसकी प्जा को जाती है। निबन्धके अस्यन्त बढ़ जानेके भयमे शक्तिके जिन नाना रूपोंको प्जा अति प्राचीनकालमे जगत्के प्रायः सभी सभ्य देशोंमें होती आयी है उसका विवेचन यहाँ नहीं किया आ सकता। हसलिये शक्तिके विषयमें प्रयोजन और ग्राधार-सम्बन्धी वो प्रभौका उत्तर देकर ही विराम लिया जायगा।

शक्तिकी इस की हाको देखकर सामान्यतः यह प्रश्न उठता है कि इसका प्रयोजन क्या है और यह किस आधार-पर नृत्य कर रही हैं ? सांख्य-शास्त्र उत्तर देता है—

पुरुषस्य दर्शनार्थं तथा प्रवृत्तिः प्रधानस्य ।

श्रयांत् 'प्रकृति (प्रधान ) की प्रवृत्ति, इसकी समस लीला पुरुवके दर्शनके किये हैं।' सांख्यके इस उत्तरमें दूसरे प्रभका भी समाधान हो जाता है, अर्थात् पुरुवके देखनेके लिये पुरुवके ही आधारपर प्रकृति (शक्ति या माया) नृत्य कर रही है।

इसप्रकार संसारकी सृष्टि, स्थिति और प्रख्यक्रप समस्त कियाओंके कर्ताके रूपमें जिसे प्रकृति ( शक्ति वा माया ) को इमने देखा था भव यथार्थतः वह पुरुषकी ही महिमा है, उसकी कीका है, पुरुष पका तमाशा देख रहा है और उसके इशारेपर नृत्य करती हुई प्रकृति अनन्त-अनम्त ब्रह्माण्डोंका सुजन, पासन और संहार करती जा रही है।

भरे वैज्ञानिक ! तू शक्तिकी की बाके अवस्रोकनमें ही क्यों मुग्ध हो रहा है ? देख शक्तिके तले कीन सोया हुआ मुस्करा रहा है — वह शिव है, मंगलमय है। अहा ! कैसा आश्रयं है ! को शक्ति ( सती ) शिवकी निन्दा सुनते ही दक्के यक्तमें योगाभिद्वारा शरीर स्थाग करती है, वही सुप्त शिवके वक्षःस्थलपर शिवके संकेतमे हो ॥ इसप्रकार नृत्य कर रही है । परम आश्रयं है !

शिवस्य निन्दया हि याऽत्यजद्वपुः खमेकदा । तदङ्ग्रिपङ्कजद्वयं यावे शिवे किमद्भुतत् ॥

शक्त उसकी महिमा है वह पुरुष (शिव) इसमें कहीं महान है, यह श्रत्तिक सृष्टि तो उसका एक तुच्छ संग्र है, उसका अधिकांश अमृतमय शुलोकमें है। परन्तु बिना शक्तिके शिवका दर्शन होना दुर्लभ हैं; शक्तिके साधनसे, शक्तिकी कृपामे ही शिवकी प्राप्ति होती हैं। यही कारण है कि शिवके नाम लेनेके पहले शक्तिको स्मरण किया जाता है। सीता-राम, राधा-कृष्ण, गौरी-शंकर प्रभृति खोकविश्रुन नामोंमें सीता, राधा, गौरी- यहां क्यों लक्ष्मी, सरस्वती, काली झादि समम्त शक्तिके नाम हैं भौर राम, कृष्ण, शंकर प्रभृति शिवके नाम हैं। इसी शिवको प्राप्त करना मानव-जीवन हा परम ध्येय है। श्रृति कहती है—

इह चेदवेदीदथ सत्यमस्ति न चेदिहावेदीन्महती विनष्टिः । भूतेषु भूतेषु विचिन्त्य घीराः प्रत्यास्माळोकादमृता भवन्ति ॥

अर्थात् यदि इस जन्ममें शिवको प्राप्त कर खिया तो ठीक है, नहीं तो महान् विनाशको प्राप्त होगा अर्थात् बारम्बार जन्म-मरणके चक्रमें पड़कर त्रितापानळमें दग्य होता रहेगा। इसिछिये धीर पुरुष अखिल विश्वमें उस शिव-

क काली और शिवकी एक प्रतिकृति बहुत न्यापकरूपेण पायी जाती है। बिहार और बंगालमें जो कालीकी मूर्ति होती है, वह इसी प्रकारकी होती है। नीचे शिव मोथे रहते हैं और उनेज बक्ष स्थलपर काली खड़ी रहती है। यह प्रतिकृति ही इस निवन्बके शक्ति-शिव-बिवेचनकी प्रतिमा है।

को विचार करके (प्राप्त करके) मरनेपर अमरखको प्राप्त होते हैं।

जिसकी महिमा ( शक्ति ) के विषयमें कहा जाता है—
असितिगिरिसमं स्थात्कजलं सिन्धुपात्रे
सुरतरुवरशाझा लेखनी पत्रमुर्बी।
लिखति यदि गृहीत्वा शारदा सर्वकालं
तदिष तब गुणानामीश पारं न याति॥

तथा नेति-नेति कहकर वेद भी जिसके वर्षानमें विराम लेते हैं, उस शिवके विषयमें कुछ न कह माहरा पामर जीव तो इसीपर सन्तोष करते हैं कि---

मूर्तिर्मृदा बिल्बदलेन पूजाऽप्रयाससाध्यं बदनं च बाद्यम् ।
फलं तु तद्यन्मनसाभिकाड्वयं
किःश्वस्य विश्वेदवर एव देवः ॥

**♦•**€:3•**•** 

## ईश्वरके नाम पत्र

(लेखक-- मुद्यो श्रीकन्हेयालालजी यम ० ५०, पल-पल० बी०, पहवोकेट)



क ग़रीबकी झोंपड़ी थी। दर्जी चिन्तित बैठा था। उसे नया टैक्स देना था, पर खानेहीको पैसे न थे, टैक्स कहाँसे देता ? अधीर होकर उसने बड़े प्रेम और श्रद्धासे ईश्वरके नाम एक पत्र जिस्ता और वह उसे

डाककानेमें छोड़ आया।

सार्टरोंके हाथमें जब वह पत्र गया तो वह हैरान हुए कि इसका क्या करें ? पता इस तरह लिखा या—

### 'सेवामें ईश्वर दीनदयालुके'

किफ्राफ्रेपर टिकट लगे थे। सार्टरोंने पत्रको पोस्ट-मास्टर जेनररूके पास भेज दिया, उसने उस्मे गवर्नरको दिया। उसमें जिल्ला था--

'त्यारे ईखर! मेरा नाम वी०काजन्सकी है। मैं दर्ज़िका काम करता हूँ। तू जानता ही है कि मैं बहुत-से टेंक्स छम जानेके कारण कितना कर्ज़दार हो गया हूँ; अब और नया टेंक्स छम गया है, उसको देनेके लिये मैं असमर्थ हूँ; इसजिये मेरी चीजें भी कुर्ज़ होनेवाली हैं। अतः प्यारे मगवन्! मैं बड़ी चिन्तामें हूँ और तेरी द्याके छिये प्रार्थना करता हूँ, क्योंकि तेरे सिवा मुक्ते और कोई शरण नहीं वे सकता। यदि तुने मेरी सहायता न की तो मैं झौर मेरे घरके कोग भूखों मर जायँगे। मुझे तुरन्त एक हजार छाटी (तीन सौ रुपये) मेज दे। इससे मेरे घरमेंसे चिन्ता दूर हो जायगी और फिरसे आनम्द हो जायगा।'

पत्रके नीचे दर्ज़ीने अपना इस्ताक्षर किया था। गवर्नरने कुछ सोचा, फिर अपने सेक्रेटरीको बुछाकर यह उत्तर छिस्तवा दिया---

'मिन्टर वी॰ काज़म्मकी ! मुन्ने तुम्हारा पत्र मिछा। इस पत्रके साथ पाँच मो छाटीकी हुवडी भेज रहा हूँ। मैं चाशा करता हूँ कि तुम भपने देशके प्रेमी और एक सदाचारी पुरुष बनोगे।'

पत्र गवनंरके लेटर-पेपरपर भेजा गया था और उसके महस्रका पता उसपर छपा था।

कुछ दिन बाद धन्यवादका पत्र गवर्नरके सहस्रके पतेसे पर्दुचा। उसमें यह लिखा था---

'प्यारे ईरवर ! मैं तेरी द्याके छिये, जो तूने एक ग्रीब दर्ज़ीकी दुर्दशा देखकर की, अनेकों बार धम्यवाद देता हूँ। सचमुच नू नेकी और प्रेमका ईरवर है। हाँ, एक प्रार्थना और है कि अगर तू कभी फिर मेरी सहायता करें और रुपये भेजे तो गवनंरके हाथों न भेजना। वहाँके स्रोग हर रकमका आधा फौज़के सचंके छिये छे छेते हैं।'

क्रयूरोपकी एक सच्चा घटना।



(१)

ता नहीं, किस प्रयक्षमे प्राणोंका पोषण होता चा रहा था। स्थापक अन्ध-कारके अन्दर-ही-ध्रम्दर अगणित योनि, आयु और अवस्थाओंके विता देनेपर किसी प्रकारके प्रकाशकर पदार्थ (ज्ञान या सूर्य) का आभास हुआ। उससे अध्रुत और अश्टप्रवं

भनेकों प्रकारके छोक-सालोक, वन-उपवन, प्राणी-पदार्थ भीर नानाविध पदार्थ यथाकम दीस पदे।

उनमें इन्द्रकी उपक्रिथमें शक्तिका सक्चार हुआ, बरुगकी प्राप्तिमें बढ़ा महारा मिला, श्रमिकी श्राराधनामें अनेकों काम हो गये श्रार अन्तमें मरुत्के मिश्रयाने सब सम्ताप मिटा दिये। मालूम हुआ कि और भी अनेकों प्रकारके उपधारणीय पदार्थ प्रम्तुस हैं। उनके अनुभवसे विचार हुआ कि ये सब बया हैं? कहाँसे आये हैं शैं और इनका दाता, प्रणेता या निर्माता कीन हैं ?

सम्भव है ये सब उस अन्धी बुदियाके खेल हैं जिसका पंगु पति उसके कन्धोंपर चड़ा हुआ उससे यथेच्छ काम करवाता है। और आँखोंवाले उसे विश्वम्मरको बनाने या विगादनेवाली 'आयुर्वलकरा छुमा' मानते हैं। अन्धीके ऐसे विलक्षण काम और पंगुके ऐसे उत्कृष्ट अधिकार! बदी ही विचित्र वात है! समझमें नहीं आता कि असली तस्व क्या है?

छोग कहते हैं कि इन्द्र, अग्नि, मस्द्रगण, देव-दानव, मानवगण, पृथ्वी, आकाश, लोकगण और पशु-पद्यी-कीटाणु-गण आदि प्रकृति-प्रदक्ष पदार्थ हैं। संसारमें चर-अचर और दृश्य-अदृश्य जो कुछ विद्यमान हैं, प्रकृतिकी विभूति हैं। सारे संसारको सावयव विगाद देना या बना देना प्रकृतिका स्वभाद है।

संसार प्रकृतिकी विकृतिसे बनता है और उसकी सस्कृति-से बिगक्ता है। सृष्टिकी रचना प्रकृतिका विकार है और महाप्रक्रय उसका सुस्थामध्य या शयन है। यह विकार या सुम्वास्थ्य किसी एक हदतक होते हैं और एकके पीछे हूसरा प्रधाकम होते रहते हैं। मू-पृष्ठके किसी भागको जलप्रावित रखना, किसीको जलप्रावित रखना, किसीको जलप्रावित रखना, किसीको जलप्रावित हो है बाल्का भृटान बना देना, सूखे और रेतीले भू-भागोंको हरे वृक्षोंसे वेटित रखना, या जनशून्य लंगलोंको प्रायी भार पदार्थोंसे व्याप्त करना, अथवा अमित व्याप्तिको मिटाकर उनको शून्य बना देना, इत्यादि सब काम प्रकृतिके ही हैं।

संसारमें जितने प्रकारके प्राणी-पदार्थ, उद्भव-विनाश, शुष्क-भार्त्र, शीत-उच्या, जन्म-सरण और भातु-परिवर्तन भादि जो कुछ हैं ये सब प्रकृति-साम्राज्यके प्रयक्ष या विधानमात्र हैं। इन्हीं विधानोंसे विश्वको सदी, गरमी, वर्षा, बन-बारा-वर्गी ने, खेती-बारी, गन्ध-सुगन्ध, भाँधी-तुफान, निस्तक्षता थ्रौर प्रश्चभूत-समुद्भूत, उपद्रव या शान्ति आदिका श्रनुभव होता है हुमांख्रिये पूर्वाचार्योंने प्रकृतिको देवी शक्ति, महामाया, महेश्वरी, जगदम्बा, विश्वेश्वरी, जगद्भात्री, स्थित-संहार-कारिणी, निद्रा, भगवती, नटी, वर्तको, मवयोवना और नानामुखी कहा है। ऐसी अवस्था-में सन्देह होता है कि फिर ईश्वर कंग्न है?

(२)

उक्त सन्देहकी निवृत्तिके छिये कहा जा सकता है कि किसी भी देश, जाति, समुदाय या अवस्थाके प्रायः सभी मनुष्य अपनी-अपनी भावना या धारणासे प्रेरित होकर इष्टसिद्धि या अनिष्ट-सम्भावना आदिमें 'ईश्वर करे ऐसा हो' 'ईश्वर करे ऐसा न हो' 'ईश्वरने ही ऐसा किया है' या 'ईश्वरने ऐसा नहीं किया' इन्यादि वाक्य उचारण किया करते हैं। क्यों किया करते हैं ? इसलिये कि उस समय उनकी अन्तरारमामें प्रकृतिका प्रभाव फीका पड़ जाता है श्रीर वे किसी अचिन्त्य, अव्यक्त, अनन्तस्वरूप, श्रद्ध सत्ता या सरवर्में तन्मय हो जाते हैं। तब स्वतः वैसा उच्चारण होता है और उस उच्चारणके अमिट और सस्यसम्भव सस्वपर वे विश्वास रखते हैं। ऐसा करनेपर भी उनको ईश्वरका तादश रूप या तदाभास नहीं होता परन्तु वे मान लेते हैं कि यह ईश्वरने ही किया है या ईश्वर ही ऐसा करेगा, अथवा यही ईश्वर है। ऐसी धारणा उनकी उसी प्रकारकी होती है जिसप्रकार किसीने दुध नहीं देखा हो किन्सु दहीके मिळनेपर मान लेता हो कि यह दूधका सन्द है।

परन्तु इसप्रकार इस रूपमें ईश्वरको मान छेनेबाछे मनुष्य अस्पल्य होते हैं। जिन्होंने इष्टलाम या आपित-निवारण अथवा प्रकृतिविरुद्ध सम्भवका अनुभव किया हो अथवा करते रहते हों, वे किसी अवसरपर या किसी अंशर्मे ईश्वरको या उसकी सत्ताको मान छेते हैं किन्तु जो छोग इसप्रकारके करूपनागत इष्टिसिद्ध अथवा अनिष्ट-निरसन-मात्रमें मनमाने रूपमें की गयी करूपनाओं को सहज ही ईश्वर नहीं मानते। वे कब मानते हैं शब कि प्रकृतिकी सामर्थक समन्त कार्य असफल हुए चले जा रहे हों और उसके चाहकर विनष्ट किये हुए सकल काम सफल हुए चले जा रहे हों। तब वे विवश होकर ईश्वरकी सम्भावना मान छेते हैं। कुछ उदाहरण छीजिये —

प्रकृतिका नियम है कि श्रक्षिमें पढ़े हुए प्राणी या पदार्थ तत्काल या कुछ कालमें गल जाते, पिघल जाते या मसा हो जाते हैं; पानीमें हुवे हुए उतराते, गल जाते या बिनष्ट हो जाते हैं; पृथ्वीमें दबे हुए सद जाते, मर जाते या इलके हो जाते हैं इवामें उदे हुए सूब जाते, विसर जाते या इलके हो जाते हैं श्रीर श्राकाशमें गिरे हुए यह जाते, दूर जाते या विलुस हो जाते हैं। इसी प्रकार महाविषके सानेसे मनुष्य मर जाते हैं; प्राहादिके प्रसनमें गजादि प्रस्त हो जाते हैं; वाज आदिके आक्रमण्ये क्षुट्र पक्षी त्रम्त हो जाते हैं, सिहादि हिमकोंके दादमें गये हुए गो आदिका बचना कठिन हो जाता है। खड्ग-प्रहारमे गलविच्छेद होकर रहता है, सुनीक्ष्ण बाणके मद्य प्रहारमें शश-शासक मर हो जाते हैं और तोप या बन्दूक श्रादिमें कोई भी प्राणी गत-प्राण हुए बिना नहीं रह सकते।

कदाचित् नाश्य-नाशक, भेरा-भेदक और अध्य-अश्वक आदिके यथायोग्य योग होनेपर भी नाश्यका नाश न हो, भेराका भेदन नहीं किया जाय या अध्यका अक्षण न हो सके तो मानना पड़ता है कि प्रकृतिका पराभव नहीं, किन्तु प्रकृतिप्रणंता ईश्वरकी सत्ताका प्रभाव है। ऐसे ही श्रवसरों, कारणीं या घटनाश्चोंके संघटित होनेपर ईश्वरमें आस्था रखनेवाले कहा करते हैं कि 'यह ईश्वरने ही किया है' अध्यवा 'ईश्वर ही ऐसा कर सकता है।'

(3)

कुम्हारके भावाँमें भाग छगायी गयी है। इसकी

अनन्त ज्वालाओंने मिट्टीके बर्तनींको लाल बना दिया है। और आग शीतल होनेपर बीचके घड़ेमें बिल्लीके बच्चे भाग गये हैं। सैकड़ों घरोंके छान और कुप्पर जल गये हैं। उनके अन्दर अनेकीं जीव मय सामानके लाक हो गये हैं। और एक सुकोमल शिशु स्वस्थ सोया हुन्ना मिलता है। तीन मित्रलके उँचे मकानये अबोध बालक गिर गया है, प्रांगणके कठोर पत्थरोंपर पड़कर पहले कई बन्तुएँ विनष्ट हुई हैं और उन्हीं पत्थरोंपर पड़कर पहले कई बन्तुएँ विनष्ट हुई हैं और उन्हीं पत्थरोंपर पड़कर वह बालक हैंसी-खुशी उठ बैठा है। पचास फीट उँची वृत्व-शालासे एक नित्यका अभ्यासी जल-कुण्डमें कई बार कून है और एक बार वह उसके तटवर्तीनृत्यमें अटककर मर गया है। बरसाती बादके आकस्मक आक्रमणमें मार्ग-मध्यके प्रायः सब गाँव वह गये हैं और बगलका एक मोंपड़ा बच गया है तथा अति वृरका एक सुदद महलपानीकी फट्कारमें टूट गया है।

प्यासा गज जलाशयमें गया है, वहाँ माहने उसे मस छिया है, प्राण जानेमें सुँडका अग्रमात्र शेष हैं। ऐसी अवस्थामें गजके पदतलमें माहतन्तु टूट गया है और गज बच गया है। कौरवोंकी सभामें पायडवोंके सामने कजा-शीला द्रीपदीका चीर उतारा जाना है, नम्न होनेमें दस गज चीरका कुछ ही भंश शेष रहा है और भन्तराग्माके भाग्रहमें वह अनन्त हो गया है।

महाभारतके युद्धोधत वीरोंसे ध्यास भूमिमें गर्भिणी टिटहरी श्रा गयी हैं। उस भूमिपर श्रगणित वीर श्रांर उनके रस, घोड़े, हाथी आदि हताहत होकर ढर हो गये हैं। उन्होंके बीचमें गज-घण्टाके नीचे टिटहरी-शावक पोषित हुए हैं। अति विशाल लीह-मन्मको अग्निके आसपसे लाल किया गया है। उसी मन्मसे चिपक जानेके लिये बालक प्रह्मादको आज्ञा हुई है। उसी क्षया लीह-मन्भपर अगणित चीटियाँ विचरण करती हुई देखी गया हैं। भक्त प्रह्माद हैंसी-सुशी उसके चिपक गया है।

इसप्रकारके नये और पुराने अगणित उदाहरण शाक्षोंमें और संसारमें सुप्रसिद्ध हैं। इस क्षुद्रकाय लेखमें क उनका दिग्दरान भी नहीं हो सकता । फिर भी इछ उदाहरण इस जमानेके और दिये जाते हैं।

(8)

पिछली साल पेंसीस भादमी नावमें बैठकर यसुनाके परछी पार गये थे। रास्तमें मेह-ग्रांधी आयी और विजछी गिरी। सबके वीचमेंसे उठकर एक आदमी महाहके पास

पहुँचनेपर बिजलीसे मर गया । इसरी यात्रामें पूरे पचास आइसी नावसे गये । तुफानके वेगसे समुची नाव उत्तर गयी और एकके सिवा सब मर गये।

सुरस्य महरूके सुप्रकाशित प्रांगण्में सुरवेत शय्यापर इयामिसह सोये हुए थे छौर कितने ही संरक्षकोंके साबिध्यमें उनको काला सर्प काट गया था। एक फटे घरकी 🕨 ट्टी खटियापर अबांध शिशु सी रहा था, उसके समीप एक साँप भी था और बबंके उछल-कृदमे वह दबता-भिचता या आकृष्टिचत भी होता था परन्त फिर भी साँपने शिशुको काटा नहीं था।

मीराके मारनेके लिये सोनेके प्यालमें हलाहरू भेजा गया था । वह उसे ईश्वरका चरणोदक मानकर पी गयी थी और प्रसन्नताके साथ जीवित भी रही थी।

(+)

कहाँतक कहें, ईश्वरकी सत्ताका आभास करानेवाली भनेकों कथाएँ हैं। उनको स्नने, देखने और ध्यानमें लानेसे ईश्वरका होना माना जाता है। कठिनाई इस बातकी है कि उसका म्बरूप समझमें नहीं आता । शास्त्रीमें उसको अचिन्त्य, अध्यक्त, अनन्त, अनादि, निरञ्जन, निराकार श्रीर ज्योतिःस्वरूप आदि वतलाया है। फिर सामान्य मन्ष्य कैये जान सकते हैं कि ईश्वर ऐसा है ?

त्रिकालदर्शी महर्षियोंने चराचर सृष्टिके प्रत्येक प्राणी

のなくなくなくなくなくなくなくなくなくなく

और पदार्थमें ईश्वरकी सत्ता स्वीकार की है और जन-समुदायके उद्धारके लिये उन्होंने कई देवी-देवताओंको ईश्वरत्त्वय माना है। साथ ही ईश्वरके भी अनेकों अवतार बतलाये हैं। जो लोग ईश्वरके स्वरूपको समझ नहीं सकते किन्त मध्रिमें ईश्वरकी सत्ता मानते हैं, उनके ध्यानके लिये भगवानके स्वरूप श्रीर आकार-प्रकार भी निश्चित किये हैं।

श्रधिकांशने अग्नि, बायु, वरुण और सूर्यादिको ईश्वरके अंश बसलाया है। विशेषकर सुर्यको ईश्वर माननेमें किसीने संकोच नहीं किया है। विचारकर देखा जाय तो अनन्त, अव्यक्त, अनादि, श्रचिन्त्य, निरञ्जन, निराकार या ज्योतिःस्वरूप स्नादिका स्नाभास सूर्यमें प्रत्यक्ष आभासित होता है। अतः सुर्यको ईश्वरका प्रतिनिधि माननेमें कोई आपत्ति नहीं किन्तु बहुत दिनोंतक ईश्वरका और ईश्वरतुस्य सूर्यका स्मरण किया जाय एवं इनके स्वरूपका विचार किया जाय तो बोध हो सकता है कि ईश्वरके दरवारमें ऐसे श्रनेकों सूर्य और अनेकों सृष्टि हैं।

कदाचित् कायदेके साथ कल्पना की जाय और सुक्ष्म दृष्टिसे ध्यान दिया जाय तो ईश्वरका और उनकी सावयव सृष्टिका ग्रथवा सुर्यादिका सम्पूर्ण समावेश या समाधान हमारे शरीरके अन्दर हो जाता है। फिर क्या चाहिये? यही कि वेंसी थी-धारणा और विचार हों।

सिरजनहार साई

साई किया सो 🐒 रहा जो कुछ करें सो होइ। काहे करता करें सो होत ₹ कल्पी कोडाशा हमारा साइयाँ जो सबका पुरणहार। जीवन जाके हाथ विचार॥२॥ मरणका सर्ग भवन पाताल मधि आदि अन्त सब सिष्ट। देत हे कों सोई हमारा इष्ट॥३॥ मनसा कर्मणा साहित्रका बेसास । करे संघग सिरजनहारका कोनकी आस ॥४॥ **ेसा** हे सिरज**न**हारा सवनका समरत्थ। सोई सेवग है रहा जह सकल पसारे हत्थ॥५॥ धनि-धनि साहिब तू बड़ा कौन अनूपम रीति। सकल लोक सिर साइयाँ, ह्वैकरि रहा अतीत॥६॥ करे सुरतकी संबकी प्रतिपाल ॥ ७॥ दाद्द्यावजी 🔊 कीडी कुञ्जर पळकमें करवा \$

**ダイカイカイカイカイカイカイカイナイナ** 

## ईश्वरका साचात्कार और नाम-महिमा

(लेखक----स्वामीजा आएकरमानन्दर्जा)

🏋🏋 🏋 रम प्रिय वाचक्रहन्द ! अनेक जन्मोंके प्रें मिलिन संस्कारोंके कारण पुरुषकी बुद्धिमें क्रिक्क अस्तित्व श्रीर उनके नामकी महिमाके विषयमें सन्देह उत्पन्न होता है।

उस सन्देहके निवारण करनेवाले साधनींका उल्लेख आगे कियाजाता है।

जिसप्रकार रसायन-शासके प्रयोगशालामें ऑक्सिबन श्रीर हाइडोजन इन दो गैसोंको मिलाकर विजलीकी गर्मी देने ही पानी बन जाता है और इसे देखकर विद्यार्थीकी जल-तरवके सम्बन्धमें सन्देह नहीं रह जाता। उसी प्रकार श्रोत्रिय ब्रह्मनिष्ट महारमाके पास जाकर अभ्यास करनेसे ईश्वरका साक्षास्कार होता है और तब समस्त सन्देह भपने आप द्र हो जाते हैं।

बिजली अन्वरह व्यापकरूपये सव जगह वर्तमान रहती है, परन्तु सबको दिखलायी नहीं देती; केवल विध्त-शास्त्रका ज्ञाता ही उसे अपनी प्रयोगशालामें देख सकता है । वैसे ही ईश्वरको योगाभ्यासी धन्तर्द ष्टिसे तथा वेदान्त-के पारदर्शी ज्ञानचक्ष्मये देखते हैं । अतः ईश्वर-साक्षास्कार-के छिये योगी तथा ज्ञानी वननेकी आवश्यकता है।

दो लक्षतियाँ हाथमें लो। दोनोंमें अग्नि है परन्त दीखती नहीं। जब दोनों लकियोंका घर्षण किया जायगा तब अप्नि प्रकट होगी। इसी प्रकार ईश्वर ज्यापकरूपमे सब शरीरोंमें तथा दश्य जगनमात्रमें है, परन्तु दीखता नहीं । अभ्यासरूपी घर्षणके प्रभावसे परमारमा प्रकट होता है। उस अभ्यासके विषयमें श्रृति कहती है---

> स्बंदहमराणें इत्वा प्रणव चात्तराराणम्। ध्यानानिमधनाम्यामाद्व पदयांत्रगृहवत्॥

अर्थान् अपने शरीरको अरिए (नीचेकी छकड़ी ) और कँको उत्तरारणि ( उपरकी लकड़ी ) बनाकर ध्यानरूपी निर्मधनके अभ्यास करनेपर ईश्वररूपी अग्नि प्रकट होती है। ताल्पर्य यह है कि सदग्रकी बतायी हुई विधिसे अकारका जप करनेमे शरीरमें अधोमुख कमल सुरतिके बछसे उर्ध्वमुख हो जाता है, नाद खुछ जाता है, कमल खिछ जाता है और इसे देखकर साधक आश्चर्यके समुद्रमें निमन्न

होने लगता है। इसे तस्काल ही ईश्वरका साक्षास्कार होता है। अनुभवी योगी कहते हैं कि---

'उल्ट कमलकुँ पल्ट देखले सब घट राम बिराजा॥' सब घट मोरा साइयाँ मूनी संजन कीय। बिलिहारी वा घटकी जा घट परगट होय॥ श्रुति भी इसी रहस्यका उद्घाटन करती हुई कइती

पका देव: सर्वशतेषु गृढ: सर्वे नृतान्तरात्मा । सर्वव्यापी सर्व मुनाधिवासः कर्माध्यक्षः साक्षी चेताः केवला निर्गणश्च ॥

ईखर एक है; उसके सग्ण और निर्गण दो रूप हैं। निराकाररूपमे ईश्वर सब शरीरोंमें तथा दश्य जगन्मात्र-में गुप्तरूपये स्थित है, यबमें ओतप्रीत हो ब्याप्त हो रहा है, वह सबका अन्तराश्मा है, सबमें वास कर रहा है, जीवोंके पाप, पुरुष और दश्य जगत्का साम्नी है; ज्ञानम्बरूप है, एक है और तीनों गुर्णोये परे रहकर उनका द्रष्टा है।

परमारमाके प्रकाशके लिये सबसे सुगम डपाय यह है कि सद्गुरुकी बतायी हुई विधिके अनुसार भगवशासका सवाकोटि जप करनेसे ईश्वरका साम्रास्कार अवस्य होगा । यतिधर्मप्रकाश नामक प्रन्थमें लिखा है—

> यस् द्वादशसाहस्र नित्यं प्रणवमभ्यमेत्। तस्य द्वादशभिर्मासैः परब्रह्म प्रकाशते॥

अर्थात् जो प्रतिदिन बारह हजार प्रणवसन्त्र ( ॐ ) का ध्रम्यास करता है उसकी बारइ माहीनेमें परब्रह्मका प्रकाश दीख पदना है।

भगवान् श्रीकृष्याजीने श्रीमञ्जगवद्गीतामें साक्षास्कारके तीन साधन बतलाये हैं-

> ध्यानेनात्मीन प्रयत्नि केचिदातमानमात्मना । अन्ये सांरुवेन ये:गेन कर्मयांगेन बापरे॥

अर्थात् 'कोई तो अपने ग्रारमार्मे आत्माके द्वारा--ध्यान-हारा परमाध्माको देखते हैं, इसरे सांख्ययोगके हारा तथा बीसरे उसे कर्मयोगके द्वारा ब्राह्म करते हैं।'

श्रेताश्वतर-उपनिषद्में श्रद्धावादियोंकी पारम्परिक जिज्ञासा होती है---

> किं कारणं ब्रह्म कुतः स्म जाता जीवाम केन क च सम्प्रीतिष्ठाः । अधिष्ठिताः केन मुखेतग्रेषु वर्तामष्टे ब्रह्मविद्रोब्यवस्थाम् ॥

अर्थात् 'इस संसारका कारण काँन हें? इम कहाँ से उरपन्न हुए हैं ? किसके द्वारा जीवन धारण कर रहे हैं ? इम कहाँ प्रतिष्ठित हैं ? किसके द्वारा प्रधिष्ठित होते हुए इम ब्रह्मवादियोंकी सुखरहित (दु:खमय) अवस्थाको प्राप्त हो रहे हैं ?' इसके उत्तरका चिन्तन करने हुए वे कहते हैं कि—

कारः स्वभावे। नियतियेदच्छा

मृतानि येनिः पुरुष इति चिन्त्यम ।
समाग एषां नःवारमभावादारमाण्यनीशः मुखदुःखंहते। ॥

'काल, स्वभाव, भाग्य, यहच्छा, पञ्चभूत, प्रकृति, अथवा पुरुष इसके कारण हैं; अथवा इन सबके संयोगसे संमार बना है। परन्तु आत्माके अभावमें इनमे कुछ नहीं हो सकता है और आत्मा भी तो सुख-दु:खके कारण पराधीन है।' इसप्रकार प्रभको इल न होते हुए देखकर—

ते ध्यानयंगानुगता अष्ठयनेदवात्मर्जाके स्वगुणैनिंगृदाम् ।
यः कारणानि (निस्तिकानि तानि
कःकारणस्यकान्यीधतिष्ठसंकः ॥

'उन्होंने ज्यानयोगद्वारा अपने गुगाँसे निगृत आरम-शक्ति (माया) के साथ ईरवरको देखा जो काल, म्यभावादि समम्न कारणोंके कःरण रूपमें एक होकर अधिष्ठित था।'

इसप्रकार जिज्ञासुओं के हिसार्थ ईश्वर-साक्षास्कारके साधनोंके विषयमें जिल्ला गया । अब ईश्वर-साक्षास्कारके फर्लोका किञ्चित् उच्लेख कर नाम-माहास्म्यपर कुछ लिखा जायगा।

#### ब्रह्म-साक्षास्कारके फल---

'ब्रह्मिवद् ब्रह्मैव भवति', 'तरित शोकमात्मवित्', 'ब्रह्म-विदाप्नोति परम्', 'ज्ञात्वा देवं मुख्यते सर्वपाशैः । 'बंदाहमेत पुरुषं महान्त-मादित्यवर्णं तमसः परस्तात् । तमेव विदित्वािमृत्यमित नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाम् ॥१

'तेषां सुखं शाश्वत नेतरेषाम् ,''मुखकान्तिनं नव्यति', 'बिद्वान् हषेशोकों जहाति', 'न तस्य प्राणा उत्कामन्ति ब्रह्मेव सन्ब्रह्मा-प्यति', 'य पत्र वेद अहं ब्रह्मास्मीति स इदं सर्वे भवति', 'स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यते स उत्तमः पुरुषः।'

सारांश यह कि ब्रह्म-साक्षाकारमें मनुष्यके समस्त दुःख नष्ट हो जाते हैं, उसके मुखकी कान्ति दिव्य तेजसे पूर्ण हो जाती है, उसके प्राण मरनेके पश्चात उक्तमण नहीं करते, बक्कि ब्रह्ममें हो जीन हो जाते हैं, उसे परम शान्ति और शारवत सुखकी प्राप्ति होती है, इन्यादि।

पहले कहा जा चुका है कि ब्रह्म-साक्षास्कारका सबसे सुगम साधन भगवन्नाम-सारण है। परमान्माकी अनन्त शक्तियाँ हैं धौर तदनुसार नाम भी धनन्त हैं। जिसे जिस नामसे प्रेम हो, वही नाम जपे। हाँ, प्रेम होना चाहिये। कहा भी हैं—

'प्रमंत प्रगट होहि भगवाना।'

अप्नि जैसे सुखे तृणको दम्ध कर देती है, उसी प्रकार प्रेमसे लिया हुआ ईश्वरका कोई भी नाम सारे पापोंको दम्ध कर डालता है। कहा है—

'मोक्षकारणसामग्रयां मक्तिरव गरीयसी'

अर्थात् मुक्तिके जिसने साधन हैं सबमें भक्ति श्रेष्ट है। भक्ति माता है और ज्ञान-वैराग्य उसके दो पुत्र हैं। भक्ति न होनेस ज्ञान-वैराग्यकी उत्पत्ति नहीं हो सकती ! श्रीमञ्जागवतमें कहा है—

> निर्विण्णानां झानयोगां कर्मयोगम्तु कामिनाम् । न निर्विण्णानातिसक्तां मक्तियोगोऽस्य सिद्धिद्या

अर्थात् 'विरक्त पुरुपको ज्ञानयोग, कर्मासक पुरुपको कर्मयोग तथा ऐसे पुरुषको जो न विरक्त है और न आसक, भक्तियोग श्रेष्ठ है। 'भक्तिके उपदेश देनेवाले महारमा कहते हैं कि—

> श्वास श्वासपर नाम जप वृधा श्वास मत खोग । का जानों या श्वासको आवन होय न होय॥

क्वीरदासजी कहते हैं-

अगर है शांक मिलनेका तो हरदम ली लगाये जा ॥

ठीक है, निरन्तर नाम-जपके द्वारा भगवान्का साक्षास्कार श्ववश्यम्भावी है। यद्यपि भगवान्के निर्गुण और सगुण दोनों रूप अगम हैं, तथापि नाम जपनेवालोंको दोनोंका ज्ञान सुगमतासे हो जाता है। ऐसा हो सम्तोंका अनुभव है। गोस्वामी तुलसीदासजी कहते हैं—

देखिय रूप नाम आधीना। रूप ज्ञान नहिं नामविहीना॥
नाम रूप अति अकथ कहानी। समझत मुखद न परत बखानी॥
अगुण सगुण विच नाम मुमाली। उमय प्रवोधक चतुर हुमाखां॥
जाना चहिं गूढगति जेऊ। नाम जीह जिप जानिहं तेऊ॥
साधक नाम जपिंह कव लाये। हाहिं सिद्ध अणिमादिक पाये॥
नाम जीह जिप जागिहं योगी। विरति विराचि प्रपंच वियोगी॥
ब्रह्म मुखहें अनु भविंह अनूषा। अकथ अनामय नाम न रूपा॥
शिव ब्रह्मादिक शुक मुनि योगी। नाम-प्रताप ब्रह्म-रस-भोगी॥
उलटा नाम जपत जग जाना। बाल्मीक भये ब्रह्म समाना॥
उमय अगम युग भुगम नामते। कहहुँ नाम बड ब्रह्मराम ते॥
कहुँ लिग वरनी नाम बडाई। राम न सकहिं नाम-गुणगाई॥

महारमा कवीरदासजी कहते हैं -

सूर मिरावे चन्दको चन्द मिरावे सूर। याहि मेद जिन जानियाँ ताहि मिरा गृह पुर॥ जा पवनपर चन्दा बस ताहि न ग्रासे कारु । बो यह भेदै जानहीं सोही जौहरी कारु॥ पानीमें पावक बसे अति घन बरसे मेहू । तीनो अधर अकास है कीन पवनको छेहू॥ बिलेदारी उस नामकी जिनकी दयासे लीन्हू । जो यह भेद बतावही सीस अर्राप तेहि दीन्हू॥ श्वास श्वासपर सुमिरन लागा। कहें कबीर विषय सब भागा॥

गुरु नानक साहेब कहते हैं---

भारम ठपदेश संयम इन्द्रियकी जापसी अजपा जापे। सदा गहें कंचनसी काया कारू न कबहुँ व्यापे॥

द्रिया साहेब कहुत हैं---

नामहि जेप शृत्य मन घर । पाँचों इत्द्रिय बसमें करे॥ बद्धा अग्निमें होमें काया। ताका विष्णु पक्षारे पाया॥

नाम-जपकी अनन्त महिमा है। इसमें जो जितना ही गहरा पैठता है, उतना ही अधिक उसे आनन्द मिलता है। किनारे ही बैठकर कोई रख चाहे तो कहाँसे पा सकता है। कवीर साहेबने ठीक ही कहा है—

> जिन स्रोजा तिन पाइया गहरे पानी पैठ। हो बोरी बुडन दरी रही किनार बैठ॥

**\_1>**₹10,4€1~

## जीवन-वैचित्र्य

जीवनकी तरल-तरहें, नित उठती हैं लहराती,
पर खुद ही टकराकर हैं होतीं विनष्ट अज्ञानी।?।
यह जीवन-लीला-माया है इसकी चलन अनोखी,
बस सदन खेल हैं इसका,कन्दन है अकथ कहानी।?।
इस दग्ध क्षुच्घ सागरमें, नीरन उठती हैं लहरें,
बस मूक वेदनाकी हैं, उनमें वह एक निशानी। ?।

रिवकी प्रकाशमय किरणें सन्देश सदा जो लाती, हम नित्य भूल जाते हैं, यह भीषण-प्रथा पुरानी। ४। रजनीकी नीरवतामें भी एक अजब विनिमय है, अद्वेत रङ्गकी, उसने प्राङ्गणमें चादर तानी। ५। यह' श्रहम्'भावना ही तो,'तू-तू मैं-मैं सिखलाती, बस देत-राज्यमें तब तो,वह करती है मनमानी। ६।

जिसने भी परम पिताका, दर्शन है सबमें पाया, वह मुक्त हुआ मायासे औ बना आत्म-विज्ञानी। ७।

-- प्रेमनारायण त्रिपाठी 'प्रेम'

### ईश्वरीय सत्ता

(हेखक---श्रीपापाजी महाराज)

इंग्ररः सर्वभूतानां इदेरांऽर्जुन तिष्ठति । भ्रामयन् सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥



श्वकी राय-अदृश्य सभी वन्नुकॉर्मे ईश्वरका निवास है। श्वनन्त ब्रह्मायदका सञ्चादक भगवान्की माबाहारा हो रहा है। प्रत्येक गतिमें, प्रत्येक स्पन्दनमें मायाकी की दा हो रही है। राग-द्वेष मायाके प्रधान स्वरूप हैं। राग-द्वेषके वर्षा भूत होकर हम सभी सस्य-चिस्तनसे पृथक हो गये हैं। इस

पृथक्नामें मायाकी अन्तरंग-लीला काम कर रही है। यही कारण है कि ईश्वरके अन्तित्व एवं अक्टिएके प्रेम-नत्त्वमें अविश्वासकी लडर उठ रही है।

प्रपञ्चके मानी हैं पञ्च महाभूतीका संयोग। इस संयोगमें, इस प्रपञ्चके प्रावस्यमें ईश्वर-तखका गम्भीर बंध दूर हो जाता है। भगवान् श्रीकृष्ण कहते हैं 'सस साया दुरत्यया' मेरी माया बड़ी दुरत्यय है। इसके चक्करमें पहकर सभी प्राणी पिस रहे हैं। विश्वके प्रत्येक पटार्थमें जो संघात हो रहा है वह मायाका म्थ्रुक खेळ है। तारॉ एवं नक्त्रोंके सञ्चालनमें जो किया हो रही है वह मायाकी भन्तरंग-छीछा है । भाषुनिक संसारमें, भाई-भाईमें, विता-पुत्रमें, पति-पक्षीमें, शत्रु-मित्रमें जो संघात चल रहा है वह स्वार्थका स्थल स्वरूप है। मायानिहित कार्यों में म्पष्ट भावसे यही दृष्टिगोचर हो रहा है। श्रनादि-काळमे राग-द्वेषके वशीभूत होकर एक प्राणी दसरे प्राणीकी निगल जानेके उद्देश्यये युद्ध करता श्रा रहा है। साधनाका सक्ष्य ईश्वर-तत्त्व एवं श्रीकृष्णके महा प्रेम-तत्त्वको जानना है। इमारी प्रत्येक चेष्टामें यही उद्देश निहित है। प्रकृति-जगत्के समस्त प्राणी श्रनादि विराटमे निकलकर श्रमन्त विम्तारकी श्रीर जा रहे हैं। जिन्होंने यरिकञ्चित् साधनमें सफलता प्राप्त की है उन्होंने यही अनुभव किया है कि ईश्वर सब भूतोंमें निवास कर रहा है। भगवहर्शन एवं आत्मसम्मेछनमें कोई भी अन्तर नहीं है। धात्म-दर्शनकी प्रणास्त्री ईश्वर-दर्शनकी प्रशास्त्री है । ईश्वरीय बोध मनुष्यको चुप कर देता है। इसी तरह प्रेम-तत्त्वके गम्भीर प्रदेशमें घुसनेवाले सोगोंने अपने आपको सोकर एक अनिर्वचनीय भागन्त्की उपक्रकिय की है। किन्त निषेधारमक अवस्थामें मनुष्य अपने निर्दिष्ट साधन-पथसे पृथक् होकर नाम्निकताके वायुमण्डलमें प्रवेश कर जाता है। उस वक्त उसे ईश्वरीय बोध आंर ईश्वरकी व्यापकतामें नाम्तिकताकी प्रतीति होने लगती है। उस समय उसकी सारी शक्तियाँ नाम्तिकताके परमाणुओं श्रोतप्रोत हो जाती है। वह बहुत दिनोंतक नाम्तिकताके घोर कुण्डमें पड़ा हुआ अहंमाषके साथ खेल करता रहता है। भगवान् उसकी स्थित बतलाते हुए कहते हैं—

इदमद्य मया लब्धिममं प्राप्त्ये मनोर्थम् । इदमद्यीदमपि मे मिब्यिति पुनर्धनम् ॥ असौ मया हतः शत्रुईनिष्यं चापरानिषे । ईसरोऽहम् ह भोगी मिद्धोऽहं नकतात्मुसी ॥ आद्योऽभिजनवानिस्म कोऽन्योऽस्ति महशो मया। यक्षे दास्यामि मोदिष्य इत्यज्ञानिवभोहिताः ॥ अनकचित्तविभ्रान्ता मोहजातसमावृताः । प्रसक्ताः कामभोगेषु पतन्ति नरकेऽशुची ॥

(गीता १६। ११-१६)

सचमुच आसिकतासे रहित जीवन अन्धकारमय है। भगवान् कहते हैं—'ते पतन्ति नरकेऽशुचां' वे प्राणी महाघोर नरक-कुण्डमें पतित हो जाते हैं। ऐसे प्राणियोंका कह्याया नहीं। जब वे धीरे-धीरे अपने प्रारब्ध-कर्मके श्रानुसार अपने नरक-कुण्डके जीवनकी समाप्ति कर पाते हैं तब ईश्वरीय कृपाका अनुभव करने लगते हैं।

विमुढा नानुपदयन्ति पदयन्ति ज्ञान अध्यः।

संसारके वे प्राणी जो रात-दिन कामिनी-काञ्चनके चक्करमें पड़े हुए हैं, ईश्वरीय महातत्त्वको नहीं जान सकते, किन्नु जिनके जीवनमें दिव्य नेत्र हैं वे ही उस महातत्त्वको देख और समझ सकते हैं। भगवान् कहते हैं—

'मिय सर्विमिदं प्रातं सूत्रे मणिगणा इव।'

यथार्थतः विश्वकी प्रत्येक वस्तुमें ईश्वरीय सत्ता निवास कर रही है, ईश्वरीय सत्तासे रहित कोई भी वस्तु महीं है। अस्ति, भाति एवं प्रीतिसे रहित कोई भी वस्तु नहीं है। 'सत्यं, शिवं, सुन्दरम्' प्रत्येक वस्तुमें निहित है। प्रकृति-जगत्के महाव्यापारमें ये तीनों अव्यक्तरूपसे निवास करत हैं। इस स्थलमें तीनोंकी अव्यक्तरूपसे निवास करत हैं। इस स्थलमें तीनोंकी अव्यक्तरूपसाका अर्थ पाठक यह न लगायें कि तीनोंकी विशास आक्रित्त हो जाता है और उनका स्वरूप श्रशतः परिमित हो जाता है। किन्तु प्रकृति-जगत्के विराट् व्यापारमें भौतिक हिम्मे इनका अस्तिस्व स्पष्ट नहीं प्रतीत होता। ज्यों ही मनुष्य मायाकी कीवासे अस्य होकर तात्तिक विषयपर हिष्ट बास्यका यथार्थ बोध हो जाता है। महामाया प्रकृतिके विराट् खेलमें समस्त प्राणी मोहित हो रहे हैं। प्रकृति समस्त प्राणीयोंको कन्दुककी मोति नीचे-अपर फेकनेमें

व्यस्त है। जब ईसरीय कृपा होती है तभी प्रकृतिके हाधमे प्राणीका छुटकारा होता है। जो व्यक्ति ईधरीय बोध प्राप्त करना चाहता है उसे प्रकृति-जगत्से छुटकारा प्राप्त करनो होता। छुटकारा प्राप्त करनोके खिये ईश्वरीय कृपाकी याचना करनो पढ़ेगी। अपने भहंकी हरया करनी होगी। खहंका नाश होते ही ईश्वरीय कृपाकी सुनहरी किरयों रिष्टगोचर होने खगेंगी। उन दिल्य किरणोंके द्वारा मनुष्य-जीवनकी सारी धन्धता मिट जायगी। फिर वह अपने हृदयमें ईश्वरकी महा मञ्जुल मूर्तिका दर्शन करने खगेगा हसीलिये तो भगवान कहते हैं—'हृहेशेऽर्जुन तिष्टति'

👺 शास्तिः

## ईश्वर निराकार और साकार दोनों है

(केखक-स्वामी भाइरिनामदासजी पदारतन)

कर्त्तुमकर्त्तुमन्यथाकर्तुं शक्त ईश्वरः ।



र्थात 'जो करने, न करने स्रथमा अन्यथा करनेमें समर्थ हो वही ईश्वर है।' ईश्वरका यह रूक्त निराकार श्रीर साकार दोनोंमें बर्तता है। ईश्वर एक है, परन्तु वादभेदसे दो प्रकारका माना जाता है। उसे निराकारवादी निराकार मानते हैं और

साकारवादी निराकारके साथ उसे साकार भी मानते हैं। जो निराकारवादी हैं वह निराकार-सत्तामें ही पदार्थों के प्रति कर्त्तृत्व, अकर्तृत्व तथा अन्यथा कर्तृत्व-शक्ति मानते हैं।

साकारवादी निराकारमें कुछ नहीं मानते । वह निराकार महाको 'श्राकाशवन् सर्वगतश्च नित्यः' अर्थान् आकाशके समान सबमें स्थित और व्यापक होकर सबसे निर्हेंप रहनेवाला तथा नित्य मानते हैं। साकारवादियोंमें साकार शक्कको विभिन्नरूपसे माना जाता है; कोई तो उसे शहाण्ड (विराट्) रूपसे मानता है, जैसा कि—

> सहस्रशीर्ष पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात् । स भूमि विश्वता वृत्वाऽत्यतिष्ठदशार्गुकम् ॥

—श्रुतिके इस मन्त्रमें व्यक्त किया गया है। कोई साकारवादी मायाद्वारा ईश्वरकी करूपना करते हैं श्रर्थात् मझका मायामें पढ़ा हुआ आभास ही ईश्वर है। बे कहते हैं—

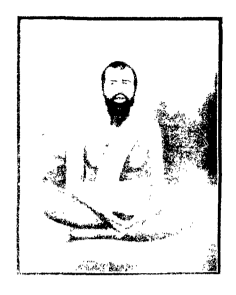
> भिम्बत्वं प्रतिभिम्बत्वं यथा पुरुषकल्पितम्। जीवत्वमीस्वरत्वश्च तथा ब्रह्मणि कल्पितम्॥

तारपर्य यह है कि एक ही चेतन (व्रक्ष) का प्रतिविज्य मायामें पहता है तो वह ईश्वर होता है और वहीं प्रतिविज्य श्वन्त:करग्रामें पढ़ता है तो वह जीव होता हैं। इसप्रकार विज्व-प्रतिविज्ववाद निराकार और साकार दोनों ईश्वरको मानता है।

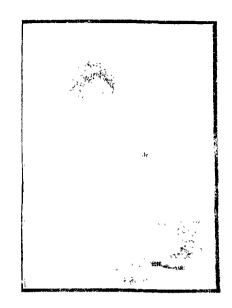
जगत्का कर्त्ता कुछ लोग साक्षात् निराकारको मानते हैं और कुछ लोग परम्पराद्वारा मानते हैं। परन्तु उपर्युक्त लक्ष्मण दोनोंमें घटनेके कारण दोनों ही ईश्वरके वाचक हैं। ईश्वरका स्वरूप ब्यापक और नित्य है और यही परम तत्त्व है, इसीके कारण ईश्वर सर्वशक्तिमान् होता हुआ अनादि है।

ईसर स्वयं अतक्यं है। अज्ञानियोंकी तर्कनामे तर्कद्वारा वस्तुकी सिद्धिकर प्रश्यक्षको पुनः प्रश्यक्ष कराया जाता है। ईस्वरके अस्ति, भाति और प्रियरूप होनेसे उसकी सत्ता अनादिरूपा है जो निराकार और साकार दोनोंमें घटती है। इसल्यि ईश्वरको निराकार और साकार दोनों मानकर उसकी उपासना करनी चाहिये।

#### कल्याण



1 .: 1, my mm . - 1,



प्रमु जगदस्यु



म्बामी विवेकानस्य

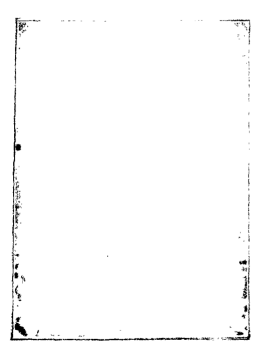


विजयकृष्ण गांस्वामी

#### कल्याण



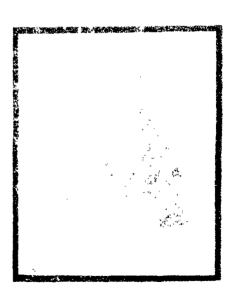
AUTHOR BRITAIN



नेलंग,स्वामी



- -



184 - 18 हे रज्**मा** 

## मेरा ईश्वर

(केसक--पं व बीदेवशर्मा 'अभय' विद्यालकार, आचार्य गुरुकुल विश्वविद्यालय, कांगडी )



सर क्या है ? और उसकी भिक्त क्या है ? यह मैं नहीं कह सकता। पर में भी श्रपने एक ईसरकी भिक्त ज़रूर करता हूँ। अतः मुझे यह शिकायत भी नहीं होती कि छोग ईसर-भिक्त नहीं करते हैं। क्योंकि मेरी समझमें ईसर-भिक्त तो प्रत्येक मनुष्य करना है। पर मुक्ते यह शंका ज़रूर होती है कि असली ईसरको हमलोग बहुत

कम जानते हैं। हम जिसे ईश्वर समभते हैं उसकी मिक्त नो हम करने हैं — स्वभावतः और सब्बे दिज्ञसे उसकी मिक्त करते हैं। जो मनुष्य धनको सर्व-समर्थ वस्तु देखता है वह दिन-रात धन-संप्रहमें छा। हुआ है और इसप्रकार अपने धन-प्रभुके लिये सब कुछ (अपना स्वास्थ्य, प्रपना धर्मतक) कुर्वान कर रहा है। क्योंकि वह धनसे परे किसी अन्य ईश्वरको नहीं देख पाता है। इसी तरइ संमारके असंख्यों मनुष्य विषयानन्दको, प्रतिष्टाको, प्रभावको, विद्रत्ताको, संगठन-शक्ति ग्रादिको ईश्वर समझते हुए उनकी उपासनामें छगे हुए हैं।

इन लोगोंको यह कौन बतावे कि यह ईश्वरकी भिक्त नहीं है, इन धन भादिमें ईश्वरख नहीं है। इन्हें धन आदिमें ईश्वरता (सर्व-समर्थता) साफ दिखायी देती है।

हाँ, जय कोई क्रंश वा धापित आता है और ये धन आदि उस समय हमारी रक्षा नहीं कर सकते, ये अनीश्वर मिद्ध होते हैं तब हम अवश्य कुछ देरके किये दीन और नम्न हो जाने हैं। माना हुआ हमारा आधार छिन जाने हम किसी अज्ञात शक्तिकी (असछी ईश्वरकी) तरफ कुकते हैं। पर दुःख—आपित टळते ही फिर सब भूछ जाते हैं और भौतिक सुखोंके सहारे अपने दिन मज़ेमें काटते जाते हैं। रिवाज या फेशनके तौरपर ईश्वरका नाम लेते जाते हैं। रिवाज या फेशनके तौरपर ईश्वरका नाम लेते जाते हैं, सन्ध्या-बन्दन, जप, पाठ भी करने जाते हैं, पर हमें ईश्वरकी और उसकी मिक्त करनेकी कोई धावश्यकता नहीं होती। सुख देनेवाले विषयों धादिके स्पर्मे हम अपने ईश्वरकी भिक्त अच्छी तरह करते जाते हैं और असछी ईश्वरमे तृर रहते हैं।

असकी ईमरकी झाँकी (असकी ईमरका अणिक

दर्शन ) हमें दु:ख--शापितके आ पड़नेपर क्यों दीखली है ? इसका उत्तर मेरी समझमें यह है कि दुःखोंके आ जानेसे स्वार्थका पर्दा कुछ देरके लिये इट जाता है। आपत्ति धानेपर स्वार्थका बाह्याहरूबर छिन्न-भिन्न हो जाता है ( यद्यपि अन्दर स्वार्थ-कृत्ति बनी रहती है जो फिर अपने इस बाह्य संसारको बना देती है ) । सचमुच स्वार्थ ही वह वस्तु है जो मनुष्यको ईश्वर-दर्शनसे रोके हुए हैं, मनुष्यकी आँखोंमे असली ईश्वरत्वको ओमल किये हुए ई। जिन कोगॉपर आया हुआ दुःख-क्रेश उनके स्वार्थको ढीका करनेका भी कारण नहीं होता, उनके समीप द:ख-जैसा ईश्वरीय दत भी बेकार भाता है। दुःखये, वराम्यये और ज्ञानमे या किसी भी प्रकारसे घयवा किसी भी कमये खार्यका धन्य हट जाय तो ईश्वर दीख जाता है। ईश्वरका स्वरूप क्या है ? ये सूध्म बातें मैं नहीं जानता । मुझे तो इतना दीखता है कि म्वार्थके क्षय होनेपर जो कुछ दिखायी देता है वह सब कुछ ईश्वर है। मुझे इस ईश्वरके सारण करनेने सुख मिळता है। इसका धनुभव करनेपर अपार आनन्द मिलता है। इसके विना मैं रह नहीं सकता। यह परमेश्वर जब कुछ देरके लिये भी दीखना बन्द हो जाता है, तो मेरा जी घवराने लगता है। निष्कास, निःस्वार्थ, निरहंकार होनेपर दीखनेवाले (अनुभव होनेवाले ) इस तरवसे परे मुझे और कोई ईश्वर नहीं दीखता । इसके आगेकी किसी सुक्ष्म वस्तुको मेरी बुद्धि नहीं समझ सकती।

यह, सब प्राणियों में सम होकर रमा हुआ, हर एक वन्तुमें समाया हुआ, मेरा ईश्वर है। संसारमें दीखनेवाली धन, जन आदिकी सब भौतिक, अभौतिक शिनयाँ इस जगत्-सञ्जालक महाशक्तिके श्वद्र ग्रंश हैं। अतः इसमें अपनेको अपित करके में निश्चिन्तताका अनुभव करता हूँ। इससे परे किसी भी वस्तुमें ईश्वरत्व मुझे नहीं दीखता। इस वस्तुके सारण आते ही उसके लिये स्वभावतः प्रेम ( अक्ति ) उमइता है। सदा सब वस्तुओं उसके साथ अपनी एकता करनेसे परितृप्ति प्राप्त होती है। विस्कुल निःस्वार्थ हो प्राणियोंकी सेवा करनेसे उसकी सेवाका परम सुख मिजता है। केवल मनुष्य और पशुषोंमें ही

नहीं, किन्तु वृक्ष भादि प्रत्येक जह वस्तुके साथ भी एकताका भनुभव किये बिना शान्ति नहीं मिलती । वह ताव सर्वव्यापक है और अपना ( भारमा ) है। प्रत्येक बस्तुके अन्तरतममें (प्रत्येक बम्तुकी आत्मा होकर) वही बैठा हुआ दिखायी देता है। उसके साथ एक हो जानेकी आन्तर-तीत्र इच्छा सदा बनी रहती है । स्वार्थग्रन्यताहारा उसके साथ एकताका अनुभव करनेमें अपार सुख मिलता है। साफ देखता है कि जो धादमी दिन-रात नाम जपता है पर वह यदि स्वार्थ-धुन्धको परे हटा, सर्वव्यापक होकर बीखनेवाजी इस वस्तुको नहीं देखता: जो सन्द्य घएटी समाधि छगाता है, पर राग, द्वेष, श्रहंकारको नहीं भूछता वह मेरी समझमें असली परमेश्वरमे बहत दूर है। दूसरी तरफ जो मनुष्य सब प्राणियोंकी सेवामें अपने-आपकी भूला रहता है, स्वार्थकी धुन्धसे ऊपर उठ जाता है, वह सन्ध्या-धन्दन न करता हुआ, कभी भक्ति-स्तोत्र न गाता ह्या भी प्रभुका सन्धा भक्त है।

मेरा ईश्वर तो यही है। जब मैं इसे अपने किसी अन्य भाईको दिखलानेकी चेष्टा करता हूँ तो यही कहकर दिखला सकता हूँ कि स्वार्थ, अहंकारके इट जानेपर,

अपने इस शरीरसे बाहर और जुदा, अपने-आपकी देख केनेपर 'सय जगह रमी हुई सब बस्तुओंको अन्दरसे मिलानेबाली जो एक सर्वगत बस्तुका अनुभव होता है वही परमेश्वर है। इस प्रभुको याद करके मैं अमर हो जाता हैं। मरना-जीना एकसम हो जाता है। इस अपने प्रभुकी यादमें संसारका घोर-मे-घोर भी कष्ट ऐसा नहीं जिसे मैं सुखये नहीं सह सकता। इसे देख केनेपर (मेरी समझमें ) मनुष्य किसी अन्यकी मिक नहीं कर सकता, ये मेरे प्रभु चुपकेने मेरे ऐसे प्यारे और भजनीय हो गये हैं कि जब थोड़ चर्णों के लिये भी मेरा बाह्य व्यापार बन्द होता है तो मेरा प्राया. मेरा मन. मेरी बुद्धि-ये सब-के-सब उस प्रभुका भजन करने छगते हैं, कुछ देर बाद शरीरका भी एक-एक अणु इस भजन-संगीतमें सम्मिकित हो बजने लगता है और जो कुछ दिन-रात बाह्य व्यापार करता हूँ वह सब भी उस प्रभुके लिये-इसकी प्रीतिकी भावनाये-किया करमा है। है मेरे प्रभु! मेरा सब कुछ चौबार्मी घण्टे सर्वभावसे तेरे लिये अर्पित है। हे मेरे पाठक भाइयो ! ईश्वर-अक्तिपर मैं इसके सिवा और क्या लिख सकता हूँ !

## ईश्वर अनन्त है

( लेखक--पं • श्रीगंगाप्रमाद जी महता एम • ए • )

गर्छैण्डके प्रसिद्ध दार्शनिक कवि बारनिंगने नीचे जिस्सी पंक्तियोंमें परमारमाके अस्तिरवके विषयमें अपने गम्भीर अनुभवका इसप्रकार उल्लेख किया है—

Though Master keeps aloof, Signs of His Presence multiply From roof to basement Of the building.

कविके उक्त कथनका सारांत यह है कि विश्वका स्वामी यद्यपि स्वयं अलग रहता है तथापि उसके अस्तित्वके स्वक लक्षण इस विश्वके समल अंग-प्रत्यंगोंमें देन्त पहते हैं। यह सारा विश्व उस प्रभुकी रचना-चानुरीका निदर्शन है—उसकी कमनीय कलाका काँगल है। चित्रकारके समान उसने विना किसी उपादानके इस अञ्जत और सुन्दर विश्वको मानो रचकर खड़ा कर दिया है। महारमा इसीहासने ठीक ही किसा है—

'केशव ! किंह न जाय का किंहिय । देखत तब रचना विचित्र अति, समुक्ति सनहिं सन रहिये॥'

यह परिदरयमान विश्व एक महान् आश्चर्य है। उसका रचना-क्रम विचित्र है। उसका निर्माण बुद्धि-पुरःसर हुआ प्रतीत होता है। उसके संगठनमें नियम और उद्देश्यकी हमें प्रतीति होती है। यह सारा विश्व किसी अक्षर शक्तिके प्रशासनपर स्थित मालूम होता है—

'पतस्यैबाञ्चरस्य प्रशासने गार्गि द्यावापृथिवया विभूते तिष्ठतः।'

बंधे अग्निये विस्फुर्लिंग और सूर्यये किरणें प्रकट होती हैं और उनमें ही छीन हो जाती हैं वैसे ही उस स्वयं प्रकाश प्रभुषे यह सारा प्रपक्ष प्रकट होता है— 'यथार्चिबाटग्रेः सवितुर्गभस्तयो निर्यान्ति संयान्त्यसङ्गतस्वरोधिषः । तथा यतोऽयं गुणसंप्रवाहो बुद्धिमेनःस्वानि शरीगसर्गाः ॥' ( गजेन्द्रस्तुति )

यह विश्व क्यों और किस क्रमसे प्रकट हुआ, इस प्रश्नके विषयमें मुक रहना ही अच्छा है। परमारमाकी 'अघितचटनापटोयसी' मायाके कार्योंको पूर्णरीस्या समझ लेना मनुष्यकी बुद्धिके बाहर है। उसकी पराशक्ति अनिर्वचनीय है—

'न तस्य कार्य करण च विद्यते न तत्समश्चारमधिकश्च दश्यते । पराऽस्य शक्तिश्चिष्वेच श्रूयते स्वामाविकी ज्ञानबलक्रिया च॥' , सेतास्वर उपनिषद् )

यह जगत् परमाणुओंके आकस्मिक संपर्कसे नहीं बना है, परमाणुओंके आकस्मिक संयोगसे क्या यह 'रचना विविध् ' हो सकती थी ? क्या महाकवि शेक्सिपयरकी नाटकीय रचनाएँ श्रंगरेजीकी वर्णमालाके २६ अवरोंके आकस्मिक संयोगसे उत्पन्न हो सकती थीं ? ये कल्पनाएँ नितानत युक्तिश्रुन्य हैं। विश्वकी घटनाएँ नियमश्रुक्ष्यमें चछती हैं। उसकी रचनामें कम देख पड़ता है। वह सचेत पुरुषकी कृति मालुम होती है। चेतन ही हस जगत्का निमित्त और उपादान कारण है। प्रकृति परमास्मा-के संकहपका उद्वार है—'स ऐज़त लोका हु मृजा हित।' यह सारा विश्व उसीमें ओतप्रोत हैं श्रोर उसमे जुदा भी नहीं। भगवानने गीताजीमें कहा है—

'मत्तः परतरं नान्यिकि चिटिन्त धनंजय । मिय सर्वेमिदं प्रोतं सत्रे मिणिगणा इव ॥ । परमार्थ-इष्टिसे यह सारा विश्व हरिरूप है— 'हिरिव जगत् जगदेव दिन-

र्धिरता जगता नहि भिन्नतनुः॥

जगत और जीवको हरिरूप कहनेका यही अभियाय है कि ये दोनों उसके ही अंश हैं जैसा कि गीतामें लिखा है—

> 'यद्यद्वि भृतिमत्सर्वं श्रीमद्शितमेव वा । तत्ती वावगच्छ त्वं मम तेजाऽशसम्मवम् ॥ अथवा बहुनेतेन किं शातेन तवार्जुन । विष्टम्याहमिद कृतसमिकांशेन स्थिती जगत्॥

जीव भीर जगत्को हरिरूप मानते हुए जीव और जगतसे हरिकी महिमाको परिमित करना उचित नहीं। स्रुति पुकारकर कहती है—

'पताबानस्य महिमा अता ज्यायांश्च पूरुवः ।'
गीतामें कहा है-

'नान्तांऽस्ति मम दिव्यानां विभृतीनां प्रतय ।'

जो कुछ इमारे चर्म-चक्षुश्रॉमे दीखता है उसमे भी अधिक शाश्रयंजनक ईश्वरकृत सृष्टियाँ विश्वमान हैं जो इमें बुद्धिगोचर नहीं होतीं—जो हमारी कल्पना-शक्तिकी पहुँच-के बाहर हैं। महाकवि शेक्सिप्यरने यथार्थ लिखा है—

'There are more things in Heaven and Earth, Horatio! thou are dreamt of in your Philosophy.'

उस प्रभुके ऐन्दर्भ और माधुर्यका पारावार नहीं। जीव उस दिष्य ज्योतिका विस्फुल्मिमात्र है। जगत उसके जाज्वस्थमान नेजकी एक किरणमात्र है। यदि स्नाकाशमें सहस्र सूर्य एक साथ उदित होकर अपना प्रकाश फैलावें तो कदाचित उनका समस्त नेज परमास्माके विराट् नेजकी वरावरी कर सके—

> दिवि मृर्यसहस्रस्य भवेद्यगपदुत्थिता। यदि माः सहशी सा स्यादासस्तस्य महातमनः॥

ईश्वरको तत्व-दिशियोंने हिविधरूपमें अनुभव किया है। वे उसका 'ब्रह्म' और 'आस्मा' इन नामॉसे वर्णन करते हैं। वह कृद्द हें और विश्वका उपवृंहण (कृद्धि) करने-वाला है इसलिये 'ब्रह्म' कहलाता है।

'बृहत्त्वाद्बृहणस्वाच आतमा ब्रह्मेव गांगते।'

यह मनुष्यके अन्तर्जगतका 'साधी' और 'चेता' है

इसलिये उसे 'आत्मा' कहते हैं। यह सत्, चित्, अनन्त

है। यह उपनिषद्के महावाक्यके 'तत्' और 'त्यम' पहोंसे
स्वित होता है। ये 'तत्' और 'त्यम' ब्रह्म और आत्मा—
एक ही हैं। श्रीमद्भागवतमें कहा है—

'बदन्ति तत्तत्त्वविदन्तत्त्वं यज्ज्ञानमद्वयमः । ब्रह्मति परमात्मेति भगवानिति शब्दांतः॥'

उस परम तस्वको अपने संकीर्ण दृष्टिकोणसे देखनेके कारण हमें उसकी---

'अणोरणीयान्महते। महीयान्

— महिमाका प्रा-प्रा आभास नहीं मिछ सकता। अतप्त, श्रुतिमें 'सस्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' कहकर उसका निर्देश किया है। उसे 'अनन्त' अथवा 'मूमा' कहनेका यही ताल्पर्य है कि हम किसी भी नाम, कस्पना अथवा विचार-सम्प्रदायसे उसका याधातस्य वर्णन नहीं कर सकते। लाई टेनीसनने ठीक ही लिखा है—

'Our little systems have their day; They have their day and cease to be: They are but broken lights of Thee, And Thou.my Lord.art more than they.'

मनुष्यके संकीर्ण और दिक्कालपरिष्हित्र विचार पर-मात्माकी अनन्तताको, उसकी असंख्य विभृतियोंको तथा आश्चर्यमयी कृतियोंको समझ नहीं सकते।

उस 'अनन्तके अनुकृत' होकर अथवा उस 'अनहद-नाद' के स्वरमें स्वर मिलाकर जीना और मरना मरणधर्मा-का पवित्र ध्येय होना चाहिये।

## ईश्वर-सिद्धि

(लेखक--राववहादुर भाजिन्तामाण विनायक वैद्य, एम० ए०, एक एल० वी०)



सर है या नहीं इस विषयपर जरात्के विद्वानोंने अनेक ग्रन्थ लिखे हैं। नाम्निक तो 'ईश्वरासिद्धेः' कहते हैं और किसी भी शास्त्रीय प्रमाणसे ईश्वरका सिद्ध होना नहीं मानते । स्पेन्सर कहता है कि

'आदिकारण अञ्चात और अञ्चय है।' ईश्वरके लक्कणमें सभी एकमन हैं। ईखर जगत-कारण और बुद्धिमान है, ईश्वरकी यह करुपना सर्वत्र मान्य है। परमारमा परमञ्ज आदि शब्दोंसे ईसरका वर्णन किया गया है। सभी धर्म ईश्वरके अस्तित्वपर ही प्रतिष्ठित हैं। बहिक ईश्वरको साने बिना धर्मकी कल्पना ही नहीं हो सकती । ईश्वरके स्वरूप-पर मसभेद हो सहता है परन्तु ईश्वरके असिख्वपर किसी धर्मका सत्रभेद नहीं है। बहुत-से विद्वानीका सत्र है कि ज्ञब्दप्रमाखके असिरिक्त अन्य प्रमाणींसे ईश्वरकी सिद्धि नहीं हो सकती। अनुमान, प्रत्यक्ष, उपमान-प्रमाणींने ईखर सिद्ध नहीं होता । वेदान्तसूत्रका आरम्भ ही हुसी मिद्धान्तये हैं। 'ब्रथातो ब्रह्म जिज्ञासा' इस प्रथम सुत्रमें इस विषयका उपन्यास करके दूसरे ही सूत्रमें ब्रह्मका यह लक्षण बतलाया गया है 'जन्मादि श्रम्य यतः अस्य जगतः सन्मानि जन्मस्थितिलयाः यस्य सकाराम् तथ्यसः ।' अर्थात इस अगत्की अहाँसे उत्पत्ति, स्थिति और लय होता है वही ब्रह्म है। इस व्याक्यामें ईश्वर-विषयक होनों-तीनों प्रकारकी कल्पमाओंका अन्तर्माव है। ईश्वरने जगद निर्माण किया अर्थात् ईश्वर जगत्का कारण है। कारण दो प्रकारके

होते हैं—निमित्त और उपादान। बढ़ईने रथ बनाया, इसमें बढ़ई रथका निमित्त-कारण है और किसी हुशकी एकड़ी उपादान कारण है। ईधर किसी मिद्धान्तमें केवल निमित्त-कारण माने गये हैं और किसीमें उपादान मी। बाह्बलमें कहा है God said let there be water and there was water ईखरने कहा,-'बहाँ पानी हो, और पानी हो गया।'

इसमें ईश्वरको केवल निमित्त-कारण बतलाया गया है और जगतका निर्माण शुन्यसे माना है। ईश्वरकी कल्पनामें अचित्त्य शिक्तमस्य है अर्थात् वह शून्यसे भी सृष्टिनिर्माण कर सकता है परन्तु यह कथन श्वरूचिकर है। उपनिषदमें पूजा है, 'कथमस्यतः सजायेत', और 'सदेव सोम्येत्रम्म आसीत' यह उत्तर दिया गया है। कुछ विहान matter अथवा chaos यानी प्रकृतिको ईश्वर-भिम्न मानकर यह कहते हैं कि ईश्वरने Chaos से सृष्टि बनायी, यही सिद्धान्त हमारे यहाँ सांख्य-तस्वज्ञानका है। सांख्य-का सिद्धान्त है कि प्रकृति और पुरुष विभिन्न हैं एवं पुरुष-सिम्नियमे प्रकृति अर्थात् जह-प्रधान सृष्टि निर्माण करता है। परन्तु यह सत भी स्विकर नहीं है।

'प्रकृतिः पुरुषश्चैव विद्वयनादी उमाविषः

यहाँ दो अनादि पदार्थ मानने पहते हैं बर्थात् ईखर-के न निर्माण किये हुए अनादि पदार्थ मानने पहते हैं। यह भी सम्मव है क्योंकि ईश्वरकी कक्पनाको किञ्चिल संकुषित करनेमें कोई बाधा नहीं। तथापि इस अरुषिको स्वीकारकर अर्डेत-सिद्धान्य यह कहवा है कि ईश्वर जगन्को धापने ही शरीरमे प्रकट करता है। हमके छिये 'यथोर्ण-नाभिः' आदि दृष्टान्त प्रसिद्ध ही हैं। धीर ईश्वर ही निमित्त चौर उपादानरूपमे जगत्का कारण है। हसीको वेदान्त-शास्त्रमें 'अभिश्वनिमित्तोपादन' सिद्धान्त कहा है धौर-

'तदनस्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्यः'

इस वेदान्तस्माने इसका प्रतिपादन होता है। ये तीनों सिद्धान्त (१, ईसरने मून्यये जगत निर्माण किया, २, ईसरने matter अर्थात प्रकृतिये जगत निर्माण किया और ३, ईसरने अपनेसे ही जगतका निर्माण किया) वेदान्तके 'जन्माणस्य यतः' सूत्रमें युक्तिये प्रतिपादित हुए हैं। यतःका अर्थ उपादान मुख्य है परन्तु निमित्त भी हो सकता है। 'येन' श्रथवा 'यस्मिन्' न कहकर 'यतः' कहना ठीक ही हुआ है।

ईश्वर अथवा यहा जगत्का स्वष्टा है, यह मूल कल्पना सब धर्मों में और प्राणीमात्रके हृदयमें जह जमाये हुए हैं। परन्तु वृद्धिमान् पुरुप एछते हैं कि इस कल्पनामें प्रमाण क्या है ! वेदान्तस्त्र इस प्रश्नका यही उत्तर देता है कि इसमें केवल शब्द ही प्रमाण है, इसके लिये प्रस्थक्ष, अनुमान और उपमान-प्रमाण नहीं हो सकते। शब्द-प्रमाणका अर्थ है—आसवाक्य-प्रमाण। अन्तर्शी खतीनिद्य-शान-सम्पन्न ऋषियोंने ऐसा कहा है। यह उत्तर तीसरे स्त्रमें है 'शाख्योनिन्वान्' अर्थात शाख्य—वेद ईश्वरको जगत्स्रष्टा बतलाता है। 'तस्तु समन्वयान्' इस चौथे स्त्रमें यह कहा है कि सारे शाख्य-चर्चोंका समन्वय करनेपर यही बात सिद्ध होती है। मन्त्र, बाह्यण और उपनिषदोंमें ऐसे अनेक वाक्य है जिनका समन्वय करना खाहिये। ईसाई और इन्छाम सादि सन्य धर्मोंके छोग बाह्यस्र और इरान सादि प्रन्य धर्मोंके छोग

निश्रय ही यही सिद्धान्त मामना होगा। ईश्वर प्रस्यक्ष-प्रमाणमें सिद्ध नहीं हो सकता, क्योंकि वह धतीन्द्रिय है। बुद्धिमान् मनुष्य भौतिक शास्त्रकी रीतिमें ईश्वरकी क्योजमें कहाँ तक गये हैं वहाँ तक उन्हें ईश्वरका पता नहीं लगा है। किसी नैयायिकको सुख्युकालमें यह कहा गया कि 'जगत्कारणं सार' उसने 'परमाण्यः' का सारणकिया, ईश्वरका नहीं। पर आजका भौतिक शास्त्र तो इन अनेक परमाण्युओंके भी परे Electron तक पहुँच गया है। किसी समय बहुत्व-से Elements माने जासे थे पर श्रव एक Electron ही रह गया है, परन्तु वह Electron ईश्वर नहीं है। अभिप्राय यह है कि प्रस्यक्ष-प्रमाणसे ईश्वर सिद्ध नहीं किया जा सकता । अनुमान-प्रमाणका तो यहाँ अवसर डी नहीं क्योंकि ईड़वरके विषयमें ज्यापि नहीं हो सकती । 'यच रष्टं तदरपत्तिमत्, यथा रथः' इस व्याप्तिमे सृष्टि उत्पत्तिमत् है अर्थात् उसका कोई कर्त्ता है। परन्त् ईरवरका कर्सा कौन है, यहाँ अनुमान कृण्ठित हो जाता है। बढ़ हैने रथ बनाया, वह रथका कर्त्ती हुआ और बढ़ हैका भी कत्ती ईइवर है पर ईखरका कर्ता कीन है ? ईखर एक ही वस्त होनेसे यहाँ अनुमान-प्रमाणको अवसर नहीं । यही हालत उपमान-प्रमाणकी है। स्यॉकि ईश्वर निरुपमान है, उसमें कोई दृष्टान्स नहीं बैठना । प्रारम्भमें ऋषियोंने स्थके उप-मानसे ईश्वरकी कल्पना की थी और इसलिये रथकारकी भाँति ईश्वरको बुद्धिमान माना है। क्योंकि जड ( सांख्यों-का प्रधान ) सृष्टिका कारण नहीं माना जा सकता । अनेक प्रकारकी कुशलतायुक्त सृष्टि-रचना देखकर (जैसे मनुष्य-का शरीरयन्त्र किसपकार सहस्र और विभिन्न स्थापार-शिक्तयोंसे युक्त हैं) आश्चर्य होता है। 'रचना-नुपपत्तेश्वानुमानम्' इस वेदान्तसूत्रमें यह बतलाया गया है कि जह-प्रकृति इसप्रकार रचना-चातुर्य नहीं दिखला सकती । पाश्चात्य तत्त्ववेत्ताओंने ईश्वरकी मिद्धिके लिये इसीको Argument of design कहा है। ये सव प्रमाण ईश्वरकी सम्भवताको सिद्ध करनेवाछे हैं परन्त शास्त्रीय प्रमाणकोटितक नहीं पहँचने ।

हसप्रकार यह मानना पड़ता है कि हंखर-सिदिके लिये प्रत्यक्ष या अनुमानरूप शास्त्रीय प्रमाण नहीं मिलते। तथापि मेरा अपना स्नाम मत यह है कि इस विपयमें प्रत्यक्ष-प्रमाण भी मिल सकता है। सून्म रीतिये उचित लोज होनी चाहिये। इम श्रद्धावान् लोग शब्द-प्रमाणको और ऋषि-मुनियोंके वचनोंको अवश्य सस्य मानते हैं, परन्तु यदि कोई वादी धाकर पृष्ठे कि 'अमेरिका है ?' तो इम यही कईंगे कि 'है' क्योंकि जिन लोगोंने जाकर अमेरिकाको हेला है उन धास—विश्वसनीय पुरुषोंके वचन इम मानते हैं। तथापि इसपर भी कोई शंहा करें तो हम उसे जहाजमें बैठाकर समुद्रपार ले जाकर अमेरिका दिखला सकते हैं। इसी तरह इमारे ऋषियोंके अतीन्द्रिय-ज्ञानी होनेपर कोई शंका करें तो उसे इम अमेरिका ले जाकर विश्वानेकी माँबि प्रत्यक्ष वहला सकते हैं मा नहीं ? मह

प्रइन आता है। मेरी समझमें तो इसका यही उत्तर होना चाहिये कि 'हाँ, बतला सकते हैं।' अवस्य ही इस विषय-की विशेष खोज होनी चाहिये और भौतिक शास्त्र-वेतार्घीकी चित्तकृति इस श्रोर भक्तनी चाहिये। यह मार्ग स्वप्न-सृष्टिका है। बहुन लोगोंको इस बातका धनुभव होगा कि प्रात:-कालके समय इस कोई-कोई स्वप्न देखते हैं जो सच निक्छते हैं। एक समयकी बात है, मैंने प्रातःकालके समय स्वप्नमें एक मर्देको ले जाते देखा और साथ जाने-वालेमे पूछनेपर यह मालूम हुआ कि अभी इनका देहानत हुआ है। मैं यह स्वप्त देख ही रहा था कि चित्रशाला-प्रेसके स्वामी श्रीवास्ट्वराव जाशीने आकर मझको पुकारा कि 'उठो, चलो, दाम हे सीताराम पन्तका देहान्त हो गया।'

मैं जग पड़ा और स्वप्नकी बात सत्य देख आश्चर्य करने लगा । विचार करनेपर इसका यही कारण प्रतीत हमा कि प्रत्येक जीवारमा परमारमाका श्रंश होनेके कारण विगत-संदेशकी भाँति भावी बातोंने परिचित होता है। स्वम-शास्त्रका भी यह मत है कि श्रातःकारुके समय जो अकिएत स्वम्न श्वासा है। यह प्रायः सच होता है। मेरी समझसे इसका अनुभव श्रनेकी सञ्जनीको होगा। तात्पर्य यह है कि ईश्वर सर्वव्यापी ज्ञानस्वरूप है और मृष्टिकर्त्ता एवं सृष्टिसे श्रभिन्न है, इसका अनुभव मनुष्यको होता है। यह प्रत्यक्ष प्रमाण है और ईश्वर-मिद्धिके सम्बन्धमें भौतिक शास्त्रजांके लिये सर्वथा विचारगीय है।

#### स्वराज्य

(लखक---सामी श्रीप्रशानपाद नी महाराज )



🏋 🎉 वके प्रवृत्ति-निवृत्ति-मूलक प्रश्येक वृत्ति, ्रिजी हैं स्पन्दन या कर्मके मूलर्मे प्रयोजन-बोध रहता है । प्रयोजन-बोध या तज्ञनित संकल्प अथवा कामनाके विना किसी जीवकी कोई

भी किया नहीं होती। इसीविये कहा है-

प्रवाजनमन्दिक्य न मन्दांऽपि प्रवर्तते अतः जीव-जीवनकी मुल-वामनाओं (Instincts) पर विचारकर जीवन रे सहज स्वाभाविक भादरा या छक्ष्यपर पहुँचना युक्ति-युक्त और विचार-सिद्ध है।

जीवनकी सारी प्रवृत्तियोंका विद्रेषण करनेपर पना स्राता है कि उनके मूलमें, श्राहार, निद्रा, भय और मैथुन-का एक स्वाभाविक प्रयोजन-शोध है। कहा भी है---

> आहारीनद्राभवमैयनश्र सामान्यमतत् पर्नामनंगणाम् ।

प्रवृत्तिका अर्थ है बाहरी जगन्की ओर गतिकी चेष्टा । परन्तु प्रकृतिका एक अलङ्क्य नियम यह है कि ज्यों ही बाहरको और गति या किया (action) होनी है, स्थाँ ही उस बाह्य किया के प्रतिकृत एक विपरीत किया (reaction ) उत्पन्न होती है। इस किया और प्रतिकियामें गतिकी विपरं तता होती है पर मात्राकी समानता ही रहती है. ( For every action, there is an equal and opposite re-action -'Newton's third

law of motion') यह जब-विज्ञानका मुख्य नियम है, प्रकृतिके समस्त श्रंगोंमें एक ही नियम कार्य करता है। अतः मानसिक-विज्ञान या अध्यारम-विज्ञानका भी यह एक प्रधान नियम है। इसीलिये प्रत्येक प्रवृत्ति, प्रत्येक बाह्य-गति ( ---- ) के साथ-साथ उतनी ही निवृत्ति या अन्तर्गात ( - --- ) की भी उत्पत्ति हुआ करती है। यह प्रकृत्ति-निकृत्ति, सृष्य-दृःख, सम्पद्-विपद्, पाप-पुण्य, जन्म-सुरुष आदिकी अविरुत्त, अवच्छेदरहित घारा ही जीवन या संसार है। इसी छिये कहा जाता है संसार हुन्हारमक है--दोका छीछाक्षेत्र है। संसारमें -- बीवनमें जो कुछ हो रहा है, यह सभी हम प्रवृत्ति-निवृत्तिमूलक हुन्द्रके अविद्वेश, रहस्यम्य, परिवर्तनशील भावकी सभिव्यक्ति-मात्र है। इसी तरवको बंग-कविद्सरेशब्दोंमें कहते हैं---

सुख-दुख दृष्टि माई,

मुखेर कागिया ये कर पीरिति, दुख जाय तारे ठाई---

धर्धात् स्व-दुःख दंनी भाई है, जो सुखके छिये सुखये प्रेम करता है, दुःख उसके पास आप ही जा पहेंचता है।

इन्द्रकी यह विपरीत किया, इतने प्रज्ञातरूपये एवं इतने तीय वेगमे चलनी है कि उसीका एक अंग डोनेके कारण मन उसे पक्क नहीं पाता । उसी प्रवाहमें बहा जाता है: मनको प्रवृक्षि-निवृत्तिका ऐकान्तिक, सारिवक या एककासीन बोध नहीं होता, यदि होता सो मन देखता कि जिस घड़ी प्रवृत्तिका उदय होता है उसी चण उतनी ही निवृत्तिकी भी उत्पत्ति होनेसे प्रवृत्ति-निवृत्तिकी विपरीतता एवं समानताके कारण, वे प्रति सुहूर्त परम्पर भ्वंस हो रही हैं। ( ) सुतर्रा हाय या देश, काज, पान्न नामक कुछ भी नहीं रह जाता या नहीं है; खराड, सिक्रय, स्पन्दन-शीळ 'कुछ' भी नहीं है; है एक अखराड, शान्त केषष्ठ-जिसका इशारा श्रुति करती है-

'तदेबार्वाश्रष्टः शिवः केवलाऽहम्<sup>,</sup>

— 'मैं शिव, केवल ही निग्य अवशिष्ट हूँ।' मैं हूँ— शून्यं, शान्तं, प्रज्ञानम्, 'शान्तं शिवमद्देशम्।' मैं ही हूँ; दूसरा तो थार कुछ भी नहीं है। 'यदि और भी कुछ है' ऐसा कहा जाय, तो वह भी मैं ही हूँ, मेरा ही नामान्तरमात्र हैं, इसीलिये तस्वदर्शी कहते हैं—

'हर्के आत्म-संस्थित कीरया निरोध, तव,

अहङ्कार-चित्त-बुद्धि-मन । जानिने खरूप स्त्रीय, ब्रह्मा, विष्णु, अहमा, श्वित, तोमारई वैदिक विजेवण॥

धर्यात् अहंकार, चित्त, बुद्धि श्रीर मनके निरोध करने-पर नव श्रास्म-संस्थित हो जाओगे, तब अपने खरूपका बोध होगा। उस समय जानोगे कि महा, विष्णु, श्रास्मा, शिव सब तुम्हारे ही बैदिक विशेषण हैं यही वेदोपनिषद् है, यही सम्बोधि हैं, यही प्रज्ञान है। एकमान्न 'अहम्' 'श्रहमिम' और जिस किसीका ही अस्तिस्व स्वीकार क्यों न किया जाय, वह भी मैं हूं। केवलमान्न 'सोहम्'।

यदि 'ईश्वर' स्वीकृत है तो वह मैं हूँ। शेष सब इरय-मात्र, मायामात्र है, कुछ भी नहीं है; मनके सामने, अपने ही सामने, अपना हो खेलमात्र है। यह केवल, शान्त, शिव स्थिति ही नित्य सस्य है। पर यह स्थिति मनके श्रगोचर है इसलिये प्रवृत्तिके साथ ही इस शान्त, शिव, केवल स्थिति-से बाहर निकलनेकी चेष्टाके साथ ही, इस चेष्टाको ध्वंसकर नित्य-स्थितिको स्थिर रखनेके लिये निवृत्तिका उद्य होता है। यह निवृत्तिका भाव सभी जीवोंमें है। श्रद्यकरूपमें जिसमें इस निवृत्तिको तीव्रता होती है, उसीका नाम है-मुमुक्षु। इस निवृत्तिका ब्यक्त-बोध ही धर्म-बोध है। जिसमें इस शानका उदय होता है वही मानव है, वही नर है। इसीलिये प्रवृत्तिका भाव है— आहारनिद्राभयमैथ्नश्र

सामान्यमंतत् पशुभिनैराणाम् । भौर निकृत्तिकी वाणी है—

भर्मो हि तेषामिकका विशेषा भर्मेण हीनाः पशुमिः समानाः॥

आत्मेतर वस्तुमें —एक 'मैं' तस्वके मिवा अन्य किसी अज्ञानश्वानित कित्यत वस्तुमें श्रद्धा करने और द्वैत-बुद्धिका आश्रय ग्रहण करनेका नाम पश्चता है; एवं अद्रैत 'मैं' में स्थिति प्राप्त करनेकी चेष्टाका नाम ही मानवता है; इसीसे अुतिका आदेश हैं—

'आरमेरयेवोषामीतात्र होते सर्व पकं मवन्ति, 'योऽन्यां देवतामुपास्तेऽन्योऽसावन्योऽहमस्मीति न स वद, यथा पशुरेवर स देवानाम्

और इसी बातको मौकाना रूमने बड़ी सुन्दर माबा-में ब्यक्त (क्या है---

> तप्रकह् दर रूहे हैवानी बुअट् रूहे बाहिट रूहे इन्सानी बुअट्

—पश्चमें द्वेतका ज्ञान और मनुष्यमें अद्वेतका ज्ञान रहता है।

द्वैत बियय या आरमेतर वस्तुको सस्य जान उसके पीछे न दीक्कर अद्वैत, अविषय या आरम-वस्तुमें स्थित होनेका भाव जीवमात्रका सहज स्वाभाविक धर्म है, परन्तु यह धर्म अन्यक भावमे रहता है, इसिछिये उसके अनित्वका बोध प्रस्यक्षमें नहीं होता, इसीसे मनुष्य और पशुमें भेद है। पर-राज्य स्थागकर स्व-राज्यमें सुवितिष्टित होनेकी चेष्टाका व्यक्त रूप ही मानव-जीवन है; इसीलिये 'स्वराज्य' मनुष्यका जनम-सिद्ध अधिकार है। यही मानव-धर्म है, यहो आर्य-धर्म है। और मनुष्य इस धर्मकी अभिन्यक्ति हैं इसीलिये मनुष्यका गौरव है। इसीसे भागवतमें कहा है—

सुद्धा पुराणि विविधान्य नयाऽऽत्मशवत्यः,

बृक्षान् सर्राप्तृपपशृन् खगदेशमत्स्यान् । तेस्तैरतृष्ठदृष्टयां मनुजिविषायः

ब्रह्मावबंशिष्यणं मुदमाप देवः॥
— मानवेतर सम्पूर्ण सृष्टि करके भी ब्रह्माजीको तृष्ति
नहीं मिली; तब अन्तमें उन्होंने बुद्धियुक्त विचारशील
मानवकी सृष्टि करके तृष्ति प्राप्त की।

## ईश्वर-खरूप

(हेखक-स्वामीजी शिसर्वशानन्दजी महाराज)



नुष्य अल्पज्ञ है और समय-समयपर यह अपनी अल्पज्ञताका परिचय देता रहता है। इसी अक्पज्ञताके कारण वह कभी-कभी स्वयं सन्मार्गको छोड़कर विपरीत मार्गपर चलता है तथा धीरोंको भी उस मार्गमें ले जानेका प्रयक्ष करता है, जिसका फल अन्तमें दुःख

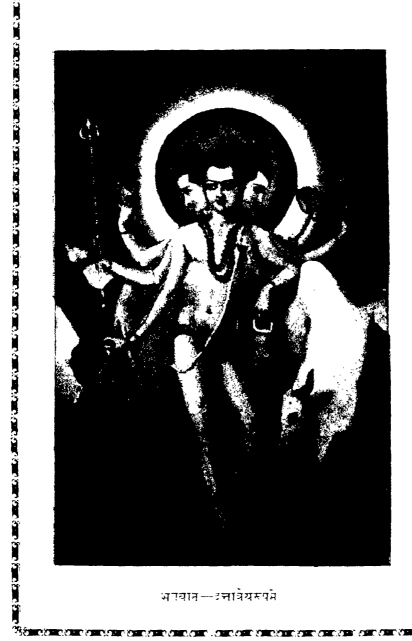
उठाना होता है। उसकी यह अस्पज्ञता दो प्रकारकी होती है—एक, किसी वस्तुका यथार्थ ज्ञान न होना और हूसरी, किसी वस्तुको विपरीत समझना। इसमें पहली हानिकारक है और दूसरी दु:खप्रद। पहली दीनताको जगाती है तो दूसरी पराधीनतामें फँसाती है। यह छोक-प्रस्क बात है।

ईसर वेदादि सच्छास्त्रप्रसिद्ध, अनन्तरानिः, अनुक-सक, अद्भुत-महिमा, विश्वस्थापक, विश्वस्मर, विश्वाधार, सर्वज्ञ, सर्वेश्वर, सर्वोन्तर्यामा, निराकार, निर्विकार, निराधार, धाता-विधाता, कमंफलप्रदाता, निर्ध्य, निरञ्जन, न्यायकारी, पवित्र, विचित्र, सर्वमित्र, ससहाय, प्रकृषीर सिंबदानन्द-स्वरूप है। एतद्विशेषण्यविशिष्ट इंश्वरका वेद पक्षपाती है। वह सत्तकाता है कि इंश्वर ही मंगलम्य, मंगळस्वरूप और मंगळकारी है, उमीकी उपासना करनेय मानव-समाजका कल्याण होता है। ईश्वर ही सबका इष्टरेव और उपास्य हैं। उसके यथार्थ स्वरूपको न जानकर पुरुष दुःव स्वाता है, तथा उसके यथावत ज्ञानसे मनुष्य मन्मागंमें स्वाकर सर्यप्रिय हो जाता है।

किसी कारणवश वेद-प्रचारके मन्द पड जानेसे जन-समाजको छिन्न-भिन्न करनेवालं यहुमतवाद खड़े हो गये। मत-मतान्तरकी अधिकतासे एकता नष्ट हो गयी और मनुष्य-समाजका अहित होने लगा । वेद-प्रतिपादित ईश्वरम्बरूपको मृख जानेके कारण, मनमानी करूपनाओं-से ईश्वर-म्बरूपका निरूपण होनेके कारण, तथा विपरीत मिथ्या विश्वासमें संख्या होकर पारम्परिक ईप्या-द्वेपमें मग्न होनेके कारण मनुष्य समस्त प्रकारके गौरवसे हाथ भी बैठा। सम्प्रदाय-भेदमे नाना प्रकारके बसेड़े उरपन्न हो गये। यह सबको प्रस्पन ही है। ोसी अवस्थामें यदि वर्तमानकालके नवयुवकों के मन-में परमेश्वर-विचार-विषयक सम्देह उत्पन्न हो तो इसमें आश्चर्य ही क्या है ! सामान्यतः मनुष्य-समाज और विशेषतः युवक-समाजकी कृषि ईश्वरमें बनाये रखने तथा उन्हें प्रभु-प्रेमसे विमुख न होने देनेका एकमान्न यही उपाय है कि उनको ईश्वरका यथार्थ खरूप बमलाया जाय और सत्यासन्य-विवेक-विहीन मत-वार्तोका दोष भी दिखलाया जाय। अन्यथा उनकी प्रकृति नान्तिकताकी और बढ़ती ही जायारी, बन्द न हो सकेती।

इस ईश्वर-विचार-प्रधान देशमें ऐसी प्रवृत्तिका उठना निस्पन्देह ग्लानि और हानिकर है, इसलिये विद्वान और विचारशांक अनुभवी पुरुषेंको इस कुश्सित गतिके दर करनेका यथोचित यह करना चाहिये, क्योंकि जो सनुष्य सन्मागेये दूर हो जाता है , उसे इधर-उधर भटकना ही पडता है तथा उसका अन्तःकरण अनेक प्रकारके विचारी-का म्थान बन जाता है। श्राज अधिकांश सनुष्यींकी यही दशा है। ईश्वर एकतस्व, अपरिवर्तनशोक तथा स्थिर-स्वभाव है; परन्तु जिज्ञासु जब उसके विषयमें कुछ जानना चाहुसा है तो उसे एक ईश्वरके विषयमें अनेक प्रकारके उत्तर मिलते हैं । ऐसी अवस्थामें नवयुवकोंके मनमें, जिनकी प्रवृत्ति तन्काल तीव और उत्पादित होती है, इसप्रकारके विचार सहज हैं। उठने हैं कि 'या तो ईश्वर है हो नहीं और यदि है भी तो उसे कोई जान नहीं सकता, जिस समुख्यके मनोराज्यमें जैसा जैंचता है वह उसे वैसा ही मान लेता है, ईश्वरको मानना ही सब बलेडॉका मूल कारण है. इसमे जन-समाजको नाना प्रकारके दुःख उठाने पद्दे हैं, श्रतण्व इसका परिध्यास ही ठीक है।' भारतवर्षमें तो इसप्रकारके विचार अभी श्रंकुरित ही हो रहे हैं। परन्तु पाश्चारय देशोंमें यह बूलके रूपमें आकर अपना कट फछ भी प्रदान कर रहे हैं।

जब इसप्रकारके अमर्गण विचार ईश्वरके विषयमें हो रहे हैं तब वेदमित्पादित दार्शानिक विचारसम्मत ईश्वरस्वरूपका निरूपण करना, तथा उसे ही एकमान्न उपान्यदेव मानकर उसकी उपासनाके क्षिये छोगोंकी मेरित करना ही इस कुविचारधाराके रोकनेका उचित



भावात---अनावेयस्पर्

रुपाय जान पनता है । इसकिये ईमर-विषयमें नेहका विचार रुपस्थित किया जाता है---

'सर्वेषां नेदानां मझिण तात्पर्यमस्ति ।'

धर्यात 'साधात या परम्परा-सम्बन्धसे सब वेहींका तारप्यं ब्रह्मको जानने और उसकी प्राप्ति करनेमें ही है।' जो पुरुष चारों वेदोंको पदकर उस परमेखरके जाननेका यस नहीं करता, वह मनुष्य-जन्मके यथार्थ उद्देश्यको पूरा नहीं करता है; अत्तप्त वेद-एठनसे जो छाम होना चाहिये उसमे वह बक्कित ही रह जाता है। वह जिन धनादि वस्तुओं के उपार्जनमें सत्त्रैय तत्पर रहता है बह तो साथ नहीं देती हैं और जो साथ देनेवाकी चम्तु थी उसको बह प्राप्त नहीं करता है। अन्तमें वह अपनी बेसमझीपर पछताता और नयनोंसे नीर बहाता हुआ शारीरको छोड़ देता है।

स एव एक एव बृत एक एव तक्षिम् सर्वे देवा एकबृता मवर्ताति।

भर्यात परमारमा एक है। एकको तीन बार कथन करनेसे यह सिद्ध हो रहा है कि वह परिणाम-विकारसे शून्य सदा एकरस है, वह मोक्सक्यर है और अपने भक्तों- के लिये मुक्तिका दाता है। वह विश्वव्यापक है। जिज्ञासुका अन्तः करण यदि मल, विश्लेप और भावरणसे रहित हो तो उमे उसमें परमारमाके दर्शन होते हैं। सर्वाधार सर्वाधिकरणकी व्यासिमें ही समसा महाग्रह व्याप्यक्रपमे विद्यमान है। व्याप्य-व्यापक मावके सम्बन्धसे एक होते हुए भी दोनों स्वरूपसे भिष्ठ हैं। इस आश्चर्यमय महान् शक्ति प्रतिपादन वेद जिसप्रकार करता है वह मुक्ति- कुक्त है। संसारके विद्यान् भपनी-अपनी भाषामें वेदानुकुल ईश्वरका ही संकेत करते हैं। इससे कोई विमुख नहीं हो सकता। जो विमुख होता है वह दुःख उठाला है। यह तो एक ऐसी शक्ति है। वाहित (इकरार) तथा अस्वीकृति (इकरार) दोनों अवस्थाओं में प्रकट होती है।

वेदसे प्रत्यक्ष सम्बन्ध रखनेवाका झाझ-शिरोमणि वेदान्तशास्त्र कह रहा है-'जन्माद्यस्य यतः ।' अर्थात् इस संसारकी शत्यित, पासन और यक्षासमय संहार जिसके अधिकारमें है वह बड़ा है। इसी एक बड़ाके गुण-कर्म-भेदसे बड़ा, विष्यु, शिवादि अनेक नाम हैं। ईबर-सम्बन्धी प्रक्षका यह कितना महत्वपूर्ण उत्तर है, इसे सुनकर मनुष्य मुक हो जाता है, उसके सनमें हर्च और

भयकी विचारधारा बहुने कमती है। इसका वारम्बार अनन करनेसे मजुष्यके मनसे अनिष्ट-चिन्सा दूर हो बाती है तथा सत्यता, निर्भयता, सिहेष्णुता और ठवारताका अन्तःकरयामें प्रकाश होने जगता है। ईश्वरका यथार्थ विचार करनेसे मजुष्य प्राचीमान्नमे प्रेम करना सीकता है।

इसकिये को मनुष्य ईश्वरकी उपासना, उसकी चर्चा त्या उसकी मक्तिका उपदेश सनतामें देता है उसका अन्तःकरण विनयभावसे यक तथा ईंच्यां-द्रेपादि दोचींने मुक्त होना चाहिये। परन्तु ऐसा देखनेमें नहीं आता, प्रत्युत इसके विपरीत उदाहरण मिळते हैं। निर्धन और अशिक्षित पतित पुरुष, जिनकी विचारशक्ति हिन्द्-समाजके पीछे चछती है तथा जो हिम्दु-समाजके संग और श्रमजीवी हैं उनके उत्यानका जब प्रश्न उठता है तो साधारण जन-समाज तो बनका साथ देता है, परन्तु ईखरके पुजारी ही इस कार्यमें बाधक होते हैं। ईश्वरका पूजन करे और उसका स्वभाव इसप्रकार सर्वतासे दूर और कठोरतासे अरपूर हो तो बतकाइये छोगोंको किसप्रकार ईश्वरमें विश्वास और उसके पुक्षनमें रुचि हो सकती है ? हैश्वर-भक्तके स्वभावमें मृद्ता, वचनमें मधुरता और क्रोकडितकी प्रकृति होनी चाहिये। भारतीय नवयुवक-समाजका व्यान जो ईश्वरसे विमुख हो रहा है, उसका कारण यह तथा-कियत ईश्वरके पुजारी हैं जो अपनेको सर्वोपरि मान रहे हैं।

बह जन-समाज स्वयं पतित हो जाता है जो औराँको पिताबस्थामें देखना चाहता है। जो यथार्थ ईश्वरका मक्त होता है उसके अन्तःकरयामें ईश्वरकी दयाजुता, न्याय आदि गुण स्वाभाविक ही उपस्थित रहते हैं, वह दूसरोंको कष्टमें नहीं देख सकता: बिल्क स्वयं दुःख उठाकर औरोंका हित करना उसका स्वभाव हो जाता है। यह बात वेद्विहत ईश्वरके ज्ञानमें मनुष्यके मनमें जागृत हो जाती है। वेदोंमें इसप्रकारके उपदेश स्थान-स्थानपर मिकते हैं जिनका पालन करनेमे मनुष्यका अन्तःकरया विवयंसमें प्रित हो जाता है, इस बातके न जाननेमे ही संसारमें बखेड़े बढ़ते जा रहे हैं, तथा धर्मप्राण मारतीय नवयुषकोंकी विवारचारा मी विपरीसगासिनी हो रही है।

कोके ब्युत्पन्नस्य वेदार्थप्रतीतिः ।

अर्थात् 'को मञ्जूष्य क्रोक-स्थवहारमें चतुर होते हैं, बेनार्वका बधार्व ज्ञान बन्हींको होता है,' पह महारमा कपिछका अनुशासन वहा ही महत्वपूर्य है। वेद और क्षोकशक्तिमें कोई भेद नहीं है। जब वेदार्थका ज्ञान ही नहीं रहेगा तब तक्षिष्ठ परमारमाका यथार्थ बोध कैसे हो सकता है? यही कारण है कि विपरीत ज्ञानके फन्देमें पह आरतवर्षमें बदे-बद्दे सनर्थ उत्पन्न होते जा रहे हैं। अतः जो मनुष्य-समाज छोकम्यापारमें जितना ही निपुण होता जायगा वह उतना ही वेदार्थके समीप होकर ईश्वरके यथार्थ खरूपको तथा उसकी प्राप्तिके मार्गको अनुभव करेगा। यह सस्य है और यदि इस विचारकी ओर गति हो तो संसारको उन्नति निस्सन्देह है।

# ईश्वर प्रत्यच हैं

(लेखक-- स्वामीजी भीसोमतीर्थजी महाराज)



सारकी ओर विचार करके देखनेपर चेतन-सत्ताकी स्थिति दो प्रकारकी दीख पड़ती है—-श्रमिमानीके रूपमें और श्राधेयके रूपमें। उदाहरणके खिये मनुष्यको ही छीजिये, वह अपने शरीरका अभिमानी है और पृथ्वीका आध्य है अर्थात पृथ्वीके आश्रयपर उहरा हुआ है। (शरीरके) अभिमानीकी शरीर-सम्बन्धी बाह्य क्रियाएँ बिना किसी

श्रम या यहके स्वमाधतः हुआ करती हैं, श्रमिमानीको उसके किये कोई यह नहीं करना पहता । जैसे हम होगोंको पत्नकोंके गिराने-उठाने, मल-मूत्र त्यागने, सोते समय करवट बदकने आदिमें किसी प्रकारके यहकी अपेका नहीं होती है। यह सभी काम स्वभावतः ही होते रहते हैं।

इस देखते हैं कि आधारका प्रयोजन, केवल आधेयके भोगके किये ही होता है। प्रध्वीके कारण हम सब भोग भोग सकते हैं और इसारे शरीरके आधारपर रहनेवाले जे तथा कीटालुऑको हमारे शरीरहारा ही भोगकी ग्राप्ति होती है। जिसप्रकार हमें पृथ्वीके साप, तींख, परिमाण आदिका ज्ञान नहीं होता. उसी प्रकार प्रत्येक चाधेयको आधारके माप-तौलका ठीक ठीक ज्ञान नहीं होता है । हमारे सिरमें रहनेवाली जूँके खिये सिरके बाल वनस्पतिके तुल्य हैं: यदि उसे संयोगवश पीठपर जाना पड़े तो उसे यह एक बनम्पतिशून्य सरपट सैदानके ही समान जान पहेगा । अथवा यदि उसे कानके भीतर जाना पढ़े तो इसे वह एक बड़ी लम्बी-चौड़ी अन्धकार-मयी गुका सममेगी। कड्नेका तारपर्य यही है कि इमारे शरीरके कीटाया इसारे शरीरकी इयत्ताको उसी प्रकार श्रक-होक नहीं जानते जिसप्रकार इस छोग अपने आधार पुष्तीकी पूचताको नहीं जानते हैं। जिसप्रकार हमस्रोग साना-पीना, शौचावि करना, सन्तानोत्पादन करना प्रमृति कर्म पृथ्वीपर अनायास करते हैं और पृथ्वीको कोई शरीर नहीं मानते उसी प्रकार जूँ, मांस तथा रुधिरके कीटायु अपने सभी प्रकारके कर्म हमारे शरीरपर करते हैं और हमें शरीर नहीं, बिक्क पृथ्वी-जैसी बड़ी चीज़—आधार मानने हैं। हम इन कीटोंमे बने हुए कीटमय शरीरके आभमानी हैं और पृथ्वीके आधारपर टिके हुए हैं। इसी प्रकार हमारे शरीरके समस्त कीट अपने-अपने शरीरके अभिमानी हैं और इमारे शरीरके आधारपर टिके हुए हैं।

अव यदि धोबा-सा और सूक्ष्म विचार करें तो जान पढ़ेगा कि इन कीटोंका शरीर भी इमारे शरीरके समान ही सूचमतर कीटांसे मिलकर बना है। क्योंकि यह निश्चय बात है कि प्रत्येक शरीरमें कीट होते हैं और कोई भी स्थान ऐसा नहीं जहाँ कीट न हों। सूचमवीक्षण यन्त्रसे देखनेपर यह जाना जा चुका है कि हमारे शरीरके रक्तके एक यूँदमें असंख्य कीटाणुओंके शरीर हैं, तथा साफ पानीके एक बूँदमें भी असंख्य कीट होते हैं। चान्तु, हमारे शरीरके कीटाणुओंके शरीर अपर सूक्ष्म कीटाणुओंसे निर्मत हुए हैं तथा हमारे शरीरके कीटाणु उन सूक्ष्म कीटाणुओंके भाषार हैं, एवं वे सूक्ष्म कीटाणु अपने-अपने शरीरके मिमानी हैं।

यदि इसी प्रकार आगे बदने जायँ तो यह ताँता वहाँ बाकर खतम होगा जहाँ चेतन प्रायमय सत्ताके अतिरिक्त कुछ भी न बच रहेगा। यह चेतन-सत्ता उन स्टमातिस्टम कीटाणुआंसे लेकर हमारे शरीरतकर्में झोतप्रोत है। बीचके समस्त अभिमानी शरीरोंका जरा-सा भी स्थान ऐसा नहीं, जो उस चेतन-सत्तासे रहित हो।

यह तो हुई सुध्मकी बात. अब जरा आहुये विभकी ओर बढ़ें। पृथ्वी इसारा आधार है और इस उसके आधेय हैं। जिसप्रकार हमारे शरीरके आधारपर रहनेवाले आधेय-रूप कीटाण हमारे शरीरसे पृथक नहीं बल्कि इसके ही एक घंग हैं उसी प्रकार इस भी पृथ्वीके एक अंग हैं। और पृथ्वी भी एक शरीर है। बैदिक साहित्यमें सभी पदार्थीका एक अभिमानी देवता माना गया है। मनध्य-शरीरका अभिमानी देवता मनुष्य है, पृथ्वीका अभिमानी देवता पृथ्वी और सूर्यका द्यभिमानी देवता सूर्य है। जो होता है उसीका वह शरीर होता है और वह किसीका भाषेय होता है। पृथ्वी एक अभिमानी आत्माका शरीर है जिसका आधार सूर्य है। सूर्य अपने शरीरका श्रभि-मानी देवता है, जिसमें समन ध्रहमण्डलका समादेश हो जाता है, अतः उसका आधार कोई उससे बहा मण्डल है। इसी प्रकार आगे बढ़ने जायँ सो इस अनन्त विश्वका एक चरम सीमाका प्रयात निःसीम अभिमानी देवता मिलेगा । उसे ही हम ईश्वर कहते हैं।

वह ईश्वर सम्भा आधार है। उसका कोई ग्राधार नहीं। यदि कोई उसका आधार होता तो वह उसकी भोग प्रदान करनेके लिये होता । जैसा हम पहले कह जुके हैं कि धाधार आधेयके भोगके लिये ही होता है। परन्तु ईश्वर सर्वमय है अतः वह निराधार है।

ईश्वरको, जो समस्त विश्वका अभिमानी चेतनारमा है, संसारके सञ्चाखन करनेके लिये उसी प्रकार यह नहीं करना पदता है जिसप्रकार कि हमें आँखके अस्पकानेमें यस नहीं करना पदता क्योंकि उसकी बाह्य नथा आभ्यन्तर समस्त कियाएँ स्वामाविकी होती हैं—

स्वामाविकी ज्ञानबलक्रिया च। ( श्रुति )

भगवान्का निरूपण तो हुआ, परन्तु उसका प्रस्यक्ष कैसे होता है ? उपरके विवेचनके पदनेसे स्पष्ट हो जाता है कि ईश्वरका प्रस्यक्ष होता है। क्योंकि जब हम कहते हैं कि मनुष्य प्रत्यक्ष दीखता है तो इसका ताल्पये यहां होता है कि हम शरीर-विशिष्ट चेतन-सत्ताको प्रस्यक्ष करते हैं। केवल आस्मा कभी प्रत्यक्ष नहीं होता। अतः अब यह निर्विवाद मानना होगा कि यह समस्म विश्व ईश्वरका शरीर है और हमें शरीर-विशिष्ट ईश्वरका प्रतिकृष प्रस्यक्ष हो रहा है।

### <del>००%%%%००</del> भगवान् मेरे बगीचेमॅ

िल्यक-अंग्रुत मोर्टन अलेकेकेण्डर, सम्पादक इचमानिटी, अमेरिका ।

आज सुबह मैंने भगवान्के दर्शन किये। धन्य हैं वे आँखें जिन्होंने उस प्यारे मनमोहमकी छविको निहारा! अमन्त कालसे प्राण उसकी खोजमें छटपटा रहे थे। लोगोंनि उसे पुकारते-पुकारते रात भीर दिन एक कर ढाला।

उममेंने कई चिह्ना उठे—'देखो, भगवान् ये रहे।' कोई दूसरा कहने छगा—'भगवान् यहाँ नहीं, वहाँ हैं।' परन्तु हाय! कोई भी उनका पता न छगा सका! राश्चिमें जिसप्रकार बालक नींदमें चिह्ना उठते हैं उसी प्रकार असंख्य प्राणी 'हे भगवन्! तुम कहाँ हो ! सम्मुख क्यों नहीं आते?' इसप्रकार चिह्नाते-चिह्नाते अपनी दुःख एवं नैरारयपूर्ण खल्प जीवन-छीछाको समाप्त करके चे गये परम्तु उसका पता नहीं पा सके।

लाखों दूसरे भाई 'यह सब मिथ्या है, कहीं कोई ईखर नहीं है', इसप्रकार विख्यते-विख्यते चोर निराशा-के धन्धकारमें विखीन हो गये। परम्नु मेरे प्यारे साह्यो ! क्या ही अच्छा होता यदि ध्राजके भाग्यशाली उपाकालमें आप मेरे साथ मेरे वगी थे-में चलते ! अहा ! मैंने उस प्रियतमकी लुबिको देखा ही नहीं, उसके हृद्यहारी मन्द्र मधुर स्वरको हन भाग्यवान् कार्नोमे सुना भी । इतना ही नहीं, मैंने उसके सलोने अंगोंने प्रस्फुटित होनेवाली उल्लासजनक स्वर्गीय सुगन्धका भी अनुभव किया ।

पहले मुझे सन्देह हुआ कि कहीं आँखें मेरी बच्चना तो नहीं कर रही हैं ? क्या यह मधुर मूर्ति जिसे मैं देख रहा हूँ, सच्ची हैं ? सामने आन्नवृक्षकी शास्त्रापर नव किसल्योंके कोडमें बैठी हुई बुलबुल बोल उठी, 'क्या तुम नहीं देखते ? क्या तुम नहीं देखते, यह वही तो है ? निस्सन्देह वही हैं।'

ईसाने क्या ही अच्छा कहा है--- 'वही लोग ईश्वरका साक्षात्कार कर सकते हैं, जिनका धन्तः करण ग्रुद्ध है।'

## कर्मफल ईश्वराधीन

( हेक्क--पं भीनरदेवजी शासी वेदतीर्थ )

अज्ञश्चाप्रद्वानश्च संशमात्मा विनवयति । नायं काकोऽस्ति न परे। न ससं संशयात्मनः ॥ (गीना)

सारमें आकर जो अञ्च-अनकान रहेंगे, मिध्याज्ञानमें फैंसे रहेंगे, अववा विश्व होकर भी अञ्चरधान-श्रद्धाविहीन रहेंगे, अववा संद्रायास्मा-सन्देशवादी बने रहेंगे किंवा सन्देह-सागरमें गोने लाते रहेंगे, ऐसे लोगोंको तो न यह लोक है, न परलोक है और न किसी प्रकारका सुख हो है।

इसीलिये श्रज्ञानावस्थाने बाहर निकलनेके लिये अथवा विज्ञ रहते भी अश्रद्धधान कोटि किंवा सन्देहवाव-को मिटानेके लिये गीताने को सुन्दर उपाय बतलाये हैं, वह वे हैं—

> तदिकि <u>गरियाचेन</u> परिप्रश्नेन संवधा। ठपंदश्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तन्वदर्शिनः॥

वर्धात् तत्त्वदृशीं, साक्षात्कृतधर्मा श्राप्त ज्ञानी पुरुषीं-के पास आकर प्रणिपातसे (आम्तरिक श्रद्धाका द्योतक नमस्कार, अभिवादनाति ) सेवया-सेवासे क्योंकि-

> सथा सनन् सनिवेण नरी वार्धविगच्छति । तथा गुरुगता विद्यां शृक्षक्विगच्छति ॥

विसमकार कुर्कुं सोरनेवाला कुराखीने सोरता-सोरता कुछ कार्कमें बळको पाता है इसी प्रकार ग्रुक्ष्य पुरुष गुरुगल विद्याको प्राप्त करता है। प्रयिपात और सेवा इन वो आवश्यक साधनोंके साध-साथ, परिप्रश्न धर्यात विद्यासित विषयको न्यष्ट करनेके किये, गुरुने ठनकी बातको न्यष्ट करानेके किये, विविध प्रश्न-इसप्रकार पुरुष विद्य, श्रद्धाल और संशयरहित बनकर इष्ट वन्तुको प्राप्त कर लेता या पर सब बह परन्यरा सुस-सो होती जाती है।

बाब ऐसी गुरू-शिष्य-परम्परा कम देखनेको मिछती है और विदेशी पद्धित एवं विदेशी शासनमें शिक्षा-प्रयाखी भी विदेशी और बस्बामाविक हो रही है,हसीकिये इससे देख- के युवक स्वशिक्षा, स्वशास, स्वधमं और स्वक्रमंके ग्रहण तत्त्वींसे अनिक्षण, अन्नद्दधान और संशयास्मा हो रहे हैं। इनके मिलकमें ऐसे ज्ञान-विज्ञान भरे अथवा दूँसे जाते हैं कि इनको न तो ईश्वरमें विश्वास रहता है और नक्मफलमें ये कोरे संशयास्मा वन आते हैं, इसीलिये मारत दुली है, यह नवयुवक सन्ना पृक्षते रहते हैं कि 'नुम्हाश ईश्वर कहाँ है ? जीता है या मरा है ? यदि जीता है तो फिर मारतकी दुर्दशा क्यों हो रही है ? यह दिन-दहाड़े सत्याचार और अनाचार क्यों वद रहे हैं ? धार्मिक मारत-वासियोंको, सारिवक भारतवासियोंको, दैवी सम्पदके वपासक भारतीयोंको थे—

'ईश्वरोऽहमहं मागी सिद्धोऽह बलवाल् मुर्खा।)'
'कोऽन्योऽस्ति सदशो मया'
'प्रद्विपन्तोऽभ्यम्यकाः'

भासुरी सम्पद्धाले क्यों दक्षीचे जा रहे हैं, क्यों खाये जा रहे हैं ? हुन्यादि।'

प्रभ करनेवासोंको यह विदित्त नहीं कि कर्मफल भी कोई वस्तु है और वह उस ईश्वरके भ्रधीन हैं जो कि इसारे क्सोनुसार कभी इसारे प्रयक्तीको सर्वधा निष्फल कर देता है, कभी प्रयक्षोंका फल बहुत देखों देता है, कभी ( प्रत्यक्षरूपमें माल्म नहीं पक्ता कि हमने कुछ किया किन्तु ) बिना कुछ किये ही दोनों हाथींसे फल देता है और इस चकित रह जाते हैं कि इसने न कहा किया और न कराया, येत-मेतमे यह फरू हैसे मिल तया 🖁 हम अज्ञ. अश्रद्धान, संशयास्या यह नहीं जानने कि किसी समय, जम्म-जम्मान्तरमें सम्बन कर्मका यह फल आया है । इस यह समझते हैं कि किये जानेवाले कर्मोंका फछ तुरन्त ही अपने सामने था जाय तो ईश्वर है नहीं तो नहीं, यह हमारी मुर्चता है। मका अनन्त कर्माशयकी बातको तो इम क्य जान सकेंगे जब कि इस इसी जीवनमें बीते-जी देखते हैं कि इस-पाँच सास्की बाततककी इस भूख जाते हैं। हाँ, अप्रक्षिप्रहर्मे स्वैयं स्वामेषाके योगीवय प्रवस्य ही जन्म-जन्मान्तरके कर्मोंको जान छेते हैं, पर वह भी पूर्ण रीतिसे नहीं----प्क-हो जन्मके कर्मोंको जान भी किया तो क्या बात हुई ?

प्रायः नविविक्षित यह कहते रहते हैं -- यदि किया हुआ कर्म निष्फळ नहीं जाता तो वह कर्म स्वयं अव आहे, जिस क्यमें चाहे जितनी मात्रामें चाहे, फलेगा और अवस्य फलेगा। हसके फलनमें ईश्वरका अहंगा क्यों लगाया जाय? इन संश्यारमाओं को यह विदित्त नहीं कि जद-कर्म चेतनाश्रयके विना स्वेष्ट्रामे फल नहीं दे सकते। यदि कर्मों में हमप्रकारकी चेतना-शिक्त होती तो सरमवतः ईश्वरकी आवश्यकता न रहती, कर्म स्वयं ही एक दूसरा हैश्वर बन बैठता। इन लोगों को यह पता नहीं कि कर्म करना, न करना, उलटा करना, यह सब जीवारमाके अधीन है। इसलिये जीवारमा कर्म करनेमें स्वतन्त्र और फल भोगनेमें परतन्त्र हैं। इसलिये वेदों में उपदेश हिया गया है कि---

कवंभ्रवेह कर्माणि जिजीविषेच्छतः समाः । एवं त्वीय नान्यथेते।ऽस्ति न कर्म लिप्यते नरे ॥ ( यज्ञः—कंशोपनिषदः )

हे सबुष्य ! शुभ कर्मोंको करते हुए और फलकी इच्छा छोडकर सी वर्षतक जीनेका प्रयक्त कर, इससे तुझको कर्म नहीं चिपटेंगे और तू भी कर्मजालमें जल-कमलवत रहकर मुख-बु:खोंसे उपर उटेगा।

बात तो ठीक है, गीता भी ऐसा ही कहती है, उपनिषरोंका अस्पर्धावाद, गौड्पादकारिकाका अल्पेयाद, कमंयोग आदिका यही अभिप्राय है क्योंकि कल अपने अधीन नहीं है। इस संसारकी घटनाओंको सूक्ष्म दृष्टिसे देखें तो विदित होगा कि कमौकी विचिन्न गति है। सहाभाष्यकार पत्रअख्नि एक प्रसंगपर कहा है कि—

समानमीहमानानां चार्चायानानां च केचिदयैर्युज्यन्ते अपरे न तत्रासमाभिः किं कर्त्तस्यम् ।

छात्रों सं समानरूपसे पढ़ने और प्रयक्त करनेवालों में कुछ तो उस अर्थको भार कर लेते हैं अर्थात् उस विषयको जान जाते हैं, दूसरे कोरे खुद् रह जाते हैं। इसमें हम क्या करें ? यही बात दूसरी जगह हम प्रस्थक्ष-रूपमें देखते हैं कि एक ही वस्तुके लिये कोई बोर प्रयक्ष करके भी फलसे विश्वत रह जाता है, कोई नाममात्र फल पाता है, कोई बहुत कुछ न करके भी न जाने बेंदे-बेंदे फल पा जाता है। कोई जन्मसे ही राजपुत्र, कोई जन्मसे ही दिह्मनारायण, कोई जन्मसे ही गायक, किन, विद्वान, बुिंद्यान, बीर कोई जन्मसे ही जब होता है। यह आर्थिक, बीब्रिक और अन्य प्रकारकी विषमताएँ क्यों?सबका उत्तर एक है—कर्मफल। दूसरी ओर देखने हैं कि हसी जन्ममें किये गये बहुत-से कर्मोंके फल मिलते भी हैं, नहीं भी मिलते। यह क्यों?—कभी-कभी उल्ले भी मिलते हैं, यह क्या आश्चर्य नहीं? इसीब्रिय मानना पड़ता है कि कोई एसी श्रदश्य शक्ति पीछे अवस्य हैं जो कर्म-स्त्रोंको हाथमें जेकर प्राणियोंको स्वेच्छापूर्वक करपुत्तलीकी तरह नचाती रहती है। इसी बातको न्याय-दर्शनमें बहुत स्पष्ट किया गया है—

पूर्वपक्ष—

इंबरः कारणं पुरुषकर्मापरगदर्शनात्। (४)१९

धर्यात पुरुष जो प्रयक्ष करता है यह आवश्यक नहीं उसका फल ध्रवश्य ही पावे। इसमे ज्ञात होता है कि कल पराधीन है और वह जिसके अधीन है वही ईश्वर है।

उत्तरपक्ष-

न पुरुषकर्माभावे फर्लानम्पत्ते.

(6)20.

यदि फल ईश्वराधीन है तो फिर पुरुषको विना कर्म किये ही फल क्यों नहीं मिलता, विना कर्मके ही फल मिलना चाहिये।

सिद्धान्तपक्ष---

तत्कारितःबादहेतुः । ४१२१ ।

जब पुरुष प्रयक्त करता है तब यदि ईश्वर अनुमह करता है तो उसका फल मिलना है, यदि पुरुषके पुरुषायंके साथ उसका (ईश्वरका) अनुमह न हो तो वह कर्म निष्फल जाता है—इसलिये तुम जो कह रहे हो कि बिना ही कर्मके ईश्वर फल देवे यह बात युक्तियुक्त नहीं।

इसपर कोई यह आपित कर सकता है कि किया हुआ कर्म नष्ट हो जाय यह बात केंसे ! समकानेके लिये मोडी-सी बात यह कह सकते हैं कि पूर्व-जन्ममें नुमने किसी के किये-कराये कामको बिगाइ। या, इस जन्ममें
तुमने इसी प्रकारका काम किया, तुमको तो वह बात—
बिगाइनेकी बात याद नहीं रही। पर न्यायकारी ईश्वर
जानता है, उसने भी न्याय-परायणतासे तुम्हारा कियाकराया काम बिगाइ दिया, खेल विगाइ दिया अर्थात्
तुम्हारे कर्मको निष्फल कर दिया—हमीसे इसप्रकारके
विफल कर्मोंकी बात समझ लीजिये। किसीने पूर्व-जन्ममें
इतना अधिक पुरुषार्थ किया कि इस जन्ममें बिना पुरुषार्थसे
ही उसको विपुल धन, विपुल सामग्री, विपुल बुद्धि, विपुल
विद्या मिली। इसमें किसीसे ईच्या-डाइकी अथवा ईश्वरको
कोमते रहनेकी क्या वात है ? मोटा-सा दृष्टान्स लीजिय—

एक किसानने खेतमें इल चलाया. बीज बोया, बृष्टि भी हुई, फसल भी खड़ी हुई, पर देववश उसे कोई और ही काट ले गये श्रथवा वह स्वयं अचानक मर गया और उस फसलका उपभोग हसरे ही ले रहे हैं जिन्होंने ज्रा भी पुरुषायं नहीं किया था। इसी एक दृष्टान्तमे प्रारच्य, कियमाण और सिश्चित कर्मों की बात समझमें आ जायगी। यह कर्म-मीमांसा और उसकी फल-मीमांसा इतनी गहन है कि भगवान् श्रीकृष्णको भी 'गहना कर्मणो गतिः' कहना पड़ा।

यह जन्म-चक्र-परम्परा भी हस कर्म-वैचित्र्यके कारण ही है। इसीलिये मनुष्य जो कर्म करता है—धर्म-मधर्म करता है उसके फलोंका नाम शास्त्रकारोंने 'अहर ' रख खोदा है। 'अहर अर्थात जो देखे नहीं जान किन्तु जिनको भुगतना पहना है। अहर संस्कारोंकी भी यही महिमा है। जब 'अहर प्रतियन्थक पद जाते हैं तब पुरुषार्थ नहीं फला। जब 'अहर' अनुकुल पद जाते हैं, जितने मंशमें समुकुल पद जाते हैं उतने मंशोंमें फल भी मिलना है। इस सर एचका प्रवर्तक है वही स्थायकारी प्रभु। गीतामें इस बातको-

(१) अधिष्ठानं तथा (२) कसी (३) करणं च पृथिष्वियम् । विविधाश्च पृथक् (४) चेंडाः (५। दैवं चेंबात्र पश्चमम्॥

—कहकर स्पष्ट किया है। किसी कार्यकी सफकताके पाँच कारण हैं (१) अधिष्ठान अर्थात् स्थान (२) कर्ता = करने-बाखा (१) करण अर्थात् उपकरण (४) चेष्टा = प्रयक्त और (४) देव अर्थात् परमेश्वर जिसको इस देव कहते हैं बही देव हैं। इन पाँचोंमेंने एक भी न रहे तो

कार्य विफल हो जाता है । प्रथम चार विद्यमान मी हाँ जीर पाँचवाँ नैव प्रतिकृत रहे तो सब अपाँच अधिष्ठान, कक्षां, करण और चेष्टा विफल हो जाती हैं। एक कुम्हार मिट्टी, उपकरण धर्यांच दयबादि सामग्री लेकर घड़ा बनाने बैठता है इसनेमें प्रस्टवश ऐसी आंधी धाती है कि उस ऑधीसे पासके एक पेरली बड़ी शाला बने-बनाये घड़े पर आंधा पदती है और बना-बनाया चढ़ा नष्ट हो जाता है। अधवा बने-बनाये घड़े धाँवेमें रख दिये और भाँचा तैयार होने-पर देखते हैं कि आधा घड़ा पक गया, आधा कचा रह गया, अधवा घड़ा पक गया तो उसमें चीर पड़ गयी इसलिये कामका न रहा। किहये हैं कि नहीं देवविलसित हैं यही वात मनुष्य धपने प्रस्पेक कर्ममें देखे तो न उसको हर्ष होगा न विवाद।

इसीलिये गीताने फलकी कामना छोइकर निष्काम-भावसे कर्म करते रहनेका उपदेश दिया है। जब निष्काम-भावसे कर्म करोगे, फल मिले तो वाहवा, न मिले तो विचाद नहीं; योदा फल मिले तो भी सन्तोप रहंगा। जिसने इस अदृष्टचकको समझा, जिसने कर्मकी गहन गतिको जाना, जिसने देवगितको पहचाना वह पुरुष जगदन्य है। जब घट्टचकका प्रवत्तंक देव है—जैसा कि वेदान्त कहना है—गुभागुभका प्रवत्तंक देव है—जैसा कि वेदान्त कहना है—गुभागुभका प्रवत्तंक वह है—तद क्यों न उसीपर सब कुल छोदकर हम निष्काममावसे अपने कर्म करते रहें। जब इमारा कोई कार्य सफल मही होता तब इम समयको दोप देत हैं, ईश्वरको योच देन हैं और प्रारुथको कोसने खगते हैं। इसमें न समयका होप, म ईश्वरका दोप, म प्रारुथका होप —यदि कुद्ध दोष है नो वह है कर्मदोष। बस, एक तत्त्वको समझ छोजिये।

'स्वकर्मनुत्रप्रधिता हि होकः'

मुन-जैसा अल्वज्ञ इस विषयमें अधिक विवेचन करनेमें असमये हैं। मैं गीता अध्याय १६ के एक वान्यकी ओर चंगुलिनिर्देश करके इस खेलको समाप्त करता हूँ। वह वाक्य यह है और बढ़े महस्वका है---

'तस्माच्छास्रं प्रभाणं ते'

द्याच्छा, मसस्कार ! प्रत्येक कार्य करते हुए चाहे वह देशका हो अधवा धर्मका, इस तस्त्रको न मूळिये। ईश्वरपर विश्वास रखिये और फलकी और न देख बेखटके आगे बदते जाहुये।

## ईश्वर-समर्पण

(केखक---रूसी ऋषि श्रीनिकोलस रॉयरिक)



दिकालाधनविष्ठिक सत्ता ! प्रकृति-की साम्यावस्थामें जब षोभ हुला उस समय तू विद्यमान थी; समयके प्रवाहसे भी पूर्व सेरा अस्तित्व था; तू निर्गुण है, तेरे अम्दर तीनों शिक्त्योंका समावेश है: तू एक, सर्वध्यापक, चैतन्य शक्तिहै; तू निल्प्यरहित है, स्वयम्मू

है और अधिनत्य है। तेरी सत्ता सब अगह परिपूर्ण है, सब इंड तेरे घम्दर समाया हुआ है, तृ ही सृष्टिकी उत्पत्ति एवं पाछन करनेवाकी है; तुसे हम ईश्वर कहकर पूजते हैं।

उपर्युक्त म्तुति रूसके आदिकवि Dergavin के असर काम्यके (जो उसने सन् १७८४ में छिला था) प्रारम्भिक पशका भाषानुषाद है।

एक दूसरा इसका महाकवि वो कहता है--

'मैं गगनमयद्वामें उस परमेश्वरकी छविको देखता हूँ ।'⊛

गिरजाधरोंमें प्रार्थनाके समय निम्नकिखित वान्यका पाठ किया जाता है---

'मेरा उस एक ईरवरमें विश्वास है जो सर्वशक्तिमान् पिता है और जो धावा, पृथिवी तथा प्रत्येक दृश्य एवं अदृरय पदार्थका रचियता है।' †

संसारकी समस्त जातियाँ अपनी-अपनी मापामें उस परान्पर पुरुषोक्तम, समस्त प्राणियोंके प्राण, सारी सक्ताओंके आत्मारूप परमात्माको प्राप्त करनेके लिये ही अथक एवं पवित्र प्रयक्त करती हैं। प्रत्येक पुरुष अपने-अपने संकुचित हुत्प्रदेशमें तथा उस सौन्दर्य-राशि-विषयक परिच्छित्त ज्ञानकी सीमामें उस Elohim (परमेश्वर) के जिये उक्तम-से-उक्तम नामोंका प्रयोग करता है। इम चाहते हैं कि परमारमाकी पवित्र नामावली उत्तरोत्तर बहती रहे। जब हम उनको एकत्रित कर एक ही साथ उनका उचारण करते हैं उस समय उनके अन्दर संसारकी सर्व-अंष्ठ, सर्वोच्च वस्तुका मान होने छगता है, जिसके हारा मनुष्यके मानसिक मार्वोकी श्रीक्यिक होती है और जिससे म्यूल हार्योपर पवित्रतम चित्रवर्ण जिल्ले जा सकते हैं। जिस समय बालक नक्षत्रोंकी छटाका दर्शन करता है और इसप्रकार श्रनन्त मह्माग्रहोंकी श्रोर दृष्टिपात करता है उस समय उसके मिनष्यकों उस सर्वशक्तिमान परमेश्वरकी पवित्र विकाररहित सत्ताका भाव अवश्य जागृत होता है। इस उदान विचारमे उसके अन्दर वही सनातन देरीप्यमान भाव उदित होता है जिसका वर्णन निम्निक्वित्वत पंक्तियोंमें किया गया है—

'मेरे पिताके कई महल हैं।'

इसमे एक दूसरी उक्तिका मी समर्थन होता है जो उत्तनी ही महान् एवं ज्यापक है। वह इसप्रकार है—

'परन्तु वह समय आता है और इस अया भी वर्तमान है जब सक्षा पुजारी उस परम पिताकी सक्षे भावसे प्जा करेगा क्योंकि वह पिता ऐसे छोगोंकी खोजमें रहता है, जिनकी वह स्वयं सक्षे मनसे पुजा कर सके।'

A. H. cotton नामक विद्वान्ने 'Has science discovered God?' (क्या विज्ञानने ईश्वरका पता स्माया है?) नामक एक छोटी-मी पुम्तक स्रिसी हैं जो हास्हों में प्रकाशित हुई है। उस संग्रहमें मुख्य-मुख्य वैज्ञानिकोंके ईश्वर-विपयक विचारोंका संकलन किया गया है। उसके अन्दर Millikan, Einstein, Oliver Lodge, Thompson, Byrd, Curtiss, Eddington, Jeans, Mather आदि प्रसिद्ध विज्ञानविशारदोंके विचार दिये गये हैं। इनमेंने प्रत्येकने अपने ढंगसे परमारम-तरवकी महिमा गायो है जो सबसे उँचा एवं सबका समस्यय करनेवाला तत्व है और जिसके बिना अनन्तताके महस्वकी करपना भी असम्भव है।

वह समय अब नहीं रहा जब किसी झुटे वैज्ञानिक अक्टबारके नामपर इस महान् तत्त्वका निराकरण किया

<sup>\*</sup> And in heaven I see God.

<sup>† &#</sup>x27;I believe in One God the Father, Almighty, Creator of Heaven and Earth and of every thing visible and invisible.'

जाता था। मानव-जातिक इतिहासका परिशीकन कर नेसे पता चलता है कि जब मनुष्यने अपने ही दोषोंसे अपनेको अज्ञानकपी घोर अन्धकारसे विरा हुआ पाया और अपने पार्श्वर्ती पतार्थों, महान् आकृतियों पृषं मूक त्रखांके अर्थको नहीं समझ सका तब उसने निराश होकर नास्तिकवादका आश्रय किया। हमारे पूर्वज भी कभी-कभी इस अहंकारपूर्य तृषित सिद्धान्तको मानने छगते थे कि हमारे अतिरिक्त किसीकी सक्ता नहीं है। समस्त तृरवर्ती जोकोंको वे अपने ही विनोदके निमिक्त टिमटिमानेवाछे दीपकमात्र समझते थे और सूर्यको भी वे अपने ब्यक्तिगत आरामका साधन मानते थे।

बाजारफ (Bazaroff) नामक प्रसिद्ध नास्तिककी यह मर्खतापूर्ण उक्ति थी कि मेरे मर जानेके बाद मेरी मिहीसे केवल Burdock के फूक उगेंगे। परन्त इस-प्रकारकी मुर्खतापूर्ण उक्तियाँसे कडनेबालेकी निर्धिमानसा प्रकट होती हो. सो बात नहीं है । वास्तवर्से इसप्रकारकी उक्तियोंसे वह यह न्यक्त करना चाहता था कि हमारे जह-शरीरके साथ ही हमारा भी अन्त हो जायगा । उसे अपने भ्रापेक्षिक एवं भौतिक ज्ञानका बढ़ा गर्व था। टर्जेनफ (Turgeneff) नामक उपन्यासलेखकने भपने प्रसिद्ध उप-न्यास'Fathers and Sons'(पिता और पुत्र)में इसमकार-के एक नास्तिकका वर्णन किया है। टर्जेनफ ( Turgeneff) खुब जानता था कि इसप्रकारके सिद्धान्त कितने असपूर्ण होते हैं। एक दूसरे रूसी लेखक दम्नवस्की (Dostoevsky) ने इसी विषयपर एक उपन्यास लिखा है जिसमें उसने अविष्यमें होनेवाले नास्तिक किसानोंका एक उदाहरण दिया है। उसमें एक नामिक सिपाइीका वर्णन आता है जो गिरजाधरकी एक अस्यन्त पवित्र वस्तुको एक सम्मेपर रसकर उसपर गोकी चलाता है। 'ईश्वर नहीं हैं' इस बातको अपने मनमें दद करनेके हेतुमें ही वह इस अपवित्र कार्यको करता है। ज्यों ही वह यह कार्य करता है, त्यों ही अपने सामने ईसामसीहकी-सी आकृतिको प्रकट होते वेसना है। अविष्यमें आनेवाले नाम्निकवादके इस उदाहरणमें ईश्वरकी एक विचित्र प्रार्थमाका वर्षान है, जिसमें किसी पवित्र चिन्नके रूपमें चमकार दिस्रकानेकी इच्छा प्रकट की गयी है और यह इच्छा मानव-हर्व्यके अन्तर्तम प्रदेशमें सहासे बनी हुई है। इसप्रकार सञ्जन्म

अपने इत्यमें इस बातको समझता है कि विनाशका अध्येक रूप नास्तिकताका घोतक है।

इमारे पास डालडीकी छपी हुई एक मार्केकी पुलक है जिसमें उन चमत्कारपर्ण घटनाओंका वर्णन है जो पिश्वले वर्षों में हुई हैं। इस पुस्तकके अन्दर ऐसी अनेक घटनाओं-का वर्णन है जो कई प्रत्यक्ष-दर्शियोद्वारा प्रसाणित हो चकी हैं धीर जिनका समाधारपत्रोंमें भी उन्नेस हो चुका है । Lourdes नामक स्थानमें छोगीं-को चमत्कारीके द्वारा किसप्रकार स्वास्ध्यलाम हथा, इसका अन्य पुस्तकों में भी उल्लेख मिलता है। इसे यह भी पता ख्या है कि सन् १६२४ ई० में बल्गा (Volga) नदीके तटपर स्थित Kostroma नामक नगरमें एक इस साध-का देहान्त हुआ। उसके पत्रोंमें हिमाछयके तपस्थियों (Holies of Himavat) के आश्रमीको कौन-सा मार्ग जाता है इसका वर्णन मिछा है। इसके अतिरिक्त साइबेरिया-के कुछ लोग जो पुराने ईसाईमतको मानते हैं अब भी Belovodye (White Waters) नामक पवित्र तीर्थकी बान्ना करते हैं और ईश्वरके साथ ऊँचे-से-ऊँचा सम्बन्ध स्वापित करनेकी चेष्टा करते हैं । उसी सार्गर्स 'Don-dam-donpa' अर्थात् तिस्वतके बौद्धोंके अनुभव-का सबसे उँचा ज्ञान प्राप्त होता है।

मनुष्य यदि विवेकद्दीन नास्निकवादके मार्गको छोषकर ईश्वरके मार्गपर आरूद हो जाय वो ज्योनिर्मय सर्गारमक
विचारका मार्ग है, तो उमे संसारकी सारी जातियोंसे
ईश्वरकी सत्तामें असंस्य प्रमाण एवं उसमें विश्वास उत्पक्ष
करनेवाली अनेक सत्य घटनाएँ मिलने लगेंगी, जिनका
महत्व गुद्ध अन्तःकरणवाले बोगोंपर तुरन्त प्रकट हो
जायगा । वे सारी बातियाँ जो ईश्वर-प्राप्तिकी चेष्टा कर
रही हैं और जो ईश्वरको प्रकट कर रही हैं, अपने मनमें
यह भी जानती हैं कि उनका भविष्य बहुत उज्ज्वल है ।
सव अपने-अपने हंगमें और अपनी-अपनी बुद्धिके अनुसार
उसी उज्ज्वल भविष्यकी आशा खगाये उस सर्वशक्तिमान्
परमेश्वरसे दिल खोळकर प्रार्थना करते हैं । इस्प्रदानमें
इस महापुरुषकी अगवानीके लिये सफेद बोड़ा (White
steed) अमीसे कसा-कसाया तैयार है । Hamadan
का Rabbi वह कहेगा कि 'यदि तुम प्रकाशकी बोकमें

हो सो तुम भी Israel हो । क भारतवर्षके बाह्मण बसक्तकानुके नये पुर्णोको लेकर तुम्हारे साथ भगवान् ब्रीहरणकी अर्था करने आ रहे हैं। उनमेंने प्रत्येक मनुष्य को चपने हंगसे उस श्रेष्ठ एवं प्रशस्त भविष्यकी प्रतीचामें इचोग कर रहा है ईस्टरको जानता है।

J. St. Hilaire हारा किश्वित 'On Eastern crossroads' नामक प्रसिद्ध पुम्लकमें गुरू-भक्तिके विषयमें एक बड़ी भावपूर्ण एवं प्रभावोत्पादक उक्तिका उन्नेख किया गया है जिसका भाव यह है—

"मुझे एक छोटी अवस्थाके हिन्दू-बालककी अच्छी सरह याद है जिसे गुरु मिछ गया था। हसने उससे पूछा कि 'गुरुके श्रभावमें यदि तुम सूर्यकी ओर माँको तो क्या तुम्हें सूर्यका प्रकाश मालूम होगा ?'

ल्दकेने मुम्कराकर उत्तर दिया कि 'उस समय सूर्य-की सत्ता अवश्य रहेगी परन्तु अपने गुरुदेवके साक्षिण्यमें मेरे क्रिये एक नहीं बारह सूर्योंका प्रकाश होगा।'

भारतवर्षके ज्ञानका सूर्य अवस्य चसकेगा क्योंकि नदीके तटपर एक ऐसा बालक बैठा है जो गुरुको जानता है।"

जो छोग विशिष्ट ज्ञानसम्पन्न पुरुषोंका इसप्रकार भावर करते हैं उनके भ्रन्दर ईश्वरको सत्तामें भ्रटल विश्वास प्रकट होता है। केवल विश्वास ही नहीं, उन्हें ईश्वरके स्वरूप-का परोक्ष ज्ञान भी हैं ऐसा प्रतीत होता है। ज्ञानके अनन्तर ईश्वरकी खोज प्रारम्भ होती है और खोजमे उसकी अभि-स्यक्ति होती है। ईश्वर सर्वत्र विद्यमान है, कण-कणमें उसकी सत्ता ज्यास है, इस बातको जान लेनेसे ईश्वरकी मइत्तामें कोई चन्तर तो आता ही नहीं। बिक्क इस बातको जान छेनेपर सूक्ष्म-से-सूक्ष्म अवस्थाओं में, दरवर्ती लोकोंमें, यहाँतक कि इमारे नेत्र जिन-जिन वस्तओंको देखते हैं भौर हमारे इदयके अन्तरतम प्रदेशमें हम जिस-जिस वस्तुका अनुभव करते हैं उन सबके अन्तर वास्तविकता हा जाती है। मनुष्यका हृदय स्यॉका स्यं है, वह उस सर्वशिकमान् प्रमुका मन्दिर है। सन् पृष्ठिये तो विज्ञान और महान् धर्मोंमें चिरकालतक पार्थक्य नहीं रहता । शक्ति, रिम, छहरें, स्वर और वे सारी महत्ताएँ जो भाँखोंसे महीं दिखायी देतीं धौर जो है धरकी बानविक शक्तिके चमत्कार हैं हमें इस वातके छिये प्रेरित करती हैं कि इम उनपर निष्पक्ष भावसे विचार करें, क्योंकि ऐसा करनेसे इस उनपर निष्पक्ष भावसे विचार करें, क्योंकि ऐसा करनेसे इस उस अनन्त ज्ञानाणंत्रके समाप पहुँच सकते हैं, उन सबसे ऊँचे सुन्दर छोकोंमें जा सकते हैं जहाँ छोटे-छोटे सांसारिक भेद नहीं दीख पहने, जहाँ देण और ख्याका अन्तित्व ही नहीं है किन्सु सर्गास्यक विचारकी प्रचण्ड खाला जहाँ सदा प्रदीस रहती है और उस सर्वशक्तिमानके महान् सङ्गल्यके प्रकाशमें प्रवुद्ध-इद्यकी ख्वालासे मानवीय सङ्गल्य उदान हो जाता है।

अवतक पाश्चारय वैज्ञानिकॉने हृदयका व्यापार शरीर-तक ही सीमित बताया है, उन्होंने उसकी उच्चतर अप-योगिताको नहीं समका है। हृद्यका कार्य उन सुक्ष्माति-सहम शक्तियांका परिवर्तन करना है जो निरन्तर उसमें से होकर प्रवाहित होती रहती हैं और ज्ञानको परिपक्त एवं परिमार्जित करती रहती हैं। हिन्दुओं को प्राचीन परम्परा-से यह ज्ञान है कि मनरूपी दुर्धर्ष शक्तिका निवास हृद्यमें है और यही कारण है कि वे लोग जब विचारकी बात करते हैं तब हृदयपर अपना हाथ रखते हैं। इसप्रकार मितिष्कका यन्त्र जिसे कभी-कभी लोग हृदयके व्यापारसे बलपूर्वक पृथक कर देने हैं फिरमे वाम्तविकताका सञ्चा सहकारी बन जाता है और सहकारिताके इस भावमें श्चारमा अर्थात् ईश्वरकी सर्वव्यापकताके महान तरवकी अभिन्यिक होती है। सहकारिताका भाव जो मानव-जातिके उज्ज्वल भविष्यके लिये पूर्वनिश्चित है सची ईश-रानुभृतिके बिष्कुक निकट है। जिन लोगोंकी आरमा प्रवत होती थी वे ईश्वरका अनुकरण करनेके दायिस्वपूर्ण कार्यसे भयभीत नहीं होते थे। Thomas a Kempis हारा रचित 'The Imitation of Christ' नामक पुस्तकमें अहंकारका भाव नहीं है अपित उच्चसम सहयोगके लिये आहान है।

पूर्वीय देशों में प्राचीन कालमें ही ईश्वरकी मावना हद रही है, हसीलिये उन्हें इस बातको देखकर श्राश्चर्य हुआ कि विज्ञान अपनेको ईश्वरमें प्रयक् करनेकी चेष्टा कर रहा है। पूर्वीय देशों में हृदयको ईश्वरके निकट पहुँचानेवाली प्रथम सीदी माना है। Mt. Sinal के नपस्वियोंने तथा सारे श्वरियों एवं अमंप्रवर्तकोंने, निन्हें ईश्वर-प्राप्तिका रहा

<sup>\* &#</sup>x27;You are also Israel if you search for the Light!'

छ्या गया था, मानव-हृदयकी उन महान् शक्तियोंका पता लगा लिया था जो हमारे लिये आध्यारिमक पथ-प्रवर्शक हैं।

स्वामी विवेकानन्दने ठीक कहा है कि कतिएय आपुनिक दार्शनिकोंने तस्वोंको सममनेकी शक्तिमें अन्तर होनेके कारण यह प्रश्न उठाया कि ईश्वर शब्दके स्थानमें किसी
अन्य परिभाषाका रखना आवश्यक प्रतीत होता है, किन्तु
उन विक्ष स्वामीजीने यह निर्णय किया कि इस शब्दके
अन्दर ऊँचे-से-ऊँचे मानवीय प्रयह्मोंकी शक्ति सिक्षिहत
है, इसीछिये उसके गम्भीर वाष्यार्थमें परिवर्तन नहीं
करना चाहिये। वास्तवमें इसप्रकारका निन्दनीय प्रयद्ध उस आद्युगकी खोजकै समान होगा जब मनुष्यका
अन्तःकरण, जो कई प्रकारकी प्रारम्भिक परिस्थितियोंके
बन्धनमें या, असीम महत्ताके तस्वको अपनी पार्थिव एवं
सापेन बुद्धि श्रीर परिभाषार्थीकी सीमामें छानेकी चेष्टा
करता था।

परमारम-तस्वका जिसके अन्दर केंचे-से-केंचे भननत गुणोंका समावेश है इस अपने पार्थिव एवं परिमित शब्दकोषके द्वारा वर्णन नहीं कर सकते । किन्त हृदयकी भाषा इसप्रकार संकृषित नहीं है। वह उस भाषाके द्वारा बसीमताके उस सर्वोच ज्ञानको समझ लेता है जिसकी रिक्रमयाँ चेतनारूपी कमल-कृष्टमलपर क्रीडा करती रहती हैं। मुझे सारण है कि एक बार मेरे स्वर्गीय प्रिय भित्र Alexander Block ने, जो एक प्रसिद्ध कवि बे Religious Philosophic Society (धार्मिक दार्शनिक परिषद ) में जाना छोद दिया था। जब छोगोंने उनकी अनुपस्थितिका कारण पृष्ठा तो उन्होंने यह उत्तर दिया कि 'मैं वहाँ इसिलिये नहीं जाता कि लोग वहाँ श्रनिर्वचनीयकी म्याख्या करते हैं #।' उनके लिये यह सहान् अनिर्वचनीय वाचामगोचर शक्ति वामविक थी। कविकी सुचम दृष्टिसे सम्पन्न होनेके कारण उन्हें यह बात बड़ी ध्रष्टतापूर्ण जची कि इतने सहान्, इतने सुक्ष्म एवं इतने अपरिष्ठिक तरवके विषयमें लोग वाइलह करें, जिसकी प्रकार केवल हृद्यके कानोंको ही सुनायी देती हैं। ईश्वरके छिये हम चाहे कितने ही बड़े शब्दोंका प्रयोग स्पीन करें, उनके द्वारा

\* Because they speak there of the Unspeakable.

उसकी वर्णनातीत महत्तामें परिच्छित्रता आ ही जाती है, जो श्रास्तिकोंके छिये एक महान् दोप है। इस समय ईश्वर-को, प्राचीन शास्त्रोंकी आज्ञाओंको, उस श्वनिवंचनीय, बाचामगोचर वर्णनातीत अपरिच्छित्र शक्तिको, उस वस्तुको जो हमारे निकटतम है सथा जिससे प्रत्येक मानवहृद्य सर्व-हितका विचार करते समय परिपूर्ण रहता है, सरण करनेका खास श्रवसर है। शास्त्रके सर्वोत्तम आदेशोंमें ईश्वरकी सर्वव्यापकताका कैसा सुन्दर वर्णन है!

संसार भनेक प्रकारके सङ्घटोंसे छिन्न-भिन्न हो रहा है. इस विपत्तिमें, इस देन्यावस्थामें आवश्यकता इस बातकी है कि एक बार फिर सहान् ईश्वरीय तत्त्वका प्रचार हो। मनुष्य यदि उस तत्त्वका आंशिक श्रनुभव भी कर ले तो उसका जीवन नन्दनकानन बन जाय । जीवका ईश्वरसे विमुख होना, उस स्वतम्य, बन्धनरहित देवीप्यमान ज्ञानये विमुख होना, पूर्णताके पूर्वनिश्चित आनन्द्रमे मुँह मोहना इस उपयोगी सांमारिक जीवनको शोकपूर्ण बना देना है। किन्तु हमारा भविष्य दःखमय नहीं है, हमारे भाग्यमें विपत्ति नहीं छिस्बी हैं, हमारे लिये सर्वातिशायी आनन्द, सर्गारमक विचारधारा एवं हृदयस्य मन्दिरमेंसे निकलने-वाका सुखमय सीरभ ये सब निश्चित हैं। ईश्वरीनमुख मनुष्योंको परिणासमें कमी दुःख नहीं मिलता, उनका निवास सदा परिवर्तित परिश्वस एवं ज्ञानके सखसय उद्यानमें ही होता है। कवि Derjavin अपनी ईश्वरविषयक कविता-को इसप्रकार समाप्त करता है-

'हे सृष्टिकर्ता ! मैं तेरी ही सृष्टि हूँ! मैं तेरे ही ज्ञानका परिग्राम हूँ ! तू जीवनके ज्ञानन्द्रमय ज्ञोतको बहानेवाला है, तू ही मेरी आरमाका जीवन है, उसका स्वामी है। तेरी विज्ञता यह चाहती है कि मेरी ज्ञामर सत्ता मृत्युके भ्यानक गर्तमें में होकर गुजरे, मेरी आरमा मर्थ्वकोककी सैर करें और मृत्युके व्याजमे, ऐ पिता ! मैं तेरी ज्ञानन्ततामें किर समा जाऊँ!

श्रो अनिर्धचनीय अचिन्यशिक ! मैं यह जानता हूँ कि मेरी आत्माकी कल्पनाएँ तेरी छायाको भी नहीं जान सकतीं। परन्तु यदि तेरी महिमाका गान ही किया जाय तो इस शक्तिहीन मत्यंजीव इससे बदकर तेरा क्या भावर कर सकते हैं कि इस जमर शरीर धारणकर तेरी दृष्टिसे श्रोहाक हो जायें और तेरे किये हृतज्ञताके शाँसु बहावें!'

---

## श्रान्तरिक ज्योति

(लेखिया--- श्री लिलि एक. एकन, धर्मपत्नी स्व० जेम्स एलन)



व प्रातः सरागीय प्रभु ईसामसीहने अपने शिष्योंसे यह कहा कि 'अपनी ज्योतिको जनता में इसप्रकार जगमगाने हो कि उसके द्वारा वे तुम्हारे सस्कार्यों को देख सकें और वे मुग्ठमें रहनेवाले उस परम पिताकी महिमाका विस्तार हो,' उनका श्रीमन्नाय केवल सरकार्योंके प्रभावको बतलाना ही नहीं

या। चिरकालतक इमारी यह धारणा रही कि उनकी इस उक्तिका आश्य केवल सरकायं की महिमाको बतलाना ही या, किन्तु कई वर्षों के परिषक श्रनुभवये जो दीर्घकालके मीन-साधन एवं ध्यानमं प्राप्त हुआ है, हमें यह ज्ञात हुआ है कि ईसाने सम्कार्यों में प्रतिभामित होनेवाले प्रकाशसे विलक्षण किसी और ही प्रकाशका यहाँ संकेत किया है। पाश्चास्य एवं प्राप्त दोनों देशों के धर्म-प्रन्थों में ज्योतिका वर्णन श्वाता है। उदाहरस्यके लिये निम्नलिखित वाक्यांश पर्याप्त हैं—

वह ज्योति जो मर्च्यलोकमें आनेवाले प्रत्येक मनुष्यको उद्गासित करती हैं (The light that lighteth every man that cometh into the world) आन्तरिक ज्योति (The Inner light) ईश्वरके मुखकी ज्योति (The Light of God's Face) इत्यादि । इमें अपने आन्तरिक अनुभवमे जब उस ज्योतिकी वास्तिक समाका पता लगा, तभीमे हमारे ध्यानमें यह बात आ गयी कि जिन 'सरकार्यों' का ईमामसीहके उपर्युक्त वचनमें उल्लेख है वे उस ज्योतिका रूप नहीं, प्रतिबिज्यमात्र हैं । जीवका प्रसारमाके माध निकट सम्बन्ध हो जानेपर अन्तरमें एक ज्योति जगमगाने लगती है और तब उसके तथा ईरवरके मुखारिवन्दके बीचमें कोई ध्यवधान नहीं रहता । जब हमारा श्रन्तःकरण कल्मपहीन हो जाता है और हम पवित्रता एवं शान्तिके मार्गपर आरूद होकर उस परम पिताके समीप पहुँच जाते हैं,

\* Let your light so shine before men that they may see your good work and glorify your Father which is in Heaven. उस समय हमें उस उथोतिके सम्यक् दर्शन होते हैं। उस समय हमें उसके प्रसारका श्रनुमव होता है और हमें यह भी भान होता है कि दूमरोंको भी उसकी सत्ताका ज्ञान है। वह उथोति मस्तिष्कके अन्दर वासवमें प्रदीम रहती है और चेहरेके प्रस्थेक अवयवमें उद्यासित होती है। इतना ही नहीं, शरीरकी प्रस्थेक चेष्टामें वह प्रतिभासित होती है।

ईसामसीहने इस अन्तर्ज्योतिको 'विलक्षण के नामसे निर्देश किया है। उन्होंने एक स्थलपर कहा है-'न्रहारे अन्दर जगमगानेवाली यदि कहीं अन्धकारमे आवृत हो जाय तो बताओ वह अन्धकार कितना महानु होगा ?' क्या हमलोग इस बातको नहीं जानने कि क्या बाम्तविक पापाचरणसे -- इन्द्रिय-परायणता, दृष्ट मंकल्प, ईश्वरके अनुब्रहको प्राप्त करनेके साधनोंकी अवहेलना नथा ध्यान एवं प्रार्थनाकी आवश्यकताको भूल जानेके कारण इस उस प्रकाशको बन्ना नहीं रहे हैं ? हम जानते हैं कि हमारी कियाओं, संकल्पों एवं इच्छाश्रीसे वह प्रकाश शान्त हो जाता है। अधिक क्या, दर्पणमें यदि हम अपने मुखके प्रतिबिग्बको देखें तो हमें वह भ्रन्धकार म्पष्ट दिखायी देशा. यद्यपि दूसरे लोग उस श्रन्थकारको नहीं देख सकते। वास्तवमें वह अन्धकार कितना महान है! जवनक वह ज्योति फिरसे प्राप्त नहीं हो जाती तबतक श्रारमार्से कितनी पीड़ा और खटपटाइट रहती है ? वह आन्तरिक ज्योति जिसके सम्बन्धमें योगियाने तथा प्राने (Quaker) सम्प्रदायके अनुयायियोंने बहुत कुछ लिखा है, केवल आन्तरिक श्रनुभवकी अपेक्षा कहीं ऊँची वस्तु है। इन पंक्तियोंकी लेखिकाको लगातार कई वर्षीमे मलीभाँति यह विदित है कि जबतक शास्मा अपने अनुभवेंस आज्ञानुवर्तिताका पाठ नहीं पढ़ लेता और उस ज्योतिको भीतर एवं बाहर निरन्तर जागृत रखने, उस पवित्र त्रीपको निरन्तर अखण्डरूपमे प्रदीप्त रखनेका उपाय नहीं जान जाता, जिससे कि वह सारे विश्वको उदासितकर उस परमपिताकी महिमाको बढावे, वह प्रकाश कितनी ही बार बुझ जाता है।

वह ज्योति आध्यारिमक नहीं है, प्रस्पुत एक मौतिक ज्योति ही है, यद्यपि वह ऐसे सून्म तस्वसे बनी हुई है कि उसे कोई छू नहीं सकता और मनके अतिरिक्त कोई उसका नाश भी नहीं कर सकता। वह इसनी सून्म है कि वह स्थूल पदार्थोंके अन्दर प्रवेश कर सकती है, मांस और हिंडु गेंके आवरणको भेदकर चेहरे एवं कपालके अन्दरसे दिखायी दें सकती है और जिस समय वह आरमाके स्नेहकी शक्तिको पाकर नेजीसे चमकने लगती है उस समय वह चारों दिशाओं में फैल जाती है और अमावस्थाकी राशिके अन्धकारको भी विदीर्ण कर सकती है। वह प्रकाश उस मनुष्यके व्यक्तित्वसे प्रस्फुटित होता है जिसे उसपर धिकार प्राप्त हो चुका है । जो कोग धन्धकारमें हैं और जिनपर मृत्युकी छाया पदी हुई है उनको प्रकाशका दान देनेका आधुनिक जगदके साधारण धर्मोपरेशकोंने जो अर्थ समझा है उसकी अपेक्षा उसका वास्तविक प्रथं कहीं अधिक न्यापक है ।

इन पंक्तियांकी लेखिका इस बातको अलीमाँति जानती है कि मनुष्यको अपनी चारमामे समय-समयपर यह प्रकृत रहना चाहिये, जो उसके लिये अस्यन्त जाभदायक है—

'क्या वह ज्योति तुम्हारे अन्तर स्पष्टतया उज्जासित है और संसारमें श्रपनी किरणोंका प्रसार कर रही है !'

## ईश्वर-मीमांसा

**(** लेखक — भीज्वा**लाप्र**मादजी कानो दिया )

ध्ययं वदन्ति शिवमेव हि केचिदन्ये शक्ति गणशमपरे तु दिवाकरं व । रूपेंस्तु तैरांप विभासि यतस्वमेव

तमात्वमेव शरणं मम चक्रपणि॥



गन्में प्रायः सभी ईश्वरवादी हैं। कुछ छोग नकंवाद या विद्या-बुद्धिके गर्बसे अनीश्वरवादको सिद्ध करने-का प्रयास करते देखे जाते हैं। परन्तु अन्तमें ईश्वरकी सत्ता सिद्ध हो ही जाती है। यदि कोई कहें कि सेरे मुख्यमें जीभ नहीं है तो

उसका यह कहना निराधार है, क्योंकि उसके बोजनेसे ही जीसका होना सिद्ध है। हमी प्रकार यदि कोई यह कहे कि मेरे पिता हुए ही नहीं तो उसका यह कथन भी निराधार ही होगा, क्योंकि जब वह है तो अवश्य ही उसका जन्मदाता भी स्वतःसिद्ध है, चाहे वह उसको जाने या न जाने। यही बात ईश्वरके सम्बन्धों है। जब कोई समुप्य किसी घने जंगलमें जाकर देखता है कि वहाँ एक सुन्दर मन्दिर बना हुआ है और उसके समीप एक सुरस्य वाटिका लगी है, जिसमें नाना प्रकारके फल-फुलोंके कुन्न यथास्थान सुक्यवस्थित है, सथा जिसके एक ओर एक चिक्रियास्थान सी है, जिसमें विभिन्न प्रकारके परा-पन्नी अल्ला-अल्ग विभागोंमें पिजड़ोंमें बस्य हैं; ऐसी अवस्थामें

उसे यह भानना ही होगा कि इन सबका बनानेवाला कोई अवश्य है। नियमित और मुज्यवस्थित कर्मके देखनेसे ही कर्षाका अनुमान होता है, यह म्बाभाविक है।

प्राचीन वैदिक युगमें एक समय इस जगतको देखकर कुछ ऋषियोंके मनमें शंका हुई थी, उस समय उन्होंने जो निर्णय किया था उसका वर्णन खंताखतर-उपनिष्ट्में इसप्रकार है—

अध्यादिनो वदन्ति ।
कि कारणं ब्रह्म कृत स्म जाता
अविश्वास केत क च सस्प्रतिष्ठाः ।
अविश्विताः केत स्ख्रेन्तिंग्
वर्तासंह ब्रह्मविदाः स्वयस्थाम् ॥

अर्थात् 'महावादी कहते हैं, क्या महा कारण है ? हम किससे जन्में हैं ? किससे जीते हैं ? और किसमें छीन होते हैं हैं महावेत्ताओं ! बताओं वह कीन अधिहाता है जिसकी व्यवस्थाने हम सुख-दुःशोंमें बतेते हैं ?' इसके बाद स्यूलदृष्टिये दील पहनेवादे मूल-कारगोंको प्रश्नकर्त्ता स्वयं शंकायुक्त शब्दोंमें कहता है और साथ ही उनका निराकरण भी करता है—

अर्थात् क्या कास, स्वभाष, नियति, यरच्या अयवा

पञ्चमूत कारण है, या जीवारमा कारण है। यह बात विचारणीय है। इनका संबोग भी कारण नहीं हो सकता क्योंकि ये जानारम-पदार्य जह हैं। और जीवारमा भी सुख-हु:स्कर्म कित रहनेके कारण सर्वशक्तिमान् नहीं है।

काछ राज्यका धामिप्राय यही है कि समस्त सृष्टि-सम्बन्धी कियाएँ काछ-विशेषमें ही होती हैं, जैसे सभी वस्तुएँ अपनी ऋतुमें ही उत्पन्न होतीं, फलती-फूलतीं और नष्ट होती हैं, इसीलिये कारणरूपमें कालका अनुमान किया गया है।

पदार्थों के स्वभावने ही जगत में मारी कियाएँ होती देखी जाती हैं, जैसे अग्निका स्वभाव जलानेका है और जलका गजानेका इत्यादि; धनएव स्वभावको कारणरूपसे धनुमान किया गया है।

नियति शब्दका अर्थ है होनहार । जैसे कोई मनुष्य पूर्ण सावधानीसे चला जा रहा है, श्रचानक बद्मपातसे उसकी मृत्यु हो जाती है और लोग कह उठने हैं, 'होनहार ही ऐसी थी।' इसी प्रकार अकारण ही नियनिरूपमें समस क्रियाएँ होती हैं, नियतिको कारण कहनेवाले ऐसा बसलाते हैं।

विना चेष्टाके जो काम धपने-आप हो जाय उसे यहच्छा कहते हैं, जैसे बिना किसी चेष्टाके किसी वस्तुका बीज किसी सुनसान स्थानमें पहुँचकर दृक्षके रूपमें उत्पन्न हो जाता है, हसी प्रकार यहच्छासे जगत्का धासित्व है। ऐसा यहच्छाको कारण माननेवाले कहते हैं।

भूतानि शब्दसे पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और आकाश इन पश्च महाभृतींका प्रहण होता है और पुरुष शब्द जीवारमाका चोतक है।

हसप्रकार कालादिको कारणरूपमे अनुमान करके उसका निराकरण भी इसी श्लोकर्में कर दिया गया है। सर्थान् यह सब जब होनेके कारण कर्त्ता नहीं हो सकते, तथा जीवान्मा चेतन होनेपर भी अक्पज्ञ, अक्पशिक्तमान् एवं सुख-दु:खका भोका होनेके कारण कर्त्ता नहीं है। इसप्रकार मूल-कारणका निश्चय न होते देख ऋषियोंने ध्यानमा होकर देखा —

ते ध्यानयोगानुगता अपदयन्देबात्मदाक्तिं स्वगुणैर्निगृहाम् ।
यः कारणानि निश्विकानि तानि
कालात्मयुकान्यधितिष्ठस्येकः ॥

अर्थात् 'तब उन छोगोंने ध्यानयोगमें सप्त होकर अपने गुणोंसे छिपी हुई परमारमशक्तिको देखा । जो स्वयं काछ, स्वभाव, नियति, यदच्छा, पश्चभूत तथा आत्मारूप समस्त कारणोंके एक डी कारणरूपमें अधिष्ठित है ।'

इसप्रकार शास्त्रोंमें जगन्की उत्पत्तिमें मृलभूत अन्य सब कारणोंका निराकरण करके एकमात्र ईश्वरको ही आदि-कारण सिद्ध किया है। इसपर यदि कोई कहे कि इस शास्त्रीकी बात नहीं मानना चाहते, तो उसे तर्क और युक्तिद्वारा भी ईश्वरके अस्तित्वको स्वीकार करना पडेगा। जो नार्म्तिक विचारवाले जगत्की उत्पत्तिका मूल-कार्या प्रकृति (Nature) को मानते हैं, ईश्वरको नहीं मानते, उनमे यह पूजा जा सकता है कि, 'क्या सृष्टि सुज्यवस्थित, नियमित और ज्ञानपूर्वक है घथवा ग्रब्यवस्थित, अनियमित और अज्ञानपूर्वक ?' इसका उत्तर यदि यह मिले कि, वह अय्यवस्थित, अनियमित और अज्ञानपूर्वक है, तो यह सर्वथा असंगन होगा क्योंकि लोकमें इसके विरुद्ध देखा जाता है। जगन्में कोई भी कार्य ग्रह्मवस्थित नहीं है, विलेक जिस वम्भुकी जहाँ आवश्यकता है वही वहाँ रक्खी गयी है। जीवेंकि अङ्ग-प्रत्यङ्गमे लेकर समन्त ब्रह्माएडकी उत्पत्ति सुव्यवस्थित और नियमित देखी जाती है। सूर्य-चन्द्र आदि समस्त प्रहोंका एक निर्दिष्ट गतिमें बर्तना, उनका क्रमानुसार उदय-अस होना, ऋतुर्श्रोका नियमित-रूपसे आना, अपने-अपने बीजसे षुश्र और प्राणियंका उत्पन्न होना, पाप-पुरुवका यथोचित फल यथा-समय बलात् प्राप्त होना, ब्रह्माण्डके समस्त स्थावर-जंगम जीवींके लिये जीवन-धारणोपयोगी जल, वायु, श्राहार आदिकी यथायोग्य व्यवस्था इत्यादि अनेक प्रकारकी सुव्यवस्थाउँ देखी जाती है जिनको कोई भी अस्बीकार नहीं कर सकता और न उन्हें अनियमित ही कह सकता है।

जो स्यवहार प्रत्यक्ष इन्द्रियगोचर और ज्ञानगोचर होता है उसके छिये अस्य प्रमाणको आवश्यकता नहीं होती; तथा जो कार्य नियमित और मुज्यवस्थित होता है वह ज्ञानपूर्वक ही माना जाता है और इसप्रकार उसका कर्ता भी स्ववश्य होता है। क्योंकि अज्ञानपूर्वक और प्रकृतितः हुए कार्यमें स्यवस्था और नियम नहीं रह सकते। सतप्व यह स्थीकार करना पड़ेगा कि मुख्यवस्थित और सुनियमित सृष्टि ज्ञानपूर्वक होता है। इसप्रकार प्रकृतिको सृष्टिका

मूल-कारण माननेवालोंको यह मानना पहेगा कि या तो प्रकृति (Nature) चेतन है या स-चेतन ।

यदि प्रकृतिको चेतन मान खिया गया तो ईश्वरकी सत्ता स्वीकृत हो गयी। तब केवल नाममात्रका ही भेद रह जाता है अर्थाद नास्तिक उसी चेतन सत्ताको प्रकृति कहते हैं जिसे शास्त्र ब्रह्म, परमारमा, ईश्वर प्रभृति नार्मों पुकारते हैं। केवल नाम-भेदमे वास्तविक भेद नहीं माना जाता, क्योंकि जगन्में देश, जाति, भाषा और सम्प्रदाय-भेदमे सृष्टि-कर्नाको अनेक नार्मोंसे सम्बोधन किया जाता है। और यदि पूर्वपश्च प्रकृतिको चेतन न मानकर स-चेतन मानता है तब भी अनीश्वरवाद सिद्ध नहीं होता, क्योंकि चेतनायुक्त प्रकृतिको स्वीकार करना सविशेष परमारमाको स्वीकार करना है। शास्त्र भी कहने हैं कि प्रकृति जह है और पुरुष चेनन है, जह-चेननकै संयोगमे जगन्भी उरपत्ति है।

यावत्मंजायो किंजित्सस्य स्थावरजगमम् । क्षेत्रकृतस्योगासद्विद्धि भरतर्थम् ॥ (गास १३ । १६)

अर्थात 'हे अर्जुन! यावन् किञ्चिन् स्थावर-जंगम वस्नु उत्पन्न होती है, उस सबको त् चेत्र और क्षेत्रक्रके संयोगसे उत्पन्न हुआ ही समझ।' तात्पर्य यह है कि प्रकृति और पुरुषके पारम्परिक सम्बन्धये सम्पूर्ण जगतकी स्थिति है। अत्यय सब प्रकारये यह मानना पहता है कि मृष्टिका मुखकारस्य परसारमा है।

के हैं-कोई मनुष्य ऐसा भी कहते हैं कि यदि ईश्वर हैं तो हम उसे देख क्यों नहीं पाने ? हमका उत्तर यह हैं कि जानमें ऐसी अनेक वस्तुएँ हैं जिनको हम प्रत्यक्ष नहीं देखते, पर उनकी सत्तामें निश्चितरूपेण विश्वास करते हैं । जैसे, दूधमें व्यापक सक्खन, काएमें स्थित यश्चि हस्यादिको हम प्रत्यक्ष नेत्रोंसे नहीं देखते, पर हनके अस्तित्वमें हमें तिकि भी सन्देह नहीं होता और साधनके द्वारा हम इन्हें प्रकट करके प्रत्यक्ष भी देखते हैं। इसप्रकार जब सांसादिक वस्तुर्शोंके प्रत्यन्त न हों नेपर भी उनका श्रास्त्रिक वस्तुर्शोंके प्रत्यन्त न हों नेपर भी उनका श्रास्त्रिक वात्तुर्शोंके प्रत्यन्त न हों नेपर भी उनका श्रास्त्रिक सामा जाता है तब ईश्वरके, जो युक्ति, अनुमान तथा शास्त्रमें सिद्ध है, श्रीसत्त्वमें क्योंकर सन्देह हो सकता है ? साथ ही ऐसे अनेक प्रमाण मिलते हैं जिनसे सिद्ध होता है कि साधनहारा ईश्वरका भी प्रत्यक्ष होता है।

वस्तुसः अनित्य जागतिक पदार्थों ही सत्तारं अनुरूप ईचरको सत्ताको प्रमाणित करना ठीक नहीं है। क्योंकि जितने जागतिक पदार्थ हैं, जिनकी सत्तामें हमें रह विश्वास है तथा जो इन्द्रिय-गोचर भी हैं वे सभी मायिक, अनित्य, परिणामी, चणभंगुर और नाशमान हैं। इसके विपरीत ईखर नित्य, सत्य, अपरिणामी और श्रविनाशी है। ईखर-के इस विलक्षण रहस्यको धीर ज्ञानी पुरुप ही जान सकते हैं। श्रीभगवान् गीतामें स्वयं कहते हैं—

> नासतो विद्यंते भावो नाभावे। विद्यंते सतः । उमयोर्शप इष्टाऽन्तरत्वनयोग्तत्वदर्शिभिः॥ (२०१३)

अर्थात् 'असत् वस्तुका तो अम्मिष्य नहीं है और सत्-का अभाव नहीं है, इन दोनोंका तस्त्व ज्ञानी पुरुषेंद्वाहा देखा गया है।'

तखबेसा ज्ञानी पुरुष कइने हैं कि एक परमारमा ही इस इत्य जगतका आधार और म्बरूप है श्रथीत यही इसका अभिक्रनिमित्तोषादान-कारण है। अभिक्रनिमित्तोषादान-कारण उसको कहते हैं जो स्वयं निमित्त-कारण भी हो और उपादान-कारण भी । घटका उपादान-कारण मिट्टी है. और निमित्त-कारण क्रमकार, चक्र आदि हैं। बस्त जिसमे वनती है वह उपादान कहलाता है। वस्त कार्य-रूप होती है और उपादान कारगुरूप होता है, जैसे सिटी-से घट छाटि बनते हैं, इसने घट कार्य है और सिटी जवानान-कारण है। घट बामवर्मे मिट्टा ही होता है, क्योंकि कार्य कारणमें भिन्न अथवा विज्ञातीय नहीं होता । निमिन-कारण उसे कहते हैं जिसकी सहायनासे कार्यकी उस्पत्ति होती है। जैसे घटको उत्पत्तिमें उपादान-कारण मिट्टी है. परस्त सिटी स्वयं घटरूप नहीं बन जाती, बल्कि घटके बननेमें कुम्हार, चक्र चादिकी सहायना आपेचित होती है, अत्राप्त यहाँ क्रम्हार, चक्र आदि निमित्त-कारमा हैं t वेदान्तके अनुमार इस जगत्की उत्पत्तिमें परमातमा म्हयं ही उपादान और निमित्त-कारण है, इसीलिये उसे अभिन्न-निमित्तोपादान-कारण कहा जाता है। श्रुति कहती है---

> प्रणासदः पर्णामिकै पर्णाप्युर्णमुद्रस्यते । पुणस्य पूर्णमादाय पूर्णमेबाबीकायते ॥

अर्थात 'वह परम अक्षर मिश्रदानम्बधन परमात्मा पूर्ण है, यह जगत् ( भी ) पूर्ण है ( क्योंकि ) पूर्ण हम्मे (ही यह) पूर्ण रूप जगत निकलता है। यह पूर्ण जगत पूर्ण बद्दा परमारमाको लेकर (पूर्ण बद्दा परमारमामें ही अनन्यभावसे स्थित रहनेके कारण ,पूर्ण बद्धा परमारमा ही अवशिष्ट रह जाता है।' तथा—

सर्वे खिटवरं ब्रह्म तज्ज्ञानिति ज्ञान्त उपासीत'

धर्मात् 'यह सब वक्क है, उस वक्कमे ही इस जगव-की उत्पत्ति हैं, उसीमें इसकी स्थिति हैं और उसीमें इसका छय होता है। धतप्व शान्त होकर उस वक्कि उपासना करनी चाहिये।' इत्यादि धनेक वचनोंसे ईसर ही जगव-रूपमें प्रतीत होता हैं, यह बात सिद्ध होती है। परन्तु 'ईसरके अतिरिक्त और कुछ भी नहीं हैं' यह धारणा तरव-जानके बिना नहीं हो सकती। तथापि शान्तिपूर्वक विचार करनेसे यह भी स्पष्ट ही हो जाता है कि इस जीवका ईसरके साथ धनिर्दृष्ट कालसे एक अखण्ड सम्बन्ध चला आ रहा है और उससे कोई भी जीव किसी प्रकार अलग नहीं हो सकता, क्योंकि जीव ईसरका ही संश है।

भगवान कहते हैं---

ममेवांशेर जीवकाके जीवभूतः समातनः। (गीता १५ । ०)

अर्थात् 'इस देइमें जीवारमा मेरा ही सनातन श्रंश हैं।' गो॰ तुरुसीदासजीने भी कहा है— इंद्रका अश जीन अबिनाशी। चतन अमन महज सुखराजी॥

ह्सी किये जीव अज्ञातरूप में ईसरको मानता हुआ साधारणतः उसकी भ्रोर आकियंत भी होता है। जैसे सोया हुआ पुरुप जाम्रल-अवस्था में न्यवहृत वस्तु अथवा विशेष सम्बन्धवाले मनुष्यका नाम अज्ञानतः भी कभी-कभी बोल उठता है, इसी प्रकार ईसरकी सत्ता न माननेका धिममान करनेवाला पुरुष भी जब विशेष आपित्र में प्रस्त हो जाता है तो अनिच्छापूर्वक भी ईसरको पुकारने छाता है। एक नास्तककी कहानी प्रसिद्ध है। एक बार वह जहाज में बेठकर कहीं जा रहा था। उसी समय समुद्र में एक भारी तृष्कान आवा और वह जहाज ह्वने छगा तब तो उस नास्तिकके मुँहसे भी वरबस यह आवाज़ निकक पदी कि 'हे अगवन ! इस विपत्ति वाशो ।'

इसप्रकार सामान्यतः (इष्का या अनिष्कासे) आसिक-नासिक सभी ईश्वरको माननेवाके ठहरेंगे । परन्तु क्स्तुतः विचार करके देखा आप तो यद्यार्थकपसे ईश्वरको माननेवाले बहुत कम मिलेंगे। क्योंकि को छोग 'ईश्वर हैं' ऐसा कहते हैं, वे भी अधिकांशमें सचमुच ईश्वरको माननेवाले नहीं ठहरते। ईश्वरके माननेवालेके प्रधान कक्षया हैं—पापाचरणसे निष्ठति, सदाचरणमें प्रकृति, ईश्वर-में प्रेम, दुःख और हानिमें उद्देगशून्यता और अचल शान्ति। यह सब लक्षया अकंतवरूपमे उमीमें मिलेंगे को यथार्थतः ईश्वरको माननेवाला होगा। इस कसौटी-पर कमपर प्रत्येक मनुष्य अपनी परीक्षा छाप कर मकता है कि वह कहाँतक ईश्वरका माननेवाला है।

इसप्रकार निश्चय हो गया कि यद्यपि सामान्यतः सभी ईश्वरको मानते हैं परन्तु विशेषरूपसे उसे मानते- वालॉकी संख्या बहुत ही कम हैं। परन्तु विशेषरूपसे मानते- वालॉकी संख्या बहुत ही कम हैं। परन्तु विशेषरूपसे मानतेवाले हो विशेषरूपसे ईश्वरकी श्रोर आकर्षित होते हैं। ईश्वरका सामान्य ज्ञान जीवको सम्पूर्ण दुःखोंसे मुक्त नहीं करता: उसका विशेष ज्ञान ही परम कल्याणपद होता हैं। जैसे पारसके निकट रहनेपर और उसे पारस कहते रहनेपर भी जवतक उसके गुण, प्रभाव और उपयोगका ज्ञान नहीं होता तबतक मनुष्यकी द्रिदता बनी ही रहती हैं, जैसे ही उसके गुण, प्रभाव और उपयोगका विशेष ज्ञान हुआ वैसे ही द्रिदता भी नष्ट हो जाती हैं। इसी प्रकार परमारमाके विशेष ज्ञानसे दुःखोंकी निवृत्ति श्वार परमानन्दकी प्राप्ति होती हैं।

ईश्वरके प्रधानतः दो भेद्र माने जाते हैं — निर्गुण और सगुण । निर्गुण स्वरूपको शुद्ध ब्रह्म, परमारमा, केवल, चैतन्य सादि नामसे भी पुकारा जाता है। यह माया-रहित और केवल हैं। श्रुति कहती हैं —

यत्तदंद्रयमग्राह्यमगोत्रमवर्ण-

मञ्च धुरश्रोत्रं तदपाणिपादम । नित्यं विमुं सर्वगतं सुमुक्तम तदस्यस्य सद्भूतयोनि परिषदमन्ति भीताः।

( मुण्डकः ० १ । ६ )

अर्थात् 'जो न देखा जाता है, न पकड़ा जाता है, जिसके न गोत्र है, न वर्ण है, न नेत्र है, न श्रोत्र हैं, न हाथ हैं, न पाँच हैं; वह नित्य, विभु अर्थात सबमें व्यापक बहुत सूचम और अञ्चय है। ऐसे सब भुतों के मूल-कारण-को जीर पुरुष देखते हैं। श्रीमद्भगवर्शनामें भी कहा है—

क्षेमं यत्तरप्रबक्ष्यामि यज्ज्ञात्वामृतमञ्जूते । अनादिमत्परं ब्रह्म न सत्तजासदु<sup>ब</sup>यते ॥

( ११ | १२ )

अर्थात् 'जो जानने योग्य है तथा जिसको जानकर सनुष्य परसानन्दको प्राप्त होता है, उसको अच्छी प्रकार कहुँगा; वह आदिरहित परस ब्रह्म है, न उसे सत् ही कहा जा सकता है और न ग्रसत् ही कहा जा सकता है।'

इत्यादि धनेक श्रुति-स्मृतियाँ निर्मुण ब्रह्मका प्रति-पादन करती हैं; परन्तु 'इत्यंभूत' रूपसे उसका वर्षन हो ही नहीं सकता । वेद उसका परिचय 'नेति-नेति' शब्दोंसे कराता है, अथवा केवछ 'अस्ति' (है) इस शब्द-से उसका परिचय कराया जाता है—

> नैव बाचान मनसा प्राप्तु शक्यो न चक्षुषा। अस्तीति ब्रुवतोऽन्यत्र कयं तदुपरुभ्यते॥ (कठ०६।१२)

अर्थात् 'परमान्मा वाणीमे, मनमे अथवा नेत्रसे नहीं प्राप्त किया जा सकता । वह परमारमा केवल 'अस्ति' बर्धात् 'हैं' इसके अतिरिक्त कैंने उपजन्य होता है ?' इस प्रभका उत्तर इसके आगेकी श्रुप्ति देती है—

> अस्तीत्मेवोपलन्धस्यस्तत्त्वभावेन चोभयोः । अस्तीत्मेवोपलन्धस्य तत्त्वमावः प्रसीदिति ॥ (कठ०६ । ११)

अर्थात 'वह है', इस रूपमे तथा तस्व-स्वरूपमे उसको जानना चाहिये। जब 'वह है' इसप्रकार अनुभव कर खिया तो उसका तस्वस्वरूप स्पष्ट हो जाता है।' वस्तुतः निर्गुण ब्रह्मका स्वरूप सन, वायी आदि इन्द्रियोंने अतीत है, किसीकी सामर्थ्य नहीं कि उसे पकद सके। श्रुति कहती है—

'यता बाचा निवर्तन्त अप्राप्य मनसा सह।'

अर्थात् 'जहाँसे सन और वाणी उसको प्राप्त किये बिना ही छोट आते हैं।' भछा, अलौकिक वस्तुको पार्थिव वस्तुओंके हारा कोई कैसे जान सकता हैं?

परम महाके इस निर्णुण स्वरूपकी उपलक्षित्र होने-पर भी यह कथन नहीं बनता है कि मुझे महाकी प्राप्ति हो गयी है। इसी बातको श्रुति स्पष्टरूपमे कहती है—

यदि मन्यसे सुवेदेति दश्रमेवापि नूनं त्वं वित्य ब्रह्मणो रूपं यदस्य त्वं रदस्य च देवेष्वय नुर्मामास्यमेव तेमन्ये विदितम्॥ (केन०२।१)

अर्थात् 'यदि तू समझता है कि मैं उसको पूरा-पूरा

जानता हूँ तो निस्सन्देह तूबझका स्वरूप प्रस्प ही जानता है। इसका स्वरूप जो तू जानता है चौर वो देवताओं में है (यह भी प्रस्प है)। तब मैं सममता हूँ कि तुम्मे अपना जाना हुआ अमी विचारने योग्य है' इसके आगेवाकी मुति-में ऋषि अपने तस्वनिष्ठ शिष्य उत्तर देता है —

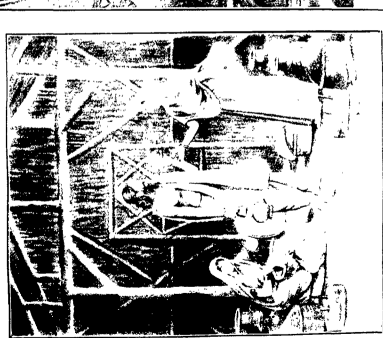
नाह मन्ये सुवेदेति नान बेदेति बेद च। यो नस्तद्वेद तद्वेद नें। न वेदेति बेद च॥

कर्षात् 'मैं यह नहीं मानता कि मैं ब्रह्मको पूर्ण रूपेण जानता हूँ, न यही कि मैं उसे नहीं जानता हूँ, क्योंकि मैं उसे जानता हूँ। इसमेंसे जो कोई उस ब्रह्मको जानता है, वह मेरी इस बातको जानता है कि मैं न तो उसे नहीं जानता हूँ और न जानता हूँ। 'ऐसे विखक्षण निगुण ब्रह्मके स्वरूपका वर्णन क्यों नहीं हो सकता है, इसका कारण भी श्रुति बतकाती हैं—

न तत्र च्युर्गच्छिति न वाग्गच्छिति न मनो न विद्मो न विज्ञानीमो यथैतदनुशिष्यादन्यदेव तद्विदितादभो अविदितादिष ॥

धर्यात् 'न वहाँ नेत्र पहुँचते हैं, न वाणी पहुँचती है, न मन ही पहुँचता है। हम नहीं समझते, नहीं जानते कि कैमे उसका उपदेश किया जाय ? वह जाने हुएमे निरास्त है और न जाने हुएमें भी निरास्ता है, यह हमने बहोंमें सुना है जिन्होंने हमारे खिये इसका कथन किया है।'

महाका अपरोक्ष ज्ञान होनेपर ज्ञाता ज्ञेयमे मिल्ल नहीं रहता, अर्थान परिच्छित ज्ञानाकी अलग समा नहीं रहती, केवल एक सिल्वानन्व परमारमा ही रह लाता है। बस समय न ज्ञाता रह जाता है, न ज्ञेय और न ज्ञान, अर्थात त्रिपुटी मिट जाती है। तब क्या रहता है है इस प्रभका उत्तर देना कठिन है, केवल इतना ही कहा जा सकता है कि 'ज्ञेयमात्र रहता है' अथवा 'ज्ञातामात्र रहता है'—
दोनोंका भाव एक ही है। निर्मुण महाके सक्ष्पमें सजातीय विजातीय अथवा स्वगत कोई भी भेद नहीं है। एक मनुष्यका दूसरे मनुष्यके साथ, अथवा एक पशुका दूसरे अपने ही जातिके पशुके साथ सजातीय भेद होता है। परमारमाके समान किसी दूसरे परमारमाके न होनेके कारण उसमें सजातीय भेद नहीं होता। दो विभिन्न जातिकी कस्तुओंमें जो पारस्परिक भेद होता है, उसे विजातीय भेद कहते हैं। जैसे मनुष्य और हुझ होनों विभिन्न जातिके



मुक्ते यन नर्ग चाहिये, प्रमारमा नाहिये।



नेत नहीं, मगवानका खक्ष सममाद्ये।

हैं अतः इनका पारम्परिक विजातीय भेद हैं। परमान्मा-में यह भेद भी नहीं हैं क्योंकि परमान्मासे भिन्न कुछ है हो नहीं—

'मतः परतरं नात्मितिकिश्चिदित्ति धनजय।'

मनुष्य-शरीरमें हाथ, पैर, सिर धादि तथा दृश्चमें
मूल, ढाछी, पत्ते, फछ, फूल आदि अनेक भेद होते हैं।
अपने भीतर ही होनेवाले इसप्रकारके भेदको स्वगत-भेद कहते हैं। परमारमाके धन्दर इस स्वगत-भेदका भी अभाव है। इसप्रकार निर्युग शुद्ध ब्रह्म तीनों प्रकारके भेदोंने रहित है।

अब सगुण् श्रद्धका विचार किया जाता है। माया-सहित श्रद्धको समुण् श्रद्ध कहते हैं। क्योंकि सस्व, रज, तम तीनों गुण ही मायाके म्वरूप हैं, इसल्प्रि सगुण् (गुण्विशिष्ट) श्रद्ध मायायुक्त ही माना जाता है। सगुण् श्रद्धके भी दो भेद हैं—सगुण् निराकार और सगुण् साकार। परमायमाके सर्वःयापक मायासहित स्वरूपको सगुण् निराकार कहते हैं। सृष्टिके आदिमें उसाके सङ्कर्ष-से सृष्टिकार्य आरम्भ होता है। जैसे—

> मया तर्ताभद सर्व जगद्रव्यक्तमर्तिना। मरस्यानि सर्वभूतानि न चाहं तेष्ववस्थित ॥ (गीता ९ १ ४)

अर्थात 'मुझ सचित्रानन्द्रधन परमारमाके अत्यक्तरूपमे यह सब जगत् परिपूर्ण है और सब भूत मेरे अन्तर्गत सङ्कल्पके आधारपर स्थित हैं इसिलये वास्तवमें में उनमें स्थित नहीं हैं।' अति भी कहती हैं—

> पको बन्नी सर्वभूतान्तरात्मा पर्व रूप बहुषा यः करोति। तमात्मस्यं येऽभूपदयन्ति धीरा-स्तेषां सस्यं शासते नेतरेषाम्॥

अर्थात् 'सबको वरामें रखनेवाजा, सब भूतोंका अन्तरारमा, वह एक जो एकरूप (प्रकृति) को अनेक प्रकारका बनाता है उमको जो धीर पुरुष आत्मामें स्थित देखते हैं उन्होंको सदा मुखकी प्राप्ति होती है अन्योंको नहीं।' इसप्रकार जो परमात्मा अध्यक्त, सर्वक्यापक और इन्द्रियातीत है, जिमे 'अणोरणीयान्महतोमहीयान्' अर्थात् स्थानमें भी स्थान कहा जाता है, तथा जिसमें जगत्की उत्पत्ति, स्थिति और प्रक्य होता है वही परमात्मा सगुण निरक्षार-स्वरूप है। अब सगुध साकार-स्वरूपका विवेदान हिवा जाता है।

परमात्माका जो स्वरूप मायासिहत है तथा इन्द्रियों के गोचर होने योग्य आकारवान् है उसे सगुण साकार-स्वरूप कहते हैं। जैसे---

> शान्ताकारं भुजगशयनं पद्मनामं मुरेशं विश्वाधार गगनसदशं मेधवणं शुभाङ्गम् । रुद्दमीकान्तं कमरुनयनं योगिनिध्यानगम्यं वन्दे विष्णुं भवभयहर सर्वकोकैकनाथम्॥

भर्थात् 'जिसका शान्त स्वरूप है, जो शेषनागकी शस्यापर शयन किये हुए है, जिसकी नाभिमें कमल है, जो देवताओंका भी ईश्वर है तथा सम्पूर्ण विश्वका आधार है, जो आकाशके समान स्थास है, नीले मेघके समान जिसका वर्ण है, जिसके सम्पूर्ण अंग अतिशय सुन्दर है, जिसे योगीजन ध्यानके द्वारा श्राप्त करते हैं, उस सम्पूर्ण लोकोंके स्वामी, संसादके भयको दूर करनेवाले श्रीलक्ष्मीपति कमलनयन विष्णु भगवान्को मैं श्रणाम करता हूँ।

इसप्रकारके यगुण साकाररूपके, सम्प्रदाय और मत-भेदमे, अनेकों नाम और रूप माने जात हैं, जैसे— ब्रह्मा, शिव, सूर्य, गर्याश, दुर्गा आदि । भगवान्के इस रूपभेद-का कारण भक्तोंके भावोंकी भिन्नता है। हिन्दू-सम्प्रदायमें भावकी ही प्रधानता हैं; इसिक्ये धातुमयी, पापाण्मयी, मृण्मयी, दारमयी और मनोमयी आदि जितने प्रकारकी मूर्तिकी उपासना की जाती है, सबमें भावकी ही प्रधानता होती हैं। धातु या पापाण्की एजा नहीं होती। इसके वाम्नविक रहस्यको न समझ सकनेके कारण कुछ लोग मिट्टी या पापाण्की मूर्तिकी पूजामें शंका करते हैं। परन्तु वे छ.ग यदि एजा श्रीर स्तुनिके मन्त्रोंके अर्थीपर ध्यान दें तो सहज ही ज्ञ न हो जायमा कि उनमें कहीं भी पापाण्, मिट्टी या धानुकी प्रशंसा नहीं होती। अत्युव उपासक अपने हदय (भाव) और वाणी (स्तवन) से जिसकी पूजा करता है वास्नवमें पूजा उसीकी होती है।

भगवान्के रूपकी सीमा बाँघ लेना और यह कहना कि भगवानका केवज एकमात्र यही स्वरूप है, कदापि उचित नहीं। कुछ माम्प्रदायिक भाववाले लोग प्रपने हष्ट-देवके सिवा अन्य रूपों ही निन्दा भी कर देते हैं, पर ऐसा करना बालकवत् अज्ञता है। जो पुरुप प्रपने हष्टदेव— भगवान्की प्रशंसा और दृसरेके भगवान्की निन्दा करते हैं वह बास्तवमें अपने ही इष्टदेवका निरस्कार करते हैं। इस विषयकी एक भागवायिका प्रसिद्ध है।

एक पिकाके दो पुत्र थे। उन्होंने अपने पिताके दोनी

पैरोंकी सेवा अलग-सलाग बाँट रक्की थी। एक दिन जब होनों श्रपने-अपने हिस्सेके पैरोंकी सेवा कर रहे थे कि संयोगसे एक पैर दूसरे पैरमें जा लगा और उस पैरकी सेवा करनेवाले छहकेने दूसरे पैरमें एक धूँसा जमा दिया और कहा कि 'तू मेरे सेव्य पैरमें क्यों था लगा ?' अपने क्षेत्र्य चरणको मार खाते देखकर दूसरा छहका क्रोधमें आया और उसने दूसरे पैरपर दो धूँसे जमाये। इसप्रकार परस्पर क्रोधित हो दोनों पुत्र अपने पिताके पैरोंको पीटने लगे। उन बेचारोंके यह नहीं समझमें आया कि इसप्रकार अपने पिताका अनिष्ट कर रहे हैं। पैरोंमें चोट छगनेसे पिताने उनको रोका, तब दोनों पुत्रोंने अपनी-अपनी शिकायत कह सुनायी। पिताने उनकी मूर्वतापर अफसोस करते हुए उन्हें बतलाया कि दोनों ही जिसे सेवा समझने थे वह वम्मुतः सेवा न थी, बिक परस्परिक द्वेपके हारा मुर्खनावश पिताका अनिष्ट किया गया था।

इसी प्रकार जो जोग अपने इष्टको उपासना करते तथा अन्य छोगोंके इष्टको तुच्छ मानकर उसका तिरस्कार करते हैं बह अपने ही इष्टका तिरस्कार करते हैं। हाँ, इष्टदेव चाहे जिस रूपमें हा उसकी उपासना ईश्वररूपमें ही करनी चाहिये; उसको सर्वेश्वर माननेमें कोई हानि नहीं है। परन्तु किसी देवकी निन्दा करनेका श्वाधकार किसीको नहीं है। ईश्वरमें विश्वास रखनेवाले नथा उसकी उपासना करनेवालेको नीचे विश्वी बातोंपर विशेष प्यान रखना चाहिये।

- १ ईसर एकमे अधिक नहीं हो सकता।
- २ ईश्वर एकदेशीय नहीं होता।
- ६ **ईश्वर ए**कजातीय नहीं होता ।
- ४ ईश्वर अल्पञ् नहीं होता ।
- १ ईखरकी सामध्यं परिमित नहीं होती।
- ६ ईश्वर पक्षपाती और स्वार्थी नहीं होता ।
- ईश्वरमे भ्रम्य कुछ भी तथा कोई भी श्रेष्ठ नहीं है।
- ८ ईश्वर किसी प्रकार पापाचरणका प्रेरक नहीं होता।
- ९ ईश्वर सर्वोच है और महापापीका भी द्वितेषी है।
- १० ईश्वर एककार्छ।न नहीं होता।
- ११ ईश्वर परम द्यालु, सर्वज्ञ और भानन्द्ररूप है।

सभी उपासकोंको अपने-श्रपने इष्टमें इन ग्यारह भावोंको अवस्य ही रखना चाहिये। जहाँ भावना अल्प होती है वहाँ छाभ भी भन्प होना है श्रीर वहाँ भावना सहान् होती है वहाँ फरू भी महान् होता है। यदि यस्तुतः कोई ईश्वरका यथार्थ रूप देखना चाहे तो बुद्धि उस्ते इसको देखना या दिखाना नहीं हो सकता। उसे तो यथार्थतः यही जानता है, जिसको वह प्रभु स्वयं जना देता है। गोस्वामी तुस्रसीदासजीने ठीक ही कहा है कि ---

'सा जाने जिहि देहु जनाई ।'
तुम्हरी क्रपा तुमहिं रघुनन्दन । जानत मक मक बर-चन्दन ॥
श्रुति भी कहती है--

'यमवैष वणत तेन कश्यः'

वस्तुतः भगवान् क्या हैं, इसे तो स्वयं वही जानते हैं, या उनके सखे प्यारे भक्त उन्होंकी कृपासे कुछ जान सकते हैं। 'भन्योंके कथन ठीक नहीं', यह नहीं कहा जा सकता, और 'ईसर हाथम्भूत अर्थात् ऐसा ही हैं', यह भी नहीं कहा जा सकता। क्योंकि ईश्वरका रहस्य भलौकिक हैं। प्रायः ईश्वरके विषयमें कहनेवाले अपनी-भपनी शक्तिके भनुसार कुछ दूरतक कहने भी हैं, फिर भी उनका कहना प्रपृणं ही रह जाता है। इस बातको स्पष्ट करनेवाली हाथींक स्वरूपके सम्बन्धमें पर, सुँह, कान और दांतको ही हाथी बतानेवाले चार भन्धोंकी छोकोक्ति प्रसिद्ध ही है।

अतः ईश्वरकं जितने सी स्वरूप शाक्षों विशित है, तथा सके भक्तीने स्वीकार किये हैं। उन सभीको सम्मानकी दृष्टिसे देखना चाहिये और भ्रपनी प्रीति या रुचि जिस माव (रूप या नाम) में हो उसीकी ईश्वरभावनासे उपासना करनी चाहिये। सबसे चिक प्यान देने बोग्य बात यह है कि साधकको श्रपन हृष्टमें किसी प्रकारकी भ्रप्णंता नहीं देखनी चाहिये, क्योंकि जहाँ भ्रप्णंता है वहाँ ईश्वरस्व नहीं है। साधकका भाव पूर्णं और सर्वोच्च होना चाहिये, फिर वह चाहे जिस नाम-रूपकी उपासना करे, वह सर्वेश्वर पूर्ण ईश्वरकी ही उपासना समझी जायगी। परन्तु यदि नाम-रूप श्वत मनोहर और श्रेष्ट है, पर भाव श्रेष्ट नहीं है तो वह उपासना सर्वेश्वर परमारमाको प्रणाम करके लेख समाप्त किया जाना है—

कें सं बायुमिप्नं सिकंतं महीं स ज्यातापि सर्वाणि दिशो दुमादीन् । सरित्समुद्रांश्च हरेः शर्मारं यह्मिक्स सूत प्रणमेदनन्यः॥

# ईश्वर अतक्यं है

(लेखक--श्रीनृसिंददासजी वर्मा, छिषयाना)

भौग्यवश संस्कृत-विद्याका हाम होनेके कारण भाजकल वातावरण कुछ ऐसा हो गया है कि देशके नवयुवक केवल उसी वातको मानना चाहते हैं जो युक्तियुक्त हो भार वृद्धिको कमोटीपर कसी जा सके। इसलिये 'ईसर है' ऐसा कहनेवालोंसे भी वह ईश्वरके

असिल्यमें युक्ति माँगते हैं। वह यह कदापि नहीं सोचते कि हम विषयमें युक्ति माँगना न्यायानुकृत है या न्याय-विरुद्ध क्योंकि युक्ति या नकंग वही वच्नु जानी जा सकती है जो परिच्छित्त हो। छपरिच्छित्त और विभु वच्नु हो युक्तिहारा गिद्धि माननेमें निम्नलिखित अनेक दोष बलाकार आ प्राप्त होते हैं।

५-जो किसी वस्तुको सिद्ध करता है वह त्यायानुसार अधिक-रेशवर्ती होता है और जिस वस्तुकी सिद्धिकी जाती है वह रयून-रेशवर्ती होती है। श्रधिक-रेशवर्ती वस्तु-रेशवर्ती और हैं वर कारण ईश्वरकी अपेता विभु उहरेगी और ईश्वर साध्य होनेसे युक्तिकी अपेता परिच्छित्र हो जायगा तथा परिच्छित्र होतेसे घट-पट आदिकी भौति नश्वर और अनारम-पदार्थ उहरेगा। परन्तु यह किसी भी ईश्वरवादी-को अभीष्ट नहीं है। ग्रतः विभु पदार्थमें युक्ति माँगना ही सर्वया युक्तिहीन ग्रीर असम्भव है।

२-युक्ति कहते हैं हेनु या कारणको; जो एक प्रकारमें अन्तःकरण अर्थात बुद्धिकी परिणामी बृद्धि है। क्येंकि बुद्धि जितनी अधिक कुशाम होती हैं उतनी ही अधिक पर्श्यमाहिणी और युक्तिप्रधान होती हैं। परन्तु वह स्वयं प्रकृतिका कार्य होनेके कारण जह है, तथा चेतनके आभासको प्राप्त करके ही चेष्टा करती और पर्श्योंको निश्चय करती है। शार्कोंने बुद्धिका लक्षण भी—'निश्चयात्मिका बुद्धिः' बतलाया है। परन्तु स्वयं जह होनेके कारण वह ईश्वरको नहीं जान सकती।

'ये। बुद्धेः परतस्तु सः (गीता) 'बुद्धरातमा महान् परः (शृति) — इत्यादि श्रुति-मृतियोंका भी यही श्रीभप्राय है कि ईश्वर बुद्धिये भी परे हैं। अतः बुद्धिके परिणाम अध्या कार्यरूप युक्ति उस परमारमाको कैसे जान सकती है ? इसप्रकार बुद्धिरूप कारण और युक्तिरूप कार्यको ईश्वर-सिद्धिमें कारण माननेसे 'मम मुखं जिद्धा नान्ति' के समान बखास्कार व्याघात-दोष आ उपस्थित होता हैं। क्योंकि जो वन्तु स्वयं जिसके बिना श्रीमद्ध है, उस अपने प्वंभूत सिद्ध साधकको वह किसप्रकार सिद्ध कर सकती है ? अतः जढ और परिच्छित बुद्धिये चेतन और विसु ईश्वरकी सिद्धिकी श्रीभलापा करना सर्वथा अश्वक है।

३-प्रायः यह बात मुननेमें ब्राती है कि तीव मे-सीव बुद्धिवाला मनुष्य भी किसी सांसारिक कठिन समस्याके आ पड़नेपर कह उठता है कि यह बात मेरी बुद्धिमें नहीं आती। जब सांसारिक घटनार्थों के समस्तनेमें ही बुद्धिमानों-की बुद्धि असमयं रहती हैं तो उसके द्वारा उस ब्रह्माण्ड-नायक प्रभुको जानना व्यापात-दोप-प्रसित बात नहीं तो ब्योर क्या है ? पाञ्चरात्र-आगममें कैसा सुन्दर कहा है कि—

> अपि त्वां भगवन् ब्रह्माशिवशक्रमहर्षयः। प्रष्टुं यण्टुं अभीष्टोत्मद्यापीशं नशीशी।

अर्थात् 'उस परमेश्वरको देखने, यज्ञ और प्रशंसा धादिने याधातथ्य जाननेमें ब्रह्मा, शङ्कर, इन्द्र और महर्षिगण्य भी समर्थ नहीं होने हैं।' अतः जो जगकायक ब्रह्मा और शिवादि-जैसे समष्टि-बुद्धिवालोंकी बुद्धिका भी अविषय है उसे हम-जैसे श्रुद्ध व्यष्टि-बुद्धिवालोंकी बुद्धि कैसे प्रस्यव कर सकती हैं!

४-जो बुद्धि पहले ही अज्ञानावृत होनेके कारण अपनेमें ईखरके प्रत्यक्तका अभाव प्रकट करती है, उस अज्ञान-तिमिरसे प्रसित बुद्धिरूप अधिकरणमें साक्षात् ज्ञानके पुत्र और प्रकाशस्वरूप ईखर कैमे प्रकट हो सकते हैं ? क्योंकि न्यायानुमार तम-प्रकाशकी माति दो परस्पर-विरोधी गुणोंका एक ही समयमें, एक ही अधिकरणमें रहना असम्भव हैं। युक्तिरूप कार्यका कारण बुद्धि स्वयं ही अज्ञानका कार्य है और चिदाभासके बिना अस्यन्य जह है, एवं कूटस्यरूप ग्राधिष्ठानमें किएएक है-

कृटस्ये कल्पिता बुद्धिस्तत्र चित् प्रतिबिग्बकः । (पञ्चका ६ । २३)

—अर्थात् कृटस्थर्मे, किल्पत बुद्धिमें चैतन्यका आभास पहता है अतः ऐसी स्वसत्ताहीन, किल्पत, जड और परप्रकाश्य क्षुद्रबुद्धिके भी कार्यस्वस्य क्षुद्रातिच्चद्र युक्तिसे ज्ञानस्वरूप, खेतन परमाश्मदेवका ज्ञान प्राप्त करना स्वप्रस्प तथा शश्रश्रंगवत् प्रायन्त असम्भव हैं।

१-जी सन्त्य यह कहे कि ईश्वर मेरी खुद्धिमें नहीं आता, उसे कैसे मानूँ ? उससे पछना चाहिये कि भाई ! बुद्धिसे परे तो नुस्हारे सलमें कोई वस्तु है ही नहीं, फिर जो तम कहते हैं। 'मेरी वृद्धि,' तो इस 'मेरी' से त्रहारा क्या अभिप्राय है ? वृद्धिमें 'मेरेपन' का अभिमान करने वाला वह कौन है ? क्योंकि जो मनुष्य 'मेरी पुलक' ेमा कहता है वह निश्चय ही पुस्तकसे पृथक कोई भिन्न वस्तु होता है। जिस्प्रकार पुष्तक श्रीर उसमें अपना म्बन्च प्रकट करनेवा हे पुरुषमें परस्पर वस्तु और स्वामीका सम्बन्ध होता हैं उसी प्रकार बृद्धि और 'मेरी बृद्धि' कहतेबा ठेमें भी बन्तु ( सेवक ) और म्बामीका सम्बन्ध निश्चय है। क्योंकि 'मेरी' कहनेवाला बुद्धिका स्वामी हुआ और बुद्धि उसकी वस्सु (संविका) उहरी । फिर सेविकास उसके स्वामीकी अनु-भृति, उसके पेश्वर्यजन्य क्षाननद श्रीर स्वकी सीमा प्छना सर्वधा ऋयुक्त है। पुनः उस मनुष्यमे, जो यह कहना है कि 'युक्तियारा मेरी बुद्धिमें ईश्वरकी बैठा दी,' यह पूछना चाहिये कि नम जं। 'मेरी' कहते हो वह 'मेरी' प्रयोग करनेवाला जह है या चेतन ? यदि जह है तो 'मेरी' कहकर स्वत्व प्रकट करनेवाला कोई चेतन है या नहीं ? यदि इस 'मेरी' को जाननेवाला दमरा और उम दुसरेको जाननेवाला तीमरा-इमप्रकार माने तो अनवस्था अथवा चकिक आदि होष आ प्राप्त होंगे। और यदि वादी कहे कि बुद्धि स्वयं अपनेमें स्वन्व करनी है तो यह बान सर्वधा असिख है। क्योंकि वन्तु किसीकी होती है, वह स्वयं वस्त्याली नहीं बन जानी। जैसे पुस्तक किसी मनुष्यकी होती है, वह स्वयं पुम्तकवाली नहीं बन जाती। यदि वृद्धि स्वयं वृद्धिवासी (स्वत्व प्रकट करनेवासी) बने तो इसकी अव्यक्ति पुस्तक, घट-पट आदिमें हो जाती है। अतः बुद्धि स्वयं अपनेमें स्वत्वबुद्धि करती है ऐसा कहना नहीं बनता।

परन्तु वह मनुष्य जिसके बतमें युक्ति ही मान्य है

यदि यह कहे कि बुद्धिको 'मेरी' कहनेवालेको मैं नहीं जानता; मेरी युक्ति और बुद्धिमें वह परे हैं तो उससे कहना चाहिये कि 'माई! जब तुम्हारी बुद्धि और युक्ति तुम्हारे व्यष्टिरूप बुद्धिमें 'मेरी' कहनेवा है किसी पदार्थ-विशेषको नहीं समझ सकती और तुम्हारी बुद्धिका व्यष्टि अभिमानी स्वामी ही जब तुम्हारी बुद्धि और उसके कार्य युक्तिये परे हैं तो समष्टि-युद्धियोंके एकमाग्र सखालक, प्रेरक ग्रीर नियामकको जो तुम बुद्धिके परिणामरूप युक्तिये समभना लाहते हो, वह बन्ध्यापुत्रका खपुष्पके चापसे शश्चक्रिको तोहनेकी चेष्टा नहीं तो और क्या है ? बुद्धिके परिणामरूप युक्तिये हिसा है ईसरके प्रत्यत्त न होतेमें केवल युक्त युक्ति हो प्रमाण नहीं, बिह्न वेद-भगवान् भी हस विषयमें उद्धस्वरंग घोषित करते हैं —

'यंनदः सर्वे विज्ञानाति त केन विज्ञानीयाद्विज्ञातारमरे केन विज्ञानायादिति! — इंडडालण्य स्ट्रा ४ । ४४ ।

अर्थात 'हे मैत्रेथी ' जिसमे यह सम्पूर्ण जाना जाता है, उसमे क्रिसमे जाना जाय, विज्ञातामो किसमे जाना जाय ?'

पष नेति नेति आत्मा अगृह्या नाह गृह्यते

अधान श्राम्मा यह नहीं है, नहीं है: श्रारमा अगृद्ध है, उसका प्रहण नहीं होता—

'सान्ये।ऽते:ऽस्ति विज्ञाताः हृत् ० ३ । ७ । २३ )

अर्थात् इस आप्तासे अन्य कोई विज्ञाना नहीं है---

'यत्र नान्यत्पदयित नान्यन्ष्रुणेशित नान्यद्विज्ञानशित स नूमा, यत्रान्यत्पदयित अन्यन्ष्रुणेशित अन्यद्विज्ञानशित तदन्य ये। वै मृमा तदमृतमथ यदन्य तन्मत्यभित्य दिश्ना छान्दे स्थ ० ७ । २४ । १ )

अर्थात् जिसमें कोई नहीं देख सकता, जिसकी कोई नहीं सुन अथवा जान सकता है वह भूमा अर्थात आरमा है। जिसमें दूसरा देख सकता है, जिसको दूसरा सुन सकता है, जान सकता है वह अल्प है। भूमा निश्चय ही असृत है, जो अह्य है वह मर्त्य अर्थात् मरण्डील है।

श्रोत्रस्य श्रेत्र मनसं। मनी० कर्नोपांनपद २ ) अर्थात जो श्रोत्रका श्रोत्र है और सनका भी सन है।

'या विज्ञान तिष्ठत विज्ञानादन्तरे। ये विज्ञाने न वेद यस्य विज्ञान श्वरीर यो विज्ञानमन्तरे। यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याः स्यमृतः । पृष्ठवारण्यक । । । १२)

अर्थात् जो बुद्भिं स्थित होकर हुद्भिं हमा हुआ है,

और बुद्धि जिसको नहीं जानती, जिसका बुद्धि शरीर है वह बुद्धिके भीतर रहकर उसको व्यापारमें खगाता है वही तेरा अविनाशी अन्तर्यामी आग्मा है।

इसप्रकार अनेक श्रुतियाँ उस परमारमदेनको बुद्धि तथा उसके कार्य युक्तिका अविषय प्रतिपादन करती हैं।

यदि एवंपन यह कहे कि बुद्धिमें 'मेरी' कहनेवाला कीन है, यह तो ईखर ही जाने, हम हमे क्या समझ सकते हैं, तो उसके कथनमें बलारकार ईश्वरकी सिद्धि हो जाती है। क्योंकि जिसको बुद्धि न जान सके और जहाँ जाकर समस्त उति, युक्ति, तर्क और बुद्धिमत्ताका पर्यवसान हो जाय, वही आत्मा, वही देश्वर और बही परमताध्य और उपास्यदेश है। ऐसे विभू, अपिरिष्ड्य और पूर्णतम वस्तुमें युक्ति माँगाना स्वयं न्यायाध्यक्ष बनने और ईश्वरको अपने न्यायाका विषय बनाने हैं। चेष्टा करना है।

६-संयारकी प्रायः सभी वस्तुएँ त्रिपुरीग्रसित हैं। जैसे ज्ञाता, ज्ञान, जंय; ध्याता, ध्यान, ध्येय: उपासक, उपासना, उपास्य इस्पादि । इसलिये यदि युक्तिरूप बुद्धि-की वृत्तिहारा ईश्वरका ज्ञान प्राप्त होना माना जाय तो युक्ति तो जाता होगी और ईश्वर ज्येय बन्तु ठहरेगा। ज्ञाता-रूप जजकी अपेक्षा ज्ञेयरूप वस्तु सर्वदा परिच्छित्र, छोटी और आज्ञानिबन्धनी होती है। जैसे न्यायाध्यवकी श्रपेक्षा विवाद हक्षी दोनी पक्ष न्यूनस्थानीय होते हैं और उस प्रधान पुरुष हाकिमके हक्सके बन्धनमें होते हैं, श्रपने कथन हो उसके सामने निवेदन कर देनेके अनन्तर वह स्वयं जडवत उसकी सेवामें उपस्थित रहते हैं और उसकी आज्ञानुकृत चेष्टा करनेके अतिरिक्त और कुछ कार्य न्यायालयमें नहीं कर सकते। यही स्थिति हमारी युक्तिके ज्ञाता बननेपर न्यायानुसार विभू, अपरिन्छिन, सर्वा-धिष्टान, जगिबयन्ता और भवीन्तर्यामी ईश्वरकी हो जायगी, ओ सर्वथा युक्तिहीन और न्यायविरुद्ध है।

इसप्रकार अनेकों युक्तियोंने यह बात सिद्ध होती है कि ईश्वरके विषयमें युक्ति माँगना ही सर्वधा अन्यायप्रसित श्रीर युक्तिहीन है। क्योंकि जो स्वयंप्रकाश और सवर्में एकरस श्रीतश्रोत, सबका ज्ञाता, द्रष्टा और स्वयंसिद है उस सबके साधकको दृसरा कौन किसबकार सिद्ध कर सकता है? वह ईश्वर मन और वाणीका भी विषय नहीं है—

'यता बाचा निवर्तन्त अप्राप्य मनमा सह।'

धर्यात वाणी और मन उसके पासतक विना पहुँचे ही लौट आते हैं—

'न तत्र चयुर्गच्छित न बागच्छित न मने। न विद्मा न विज्ञानीमो यथैतदनिशयात्

(第四の 美)

अर्थात 'उसके पासतक न ग्रोंसें, न बाणी और न सन ही पर्नेचते हैं, अतः नहीं समझमें आता कि उसका किस-प्रकार याथानध्येन उपदेश करें, क्योंकि न तो वह जान है और न बुद्धिनें ही आ सकता है।' इसप्रकार सर्वणाख-शिरोमणि वेर भी जब पूर्णत्या उसका निरूपण् करनेमें अपनी असमयेता प्रकट करने हैं तब दूसरा कीन उसे सिक्द का दिखालेंगे समर्थ हो सकता है ?

इसलिये नुच्छ युक्तियांसे उस परम श्रदेय सर्वासमा ईश्वरकी सिदिकी इच्छा करना केवल शुरुक बाद है, यह बात हमने उपर युक्तियों हारा सिद्ध कर दी है। अनः जब युक्तिविरयक परनका करना ही नहीं बनता तो यों ही ऐसे असिद्ध अरण्यरोदन श्रीर जल विलोक नवनीन निकालनेकी चेष्टा करनेकी भाँति ज्यर्थ प्रयासमात्र है। गुरु नामकदेवकी हम बाणिक अनुसार कि, 'पिताकी बात क्या जाने पृत' दुबंख और तुष्क युक्ति उस प्रभुके पवित्र चरणोंतक नहीं पहुँच सकती। इसलिये उस परव्यक्रो उक्ति-युक्तिमें परे, सबका कल्याण करनेवाला जानकर उसके परमपावन चरणकमलों से सदा निःशक्क होकर अनन्यभिक और गाद प्रेमसे अपने सनक्ति श्रृंगको समर्पण करना चाहिये, जिससे जन्म-मरणकी दुःसह पीड़ा शान्त हो।



# ईश्वरकी महिमा

( लेखक---श्रीभगवानदासजी हालना )



स्याण' के इस ईश्वरांक के लिये जो लेखोंकी सूची प्रकाशित हुई है उसमें एक विषय 'ईश्वरकी महिमा' भी हैं। इसी सम्बन्धमें कुछ शब्द निवेदन करनेकी मैं आजा चाहता हूँ। वास्तवमें ईश्वरकी महिमा इतनी बड़ी और प्रपार हैं कि उसे यथार्थ-

रूपमे वर्णन करना प्रायः असम्भव है। किन्तु जैसा कि रामचरित-मानसमें लिखा है कि --

> निज निज मित मुनि हिर गुन गावहिं। निगम शेष शिव पार न पावहिं॥

भगवान्की महिमाका वेद, रोषजी और शिवजी पार नहीं पा सकत, उनकी उस अपूर्व महिमाको अपनी-अपनी बुद्धिके अनुसार ऋषि-मुनियोंने कुछ-कुछ वर्णन किया है। मैं अपनी ओरसे कुछ न कहकर पहले ईसरके निर्गुण रूप-की परम कहयाणस्वरूप भगवान् शंकरने पार्वतीजीमें जो महिमा कही है उसीका नीचे रसास्वादन करनेकी पाठकों-से प्रार्थना करता हूं—

## निर्गुण रूपकी महिमा

आदि अन्त कांठ जामु न पावा । मित अनुमान निगम अस गावा॥
बिनु पद चल्ड सुनइ बिनु काना । कर बिनु करम करइ बिध नाना॥
आननरहित सकल रस मोगी । बिनु वानी बकता बड़ जोगी॥
तन बिनु परस नयन बिनु देखा। प्रहइ प्रान बिनु बास असेखा॥
असि सब मांति अलौकिक करनी। महिमा जामु जाहि निर्ह मरनी॥

विज्ञ पाठकोंने देखा होगा कि भगवान शंकरने किसने धोड़े शब्दों में इंखरके निर्मुण रूपकी कितनी सुन्दर महिमा कही हैं। अब नीचे उनके सगुण रूपकी महिमा दी जाती हैं। किन्तु इसमे पहले भगवान शंकरही के दो शब्दों में यह बता देना अनुधित न होगा कि ईश्वर निर्मुण ब्रह्मसे सगुण रूप क्यों धारण करता है। महादेवजी ईश्वरके निर्मुण रूपकी उपर दी हुई महिमा वर्णन करनेके बाद कहते हैं कि---

जोहि इमि गावहिं वेद बुघ, जाहिं घाहिं मुनि ध्यान । सोद्ध दसरय सुद्ध भगतहित, कोस्ख्याद्ध भगवान॥ अर्थात 'जिस ईसरको वेदके जाननेवाले परिवत इस-प्रकार गाते हैं और जिनका मुनीश्वर लोग ज्यान करते हैं वही निर्मुण ब्रक्स इंश्वर भक्तोंके लिये दशरयके पुत्र होकर अयोज्यानाय भगवान श्रीरामचन्द्रका रूप धारण करते हैं।'

अब ईरवरके इन्हीं सगुण रूपधारी 'कोसलपित' भगवान् रामचन्द्रकी अपूर्व महिमा सुनिये। परम ईश्वर-मक्त और ज्ञानी कागभुशुण्डिजीने श्रीरामचन्द्रजीकी जो अबौकिक महिमा वर्णन की है, उसे पदकर सनुष्य एक साथ ही भक्ति, प्रेम और आनन्दसे गहद हो जाता है। वह असृतरस अब पान कीजिये—

### सगुण रूपकी महिमा#

राम काम सत कांटि सुभग तन। दुर्गा केंटि अमित अरि मर्दन।। सक कोटि सत सरिस विकासा। नम सत कोटि अमित अवकासा।।

अर्थ-सौ करोड़ कामदेवोंके समान श्रीरामचन्द्रजीका शरीर सुन्दर है और वे करोड़ दुर्गाके समान श्रनगिनती शत्रुओंका नाश करनेवारे हैं। सौ करोड़ इन्होंके समान जिनका मोग-विजास है और सौ करोड़ श्राकाशोंके समान जिनका विस्तार है।

> मध्त कांटि सत बिपुरु बरू, रवि सत केंटि प्रकास । सिंस सत कांटि सुसीतरु, समन सक्र भवत्रास ॥

अर्ध-सौ करोड़ पवनोंसे भी जिनका उयादा बळ है और सौ करोड़ स्यंके समान जिनका प्रकाश है। जो सौ करोड़ चन्द्रमाओंके समान शीतल हैं और संसारके सब तापोंको नाश करनेवाले हैं।

> काल केंग्रिसत सरिस अति, दुस्तर दुर्ग दुरन्त । धूमकेतु सत केंग्रिसम, दुरापरण मगबन्त ॥

अर्थ-को सौ करोड़ कारुके समान अत्यन्त दुस्तर (कठिनतामे तरनेयोग्य), दुर्ग अर्थात् कठिनाईसे प्राप्त होनेयोग्य और जो दुरन्त (जिनका अन्त नहीं) है। और जो भगवान् सौ करोड़ अग्निके समान कठिनतासे धारण करनेयोग्य हैं।

जंचे दिये हुए पद्योकः अर्थ भी इसलिये दे दिया गया है
 कि सब पाछक पूर्णकल्पे इनका रक्ष घडण करें।

प्रमु अगाध सत कोटि पताला । समन कोटि सत सरिस कराला ॥ तीर्य अमित कोटि सम पावन । नाम अखिल अघपुंज नसावन ॥

अर्थ-प्रमु सी करोब पातालोंके समान अधाइ हैं और सौ करोब यमराजोंके समान भयद्वर हैं। वे करोबों तीर्थोंके समान पिषत्र हैं और जिनका नाम सब पापके समूहोंको माश करनेवाला है।

हिम गिरि कोटि अचल रघुवीरा। सिंघु-कोटि सत सम गंमीरा॥ कामचेनु सत कोटि समाना। सकल कामदायक मगबाना॥

अर्थ-जो करोड़ों हिमालय-पर्वतीके समान अचल हैं, जो सौ करोड़ समुद्रके समान गहरे हैं और जो भगवान् सौ करोड़ कामधेनुर्धोंके समान सबकी कामनाओंको पूरा करनेवाले हैं।

सारद कांटि अमित चतुराई। निषि सत कांटि मृष्टि निषुनाई॥ विष्णु कोंटि सत पालनकरता। रुद्र कोंटि सत सम संहरता॥

धर्य-जो करोड़ सरस्वतीके समान चतुर हैं और जो सृष्टिके उत्पन्न करनेमें सौ करोड़ ब्रह्मासे भी अधिक निषुण हैं, जो सौ करोड़ विष्णुके समान पाळनकत्ती हैं धौर जो सौ करोड़ महादेवके समान संहारकर्त्ता हैं। वनद कार्टि सत सम वनबाना। माया कार्टि प्रपंच निवाना। मार घरन सत कार्टि अहीसा। निरविध निरुपम प्रभु जगदीसा॥

श्चर्य-जो सौ करोड़ कुबेरोंके समान धनवान् हैं और को करोड़ों माया और प्रपण्यके खजाने हैं, जो सौ करोड़ शेषजीके समान ( पृथ्वीका ) भार धारण किये हैं और जो श्चर्या और उपमारहिस हैं।

हमारे पाठकोंने उपर सर्वशक्तिमान् ईश्वरके सगुण रूपकी कुछ महिमा देखी, किन्तु उसके श्रम्तमें जो कहा है कि 'निरविध निरुपम प्रभु जगदीसा' वही विल्कुज ठीक है। अर्थात् जो प्रभु जगदीसर हैं उनकी न कोई सीमा है और न उनकी कोई उपमा हो सकती है। असे करोड़ों पटबीजनोंसे सुर्यकी उपमा नहीं दी जा सकती, जैसे असंख्य तारागर्थोंसे चन्द्रमाकी उपमा नहीं दी जा सकती और जैसे समुद्रकी उपमा समुद्रहीसे दी जा सकती है उसी तरह बस्तुतः ईश्वरकी या रामकी या कृष्णकी किसीसे उपमा नहीं दी जा सकती। इनकी उपमा तो उन्हींसे दी जा सकती है।

### · het De Control

### दशावतार

(लखक---पक प्रेमी महाशय)

ईश्वरके अनन्त अवतार हैं। भक्तोंके दुःख दूर करनेको उन्हें अनेकों बार अवतरित होना पहता है— परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम्। धर्मसंस्थापनार्थाय संमद्यामि युगे युगे॥ (गीता ४।८)

स्तयं भगवान् श्रीकृष्याने स्वीकार किया है कि 'साधुओं-की रचा, दुष्कृतोंके विनाश और धर्मका सम्यक् स्थापन करनेके छिये मैं बार-बार प्रकट होता हूँ।'

जिसप्रकार ८४ काख आसनों और योनियों में केवज ८४ आसन और ८४ योनियाँ प्रधान हैं और ८४ में भी सिर्फ ३२ ही मुख्य हैं। उसी प्रकार धनन्त ग्रवतारों में भी २४ अवतार प्रधान या प्रख्यात हैं और उन २४ में भी केवछ १० ही मुख्य माने जाते हैं।

पुरार्थोमें उनका श्रद्भुत,विचित्र श्रीर विस्तारके साथ वर्धन किया गया है, यहाँ भगवज्रक्तीके हृद्योदीपनार्थ उनका साधारण दिग्दर्शनमात्र कराया जाता है।

सर्वप्रथम मस्त्यावतार हुआ था। उसके बाद कूमं, वराह, नृस्तिह, वामन, परशुराम, राम, बळराम, बुद्द चौर करिक हुए।

### (१) मत्स्यावतार

प्रत्येक करुपके धन्तमें सहामछय होता है। जिस समय प्रजापित ( मझा ) योगनिदाके वश हो रहे थे,उस समय उनके मुखसे बेदादिका निष्काशन हो गया। उनको हयग्रीवने हहप छिया तब बेदोद्धारके विचारसे भगवान्ने शफरी या हिकसा नामकी मछलीका रूप धारण किया।

उस अवसरपर राजिषं सत्यवत भगवत्यासिके लिये केवल जल पीकर कठिन तप कर रहा था। एक दिन वह कृतमाला नदीमें जाकर तपंण करने लगा, उसी समय उसकी अञ्चल्लिमें एक मछली आ गयी। राजाने जलाञ्जलिके साथ उसे भी नदीमें छोड़ दिया, तब वह मझबी बोली कि- राजन्! मञ्जलीमार जन्तुओंसे मेरी रक्षा करनी चाहिये, नहीं तो ये मुझे खा जायँगे। यह मुनकर सत्यवतने उसे अपने कमण्डलुमें हाक किया और आश्रममें ले आया। वहाँ आनेपर वह एक ही रातमें इतनी बदी कि कमण्डलुमें नहीं समायी। तब राजर्षिने उसे एक कुएँमें छोब दिया, वहाँ वह तीन ही मुहूर्तमें कुएँ-जितनी हो गयी। तब राजर्षिने उसे शतयोजनिक्तीण जलाशयमें स्थान दिया, किन्तु वहाँ भी वह इतनी बदी कि जलाशय उसीसे भर गया। यह देखकर राजर्षिने पृक्षा कि—

सगवन्! आप कौन हैं ? एक ही दिनमें आपने हस रातयोजनिवसीयां जजाशयको स्याप्त कर लिया। सम्मव है आप कोई स्रवतार हैं। यह सुनकर मस्स्रने उत्तर दिया कि—'आजसे सातवें दिन वह सम्पूर्ण सूमग्रहज भूमुं वादि लोकोंसिहिस जल्द्वावित हो जायगा। उसी समय तेरेपास एक नाव आवेगी। उसके आते ही तूमेरे सींगमें उस नावको सर्परज्युमे बाँघ देना।' यह कहकर वह अष्टश्य हो गयी।

सातवें दिन संख्यात कुशासनपर बैठकर मस्यावतार-का ध्यान करने छगा। देखते-देखते समुद्र उमक् चले। महामेच वरसने छगे और सर्वत्र जल भर गया। इतनेमें एक नाव आयी, उममें सप्तर्षियोंके साथ संख्यात बैठ गया और स्तुति करने जगा। उसी अवसःपर एक श्रंगधारी महान् मस्य देख पहा। राजिंदिने तुरन्त उसके सींगमें नौका-को बाँध दिया। वह उमे बढ़े वेगमे खाँच ले गया और बाझी निशामें उसने उनको तत्वोपदेश किया। प्रन्तमें इयमीवको मारकर ब्रह्माको बेद प्रदान किया और आप मस्यावतारमे स्वधाम प्रधार गये।

## (२) कूर्मावतार

जिस समय प्रलय-कालके जलमें मगवान सो रहे थे, उस समय उनके शरीरमें आधाशक्ति उत्पन्न हुई। ईश्वरने उससे महाा, विष्णु और महेशको प्रकट किया। तब बही शक्ति शवरूपमें ब्रह्माके निकट गयी, उन्होंने उसे चारों ओरसे देखा, इस कारण वे चतुमुंख हो गये। फिर बह बिष्णुके समीप गयी, उन्होंने उसे दूरसं ही सीटा दिया। अन्तर्में उसने शिवके समीप रहनेकी इच्छा प्रकट की, तब शिवने कहा कि तुम सी बार धारीय बदल सको तो में तुन्हें स्वीकार कर सकता हूँ। यह सुन सक्तिने बैसा ही किया और बह कियमें कीन हो गयी। राक्तिके स्थिर होनेपर विष्णुने महाको सृष्टि रचनेके लिये कहा किन्तु पृथ्वीका बीज न देखकर महा। कुछ न कर सके । तब विष्णुने कर्यामलसे मधुकैटम उत्पन्न किये । उत्पन्न होते ही वे खानेको दौड़े । तब महाने विष्णुकी शर्या छी और मधुकैटमको मरवा दिया । महाने उनके मेदेसे मेदिनीको उत्पन्न किया । भीर हिंड्योंसे पर्वत बनाये, किन्तु उनसे जब वह हगमगाने छगी तब मगवान्ने कुर्मरूप धार्या किया ।

#### (३) वराहावतार

बह्माये सृष्टिकम आरम्भ करनेकी आज्ञा पाये हुए मनुने पृथ्वीको जलद्वावित देखकर उनमे कहा कि—हे बह्मन् ! यह सम्पूर्ण भूमि प्रख्य-प्रयोनिधिमें निमग्न है । इसके उद्धारका उपाय कीजिये, जिससे हम और मरीचि भावि आपकी आज्ञाका पालन करें।

यह सुन ब्रह्माने विचार किया कि जिसने मुस्ने उत्पन्न किया है वही इसका प्रवन्ध कर सकेंगे। उसी समय विचार-मग्न ब्रह्मा के नामारन्ध्रमे श्रद्ध प्रमाण वशह वाहर निकले और वाहर बाते ही उन्होंने गजेन्द्र-जैसा तारीर बनाकर ऐरावतकी तरह गर्जना की। तब ब्रह्मादिने उनका म्लबन किया। और वशह भगवान जल्में प्रविष्ट होकर पृथ्वीको उत्पर ले आये। भ्रन्तमें हिरग्याक्षको मारकर स्वधामको प्रभार गये।

कालिकापुरायामें लिखा है कि यज्ञोंकी उत्पत्ति घराइजीके ग्रंग-प्रत्यंगोंमे हुई थी भौर उस समय उनकी संक्या भाठ हजार थी।

### (४) नृसिंहावतार

महासे वर प्राप्त करके दितिके पुत्र हिरणयकशिपुते गौ, ब्राह्मण, देवता और विष्णुये वैर किया था। उसके चार पुत्र थे। उनमें प्रह्लाद सबसे बढ़ा था। पुत्रवारमण्य-के अनुरोधसे हिरण्यकशिपुते प्रद्लादको गोदमें बैठाकर एक बार पूछा कि—'कहां बेटा! तुम इतने दिनसे पद रहे हो, तुमने क्या-क्या सीखा? इसके उत्तरमें प्रह्लादने कहा कि—

> 'श्रवणं कीर्तनं विष्णाः स्मरणं पादसेवनम् । अर्चनं बन्दनं दास्यं सङ्गमात्मनिवेदनम्॥' (श्रीमङ्गा० ७ । ५ । २३)

पिवाची ! सग्वय्-साचारकार करानेवाकी नौ प्रकारकी

oc4

۽ ۽

الم

4 <u>مۇرۇ</u> <u>ئەنچە</u>

ا م

ائم

و م ot i

or j

st.

oğ s

ا م

oc.

04

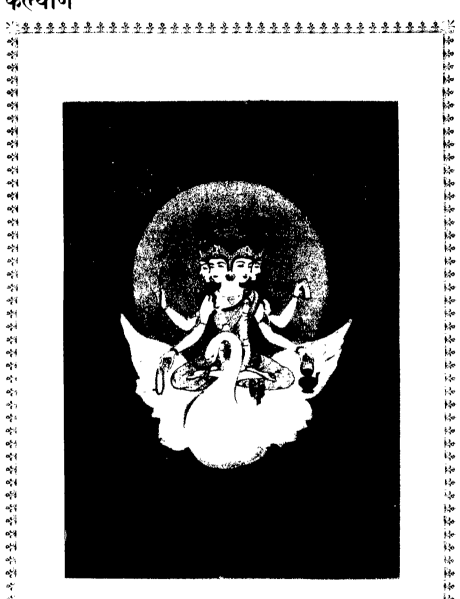
4

or I

ائم

مونا الم

聖司者者者子子者者者,人



Ho

Ho

į, , o

, No

10 Ho

1

l d

- 0

i do

10

÷

1

Ę,

...

ŧ.;\*

-10

. ide He

10 į. 1 ido Edo

į, ر د ا į,

श्रीगायत्री द्वी

मिक है। उनका सैने गर्महोर्ने अध्यवन किया है। यहाँ आकर तो मैं उसका अनुशीक्षन कर रहा हूँ।

यह सुनकर हिरचयकसियुने विचार किया कि यह तो अपने वैरी विज्ञुका अक बना जा रहा है। इसको जीवित रक्तना विच-चुक्तको बदाना है। यह विचारकर उसने प्रह्लादके मारनेके अनेकों बक्त किये किन्तु भगवरकुपासे सब निष्कक गये। तब उसने कहा कि 'कही प्रह्लाद—हाधियोंने, सपौसे, पर्वतींसे और अग्नि आग्निसे नुम्हारी किसने रक्ता की—विद् तुम कही कि—'सर्वव्यापी मगवान्ते।' सो क्या वह इस कम्मेनें भी हैं? प्रह्लादने उत्तर दिया कि—'हाँ अवस्य है।' तब हिरचयकश्चित्रने कोच करके अतिवेगसे उस खम्मेपर एक मुक्त मारा। ऐसा करते ही भक्तमयहारी मगवान्ते नृसिहाबतार धारण करके गर्जन करते हुए सम्मेपे निकलकर दर्शन दिये और तस्काळ हिरण्यकश्चित्रने मारकर प्रह्लादको अभयदान दिया।

#### (५) वामनावतार

प्रह्लादके पोते बिक्कने इन्द्राविको परास्त करके इन्द्रासम लेनेका प्रयक्ष किया था । यह देखकर देवमाता अवितिके प्रार्थमा करनेपर भगवान्त्रे उसके गर्भसे बत्यब होकर इन्द्रादिको स्वर्ग विकानेकी प्रतिकाकी । सदबुसार कन्होंने बासन-रूप धारण किया । यह सही है कि साँगनेसे अनुष्य कोटा हो आता है । इस विचारसे भगवान् पहुछे ही बाबन संगुकके बाबने बन गये ।

बिहराबाने उनसे बहुत कुछ माँगनेको कहा, किन्तु उन्होंने केवछ तोन पॅथ मूमि माँगी। बिल उसके देनेको तैयार हो गया। शुक्राचार्य जान गये कि ये मगवान् हैं। उन्होंने राजाको वाण देनेसे मने किया। परन्तु बिक वाक्यबद्ध था, उसने संकल्प कर दिया। वामन मगवान्ने पृथ्वीपर पेंड छगाये। पहले पेंडमें पृथ्वी और दूसरेमें आकाश नाप लिया। तीसरा पेंड बाकी रह गया उस क्रयमें बिकको धरवार बोवकर पाताकमें जाना पड़ा। अगवान् भी उसकी रहतासे मुग्य होकर उसके द्वारपर शरायान् भी उसकी रहतासे मुग्य होकर उसके द्वारपर शरायान् या रहे।

### (६) परशुरामावतार

जनविक्ते पुत्र परद्धराम रेखकाके गर्मसे उत्पन्न हुए से । उनके पाँच आई और ये । एक दिन जनदक्षिने कारने पुत्रोंको किसी कारण रेणुकाके सिर काटनेको कहा। माताको मारनेमें कोई भी पुत्र तैयार नहीं हुआ। अन्तमें उन्होंने परद्युरामको कहा तब उसने तुरन्त प्रपने फरसाको उठाया और माताका मसक उदा दिया।

अमद्भि इस वातसे बहुत प्रसम्ब हुए । उन्होंने उनसे वर माँगनेको कहा । तब परशुरामने कहा कि 'मेरी माता जीवित हो जाय और इन्हें मेरे इस कृत्यका स्मरण न रहे ।' ऐसा ही हुआ । परशुरामकीने महोन्मत्त क्षत्रिय राजाओं-का संहारकर पृथ्वीका भार उतारा ।

#### (७) रामावतार

हृद्वावस्था आ जानेपर भी दशरयके सन्तान न हुई, तब बिशाइजीके अनुरोधसे उन्होंने 'पुत्रेष्टि' यज्ञ किया । उसके क्रिये अङ्ग-देशमे कर्त्यश्च ग आये थे । यज्ञके यथावन् सम्बद्ध हो जानेपर यज्ञकुष्वसे एक पुरुष निक्छा । उसके हाथमें 'यज्ञबर' था । उसने वह दशरथको दिया । उस वक्के प्रभावसे तीनों रानियाँके चार पुत्र हुए । उनमें बढ़ी रानी कौसल्याके उद्दरसे रामचन्द्र हुए । उनके आवर्श और शिकाप्रव चरित्र बाल्मीकीय रामायण भादिमें विस्तार-से बर्णित हैं । वे मर्यावापुरुषोक्तम थे ।

### (८) बलरामावतार

विवाहके बाद देवकीको कंस पहुँचाने गया तब मार्गमें आकाशवायी हुई कि 'जिसको सूँ पहुँचाने जा रहा है इसका आठवाँ गर्म तेरा धातक है।' यह सुन कंसने बसुदेव और देवकी होनोंको केंद्रशानेमें डाक दिया और जब-जब उसके गर्मसे बाकक जन्मे तब-ही-तब वह उनका मारता रहा।

सातवें गर्भमें को क्या आया उसको योगमायाने वहाँसे इटाकर रोहिणीके गर्भमें रख दिवा। उस समय रोहिणी बसुदेक्के मिन्न नन्दवाबाके यहाँ यो। समय पाकर उस गर्भसे बसराम उत्पन्न हुए। उन्होंने बढ़े-त्रवं असुरी-का संहार किया और हिविद नामके वानरको मारा। अन्सर्में उन्होंने अपने शरीरका योगवजसे त्याग कर दिया। और स्वधाम प्रधार गये। उस समय उनके मुक्से फणवाका एक महासर्प निक्का था और समुद्रमें प्रवेश कर गया था।

## (९) बाद्धावतार

क्क बार पैस्पीने देवराज इन्द्रसे पूका कि किस कामके

करनेसे इमारा स्थिर राज्य रह सकता है। शुद्ध भावसे इन्द्रने उत्तर दिया कि तुम यज्ञ और वेद्रविहित आखार करो। तब देखोंने महायज्ञका आरम्भ किया यह देख देवताओंने विष्णुकी शरण छी।

विष्णु संन्यासीका रूप धारण करके हाथमें एक झाहू छेकर अपवित्र वेशासे यक्तमें गये। इनको देखकर दैस्योंने परिचय प्राप्त किया। तब नवागतने उत्तर दिया कि— 'तुम जो यह यक्ष कर रहे हो इसमें प्राणियोंका बध होता है। देखो जीविहिसाके किये में कितना सचिन्त रहता हूँ। सब मैं चळता हूँ तो मूमिको बुहारीसे बहारकर पाँच रखता हूँ।'

संन्यासीके उपदेशको सुनकर दैत्यकोग भी 'अहिंसा

परमो धर्मः' मानने छगे । और उस नवागत संन्यासीने बौद्धरूपसे त्रेकोन्यका रक्षण किया ।

### (१०) कल्कि अवतार

भागवतादिमें छिला है कि कि छुगके अन्तमें भरवाचारों से प्रशिक्त देवताओं के प्रार्थी हो नेपर विष्णुवशाके अर मगवान् करिक प्रकट होंगे। परशुराम उनको वेद पदावेंगे। शिव शक्काकोंका सम्भान सिलावेंगे। साथ ही एक घोड़ा और एक लड़ देंगे तब करिक भगवान् सब पापियोंका नाश करेंगे।

सारवा रहे कि इस छेखमें श्रवतारोंकी विस्तृत कथा किसी शंशमें नहीं था सकी है। किन्तु कुछ अपरिचित भीर शांतव्य वार्तीका ही समावेश किया गया है।

### 一一大大

# लोग ईखरको क्यों भूले जा रहे हैं।

(ले**सक--कु० मीनिवा**मदामजी पो**दा**र)



न तो विद्वान हूँ और न शानी हूँ। ऐसी अवस्थामें मेरा ईश्वरके विषयमें चर्चा करना हाम्यास्पद हो सकता है। इसल्विये अपनी मूल-चृत्रके लिये समा चाहते हुए दयाल पाठकोंसे निवेदन कर देना चाहता हूँ कि वे इस लेखके दोपॉपर ध्यान

न देते हुए कृपया इसमें यदि कुछ उपयोगी बात आ गयी हो तो इसीपर विचार करेंगे।

सत्ययुग, त्रेता तथा हापरयुगमें हम मूनकपर अनेकों राक्षस तथा आततायी पुरुप उत्पक्ष हुए, जिनके द्वारा नाना प्रकारके पापोंका संसारमें आविभाव हुआ। नामिक-वादके आविभाव हुआ। नामिक-वादके आविभाव हुआ। नामिक-वादके आविभाव हुआ। त्वामिक-वादके आविभाव हुआ। त्वामिक-वादके आविभाव था और उनके भयमे लोग ईश्वरका नाम-तक लेनेसे दरते ये तथापि जनसमुदायके हृदयमें ईश्वरीय सत्ताके विषयमें दद विश्वास तथा अट्ट प्रेम था। परन्तु किसमें यथापि वैसे राजस साझाद नहीं दीसते तथापि जनताको मनोवृत्तिमें ईश्वरीय सत्ताका अभाव देखकर आक्षयं होता है। तथा यह जाननेको बही उत्सुकता होती है कि 'कोम ईश्वरको क्यों सूके वा रहे हैं ?'

बात असल यह है कि इस कि को सी पाप-प्रकृतिकों प्रोत्साइन देनेवाला तथा नास्तिकताका प्रचयह प्रचार करने-वाला एक जड राक्षस आविर्भृत हुआ है। पुराने समयके राक्षस देवताओं तथा ऋषि मुनियों एवं बाइग्गोंके धर्म-कर्म करनेमें नाना प्रकारके विभ उपस्थित करते थे और कभी-कभी तो ये इनके जानके गाइक हो जाते थे, परम्नु यह किल्का राचस जड होनेपर भी इतना बचा भयानक नीतिज्ञ है कि इसने जनताकी रुचिकों ही धर्म-कर्मकी ओरसे मोद लिया है, तथा भन्न इसके मनुष्यत्वकों ही निर्मृक नाश करना चाहता है।

किकालका यह महाराष्ट्रस शक्तियन्त्र (Power-machine) है। यह बढ़ा ही बलवान् और अयंकर है, इसकी समस्त चेष्टाएं आवव-जातिके अस्तित्वको मिटानेके जिये ही हो रही हैं। सनुष्यमें मानवोधित गुणोंका यह धीरे-धीरे क्षोप करता अ सारहा है। इसने ईरवरीय सचाके विकद ऐसा प्रवक्त विद्रोह जादा कर दिया है कि बहुन से देशों में नास्तिकताका साम्राज्य प्रतिष्ठित हो रहा है। देखनेमें तो यह मनुष्यके लिये यदा ही उपकारी तथा आजाकारी प्रतीत होता है परन्तु थोदा-सा विचार करते ही इसका असकी स्वरूप सम्बद्धी आ जाता है। वस्तुतः यह इसारा सहान् गुष्ट

शत्रु है और इसारे बीचमें रहकर अपने नाशकारी प्रयवों-द्वारा इसे प्रतिदिन भपुंसक, निकम्मा और ईश्वरपराङ्मुख यनाता जा रहा है!

मगवान् मनु जिलते हैं कि मांसमक्षण, मिर्रापान भीर मैथुनमें मनुष्यकी प्रवृत्ति स्वामाविक होती है, परन्तु निवृत्ति मनुष्यको महत्कल प्रदान करनेवाली होती है। इसलिये सांसारिक विषयोंसे निवृत्त रहकर ही मनुष्य महाफलल्पी चैतन्य शवस्थाको प्राप्त कर सकता है। चौरासी जास योगियोंमें एक मानव-योगिको छोबकर शेष समस प्रकृतिके श्रधीन रहनेके कारण निवृत्तिके छिये यस करनेमें समर्थ नहीं हो सकते। मनुष्य भी यदि प्रवृत्ति-सागमें ही जगा रहा तब तो बेचारा जीव सदा आवा-गमनके चकमें पूमता हुआ दु:स ही पाता रहेगा और कभी शानित नपा सकेगा।

परम्तु इस सहाराक्षम शक्तियन्त्र (Power-machine) का भाविभाव तो इसीछिये हुआ है कि स्रोग सदा प्रवृत्तिमें हो फँम रहें। यह केवल विलासिताकी सामग्रियों तैयार करता है और वह भी इतने श्रीधक परिमाणमें कि यदि मनुष्य उसे कितना ही अधिक उपयोग-में छावे, भणडार खाली नहीं हो सकता। शक्तियन्त्र अधिकाविक विलास-सामग्री तैयार करनेके छिये आगे वह रहा है, इसके छिये दिम-पर-दिन नये-नये भ्राविष्कार होते जा रहे हैं भीर मानव-जाति अधिकाधिक इसकी ओर आकर्षित होती जा रही है।

भन्छा, अब इस नाशकारी यन्त्रके प्रयक्षोंको देखिये। सबसे पहुछे इसने मनुष्य-जानिको दो हिम्मोंमें बाँटा—
पूँजीपित और मज़्रूर। इनमें पूँजीपितयोंके पास धावश्यकतांसे अधिक धन मञ्जय हो गया और वे विजासिताके पुजारी बन मोटरों और वायुयानों हारा संसारकी हवा खाने छने। दूसरे बचे वेचारे मज़्रूर, जो उन्हींकी मिछोंमें दिन-शत काम करके भी मरपेट भक्ष खानेके छिये नहीं पाते। पहुछेपरिश्रमी मनुष्यगाँवोंमें काम करके सुखसे भपनी जीविका भछाते थे, आज इम राश्चस-यन्त्रने वन्हें निकम्मा बनाकर दाने-दानेके छिये मुद्दताज कर दिया है। दिन-शत पेटको फिक्रमें छने रहनेके कारच इनको धर्म या ईश्वरसे कुछ सरोकार ही नहीं रह गया है। पूँजीपति नित-नये कारखानोंकी व्यवस्था करने, ध्रिकाधिक माछ वैयार कराकर बाहर सेखकें ही

पचड़ेमें छगे हुए हैं, उन्हें भी कहाँ फुरसत कि धर्म या है सरके विषयमें कुछ सोचें। धनकी लिप्सामें उन्मन्त हो हे नये-नये आविष्कारोंके सफल करनेमें ही मानव-श्रीवनकी सफलता समसे बैठे हैं। विहानोंको भी इस राक्षस-यन्त्रने नहीं छोड़ा है, वे भी परमारमा-विषयक तत्त्वोंकी चर्चा तथा धर्म-प्रचार छोड़कर शक्तियन्त्रकी उपयोगिता तथा भीतिक पदार्थोंकी उन्नतिके प्रोत्साहनमें ही अपने जीवनको खगाना अपना कर्त्तस्य समझते हैं।

पहले तो इसका प्रमाव शहरों में ही था पर अब वह संकामक रोगकी तरह धीरे-धीरे देहातके रहनेवालोंको भी अपने चमक-दमकसे आकर्षित कर रहा है। जो बेचारे अपना जीवन सादगी और पिनश्रतामे स्यतीत करते थे बे भी अब इसके चक्रमें फँम गाँबोंको छोड़ मुण्ड-का-धुण्ड बाँधकर शहरों में आ रहे हैं। नगरोंकी जन-संख्या अब बादके समान बद रही है। उनके खिये बड़े-बड़े मकान बन रहे हैं जिनमें वे कबूतरखानेके समान दूँमे जा रहे हैं। देहातोंकी खुली इवामें रहनेवाले शहरोंकी गन्दगीमें आकर, और वह भी एक जगह रहकर अपने म्वास्थ्यमें भी हाथ थे। रहे हैं।

बलकी गाया भी बड़ी ही भयानक और दुःखद है। कृप, तालाब और निवर्गोका ताजा जल जो मिट्टी, हवा और स्थंकी गर्मीसे शुद्ध होकर हमें मिलता था, वह आज लोहेकी टक्कियों तथा लोहेके नलोंमें बन्द करके हमें पीनेके लिये मिलता है। इससे हमारा स्वास्थ्य नए हो रहा है और हम दिन-प्रति-दिन कमज़ीर होते जा रहे हैं।

इसप्रकार इस शक्तियन्त्र (Power-machine) ने इमारे किये दूषित पदार्थों तथा दूषित वातावरणको उपस्थितकर इमारे स्वास्थ्य और सान्विकताको नष्ट्रपाय कर दिया है। जिससे इम ईचरको ढूँडना तो दूर रहे दिन-प्रति-दिन सांसारिक पदार्थोंके अर्जनमें ही शक्तिकी तकाश करते हुए उत्तरोत्तर विनाशकी ओर वहे चडे जा रहे हैं। इस यन्त्रने इमारे सामने धनकी महत्ताको इतना बड़ा दिया है कि इम धन जुटानेमें ही व्यस्त रहते हैं। धनके हारा उच-से-उच विज्ञासितामय जीवन व्यतित करनेके किये इमारी पाश्चिक वृत्तियाँ व्याकुछ रहती हैं। इम इतना मी नहीं विचार सकत कि सांसारिक सुख चाहें बह कितना ही बड़ा क्यों न हो, इमें शान्ति और सुख न हे सकेगा, विद्यास्वित्तकी और इस जिन्ना ही बढ़व आयों। उतनी ही हमारी मृष्णा बदती जायगी और उतना ही अधिक हम व्याकुछ और दुबी होंगे। सुलापद तो केवल एक ही ईरवर है जो अनन्त है जिसमें सारी काम-नाएँ छीन हो जाती हैं। परम्तु हम ईरवरको भूल गये हैं, क्योंकि इस शक्तियन्त्रक्षी महाराष्ट्रसने हमारे रहिकोणको वदछकर विछासितासय बना दिया है। यही प्रधान कारण है कि संसारमें नालिकता बद रही है और वह विनाशके गर्तमें गिरता जा रहा है। समस्त अन्योंका प्रधान कारण वही शक्तियन्त्र है। इसकी काछी करतृतांसे हमारे एवंज अच्छी तरह परिचित थे, तभी तो मनु महाराजने यन्त्रोंसे काम लेनेका निषेध किया है। चीन-देशके छियोटज् नामक महापुरुषने, जो चीनके तीन बढ़े धर्मों मेंसे एक धर्मके प्रवर्तक थे, भी मशीनमें काम लेनेको स्पष्ट शब्दोंमें मनाही की थी, इंगलेण्ड-रेशके अगाध पण्डित कार्छाइस्टने भी मशीनोंको वर्षक्षाकी हिस्से टेला था।

उपर्युक्त विवेचनसे यह स्पष्ट हो जाता है कि इस शक्तियनत्रके द्वारा मनुष्य भोगर्मे अत्यन्त प्रवृत्त होकर ईश्वरकी सत्ताको मूल गया है। जिससे वह विलासिताकी चोर बढ़ता हुआ दिन-पर-दिन कमजोर होता द:स-ही-दुःख भोग रहा है। अतः अब यह ग्रावश्यक हो जाता है कि इस इन सब बातीपर विचारकर इसमे बचनेका उपाय सोचें। यह रावणादिके समान जीवधारी राचस तो है नहीं कि इसके नाशके लिये महान अब-शबकी योजमा करनी पर्वे । इसका सो सारा वारोमवार हमारी मनोश्वतियाँ-पर है, बढ़ि इसारी सनोइत्तियाँ ठीक रास्तेपर आ आर्थ तो इस महाराक्षलके नष्ट होनेमें देर न खगेगी। मनो-इत्तियोंके ठीक करनेके लिये हमें बाह्यरूपमे तो विकासिता-का स्थागकर हायकी कारीगरियोंको उत्तेजन देना होगा और साथ ही अपनी आन्तरिक शक्तिको भी आगृत करना परेगा। परन्तु इसके छिये हमारे पास साधन स्था हैं ? कलिकालमें यज्ञ, पृजन आदि कार्योंका विधियत् हो सकना सम्भव नहीं जान पहता, क्योंकि इसके स्टिये चतुर्विक शुद्ध बातावरका तथा पवित्र वस्तुओंका स्रभाव-सा दीस पढ़ता है। परन्तु इमारे पूर्वज महर्षि त्रिकासज्ज्ञ होनेके कारण किछके दोषींको पूर्णतया जानते थे और इसीकिये उन्होंने एक स्वरमे कहा या कि ---

'हरेनीम हरेनीम हरेनीमैव केवकम् । कक्षी नास्त्वेव नास्त्वेव नातरन्यक्षा ॥ ।

तथा---

'कही केशबकीर्तनम्

अर्थात् कलियुगमें केवल भगवनाम-जयसे सब अन्धी-का नाज डोकर मानव-समाजका कस्याण डो सकता है। इसीलिये पतितपावन परम ब्रह्म परभारमाने स्वयं भगवान् श्रीकृष्याचैतस्य सहाप्रभके रूपमें अवतार लेकर ककिमें परमण्ड-माधनरूप कीर्नम-विधिका उपटेश किया है। भगवानने श्रीनित्यानन्दप्रभुको विवाहकर गृहस्य होनेकी आजा ही, तथा गृहस्थाश्रममें रहते हुए ही भगवज्ञामका प्रचार करनेके लिये उनको उपदेश दिया, जिसमे गृहस्थी-को भी कीर्यन कर नेमें किसी प्रकारका संशय न हो। महाप्रभूने स्वयं भी एक जगह बैठकर की तंन नहीं किया बस्कि उन्होंने कीर्सनको स्थितिगत न रसकर हमे सार्वजनिक रूप दिया, तथा दृषित बातावरणको हर कर जीवमात्रके कस्यागुका सार्ग खोल दिया । यही कारण था कि उन्होंने गाँव-गाँव और गली-गली वृम-वृमकर कीर्तनके रहत्यकी शिचा लोगोंको दी। उन्होंने कीतंनमें किसी सामग्रीविशेषपर जोर न डालकर बडौनक डो भगविष्टन्तनमें मन खगाकर भगवताम और गुर्णोका कीतन करना ही

कैसा सुगम साधन है! इसे संसारके सब धर्मवाले धरमा सकते हैं। क्योंकि ईश्वरको माननेवाले सभी धर्मोंके होग उनके नामकी प्रार्थना नथा गुणानुवादको परम पित्र कर्माय मानते हैं। अतः सभी नर-नारी एक साथ बैठकर इस होग्रमय जीवनमे त्राण पानेके लियं करणभावसे भगवान्की प्रार्थना करें। कीतंन करनेवाली मण्डक्यों धूम- धूमकर गुद्ध प्रेमभावसे होगोंमें भगववाम-संकीतंनके महत्त्वको बनलावें। यदि इस इसप्रकार सम्मिक्ति प्रार्थना करेंगे तो इमारे सब्बे आतंनादको सुनकर भगवान्का आसन अवश्य होल उठेगा और तब वह पतितपावन भक्तवस्य हमारा अवश्य ही त्राण करेंगे और क्यिके करमयोंसे इमारी रक्षाकर इसे उस मार्गमें कतावेंगे जिसपर च्छनेसे मानव-समाज शाश्वर सुन्त और परम धानित प्राप्त कर सकेगा।



## ईश्वरके अटल विश्वासी भक्त

( प्र ----पं - बानन्दिकशोरजी शुक्क वाणीभूवण )

(1)



टलीको स्वतन्त्र वनानेवाका वीर नवयुवकोंका अग्रणी नेता गेरीयाल्खी इतना बढ़ा नामी पुरुष क्यों हुआ? इस योग्यताका कारण उसकी माता-का ईश्वर-प्रेम हैं। वह बढ़ी ही ईश्वर-प्रायणा साध्वी नारी थी घोर

गेरीवाल्डीका चरित्र सुधारनेमें उसीका पूरा हाथ था।
गेरीवाल्डी आस्मवरित पुन्तकर्में लिखना है कि मुसमें
असाधारण साहस देखकर जनता विस्मित होती है और
संग्राममें मेरे पास किसी देवी-शक्तिके होनेका अनुमान
करनी है। इस साहम और शुरताका मृत्र कारण तो ईखरीय
बलके उपर मेरे अटल विश्वासका होना ही है। मेरा दह
विश्वास है कि जबतक सतीत्वकी अवतार देवीनुल्य मेरी
माता, मेरे प्राश्च-रक्षार्थ परमेखरकी आराधनामें सप्त
रहेगी, तबतक मुझै सपने प्रार्णीकी रक्षाके किये बरा भी
शक्का नहीं। मैं ईखरके भरोसे निश्चिम्त है।

परिणाम यह हुआ कि, गेरीवाल्डीके कार्मोंके पाससे युद्धक्षेत्रमें समसनाती हुई गोकियाँ चलने कार्री और तोर्पोंके गोठे फूट-फूटकर अग्नि बरसाने लगे। उस समय इस बीरको यही जान पक्ताथा कि मेरी माता मानो घुटने टेककर जगबियन्ता ईश्वरके निकट अपने पुत्रके प्राण् बचाने-के लिये प्रवक्त प्रार्थना कर रही है।

( ? )

एक मनुष्यने किसी फकीरमे तीन सवास्न किये—
(१) 'ईखरकी सत्ता सर्वत्र है' ऐसा प्रत्येक जन कहता
है, परन्तु मैं उसे क्यों नहीं देख सकता ! यह कहाँ है
मुझे बतलाइये। (२) मनुष्यको उसके पापसे सज़ा
किसकिये होती हैं ! क्योंकि मनुष्य जो कुछ करता
है, प्रभुकी प्रेरणासे ही तो करता है। (३) ईरबर शैतान-को नरकाशिमें हालकर सज़ा देता है, ऐसा भी क्यों होता है ! क्योंकि शैतान आप ही श्रशिक्ष है, तो फिर अप्रिकी अप्रिके उपर क्या चलेगी !

गम्भीरतासे इन प्रभौको सुनकर फक्कीरने बसीनसे एक देखा दहाया और तानकर प्रसक्तीके शिरपर हे सारा । वह चोट खाकर रोता-चिछाता काजीके पास पहुँचा, और उसने नाखिराकर दी। काजीने फकीरको बुछाकर जवाब तखब किया कि बतकाओ तुमने हम जादमीको परधरमे क्यों मारा ! फकीरने बेधइक उत्तर दिया कि मैंने हमके तीन प्रभोंका यह उत्तर दिया है । यह बतलाये कि सिरपर चोट लगनेसे जो दु:ख हुआ है, उसका रूप कैंसा है और वह हमें क्यों नहीं दीख पड़ता ! पीछे हम इसे ईश्वर बतला हेंगे । (अर्थान् ईश्वर आन्तरिक अनुभवदारा देखा जाता है ) दूसरा उत्तर यह कि, हमने जो कुछ किया सो एकमात्र ईश्वरकी प्रेरणाम किया है, फिर ईश्वरकृत अपराधपर हमें सजा क्यों ? यह आदमी हमारा कस्तर क्यों मानता है ? इसका शरीर मिटीका बना है, तो फिर मिटीकी मिटीके उपर क्या चक सकती है ? फकीरमें इसप्रकार उत्तर पाकर सबको बहा आवर्ष हुआ। काजी साहब भी खुश हो गये।

(३)

तिरुवरुलुवारका दूसरा नाम मुनिवाइन था। ईस्बी सन् १००में दक्षिण भारतके एक चाण्डालके घरमें जन्म हुआ था । वह सङ्गातविद्यामें निपुण ईसरका परम भक्त या । अजन गाता-गाता बहुधा वह प्रेममप्र हो बाह्य-ज्ञान-शुन्य हो पदता था । सुप्रसिद्ध कावेरी तीर्थ श्रीरक्षमूर्मे एक दिन नवीके मार्गमें गाते-गाते मुर्छित हो पदा था। इसी समय भीरहनाथबीका एक पुजारी ठाकुरजीकी पृजाके किये काबेरी जरू भरने जाता था, चारडाळहारा राम्ता रुका जानकर उसने क्रोधित हो उसे ऐसा मारा कि तिरुवछ होशमें आ गया। वह खड़ा हो गया भीर रास्ता खड़ गया । पुजारी पवित्रतासे जरू भरकर मन्दिर पहुँचा तो देखा कि भीतरसे दरवाजा बन्द है। तद सो इसने अगबानकी बड़ी स्नुति-प्रार्थनाकर क्षमा माँगी कि है प्रभो ! मुक्तसे जाने-अनुधाने जो भी धपराध हुआ हो, वह माफ करो ।' मन्दिरसे आज्ञा सुन पड़ी कि--'यदि तू उस मेरे चायडाक सक्तको कन्धेपर बैठाकर, मन्दिरकी प्रदक्षिया करे तो तुरन्त दरबाजा खुल जाय ।' सेवक बहुत घरमाया । किर श्रति एश्रासापपूर्वक भगवानुकी बाज्ञाका पासन करनेपर मन्दिएका द्वार खुख गया ।

(%)

एक बाह्यसके मनमें धनवान बननेकी बड़ी खालसा भी । एतदर्थ वह व्यापार करता और साधु-संग भी करता या । पर किसी तरह भी काफी धन एकत्र न कर सका । किसी रीज सेवासे सुश होकर एक साधुने कहा कि बृन्दावनमें श्रीसनातन गोस्वामीजीके पास पारसमणि है. जिसका स्पर्भ होते ही छोहा सोना बन जाता है। सोभी माइल दौदा हथा गोस्वामीजीकी सेवामें पहुँचा और पार्थना कर कहने ख्या कि चाप मुझे पारसम्मि दे हैं, तो मैं आपकी द्यासे देशमें सबसे बढ़ा सेठ वन जाऊँ। गोस्वामीकी बोले, वह रासके देशमें पड़ी है, उठा ले जा। मेरे किसी कामकी नहीं । बाह्यण आश्चर्य-चकित हो गया । उसने हाथ जोड़ पक्षा, 'अगवन ! क्या पारसम्भिये भी ज्यादा कीमती कोई पदार्थ श्रापके पास है कि जिसके कारण आपने ऐसी मणि बेपरवाडीसे फेंक रक्की हैं ?' गुरुजो बोले, 'हाँ, मेरे पास एक ऐसी बस्तु है, जिसके सामने संसारकी सारी वन्त्रण असार है। वाश्वराने जब उसके िख ही आग्रह कर दिया, तो महारमाने धीरेमे उसके कानमें 'हरिनाम' का मन्त्र सनाकर धमके लिये उपदेश कर दिया । राम-धन लेकर वह सानन्द घर गया, और उसने सञ्चित धन भी ठान कर दिया। 'निर्धनके हरिनाम परम धन।'

(4)

किसी खीका एक पुरुषमे सखा प्रेम हो गया था। वह उसके बिना संसारमें कुछ भी नहीं देखती थी, प्रियतमके वियोगमें उसका खाना-पीना और सोना सब छूट गया था। उसकी सुन्दर काया मुखने लगी। इतनेमें समाचार मिखा, तो प्यारेमें मिछनेको दाँड चली। मार्गमें अकबर बारशाहका पड़ाब पड़ा था, बारशाह अपने खेमके पास खाजिम बिछाकर नमाज पद रहा था। प्रेम-मतवाखी खी बादशाह था उसके आसनका कुछ मी क्याल न रखती हुई, जाजिम रॉदती उघरमे जा निकली। अकबरको क्रोध तो खुब खड़ा, पर नमाज पदता था, क्रोध रोकना ही पड़ा। यह खी प्रियतमसे मिछकर उसके साथ हँसती हुई जब छीटी, तब बादशाहने कहा 'अरी पापिन! तुझे इतना भी होश न रहा कि यह जाजिम हैं। यहाँपर नमाज पदी जा रही है।' प्रेममझ खीने निर्मयताके साथ हँसकर दिया, 'बादबाह सखायक! मैं हो मसुष्यके प्रेममें

पागल थी, इससे आपको न देख सकी। परन्तु आपने मुक्ते किस तरह देखा और जाना है इंटबरके प्रेमी और विश्वासी भक्त उस प्रमुके ध्यान-समय सर्वदा ही तन्मय रहते हैं। प्रेममें बेसुध रहते हैं। आप कुरान पदकर थक गये हैं, पर आपके दिलमें अभीतक 'मालिक' के प्रति सचा प्रेम नहीं उत्पन्न हुआ। नहीं तो ध्यानके समय मुझे न देखते।

> नर-राची सुन्नी नहीं तुम कस तख्या सुजान ? पढ़ि कुरान बौरा भए नहिं रांच्या रहिमान ?

> > (1)

मक्त राजनारायण वस् वृक्षावस्थामें रोगके कारण राज-गृष्ठीमें रहते थे। देशभक्त बाबू श्रमिनीकुमार दक्तके आप गुरु थे। रोगका समाचार पाकर अश्विनी बाब गुरुवर्शनार्थ पहुँचे। तीन महीनीये बस महाशय छक्केसे पीबित थे. अश्विनी बाबू गामीर उदासीन मुख हो कमरेके अन्दर गये। प्रणास करते ही बस बाब बहत प्रसन्न हो सहये बोले, समिनी ! आधी आसी, बहुत दिन हो गये तुम नहीं मिले थे। ऐसा कहरूर एक हाथन ही आर्लिंगन किया । दूसरा हाय एकवा मार्नेसे बेकाम था । तत्पश्चात् बातचीत शुरू कर ही। शेली, बायरन, वर्डस्बर्ध, हाफिज, भगवद्गीता सौर उपनिपदोंके बास्य, श्लोकपर श्लोक बड़ी सुक्षीम बोस्रने स्रोत । मानो दुःसकी जरा भी परवा नहीं । मानन्द तीन घएटे व्यतीत हो गये । अधिनी बाबुको इससे कुछ आश्चर्य हुचा और विदा होते समय उन्होंने पूछा,---'आप-की तक्षियत अच्छी नहीं, यह जानकर में तो उदास हो आपको देखने आया था। परन्तु यहाँ धाकर देखता है कि आपके आनन्दका कुछ ठिकाना नहीं ! तीन साससे काप विमारपर पढ़े हैं, तथापि क्या आपको दु:स नहीं होता ?! राजनारायण बसुने उत्तर विया, 'श्रिक्षनी ! मैं श्रव पृत् हो गया हैं। जिस भगवानकी क्रपासे इतने जीवनमें कितने ही सुन्दर दश्य देखे, अनेक सुन्दर स्थाम देखे, बहुत-से मांगलिक बनाव देखे और आवन्दका उपभीग किया, उसी प्रभुकी इच्छानुसार क्या धोवं दिक मैं इस रोगशस्यापर प्रमचतासे पदा-पदा अञ्चलहीं कर सकता 🔭 इसीका नाम है सन्नाभगवर्त्रेम ! सन्नेभगवज्ञक रोगजनित बेदनाको भी बेदना नहीं समझते ।

(·)

प्रार्थनाहारा रोग मिटानेका प्रयोग पाळास्य देशोंमें सम्बद्धि च्छने क्या है, अपने यहाँ भारतमें क्षा यह सनावन शीत है। संकटके समय ईश्वरपर पूरा विश्वास रक्षकर, उसीके अरोसे रोगीको छोड़ ने और आरोग्य काम करनेवाले अनेक मनुष्य 🖁 । सर धामस म्यूरकी भी परमारमाके प्रति ऐसी ही सटट आदा थी। इनकी प्यारी कहकी बहत बीमार हो गयी। नामी-नामी डाक्टर हार गये। सब बपाय कर बाढ़े। परम्तु किसी प्रकार भी उसकी निदाको रोक न सके । अवस्था दिनों दिन सराव होती गयी । सगे-सम्बन्धी सब निराश हो गये । प्रत्रीका दःख देखकर म्यरका हृदय भर भाया । वह अशरणके एकमात्र शरण अगवानुके शरण हो गया, निस्यके अभ्यासानुसार उपासना-गृहमें जाकर घुटने टंक अध्रुपर्य नयन साजि प्रशुसे प्रार्थना करने खगा,---'हे सर्वशक्तिमान् दयाल पिता ! तेरे क्रिये कुछ भी असम्मव नहीं। त मेरी उपासनासे प्रसन्न हो तो सुझपर इतनी कृपा कर । सेरी प्यारी बेटीको बचा है। मेरी यह नम्न प्रार्थना स्वीकार कर।' योबी देर बाद स्वस्य होनेपर अन्तर्यामी अभूकी क्रपासे स्थरके मनमें ऐसा विचार इठा कि अमुक दपाय भी अजमा देखना चाहिये । भाशा है कि इस उपचारसे रोगीको भवश्य बाभ होगा। तुरन्त ही उसने डाक्टरोंको अपना अभिप्राय बना दिया। उन जोगोंने स्वीकार कर कहा, तुम्हारा विचार बहुत ठीक है। इस रोगपर यही उपचार सर्वोत्तम, सर्वमान्य है, अभीतक हमखोगोंको इसकी सुध नहीं आयी बी, ऐसी विस्सृतिके छिये आश्चर्य है।

इस उपायसे रोग भग गया । कन्या मृत्युमुखसे बच गयी । पिताके शुद्ध मन्तःकरणकी असवद प्रार्थनाने जादूका भ्रसर किया । इस उदाहरणद्वारा यह नहीं कहा जाता है कि रोगावस्थामें कोई ओपि भ्रादिन करें। उपचारों-के साथ-साथ रोगी और उनके सम्बन्धी कोग प्रमुकी शरण पकड़ उनका आशीर्बोद भी एकाप्रचित्त हो माँगना सीखें। यही हमारा उद्देश्य हैं। ऐसे समय भी शान्तिका बातावरख पैदा होता है, बहु रोगीको भ्राराम करनेमें बड़ी मदद करता है। ईश्वर अपने भक्तोंकी सहायता अवश्य करता है।

> हारणाश्वदीनार्गपरित्राणपर। मणे । सर्वस्यार्तिहरे देवि नारायाणे नमें। दस्तु ते ॥ ( गुजराती भाददी दृष्टान्तमा कासे )

# ईखर और परमेखरका खरूप



सी महद्रस्तुका क्षुद्र वस्तुके उपर जो

एक गौरवप्यं प्रभाव होता है, उसे

एवर्ष कहते हैं। इस एवर्ष जो

युक्त हो, उसकी ईश्वर संज्ञा है।
संसारमें देतन या अवेतन कोई भी
ऐसी वस्तु नहीं, जिसपर ईश्वरके

ऐस्वर्यका प्रभाव न हो; किस्तु इसकी
अनुमृति देतनांको ही होती है।

महत्त्वैतन्य इंधरपर मदापूर्ण विश्वास करना चुद्रचैतन्य जीवोंका एक सक्तपगत समाव है। जड-वद् जीवोंमें इस समावका परिचय मनुष्य-जीवनमें ही विशेषरूपसे पाया जाता है। इसका कारण यह है कि जीवकी चेतनता जितनी जडभावायच होगी, यह स्वभाव उतना ही संकुचित होगा । चेतनता जितनी जड-भावसे सुक्त होगी यह स्वभाव भी उतना ही विकसित होगा। समस प्राणियोंमें मनुष्य ही जड-भावसे चचिक सुक्त है। विभिन्न हेशचासियोंके जीवनपर विचार करनेसे यह चात चिकक सम्य बीवनपरंकत मनुष्य-बीवनकी क्षतेक अवस्थाएँ हैं। इन समीमें किसी-न-किसी रूपमें ईश्वर-विश्वास अवस्थ पाया जाता है। वन्यजीवनकी मनुष्य पशुओंके समान बीवन न्यतीत करते हुए भी अपने चेतनगत समावके कारण बड़े-वड़े पर्वतांको, नर्-निश्चोंको, वृश्लोंको एवं प्रकाशयुक्त सूर्य, चन्द्र, नक्षत्र आदि जडीय पियडोंको अपना दाता, पाता, नियन्ता, ईश्वर जानकर एजते रहते हैं। बैसे-जैसे इनमें बडताका हास एवं चेतनताका प्रकाश होता जाता है, वैसे-ही-वैसे हनके ईश्वर-विश्वासरूप स्वभावका विकास होता रहता है। यही मनुष्य-जीवनकी उद्यत्तिका क्रम है।

कोई-कोई मनुष्य ऐसे भी पाये जाते हैं, जो ईश्वरपर विश्वास नहीं करते। यह उनके चेतनकी अस्वस्थ धवस्था है। वे लोग दुर्भाग्यवश बीचमें ही कमोस्रतिके पथसे पतित हो, कुसङ्ग और कुशिचाके हारा कुसंस्कारीका पोषय करते हुए इतकी बनकर धविश्वासके गर्वमें शिष्ट जाते हैं। इससे इन्होंकी द्वानि होती है, ईश्वरकी कोई द्वानि नहीं होती। सत्य सर्वत्र और सर्वदा समान होता है। जिसप्रकार पाँच और पाँच दश्च होते हैं, यद कार सभी देशोंके कोग सर्वदा स्वीकार करते आये हैं। पाँच और पाँच बीस होते हैं, इसे कोई भी स्वीकार नहीं करता। यदि कोई ऐसा कहे भी तो वह पागज माना जायगा। इसी प्रकार ईश्वर-विश्वास सभी मनुष्य सर्वत्र सर्वदामे करते आये हैं। ईश्वर-विश्वास न करना स्वाभाविक नहीं है। यह कोगोंने पीछेसे सीसा है।

कोई मनुष्य कितना भी विद्या,विज्ञान,कला, सभ्यतासे सम्बन्ध क्यों न हो, यदि उसमें ईश्वर-विश्वास नहीं है तो उसका जीवन पशु-जीवनसे किसी प्रकार भी उत्तम नहीं है। वास्तविक सनुष्य-जीवनका परिचय ईश्वर-विश्वाससे ही मिकता है। ईश्वर-विश्वास करनेवाळींकी साधारणतः दो श्रीकार्यों हैं 'एक कल्पित ईश्वरवादी, दूसरे यथार्थ ईश्वर-बादी। कल्पित ईश्वरबादी नीतिको ही सर्वप्रधान मानते है। समाज-सम्राखनके जिये जो नियम बनाये जाते हैं. उसे बीति कहते हैं । ये छांग ईश्वर-विश्वासकी इसी नीतिका एक विशेष शंगमात्र मानते हैं । इन कोगांका कहना है कि इंश्वर-विश्वासके विना नीति सम्प्रया नहीं होती। ईश्वर-विश्वास-ग्रन्थ मनुष्य कितना भी नीति-निषुण क्यों न हो, अब कभी उसकी इन्द्रियाँ विषय-भोगोंके किये प्रवक्तपसे बाकायित हो उठती हैं, उस समय वह प्रत्यक्षभावये नहीं तो परोक्षभावसे नीतिविहत कार्य प्राय: कर बैठता है। ईश्वर-विश्वासीकी परोक्षमें भी अनाचारमें प्रवृत्ति नहीं होती, न्योंकि ईन्बर परोचमें भी सब देखता रहता है। ये कोग यह भी कहते हैं कि सदि ईबर है तो उसके माननेवा ठेको बहुत कुछ काम है। और बाठि नहीं है सो भी उसके माननेसे कोई हानि नहीं है। इसके विपरीत यदि कहीं ईश्वर हुआ तो न माननेवाकींकी बहुत बड़ी हानि है। अतएव मनुष्यके सांमारिक जीवनके किये ईवार-विश्वास बहुत ही हितकर है। दूसरी श्रेखीके ईश्वरवाती ईश्वरके अक्तित्वको यथार्थरूपये स्वीकार करते हैं। इसका कहना है कि यदि ईश्वरको वामाविक न सामा जाय तो उसका ईश्वरत्व ही कुछ नहीं रहता---

'कर्तुं मकर्तुमन्बयाकर्तुं समर्थः स्वतन्त्र ईश्वरः ।

इस उक्तिके जनुसार सामर्थ्यवान्का नाम ही ईसर है। कविक्स ईसर जीति वा कर्मके परतन्त्र रहता है। उसका महत्त्व एक म्यायी शासक (मिलस्ट्रेट) से अधिक कुछ भी नहीं रहता । उसमें क्षमा-गुयका ग्रमाव हो जाता है, जो कि उसकी ईवरताकी रक्षाके छिये अस्यम्स आवश्यक है।

ईसर इस विश्व-ब्रह्मायडमें जीव और जड दोनोंकी अन्तर्यामी होकर स्यष्टि और समष्टिस्पसे अवस्थिति करता है। सबका नियमन करता है। ब्रह्मायड अनन्त हैं। इंबर प्रत्येक ब्रह्मायडमें अपनी स्जन-राकिहारा ब्रह्मास्पसे स्रष्टि, पोषण-राकिहारा विष्णुस्पसे पासन एवं विधव-राकिहारा रह्मस्पसे संहार करता है। ये सब कार्य कमी स्वयं करता है, कभी शकि-सङ्खार कर खिकारी जीवों-हारा कराता है। उस समय जीव भी ईसर-नामसे अभिदित-होते हैं। यही कारण है कि ईसरके अनेक स्प कहे जाते हैं, जिन्हें पद-सुनकर बहुत-से सोग खनेकेखर-बादी या खबेब ईसरोपासक हो गये हैं।

परमेरवर एक है। जिसका प्रेवयं परम अर्थात् सर्वोपित है, उसे परमेरवर कहते हैं। इसिके प्रेवयंमें सबके प्रेवयंका पर्यवसान है। समल ईरवर-नाम-आरी ईरवरोंकी ईराता इसीसे स्थिर है। यह ईरवरोंका भी ईरवर महेरवर है—देवताओंका भी परम देवता है। श्रुति भी कहती है—

> 'तमीश्वराणां परमं महेश्वर तं दैवतानां परमं च देवतम् '

ईरबर और परमेश्वर कोई प्रथक् प्रथक् तो पदार्थ नहीं हैं, ये एक ही स्वरूपतत्त्वके दो भाषमात्र हैं। सृष्ट पदार्थों के प्रति प्रसारित ईराताका नाम ईरवर है एवं केन्द्रीभूत ईराताका नाम परमेश्वर है। वास्तव वस्तु एकमात्र स्वरूप-तत्त्व हो है।

वस्तुमात्रका कुछ-न-कुछ एक स्वरूप श्रवस्य होता है, श्रतएव वास्तव वस्तुका भी एक स्वरूप है! अडीय वस्तु-का स्वरूप अडमय होता है—चैतन्य वस्तुका स्वरूप चेतनमय होता है। वास्तव वस्तु चैतन्यधन है—चतः उसका स्वरूप भी शुद्ध चेतनमय है—यही उसका श्राकार है। यह स्वरूप चर्म-चश्चुओंका विषय न होनेके कारख अनेक स्रोग इसके अस्तित्वमें भी सन्देह करते हैं।

सनुष्यको सो एक अञ्चलन-वृत्ति प्राप्त है, वसीसे इस सन्दर्भका प्रत्यक्ष हो सकता है । यह अञ्चलन-वृत्ति जीन प्रकारकी है—स्यूछरेहगत इन्द्रियजन्य ज्ञान, सूक्ष्म-देहगत मनोज्ञवत्रोध एवं भ्रात्मगत विदर्शनसामर्थ्य । इनमेंसे प्रथम दोनों प्राकृत हैं, इनमे स्वरूपका प्रत्यक्ष होना असम्भव है । आस्मात विदर्शनसामर्थ्यसे दी स्वरूपका साक्षास्कार होता है ।

श्रीकृष्ण ही स्वरूपतस्य हैं। यही ईश्वर धीर परमेश्वर दोगोंके धात्रय हैं। ब्रह्मसंहितामें विस्ता है---

> ईश्वरः परमः कृष्णः सिवदानन्दविप्रहः। अनादिरादिगोविन्दः सर्वकारणकारणः॥

अर्थात्-सम्बद्धानन्दस्यरूप श्रीकृष्ण ही परम देखर हैं-गोविन्द स्वयं अनादि, सबके भादि एवं समस्त कारणेंके कारण हैं।

श्रीमञ्जागवतके प्रारम्ममें ही इस श्रीकृष्णसक्त्यके सम्बन्धमें विका है—

'वेद्यं वास्तवमत्र वस्तु शिवदं तापत्र योन्मूकनम् ।'
अर्थात् यही सबका देख है, यही वास्तव वस्तु है,
कश्याखवाता है एवं तापत्रयका विनाशक है।

क्रणाकिकर बालकृष्ण

## हरि-नाम

भावुक-हृदय-सीपके मोती ! मानस-चिन्तामणि अभिराम ! दिव्य अर्थसे भरे हुए हे अनुपमेय सद्गुण-गण्-धाम ! जगमें बहा-तत्त्वके प्रतिनिधि ! भक्तोंके सर्वस्व ललाम ! बसो निरन्तर रोम रोममें अविनश्वर बनकर इरि-नाम । ॥१॥ जिह्ना करे तुम्हारा ही जप, कान सुने वह मंजूल तान आंखोंमें हो छटा त्म्हारी, मनमें रमे तुम्हारा ध्यान। श्वासों-प्रश्वासोंमें भी बस उठे तुम्हारा ही कल गान तब जानूं जब स्वेद-छिद्र तक वहीं सुनावें नाद महान ॥२॥ प्रेम-सुधा-तरुके मीठे फल ! भव-सागरके सुदृढ पोत ! सत्पथके पथिकोंके संबल ! सान्विक-शक्ति-सरितके स्रोत ! अभ्यन्तर-तमके शाचि साबुन ! भाकि-मुक्तिके बर आगार ! हुआ करे मेरी नस-नसमें सदा तुम्हारा शुभ सञ्चार ॥३॥ मुझ निर्धनके तुम ही धन हो, निर्बलके बल हो विख्यात आश्रयहीन दीनके आश्रय, तुम्हीं पातितप।वन अवदात । जीवन-नौकाके केवट हो, चित्त-पङ्कके शुचि जलवात! सदा तुम्हारे पक्के रँगमें रँगा रहे मेरा मन तात । ॥४॥ नाम-रूप है एक, नाममें देखूँगा मैं रूप छलाम 'हरि' के परदेमें ही स्थित हैं श्रीहरि चिन्मय सोभा-धाम । हरि ईश्वर है, ईश्वर हरि है, वहीं जीवका वर विश्राम जिह्वे ! मज जानन्द-मग्न हो मधुराक्षर श्रीश्रीहरि-नाम ॥५॥ बकदेवप्रसाद मिश्र, एम० ए०, एक-एक० बी०

THE LEGICAL LEGICAL AS HE HE LEGICAL HE HE LEGICAL HE HE LEGICAL

# ईश्वरके अस्तित्वकी सिद्धि

(लेखक-प॰ भीमदनमोहनजी शास्त्री, प्रिं० मारवादी संस्कृत-कालेज, काशी)



रसात्माके बनाये हुए इस जगत्में सभी प्राणियोंकी प्रकृत्ति और निकृत्ति प्रत्यक्ष, अनुसान और आगम-प्रमाणके क्राधीन है। इन प्रमाणोंके बिना सदसत् वस्तुक्षोंका यथार्थ निर्णय न हो सकनेके कारण इष्टा-निष्टका निर्णय करनेवाला ज्ञान नहीं हो

सकता । और इष्टानिष्टके ज्ञान विना वस्तुओं में इच्छा-हेंप ( अपेका तथा उपेका ) की उत्पत्ति न होनेसे संसार-यात्रा ही लुप्त हो जाती है। यदि अनुमानकी प्रमाखता न मानें तो दूसरे पुरुषमें समवेत ( रहनेवाले ) संशय, विपर्यय आदिका केवल प्रत्यक्ष-प्रमासद्वारा भान न हो सकतेके कारण परपक्षके बिना जाने ही उसके खरहनमें प्रवृत्त होनेसे अपनी कौकिकता और परीचकता नष्ट होती है । प्रमाणता-के स्वतोप्राद्य होनेके कारण ज्ञानकी प्रमाणतामें संशय नहीं होता, अतः प्रमाणताकी शङ्का करनेवालेकी प्रकृति आदि किङ्गसे अनुमेय अनुमानकी प्रमाणता न माननेसे प्रायक्षकी ही प्रमाणता नष्ट हो जायगी । किर धूमके देख नेसे प्रशिका ज्ञान, मुलकी प्रसन्ततासे सुलका ज्ञान, मुलकी मिलनताये दु:सका ज्ञान, रोदन आदिसे शोककी अधिकता कैसे जानी आ सकती है ? अतः ऐन्द्रिय प्रत्यक्षके समान अनुमानकी भी प्रमाणता अवश्य स्वीकार करनी चाहिये । इसी प्रकार भागम ( शब्द-प्रमाण् ) की प्रमाण्ता न माननेसे बासकता अपने माता-पिताका निश्चय, वनके पशुर्जीमें ब्याध, गवय आदिके हिंग-अहिल होनेका निश्चय, ओएचियोंके हितकर-अहितकर होनेका निश्चय, शंख और मृत पुरुषके क्यास आदिकी पवित्रता श्रीर अपवित्रताका निश्चय किसप्रकार किया जा सकता है? अतः प्रत्यच, अनुमान और आगमकी प्रमाणता किसीके द्वारा भी खण्डन नहीं की जा सकती। इन त्रिविध जागरूक प्रमाणोंके रहते हुए आज जो प्रमाण-शक्तिसे अनभिज्ञ, वेद-म्युति-पुराग्य-इतिहास आदिका लेशमात्र भी ज्ञान न रखनेवाले, पाश्चास्य कुशिचासे यक्त मितवाले, प्रर्थ और काममात्रमें बीन रहनेवाबे मुधारक-धुरीया पुरुष ईश्वरके असित्वमें ही शङ्का करते हैं तथा बहुमतके द्वारा ईश्वरका अभावतक निश्चय कर डाखते हैं, उनके न्यामोइ ( भ्रम )को मिटानेके छिये ईश्वरका उपक्रम कर कुछ खिका बाता है।

अब 'ईश्वर नहीं हैं', ऐसा जो कहा जाता है, वह प्रस्यक्ष-प्रमाणके अभावमें, प्रथवा अनुसान-प्रमाखके अभाषमें या ईश्वरके प्रतिपादन करनेवाले आगम-प्रमाणके अभावमें कहा जाता है ? यदि प्रत्यन्त-प्रमाणके श्वभावमें, तो वह बाह्य प्रत्यक्षाभाव है या मानस प्रत्यक्षाभाव ै यदि बाह्य प्रत्यक्का अभाव मार्ने तो वह ठीक है, क्योंकि बाध्यय प्रस्यचका उन्नत रूप तथा स्पार्शन प्रस्यचका उन्नत स्पर्श हेतु है और ईश्वरमें उज्जत रूप और उज्जत स्पर्शका अभाव है अतः ईश्वरका चाक्षुच और स्पार्शन प्रश्यक्ष नहीं होता । आण-रसनादि इन्द्रियाँ गन्ध और रसादि गुर्णोका ब्रह्ण करती हैं और ईश्वर गुगा नहीं, बल्कि गुगावान द्रव्य है अतः गन्धरसादि गुणींके अभावमें ईश्वरको प्रत्यक्ष करनेमें ब्राणादि इन्द्रियोकी असमर्थताके कारण ईश्वर-ज्ञानमें बहिरिन्द्रियोकी प्रवृत्ति नहीं हो सकती । दसरे, यदि ईश्वरके अम्तित्वके न माननेमें मानस प्रायक्षके अभावको कारण माने तो प्रश्न उठता है कि 'वह अभाव धपने मानस प्रश्यक्षका धभाव है अथवा सबके मानस प्रत्यक्तका श्रभाव है ?' झपने मानस प्रत्यक्षके अभावमें वस्तुमात्रका ध्रभाव मानना किसी भी विद्वानको स्वीकृत नहीं हो सकता; स्थींकि वृसा होनेसे भपने ज्ञानके अतिरिक्त समन्त बस्तुओं के अभावका प्रसङ्ग था जाता है। यदि सबके मानसप्रत्यक्षका अभाव ईश्वराम्लिखके न माननेका कारण है, तो यह कैसे निश्चय किया जा सकता है कि किमीको भी ईश्वरका प्रत्यच नहीं हुआ । यदि कोई कहे कि तुमने यदि ईश्वरको प्रत्यक्ष किया है तो मुक्ते भी उसको दिखलाओ । उसमे कहा जा सकता है कि तुस अपने प्रत्यक्त किये हुए सुखु-दु:स्वादिको सुसे दिखळाओ । तो इसका उत्तर यही मिलेगा कि मनोबेच मुख-दु:खादि दूसरीको नहीं दिखलाये जा सकते। उसी प्रकार यम-नियमादि श्रनेक प्रकारके उपायों सथा अनुष्ठानी-से पवित्र किये हुए सनके हारा जाननेयोग्य ईश्वर भी किमीको दिल्लाये नहीं जा सकते । यदि कोई कहे कि इस-प्रकारका ईश्वरप्रत्यक्ष भान्तिमृत्तक है, इसमे बन्तुसिद्धि नहीं हो सकती; तो तुरहारे सुख-दु:खादिके प्रत्यचको भी भाग्ति-मूलक कहा जा सकता है और इससे सुख-दु:स भी सिह नहीं हो सकते। इसपर यदि कोई कहे कि सुका-दु:कादिकी

बेदना सबको होती है, तो उससे पूछा जा सकता है कि किसके सुल-द:लादिकी वेदना सबको होती है ? बैसे तुम और इम सभी अपने अपने सुख-द:खादिको अपने-आप जानते हैं, उसी प्रकार विधि और अनुशानके द्वारा जिसका सन शब हो गया है उसीके हारा ईश्वर जाना जा सकता है, दूसरीं-के द्वारा नहीं, ऐसा कहा जा सकता है। यदि सुल-दु:लके विषयमें कोई यह शङ्का करे कि इष्ट-प्राप्तिका सुख और भनिष्ट-प्राप्तिका दुःस जैसा चैत्र ( पुरुपविशेष) को अनुभत होता है बैसा ही सुके भी अनुभन होता है। इसका उत्तर यह है कि शम, दम, तितिक्षासे यक्त निदिश्यासनशील चैत्र-को जिसप्रकार ईश्वरका अनुभव होता है उसी प्रकारसे मुक्ते भी अनुभव होता है, क्या इसमें भी कोई शक्का है? यदि ऐसा कहें कि अपने अनुभवके बिना इस दूसरेकी प्रतीतिमात्रपर विश्वास नहीं करने, क्योंकि दूसरे दोपवश शङ्कको भी पीला देखते हैं, बड़े चन्द्रमाको भी प्रादेश (तर्जनी और अंग्रुठेके बीचकी दूरी) सात्र समझते हैं, शुक्ति (सीप) को भी रजनरूपमें प्रहण करने हैं: भ्रम, प्रमाद और विप्रिक्तिमा (प्रविश्वना) आदिके कारण वस्तुओं को श्रम्यथा बतलाने हैं, श्रनः केवल दूमरोंकी प्रतीतिमात्रसे किसी वस्तकी सत्ताका निर्णय नहीं किया जा सकता। परन्तु उपर्युक्त मन्त्र्योमें जहाँ पित्त, दरम्यता, भय, प्रसाद, विप्रलिप्सा आदि दोप होने हैं वहाँ अस कहा जा यकता है। योगमाधन, धनुष्ठानादिये क्षीणकस्मप वीतराग योगीमें लेशमात्र भी दोवको सम्भावना नहीं होती । चतः उनके प्रत्यक्के अप्रमाणस्वकी शक्का करना अपने-आपको कलक्किन करनेके लिये मु:माइस करना है, नहीं तो उसकी अप्रमाणता सिद्ध नहीं की जा सकती।

यदि कोई शंका करे कि 'योगियों में दोषका अभाव भी कैसे निश्चय किया जा सकता है ?' इसका उत्तर यों है कि उनके अभध्य, अयेय, द्वैतमें अनुराग, कुर्जीविका, कृतार्किकता, व्ययता, अभिसम्बि, पाख्यदका संसर्ग, प्रवश्चना आदि दोषोंने हीन होनेके कारण उनमें दोषाभावका निश्चय किया जा सकता है। 'अपने मनके द्वारा दूसरेकी आत्माका प्रथक्ष न हो जाय इसिल्ये अपने मानस प्रथक्षके लिये परास्मन्याकृत विजातीय मनः संयोगको हेतु मानते हैं, फिर इंश्वरका मानस प्रत्यक्ष कैसे हो सकता है ! और यदि इसको हेतु न मानें तो दूसरोंके भी सुख-दुः खादि अपने प्रश्यक्ष-गोचर हो जाते हैं, अतः ईश्वरका प्रत्यक्ष ज्ञान सिख नहीं होता। ' इस शङ्काका उत्तर यह है कि ईश्वरमें आत्मत्व-जाति नहीं है। क्योंकि आत्मत्व-जाति सुख-दुःख-के समवायि-कारणके रूपमें सिद्ध होती है और ईश्वरमें सुख-दुःखका अभाव है। अतः ईश्वरके अम्मित्वकी सिद्धिमें मानस प्रत्यक्ष (प्रत्यक्ष-प्रमाण्) का ष्याचात नहीं होता।

ईरवरकी सिक्सिं अनुमान-प्रमाणका भी अभाव नहीं है। अनुमान-ज्ञान एक्कुप्ति, संपन्नवृत्ति, विपन्नावृत्ति, अवा-धित,श्रसग्यतिपक्षित नामक हेनुऑये होता है। इनका स्वरूप कहीं स्वयमेव और कहीं प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहरण, उपनय और निगमनकप पाँच अवयवींद्वारा निर्धारित होता है। इसप्रकारके हेन्ऑके ज्ञानमे निर्वाध साध्यकी प्रतीति देखी जाती है। जैसे धूम आदि हेन्ऑसे पर्वतादिमें अग्नि-की प्रतीति होती है । ईरवरके अस्तित्वकी सिद्धिमें, दृष्णु-कादिमें निर्धारित पञ्चरूपोपेत कार्यरूप हेतु है । ( जैसे, हथगुरु सकत्तं क है-प्रतिज्ञाः क्योंकि यह कार्य है-हेनु; जो कार्य होता है वह सकर्च क होता है, जैसे घट--उदाहरण: इयगुक भी कार्य है--उपनय: इसिलये वह सकत्त के हैं--निगमन।) हममें उन द्रयणुकोंके उपादानको प्रत्यच करनेवाला ज्ञान नहीं है थार ऐसा कोई कर्त्ता नहीं दीख पबता जो उपादानको प्रत्यक्ष किये विना कार्यका सम्यादन करे. एवं द्वयणुकको कार्यस्पर्मे देखकर उसके उपादानको प्रत्यक्ष करनेवाले ज्ञान, चिकीर्षा और कृतिमे युक्त कर्सा अर्थात् ईरवरकी निर्वाध प्रतीति होती है । श्रतः कैसे कहा जा सकता है कि ईरवरकी सिद्धि अनुमानद्वारा नहीं होती।

इसपर यदि कोई शक्का करें कि प्रश्यक नहीं है। कारण 'द्रयणुक नहीं है, अनः वे कार्य मी नहीं हैं। इसप्रकार अनुमान-वाक्यमें पक्षासिद्धि और हेतुमें स्वरूपा-सिद्धि-दोष होता है।' परन्तु सावयव द्रव्य बाह्य निद्रयों-द्वारा प्रश्यक्ष होते हैं। अतः 'त्रसरेणुका सावयव द्रव्यये आरम्भ होता है, क्योंकि उसका बाह्य इन्द्रियोंने प्रस्यक्ष होता है' इस न्यायये द्रयणुक निरवयव नहीं सिद्ध होते हैं इसलिये पक्षासिद्धि-दोष नहीं आ सकता । इयणुकके सावयब होनेके कारण उसका कार्यस्व भी सिद्ध ही है अतः हेतुमें स्वरूपासिद्धि-दोष भी नहीं आता ।

वृत्तरी शङ्का यह होती है कि 'अङ्कुर आदि काय हैं परन्तु वे सक्तृ के नहीं देखे जाते, अतः यहाँ विपचा-भावकी प्राप्ति नहीं होती, हसिखये इयस्तुकादिका कार हेतु पर्याप्त नहीं है। उत्तर यह है कि विपक्ष निश्चित-साच्याभाववानको कहते हैं, न कि संवित्य साच्यानको । परन्तु अकुराविमें सकर्षु कत्वका सन्देह होनेसे संवित्य-साच्य उपस्थित होता है चलः विषक्षकी आपत्ति नहीं आती । वरिक चंतुराविमें हंश्वरके व्याप्त रहनेके कारण उनमें सक-णूंक सिद्ध होनेसे विपक्षाभावकी प्राप्ति हो आती है। इस-प्रकार हृष्युकाविका कार्यत्व-हेतु सिद्ध हो आता है। और यवि संवित्य-साध्यकी विपक्त मानें तो पर्वनमें अग्निका सन्देह होनेसे भूमरूप हेतुमें भी विपक्तासत्वका सभाव हो आयगा, जिससे अनुमानमात्रके उच्छेत्की आयक्ति साती है।

यदि यह शंका उठायी जाय कि 'ह्रयणुक कर् जम्य नहीं हैं, क्योंकि उनमें हारोराजन्यस्य है' इस तकंसे सरप्रति-पक्षका प्रसङ्घ खाता है। परम्तु हारीर-विशेषण-घटित होनेके कारण यह हेतु उपयुक्त नहीं। बरिक जिसप्रकार पर्यतमें अग्निकी सिक्षि करनेके लिये नील्यूमरूप हेतु स्याप्यस्वासिद्धि-रोषने युक्त होता है, उसी प्रकार इस हेतुमें भी स्याप्यस्वासिद्धि-रोषने युक्त होता है, जीर शारीर-विशेषणका अपादान म रहनेपर हेतुमें स्वरूपासिद्धि-रोषकी आपत्ति होती है। इसलिये सक्क्यू कत्व-साधक उपयुक्त हेतुमें सम्यतिपक्ष-रोष नहीं बा सकता।

बाधकान्तरसे भी इस हेतुका बाध नहीं होता। 'श्रिप्त सीमल है क्योंकि यह जलके समान ही कृतक (कृत्रिम) है;' 'श्रञ्जके समान प्राणीका श्रंग होनेके कारण नरशिरका कपाल पवित्र हैं' हर्यादि अनुमान-वाक्योंमें 'अभिकी शीसबाता और कपालकी पवित्रता' के बाधक प्रम्थक्ष और खागम-प्रमाण मिलने हैं परन्तु अङ्गुरादिकींके सकर्तृ-करवके बाधक प्रत्यक्ष या आगय-प्रमाय कहीं नहीं मिकते।

यदि कोई शक्का करें कि 'शक्कुरादिके कसांकी उपक्रिय म होनेके कारण उपर्युक्त हेतुमें साध्यामाय क्यों म निश्चय किया जाय रैं' तो इसका उत्तर यह है कि योग्य अनुप्रकृष्टिय ही अभावका श्रद्धण किया जाता है, पदि ऐसा म होता तो गुरूव भीर संस्कारादिको उपकृष्टिय म होनेके कारण उनका भी अभाव हो जाता; परन्तु ऐसी बास नहीं है अतः साध्यामावका प्रसक्त काना अयुक्त है।

अब यह प्रश्न बठता है कि ईश्वरके शरीर है का अहीं विदि है तो दश्य है या अदहव ौपरम्तु विख्नकांची न देनेके कारण दरय शारिर नहीं माना जा सकता । अदरय शारीर भाननेपर भी उसके अवयवी होनेके कारण घनीमूल पाषाणके भीतर रहनेवाले मैंतक आदिके शारीरमें कार्य करनेके लिये अपनेको लिस-भिज्ञ किये विना प्रवेश करना सम्भव न होनेके कारण इंड्वरमें कर्त त्वका समाव आता है श्रतः अदरय शारीर भी मानना ठीक नहीं । उस शारीरको नित्य परमाणुरूप भी नहीं मान सकते, क्योंकि अन्तराल न रहनेके कारण उसमें मनका अभाव हो जायगा जिससे हन्त्रियोंका आश्रयत्व ही सिद्ध न हो सकेगा । और 'चेष्टेन्द्रियार्थाश्रयः शारीरस्'इस मानसे चेहा और हन्द्रियों-का आश्रय न होनेसे शारीरत्वका ही समाव हो जायगा ।

ईश्वरका शरीराभाव हो जानेपर यह अनुमान होता है कि 'घटादिके समान ईश्वर कर्ता नहीं है, क्योंकि यह शशरीरी हैं' इसप्रकार अकर्तृ त्व सिद्ध हो जानेपर ईश्वर-के अस्तित्वका ही अपलाप हो जाता है। परम्पु यह शंका ठीक नहीं, क्योंकि श्वभाव-ज्ञानका कारण अधिकरण-ज्ञान होता है। ईश्वरात्मक अधिकरण-ज्ञान होता है। ईश्वरात्मक अधिकरण-ज्ञानको अभावमें उसमें अशरीरित्वका ज्ञान न हो सकतेके कारण उसका कर्तृ त्वाभाव सिद्ध नहीं हो सकता। तथा अधिकरणके ज्ञानमें इस अनुमानहारा कर्नृ त्वरूप धर्मिग्राहक-प्रमाणका ही बादा है।

कर्ताको शरीरी होना ही चाहिये, यह न्यासि भी विपक्षबाधक नर्कके न होनेसे दर्बल है, धनः वह कर्ता और कार्यमें कार्य-कारण-भावके अनुमन्धानारमक प्रवस्त तर्क-रूप कर्नृत्व-कार्यत्वकी ध्याप्तिका विचात नहीं कर सकती। अब यह शक्स होती है कि सब अशरीरीमें कर्तृत्व कैसे आ मकता है ? क्योंकि सभी कर्ता कारक-स्वरूपका अवधारण (निश्चय ) करते हैं तब इच्छा करते हैं कि इस असूक पदार्थने अमुक कार्य करेंगे । तत्पश्चात् प्रयक्त करते हैं, तव शरीरको स्थापारमें लगाते हैं, पश्चात कारणींको एकत्रकर कार्य करते हैं। कर्ता अवधारण (निश्चय ), इच्छा, प्रयक्ष, शरीर-स्यापार आदिके विजा कार्य नहीं करता है, इसप्रकार अन्वय-ध्यतिरेक्से बुद्धिके समान भारीर भी कार्यकी उत्पत्तिमें कारण है अतः उसे क्लोका नहीं वा सकता है । शरीरका परिस्याग करनेपर चुद्धिका भी परित्यास करना श्रीसा । क्योंकि बढि शरीरके विना ही अपने विशेष प्रभावके कारण ईक्ष्य कार्य कर सकते हैं तो बह बुद्धिके विमा भी करें थे।

इस शङ्कापर यह आचेप होता है कि 'स्या शरीरित्व ही कर्नृत्व है अथवा परिष्टसामध्यंकारकप्रयोक्तृत्व ?' यदि शरीरित्वको कर्नृत्व मानें तो सुपुत और उदासीन पुरुषके कर्नृत्वका प्रसङ्ग आ जाता है, अतः कोई शरीरी होनेसे ही कर्ता नहीं हो सकता। परिष्टसामध्यंकारक-प्रयोक्तृत्व तो अशरीरीमें भी सम्भव है। खेले आत्माके द्वारा प्ररित हो खपना शरीर कार्य करता है, और इस शरीरकी प्रेरणारूपी कार्यमें आत्मा नृसरे शरीरकी अपेषा नहीं करता, तथा न स्वश्रीरकी ही अपेक्षा करता है क्योंकि ऐसा करनेसे आत्मामें क्रिया-विरोध उत्पन्न होता है।

अब प्रभा यह होता है कि शरीर न रहनेपर ईश्वरमें किसप्रकार ज्ञान, इच्छा और किया होती हैं। क्योंकि ज्ञानादिकी उत्पत्ति शरीरके बिना नहीं होती। इसका उत्तर यह है कि जहाँ ज्ञान, इच्छा धौर किया आगन्तक तथा विनाशस्वभाववाली हैं वहाँ ही शरीरकी अपेक्षा होती है. जहाँ ये स्वतःसिद्ध हैं वहाँ शरीरकी अपेक्षा नहीं होसी। चतः ईश्वरके शरीरी होनेका प्रसङ्ग नहीं श्राता । भौर न शाम, इच्छा, प्रयक्षकी नित्यतामें कोई विशेष आता है। क्योंकि रूप भादि ग्णोंकी आश्रय-भेद (परमाणु और कार्यरूप ) से निश्य और अनित्य दो गतियाँ देखी जाती हैं, उसी प्रकार ज्ञानाहिकी भी हो गतियाँ--निरया-नित्य हो सकती हैं. इसमें विरोध ही क्या है ? इसप्रकार कार्यविशेषसे सिद्ध कर्नविशेषकी सर्वज्ञता सिद्ध होनेके कारण कोई विशेष शङ्का नहीं रह जाती। सर्वज्ञताके कारण इसमें मिथ्याज्ञान नहीं हो सकता. मिथ्याज्ञानके समावमें रागद्वेषका समाव और रागद्वेषके सभावमें क्रमशः प्रकृति, धर्माधर्म, सुलद:सका भी सभाव होता है। तथा सर्वता ही अनुभव होनेके कारण उसमें स्मृति और संस्कार भी नहीं होते हैं, इसप्रकार संख्या, परिभाण, पृथक्त, संयोग, विभाग, ज्ञान, इच्छा, प्रयत-रूप बाठ गुणोंसे युक्त भगवान् ईश्वर हैं । वह भिष्याज्ञानरूपी बन्धनसे रहित होनेके कारण बद्ध नहीं हैं और उसके समावसे वह मुक्त भी नहीं हैं। इस तरह ईश्वरको अपनेसे विकक्षान ही आतमा चाहिये।

इसपर यदि कोई शक्का करे कि 'वहाँ कार्य होता है वहाँ कर्ता भी खदश्य होता है, इस सामान्य व्यक्तिक द्वारा किसप्रकार ऐसे असीकिक विकास कर्यांकी खिल्ला हो सकती है ?' परन्तु यह शक्का युक्त नहीं, क्योंकि कार्य-विशेषके हारा कारयिक्षेषका अनुमाम छोकसिद्ध है, जैसे सन्य भूमसे विज्ञकण चन्दन-भूमकी उपछक्षिये चन्दनोद्भूत बह्विका ही अनुमान होता है। तथा विज्ञक्षण कार्यमे विक्रकण कर्ताका ही अनुमान किया जाता है। जैसे सुन्दर वस्त्रको देखकर कुशक कुविन्द (जुलाहे) का सनुमान होता है।

संसारकी सृष्टि और प्रख्य ईश्वरकी इच्छाके अधीन है। क्योंकि उसके बिना सृष्टि और प्रख्यकी व्यवस्था ही महीं उपपन्न हो सकती है। सृष्टि-प्रख्य-ब्यवस्थाको ईश्वरेच्छाके घ्राचीन न मानकर अदृष्टके घ्राचीन मानना भी ठीक नहीं है। क्योंकि अदृष्ट घ्राचेनन होनेके कारण नियामक नहीं हो सकता धौर नियामकताके अभावमें प्रकृति नहीं हो सकती।

यदि कोई कहे कि 'पुरुषके निमित्त प्रधानकी प्रवृत्तिये सष्टि और प्रलय होता है। क्योंकि पुरुषका निमित्त दो प्रकारका होता है--शब्दादिकी उपलब्धि और प्रकृति-पुरुषका मेद-दर्शन । और यह दोनों प्रधान (प्रकृति) की प्रवृत्तिके विना सम्भव नहीं हैं। अतः पुरुषके निमित्त प्रवृत्त हुआ प्रधान (प्रकृति) अगत्का स्रष्टा है और अनागत पुरुषार्थ ही प्रकृतिका प्रयोजक है, इसप्रकार अन्योन्याश्रय-होपका अवसर भी नहीं आता है। तथा अचेतनकी भी इसरेके छिये प्रवृत्ति देखी जाती है जैसे वस्सकी वृद्धिके खिये भीरकी प्रवृत्ति होसी है।' परन्तु यह ठीक नहीं, क्योंकि इस मतसे सत्का विनाश नहीं होता, अतः असत्-की उत्पत्ति न होगी । इससे सप्टि-प्रलयके कभी-कभी होनेकी व्यवस्था नहीं हो सकती। क्योंकि पुरुषार्थके सर्वता विश्वमान रहनेके कारण उसके हारा प्रयुक्त प्रधानमें सतत प्रकृतिकी आपत्ति होती है और पुरुषार्थका विनाश न होनेके कारण प्रलय भी नहीं हो सकता । इसपर यदि यह कहा जाय कि 'सरब. रज. तमकी साम्यावस्थारूप प्रकृतिमें रजोग्यकी अभिषुद्धिसे सृष्टि, सरवग्यकी दृद्धिसे जगत्की स्थिति और तमोगुणकी श्रीमनृद्धिमे प्रस्य होता है, इस-प्रकार सृष्टि, स्थिति और संदारका कम चलता है।' तो यह प्रश्न उठता है कि 'सत्त्व, रज, तममें इसप्रकारकी विषमता ही क्यों आती है ?"

श्रीरकी प्रशृत्ति भी चेतमके अधिशानसे ही होती है नहीं को शूचकों वा ग्रनावकामें भी उसकी प्रश्रुत्ति होनी चाहिये थी। इसी प्रकार काछिक्तेच किंवा स्वभाविद्योचके द्वारा जगत्की उत्पत्ति होती हैं, यह अत भी निराकृत हो गया, क्योंकि चेतनद्वारा झिखिष्ठत होनेपर ही अचेतन कार्य करता है। और स्वभावके स्वतन्त्र न होनेके कारण सृष्टिके पूर्वमें उसकी स्विति भी नहीं हो सकती।

यदि स्वभावको परमाणनिष्ठ मानै तो यह प्रभ उठता है कि वह नित्य है या छनित्य ? यदि निरय है सो सर्वदा ही सृष्टि होनी चाहिये: और यदि अनित्य है तो किस स्बभावसे संहार और किस स्बभावसे उत्पत्ति होती है यह कारण बसलाना होगा । और स्वभावकी एकमायमें बस्ति रहनेसे अन्यमें प्रवृत्ति नहीं हो सकती है; यदि उसमें भनेक-बृत्तित्व माने तो यह शंका होती है कि स्वभाव एक है या धनेक 🖁 एक माननेसे एक स्वभावसे उत्पन्न कार्य भी एक ही स्वभाववाले होने चाहिये और इसमे चाहिमें भी शीतवता, तथा जलमें दहनशीलताकी आपत्ति हो जायगी। भीर यदि स्वभाव अनेक हैं तो यह प्रश्न उठता है कि वे चेतन हैं या अचेतन ? यदि चेतन हैं तो उनके भिन्न-भिन्न अभिप्राय होनेके कारण नियतकालमें सृष्टि और प्रलय नहीं हो सकते। यदि यह माना जाय कि एक ही अभिप्रायमें सबकी प्रकृषि होती है तो हमारे मतकी अपेक्षा इसमें गौरव का जाता है और इस महान् प्रयुवके द्वारा अर्जित किये हुए मतका लाघव ही हमारा मत है। यदि स्वभाव अचेतन हैं तो इसका उत्तर ऊपर दिया ही जा चुका है। अचेतन चेतनके द्वारा अधिष्ठित हुए बिना कार्यच्य महीं हो सकते । इत्तनेसे ही --

> 'अग्निष्ठणोः जर्त शीतं शीतस्पशंस्त्रयानिकः । केनैदं चित्रितं तस्मात्म्बमानात्तदःचबस्यिति ॥ 'अनिमित्ततो भावात्पत्तिः कण्टकनैक्क्यादिदशंनात् ।'

-इश्यादि प्रकाप भी निरक्त समझने चाहिये । श्योंकि संस्थानविशेषरूप तीश्रणता आदिकी उत्पत्ति अदृष्टविशेषमे ही होती हैं । महर्षि कणादने भी यही बात कही हैं—-

> 'अग्नेकथ्वंज्वलनं बायोस्तिर्यम् गमनं मनसञ्जावं कर्मादृष्टकारितम् ।'

श्रवांत् 'श्रक्तिका कर्ष्यंश्वकन, बायुका तिर्यक् गमन, तथा मासस-कर्मोकी उत्पत्ति अदृष्टदारा ही करायी जाती है।' यदि कोई यह शङ्का उठावे कि, 'ईवरकी इच्छाके निस्य शेनेसे सर्वदा ही अगत्की उत्पत्तिका प्रसङ्घ शाता है

और सृष्टिकी इच्छाके नित्य होनेसे प्रखयकी प्राप्ति नहीं होती है। और प्रकारेच्छाके नित्यत्वको भी खीकार करनेसे सवा जगतुकी सृष्टिकी प्राप्ति न डोकर प्रख्य डी बना रहेगा।" तो इसका उत्तर यह है कि प्राणियोंके कर्मविपाकके अनु-सम्भागानुसार सृष्टि-प्रहय करनेवाली भगवानुसी इच्छा स्वरूपतः नित्य होती हुई भी कभी सृष्टिविचयक और कभी संदारविषयक होती है, धतः इसमें उक्त दोषकी प्राप्ति नहीं हो सकती । इसपर यदि शङ्का हो कि 'निष्क्रिय ईश्वरमें कर्नत्व किसप्रकार सम्भव हो सकता है ? क्योंकि जो क्रियादान होता है उसी में कर्तृत्व भी होता है।' तो इसका समाधान यह है कि 'जान-इच्छा-प्रयक्षवान्में ही कर्तरब होता है, केवल कियावान्में कर्तृस्व माने तो कियाके सर्वत्र मूलभ होनेके कारण सर्वत्र ही कर्तृत्वकी बाएसि होती है। धीर ईश्वरमें ज्ञान-इच्छा-प्रयक्त अवा-धित हैं, भ्रतः उसमें कर्ज्यका व्याघात कैसे सम्भव हो सकता है ?

अब प्रभ होता है कि ईश्वरके सृष्टि करनेमें क्या हेत् है--- म्बार्च अथवा परार्च ? उसकी सृष्टिका स्वार्ध हेतु नहीं हो सकता क्योंकि ईश्वर सुख-दु:खसे रहित होनेके कारण स्वाधीमें प्रकृत नहीं हो सकता । यदि परार्थ सृष्टि होती है तो सबको सुर्खा उत्पन्न करना चाहिये, नाना प्रकारके द:खोंके भागींसे युक्त सष्टि ठीक नहीं ।' उत्तर यह है कि ईसरकी मृष्टि परार्थ ही होती है; चौर परार्थ को किया होती है वह करूगाधीन देखी जाती है। ईश्वरमें समल प्राणियोंके द:स नाम करनेकी प्रव्हारूपी करणा है, उसीसे सृष्टि होती है। धनादि ग्रुमाग्रुम संस्कारींसे युक्त अपने धर्माधर्मरूपी शक्तामें वैधे अपवर्ग-हार्से बहिस्त प्राणियोंके प्रति हैश्वरकी अनुकाया न्यों न हो ! जिन कर्मीके फल नहीं भोगे गये हैं उनका नारा सृष्टिके विना नहीं हो सकता, बत: उन फलोंके भोगनेके लिये नरकादिकी सृष्टि करनेवाला ईश्वर प्रयास ही है। उपभोगप्रयम्बसे परिश्राम्स इए प्राणियोंको बीच-बीचर्से विश्रास देनेके किये वे प्रकथ भी करते हैं, यह सब ईश्वरकी कृषा ही है।

इसपर यह शक्ता हो सकती है कि 'अविनाशी कर्मोंके फलोपभोगर्से प्रतिवन्ध सम्मव न होनेके कारण समझ जगन्का एक साथ प्रक्रय होना उपपच नहीं होता।' परन्तु यह शक्ता युक्त नहीं है क्योंकि कर्मोंकी शक्ति ईखर-की हुन्कामे प्रतिबद्ध होती है, उस हुन्कासे प्रेरित होकर

ही कर्म-फळ प्रदान करते हैं, उसकी इच्छासे प्रतिबद्ध हो कर्य-कक्कमे उपन्त होते हैं । इसका कारण यह है कि अचेतन चेतनके अधिष्ठानके विना अपने कार्यके उत्पन्न करनेमें समर्थ नहीं देखे जाते । अब यह शक्का होती है कि 'सृष्टि और प्रक्रयका हेतु ईश्वरेच्छा ही क्यों न मान श्चिया जाय. कर्मकी तो कोई आवश्यकता नहीं दीख पहली ?' इसका समाधान यह है कि कर्मके बिना जगल-का वैचित्रव सिक्ष नहीं होता: अतः कर्मीके नियोजनमें ही इंग्रहकी स्वतन्त्रता है, जगतके वैचित्र्यमें नहीं । इस-प्रकार केवस ईश्वरके कर्त्तु खर्में निश्य सृष्टिका प्रसङ्ग, जगत-की विचित्रताकी समुपपति, अदृष्की अपेक्षामें उसीके हारा सृष्टि-साम अस्य होनेके कारण ईश्वर-कल्पनाकी धनावरयकता, स्वार्थ-सृष्टि आविमें प्रवृत्त होनेसे ईश्वरकी अनीन्वरताका प्रसङ्ग, परार्थ प्रवृत्त होनेसे सुखमयी सृष्टिका प्रसङ्ग, समस जगतके संद्राहकी अकायहता, तथा गरक-कारागारमें प्राणियोंके बाछनेकी निष्याता प्रमृति प्रछापोंका निराकरण हो जाता है।

यदि कोई कहे कि बु:समयी सृष्टिके कारण ईश्वरमें निर्देयता आरोपित होती है, तो यह युक्त न होगा, क्योंकि इससे हितके छिये निष्टुर व्यवहार करनेवाले पिता, अध्यापक तथा वैद्यभी निर्देय कहलायेंगे, ओ कदापि सङ्गत नहीं है। दु:समयी सृष्टिके कारण ईश्वरमें दुर्जनता भी नहीं आरोपित की जा सकती क्योंकि उसमें दोपोंका सभाव है। दोपोंके सभावका कारण उसमें मोहका अभाव है, तथा मोहाभावका कारण उसमें मोहका अभाव है, तथा मोहाभावका कारण उसकी सर्वज्ञता है। सर्वज्ञता उसमें सकल जगतके निर्माता होनेके कारण है हत्यादि वातोंका स्वयमेव विचार करना चाहिये। इसप्रकार ईश्वरके अस्तित्वको सिद्ध करनेवाला कार्यत्वकप होतु प्रत्यक्ष वर्तमान है और इसमें बाधक प्रमाणका भी अभाव है अतः द्वयणुकके कर्तृत्वरूपमें ईश्वरकी निरावाध सिद्धि होती है।

इसी प्रकार 'घटरूप कर्म प्रयक्तजन्य हैं अतः स्ष्टिके आदिमें द्रयमुकप्रयोजक कर्म भी प्रयक्तजन्य हैं, 'धृतिके कारण गानमें पश्चियोंका पतन नहीं होता, गुरुखिविष्ट परमाणुका भी पतन नहीं होता है अतः उस पतनके प्रतिवन्धक प्रवक्त (धृति) का कोई प्रयोक्ता है।' 'घटका नाश प्रयक्तों होता है, अतः महाण्डके नाशके प्रयक्ता

भी कोई प्रयोक्ता है।' जिसप्रकार आधुनिक करिएत छिप्यादिका व्यवहार स्वतन्त्र पुरुषद्वारा प्रयोज्य है, उसी प्रकार व्यवहार को कारण घटादि व्यवहार भी स्वतन्त्र पुरुषद्वारा प्रयोज्य है।' 'जिसप्रकार चैत्रवाक्यजन्या प्रमा वक्तृयधार्थवाक्यार्थजन्या है उसी प्रकार शाब्द प्रमाके कारण वेद अन्याप्रयाधवाक्यार्थजन्या प्रमा भी किसी विकक्षण वक्तृयधार्थवाक्यार्थज्वस्या प्रमा भी किसी विकक्षण वक्तृयधार्थवाक्यार्थज्वस्या है।' 'वेदरवके कारण वेद असीसारिक पुरुषप्रणीत है क्योंकि जिसमें वेदरव नहीं है वह काव्य सीसारिक पुरुष-प्रणीत है।' 'महाभारतादिके समान वाक्यस्वके कारण वेद भी पौरुषेय हैं।' 'एकत्वातिरिक्त संस्थास्वके कारण हथ्युक-परिमाणको उत्पन्न करनेवाकी संस्था भी किसी बुद्धिकी अपेक्षासे उत्पन्न होती है।'—इत्यादि अनुमान भी साक्षात् अथवा परम्परामें ईथरके असित्वकी सिद्धिकरते हैं। यही बात उदयनाचार्यने अपनी कुमुमाआकि-में कही है—

कार्यामोजनधृत्यादेः पदात्प्रत्ययतः श्रुतः। बाक्यात्संख्याविशेषाच साध्या विद्वविदन्ययः॥

इसप्रकार अनुमान-प्रमाण निर्वाध गतिसे ईश्वरके अस्तिस्वकी सिद्धिमें प्रवृत्त होता है, अतः यह नहीं कहा जा सकता कि ईश्वरास्तित्वकी सिद्धिमें अनुमान-प्रमाणका अभाव है। आगम-प्रमाणका भी इसमें अभाव नहीं है।

'विश्वतश्च धुरिति • 'पाणिपादो • 'अहं सर्वस्य प्रमवः • ' 'यदा सदेव • ' 'अज्ञो जन्तु • ' 'मयाध्यक्षेण प्रकृतिः • ' पिताइम-स्य जगतः • ' 'ईश्वरमुपासीत • ' 'सोऽकामयत • ' 'यः सर्वज्ञः स सर्ववित् • । '

— इत्यादि भनेकों श्रुति, स्धृति, पुराण आदिके प्रमाणोंसे ईश्वरका प्रतिपादन होता है।

श्रावरयकता पहनेपर ईश्वर शरीरविशेषको परिग्रह करके प्राणियोंको तत्तरकछा-कौशल प्रभृतिका उपदेश देते हैं और सित्तलाते हैं, भगविश्वष्टोंकी रक्षा करते हैं, दुर्हुत्तों-को तृष्ट देते हैं। इसी अभिप्रायसे उदयनाचार्यने आस्म-तत्त्वविदेक ग्रम्थके मंगल श्लोकमें 'ब्युत्पत्तेः कारणम्' कहा है और भगवान् श्रीकृष्ण गीतामें कहते हैं —

> 'परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुण्कताम् । वर्षसंस्थापनार्थाय संभवामि युगे युगे॥

# सब ईश्वर ही है

(हेस्क--वाबा माधवानस्दजी)



क समय किसी शिष्यने अपने गुरके पास जा दण्डवत् कर दोनों इाय ओक्कर एका कि, 'हे मगवन्! इस संसाररूपी आडम्बरका माकिक कौन है ? यह संसार किसके द्वारा प्रकाशित हो रहा है ?' गुरुओने उत्तर दिया— 'शिष्य ! इस संसारका माकिक

ईसर है। यह संसार ईसरमे उसी प्रकार पृथक् कभी नहीं रह सकता जिसप्रकार स्पंसे थूप, तथा स्वर्णसे भूषया श्रक्षमा नहीं रह सकते। हे पुत्र ! संसार और ईसरमें वस्तुतः कुछ भी मेद नहीं है, केवळ अञ्चानीजनोंको ही इनमें भेद जान पड़ता है। अञ्चानके दूर होते ही संसार ईसरकप दीसने छगता है। जिसप्रकार जळमें सहर भीर हुदबुद् दिखळायी देते हैं, परन्तु जळमे पृथक् म सहर है, न हुदबुद् है, उसी प्रकार जो कुछ दीख रहा है अथवा सुननेमें भाता है सब ईसर है। जब और चेमन सब उसके रूप हैं, उसके बिना न जह है न चेतन।

शिष्यने पुनः पूछा—'हे दीनवयालु ! हम जगक्को हैंबरने बनाया है या और किसी प्रकार बना है ?' गुरुजीने उत्तर दिया—'हे पुत्र ! ईबरसे भिन्न कोई वस्तु ही नहीं; तब वह कैसे किसको बनायेगा !' जैमे घट और सिटीमों भेव महीं है, जहाँ घट है वहाँ सिटी भी है; बिना सिटीके घट महीं बनता, घटका समस्त भंग सिटी ही है। इसी प्रकार संसार ईबररूप ही है। अञ्चानियोंको मृगनृष्णाके जलकी

भौति इनमें भेद सालुस होता है। अब ईश्वरकी प्राप्तिके किये अज्ञानी पुरुष कोशिश करते हैं और उनका श्रञ्जान दूर हो जाता है तो यह संसार ईश्वर-स्वक्रप हो विस्तवायी देता है। शिष्यने फिर पूछा कि है अभी! जब यह संसार ईश्वर ही है तो यह माता-पिता, ब्री-पुत्र, शत्रु-सित्रादि सब प्रपञ्च भी सिध्या ही होगा ।" गुरुह्मीने कहा — 'हे पुत्र ! यह प्रपञ्च भज्ञानसे भासता है। अब तु भेद-बुद्धि दूर कर देगा तो तुमे यह संसार इस इत्यमें नहीं भासेगा, सब इंचर ही दिखलायी देगा। ईश्वरसे अलग द्वेतभावमें संसार भासता है। जिसप्रकार जरू और बुदबुद भेद-बुद्धिसे दो दील पहते हैं, बुदबुदको यदि जलसे अलग करनेके लिये हम हाथ हालें तो केवल जक हाथ आता है, बुद्बुद् मिट जाता है; इसी प्रकार सीसारिक प्रपञ्चरूपी बुत्बुद्को ईश्वररूपी जरूमे प्रथक करना चाहें तो वह कदापि अक्य न होगा, ज्ञान होनेपर केवछ ईश्वर ही दीस पढ़ेगा।' तब शिष्यने कहा---'हे प्रभी ! जब इस सबको ईश्वररूप जानेंगे तब इसये पाप न होगा और पाप न होनेसे नरक भी नहीं जाना पहेंगा। इसक्किये इमारे उपर दया करके वह उपाय बतलाइये, जिससे इम समम जगत्को ईश्वररूप जाने ।' ग्रुजी बोले--'हे पुत्र ! जो कुछ कहने-सुनने, देखनं-दिखानेमें आ रहा है. वह सब ईश्वर हो है। तू मेरे इस वाक्यपर विश्वास कर धौर 'वासुदेव: सर्वमिति' 'सब इंचरक्रप हैं,' इस सन्त्रका स्बयं जाप कर तथा दूसरॉमें भी यही जपाया कर । यही मोक्षका साधन है।

# भक्तकी परस्व

भक्तकी परका तिछक, द्वापा, माछा, कयठी, रामनामी, मुण्डन या जटाये नहीं होती। ये सब धावरपक हैं, उत्तम हैं, परन्तु इनसे उसीकी शोमा बदती है जिसका हृद्य श्रीमगवानके प्रेमसे पूर्ण हो गया है। जिसके हृद्यमें सगवानकी जगह भोगोंने घर कर रक्ता हो, उसको न तो यह मक्तोंका बाना घारण करनेका श्रीकार है और म इससे कोई बाम ही है। उपरका भेष देखकर किसोंने मक्त मान भी किया तो क्या हुआ? भेषघारीको इससे कोई छाम नहीं। कंगाछको छत्वपती माननेसे कंगाछी नहीं छूट सकती। इदय पापकी आगमे जखता ही रहेगा। मक्त वह है को सर्वत्र सर्वदा घपने मगवानको देखता है और उसके दिन्य गुण सरय, प्रेम, करुणा, जानन्द, ज्ञान धादिका अनुसरख प्राण-पणसे करता है। बाना हो या न हो।



# ईश्वर-भक्ति

(लेखक--पं वर्षागयाप्रसाद जी शासी 'बाहीर')



श्वर' यह कितना सुन्दर शब्द है। इस शब्द में शान्ति है, नृप्ति है, सन्तोप है, मिठास है और बाकर्षया है। इस शब्दके सुनते ही हृदयमें प्रेम और धानन्द हन दोनोंका ही एक साथ सञ्चार होता है। इन सब बातोंन पता चलता है कि 'ईश्वर' शब्दके वाच्यार्थ-

साथ इसारा कोई निकटतम सम्बन्ध है। कौन-सा सम्बन्ध है इस बातका पता लगाना कठिन है। हाँ, वे कोई हमारे हैं अवश्य, इस बातमें सन्देह नहीं। इस मोइ-निदामें पढ़ें सो रहे हैं। इमारी ऑस्ब्रॉके आगे चजानका पर्दापदा हचा है। इस देखते हुए भी नहीं देख रहे हैं। हम अपने सम्बन्धको भूछ गये हैं। बहुत कुछ स्मरण करते हैं किन्तु स्मृति-पथर्मे नहीं आता है। उनके साथ इसारे काल्पनिक सम्बन्ध तो बहुत-से हैं। वे अनन्त नील गगन हैं, हम उनके एक छोटं-से नवल नक्षत्र हैं। वे परमपावन पारिजात-प्रसून हैं, हम उनके ही श्रद्ध कि अस्क-कर्ण हैं। वे प्रमके प्रशान्त महासागर हैं, इस उनके ही एक छोटे-से प्रेमविन्तु हैं। वे इसारे पूज्य इष्टरेव हैं और इस उन्होंके पथ-अष्ट, आस्त पुजारी हैं। इसारे और उनके बाच यही देतभावना और काल्पनिक सम्बन्ध हैं। वे इमें स्या समझते हैं, यह वे ही जानें। उनके साथ इसारा कोई वास्तविक सम्बन्ध है कि नहीं, इस प्रपद्धमें कीन पढ़े ? हाँ, इतना तो हम अवस्य जानते हैं, वं भक्तवस्सव हैं, दीनदयाल हैं और हैं अशरण-शरया । यही उनका ऐश्वर्य या ईश्वरता है ।

AN 5% AN 4A

ईशिनुं शीलमस्येति 'ईसरः' अथवा ईप्टे इति 'ईसरः' सर्वेश्वर्यशाली, सर्वत्नोकनियामक इत्यर्थः, यही 'ईसर' शब्दका म्युरपस्तिलम्य अर्थ है। सिचदानन्दमय परमास्मा-का वर्णन नक्क, ईश चीर विराट् इन सीन रूपोंमें पाया जाता है। क्रमशः इन तीनोंका सम्बन्ध परमात्माके अध्यास्म, चाविदेव और चाविमूत आदि भावोंसे है। एक चौर अद्वितीय परमात्मामें इसप्रकारकी भेदप्रतीति केवल

प्रकृति-सम्बन्धसं ही होती है। वाणी श्रीर मनसे श्रगीषर, माया-सम्पर्क-रहित परमारम-समाको 'श्रह्म' कहते हैं। अध्यारमभावनाके 'तस्वमिस' श्रादि महावाक्योंमें यही 'तत' पदवाध्य हैं। सर्वान्तर्यामी, सर्वलोकंकमाक्षी, सर्वेश्वर्यशाली, मायासम्पर्कमहित परमारम-समाको 'हंश' कहते हैं। श्रधिदंब-मावनाके 'सोऽहम्' आदि महावाक्योंमें यही 'सः' पदवाध्य हैं। समन विश्वके आधार, प्राकृतात्मक, परम समाको 'विराट्' कहते हैं। अधिमृत-भावनाके 'कार्यश्रह्म' का सम्बन्ध हसीस्थूलमावसे हैं। श्रीमद्भावद्गीतामें हन्हीं तीनों भावोंका स्पष्टीकरण निस्निलिखित मन्त्रके द्वारा किया गया है—

अक्षरं ब्रह्म परमं स्वभावे।ऽध्यातममुच्यते । अधिमनं अरो मावः पुरुषश्चाधिदैवतम्॥

अक्षर. परमश्रक्षका जो माया-सम्पर्क-रहित ध्रपना भाव है, वही अध्याग्म हैं। उनका खरसंज्ञक जो प्रकृति-विलासमय भाव है, वही अधिभूत है। इसी प्रकार उनका पुरुषसंज्ञक जो प्रकृतिके उत्पर नियम्तृग्वका भाव है, वही अधिद्व है। फलतः श्रक्ष, ईश और विराट् ये तीनों ही सिंद्यनन्दमय परमारमाके क्याम्तर हैं।

₩ • • €

'सर्व त्वमेव सगुणे। विगुणश्च मूमन्!'

हे सर्वव्यापित् ! तुम सगुण तथा निर्मुण सभी हो । तुम्हारा निर्मुण रूप मन और वार्णाम मर्वथा अगोचर है । शक्तिमती माया तुम्हारे समीप पहुँचनेम असमर्था होकर लजामे दूर हट जाती हैं । तुम सांसारिक सुख-दुःखोंसे रहित, निरवच्छिन्न आनन्दमय हो । तुम निस्य, निरजन एवं निर्विकार हो, इसीलिये तत्त्वज्ञ छोग तुम्हें निर्विशेष 'मझ' कहते हैं । किन्तु हे सर्वोन्तर्यामिन् !

'कीरुया वापि मुझरन् निर्णस्य गुणाः क्रियाः'

वही तुम निर्गुण या निर्विशेष मझ लोछावश गुख और क्रियाओंसे युक्त होते हो। जो तुम किसी समय मन, वाणी और इन्द्रियोंसे अगोचर होनेके कारण अज, अजर, अशब्द, अस्पर्श, श्ररूप, अब्यय, अरस, अगन्ध, अक्षर, अवादि, अनन्त एवं भृतिके द्वारा 'नेति-नेति' कद्दकर सम्बोधित होते थे, वही तुम खपनी हृष्णुम्हिपशी माया-शक्तिसे सम्पर्कित होनेपर सर्वछोकैंकसाणी, सर्वछोक-नियामक, सर्वष्यापक, सर्वेश्वर, सर्वान्तर्यामी, अशरख-शरख, करुखामय, पतिसपावन एवं भक्तवरसल भगवानुके नामसे पुकारे जाते हो।

> बदन्ति तत् तत्त्वविदस्तत्त्वं यञ्ज्ञानमदृषम् । अद्येति परमहमेति भगवानिति शन्यते॥

जिस अद्वितीय ज्ञानसत्ताको तत्त्वज्ञानी 'तत्त्व' कड्कर युकारते हैं, वही निर्मुख ब्रह्म हैं, परमात्मा है भीर सगुज ब्रह्म मगवान् या 'ईसर' भी हैं । इसी भावको लेकर देवी-भीमांसादर्शनमें स्पष्टरूपसे किला गया है—

'अक्केश गोरैक्यं पार्थक्यं तु प्रकृतिकै भवात्'

वह और ईश अर्थात् 'ईश्वरपदवाच्य' दोनों ही एक हैं। इन दोनोंमें भेदकी प्रतीति तो केवल प्रकृति या मायाके वैभवके कार्या हो है।

> मायान्तु प्रकृतिं विद्यान्मायिनं तु महेश्वरम् । तस्यावयव मूतैस्तु व्याष्ठं सर्वमिदं जगत्॥

प्रकृतिको 'माया' और ईश्वरको उसके सञ्चालक 'मायी' समझना चाहिये। वही मायापति, महेश्वर इस समस्त विशास विश्वके प्रत्येक परमाय्यमें व्याप्त हैं।

हे दीनबन्धो ! तुम्हारे निर्विशेषरूप 'ब्रह्म' और सर्विशेषरूप 'ईश्वर' का यही तो सार है।

**&** & & & &

वेद, उपनिषद, दर्शन, स्मृति तथा पुराण आदि प्रम्थों में सर्वत्र 'ईखर' का वर्शन तथा 'ईरवर' की उपासना-का विधान पाया जाता हैं। सभी दर्शन तथा शास्त्र भिन्न प्रकार 'ईखर' की समाका निरूपक करते हैं। मन्ना, विख्यु एवं महेश ग्रादि सब 'ईखर' के ही नाम हैं। ईखरकी रजीगुक्षमयी सृष्टिकारिणी शक्तिका नाम विख्यु एवं तमोगुक्षमयी स्थितिकारिणी शक्तिका नाम विख्यु एवं तमोगुक्षमयी प्रकारकारिणी शक्तिका नाम कद है। इसप्रकार जगदारमा सगुण बच्च ईखर ही इस अनन्त विश्वकी बच्चित, स्थिति सथा प्रक्रमके नियासक हैं। 'ईश्वर' सर्वोधिपति, सर्वेश्वर, सर्वशक्तिमान् ग्रीर सबके शरवय हैं। समस्य खराखर विश्व उनके बच्चमें हैं और वे एकमात्र इस विश्वक विश्वक शासक हैं। श्रीमद्रागववर्में किसी अधारकक ने वह विश्व हैं कहा है—

यस्मिनिदं यतश्चेदं येनेदं य इदं स्वयम् । योऽस्मात् परस्माश्व परस्तं प्रपद्ये स्वयम् शुबम् ॥

जिनमें यह विद्रव हैं, जिनसे यह विद्रव हैं, जिनके हारा यह विद्रव हैं, जो स्वयं विश्वरूप हैं एवं जो इस विश्व और इस विश्वरू परसे भी परे हैं, मैं उन स्वयम्भू भगवान्की शरण लेता हूँ। सहो, कंसा सुन्दर वर्षान हैं सौर कंसी अनोसी भनकी भावना है। एक ही श्लोकर्में—

'तच्छक्युपाधिसंयोगाद् ब्रह्मेनेश्वरतां ब्रजेत्'

अपनी शक्तिरूपिणी प्रकृतिकी उपाधिके संयोगसे निर्गुण ब्रह्म ही सगुण ब्रह्म 'ईश्वर' भावकी प्राप्त होते हैं, इस सर्ववादि-सम्मत सिद्धान्तका केंसा सुन्दर समन्वय है। यही सगुण ब्रह्म 'ईश्वर' श्रपने प्यारे भक्तोंके भक्त-वरसल, भगवान् तथा प्रेमपोषित प्रारिष्योंके प्रायाधार हैं।

**⊕** 6 9 **⊕** 

प्रममुक्षका प्यामा आया, प्यासा ही अब जाना है। सब है, 'श्रीहरि' प्रमरसामृत बिना शानित बया पाना है।।

यह समन्त विश्व प्रेमके पीछे पागल हो रहा है । प्रेमके किये जीता है और प्रेमके ही क्षिये सरता है। संसारके लिये प्रेम ही सबमें भनोसी और बहम्बय चीज है। वह प्रेमके अपर सब कछ निष्ठावर करनेको क्षणभरमें त्यार हो जाता है । यह प्रेमासतका प्यासा प्राक्ती सहस्थातके सूगकी भाँति प्रेम-मरीचिकार्मे तदप-तदपकर महता ई और दर्सा प्यासको वसानेके लिये वार-वार चीरासीका चक्र भी काटता रहता है किन्तु हा, उसकी वह अपरिसंध प्यास बुझनेमें नहीं आती हैं। बुझे मी मला कैसे ब में, बह अपने प्यारे प्रेम-सिन्धुको छोड्कर विषयरूप अवासामुनीके भंगारोंने प्यासको बुकाना चाहता है। हे ब्रेसक्य ! हरे !! यह भापकी कैसी प्रवसना है ? कैसी अनोसी क्षीका है ? तुम्हींको तो पानेके लिये यह सब कावड हो रहा है और तुम प्रत्येक प्राचीके इदयदेशमें बैठं हुए यह सब कीतुक देख रहे हो ? प्रेममें सुख है, शान्ति है और है अनिबंधनीय आस्म-नृति । इसीलिये तो इस प्राणि-जगत्का प्रस्थेक प्राची अपनी-अपनी रुचिके अनुसार सित्र, प्रत्र, कसात्र, धन-धान्य एवं मान-वैभव चादिमें प्रेमकी प्राया-प्रतिका कर रहा है। संसारके सभी सम्बन्धोंका मुखाबार मेस ही हो है । प्रेम ही संसारका कारक है सबका देश

ही संसार है। हे प्रेमिसन्थों ! तुम्हारे प्रेमका एक बिन्दु पाकर, जब यह जन्म-जन्मान्तरका प्यासा जीव अनन्त एवं धनिवंधनीय आरम-तृप्तिका धनुभव करना है, तो फिर जो पुर्यारमा प्राणी तुम्हारी उपासना करते-करते अपने नाम और इपको मूळकर सिन्धुगामी नदी-नदकी माँति तुम्हींमें मिछ जाते हैं, उनके अनिवंधनीय सुख, शान्ति तथा आन्मनृप्तिका वर्णन मखा कौन कर सकता है ? नारदस्यमें परम भागवत भगवान् नारदका यह कहना अस्तरः सस्य है—

'अनिर्वचनीयं प्रमस्बरूपम् ''मूकास्वादनवत्' 'शान्तिरूपात् परमानन्दरूपाच ।'

शान्तिरूप और परमानन्दरूप होनेके कारण मृक् (गूँगा) पुरुषके रसाम्बादनके समान प्रेमका स्वरूप सर्वथा धनिबंचनीय है।

'ठवी भावपूर्विका मनमा भगवदाकारसपना सत्रिकल्प-वृत्तिभक्तिप्रित'

भगवद्भावनामे द्वीभृत होकर परम प्रियतम भगवानके साथ चित्तका जो सविकल्प नदाकार-भाव (भगवदाकाररूपता) है, उसीको 'भिक्ति' कहते हैं। अथवा—

'मा परानुर्शकरीश्वरः 'तत्मस्थस्यामृतत्वोपंदशात्ः

ईखरके प्रति परम श्रनुरागको 'मिक्त' कहते हैं। कारण. 'ईश्वर' के प्रति परम प्रेम होनेसे ही जीव श्रमृतख-को प्राप्त होता है। जीव-जगतका यही परम पुरुषार्थ, परमगति या चरम लक्ष्य है। हम पहले बतला चुके हैं, प्रेम हो संसारका कारण है अथवा प्रेम ही संसार है, अतः संसारके जितने भी सम्बन्ध हैं, वे सभी प्रेसमृलक

हैं। एक प्रेम ही उपाधिमेनसे भिन्न-भिन्न नामोंसे पकारा जाता है। सित्रके प्रति प्रेसको 'स्नेह' कहते हैं. पुत्रके प्रति प्रेमको 'वारसल्य' कहते हैं, प्रणयिनीके प्रति प्रेमको 'रति या प्रीति' कहते हैं. गुरुजनींके प्रति प्रेमको 'श्रदा' कहते हैं। इसी प्रकार ईरवर या इष्टदेवके प्रति प्रेमको 'भक्ति' कहते हैं। विश्वका प्रत्येक पटार्थ विनरवर होनेके कारण मित्र, पुत्र एवं कछत्र म्हाटिमें जो प्रेम है, वह परिणासतापमे असम्पर्कित नहीं है । वहाँ प्रियजन-संयोग आविमें को प्रेमानम्बकी प्रसीति होती है, वह वियोग द्यादि दःस्रॉसे संवक्षित होनेके कार्या दःसक्य ही है। यही कारण है निरयानस्टमयासी जीव जब इस स्वीकिक प्रेमसे बार-बार प्रविश्वित होकर प्रेमजनित संखके स्थान-पर भीषण परिणासतापको ही भोगता है, तो फिर उसे इस विनरवर छौकिक प्रेसमे विरक्ति हो। जाती है। उस समय प्रान्तन पुरुष, गुरुजनीकी कृषा, सन्संग एवं तत्त्व-चिन्तनके द्वारा 'ईश्वर'के प्रति जो परम प्रेम उत्पन्न होता है, उसीका नाम 'ईश्वर-भक्ति' है। 'ईश्वर-भक्ति' के द्वारा सनुष्य केवल श्रारमकल्याण ही नहीं करता है किन्तु वह इस दु:स्वसय संसारको सुखसय स्वर्ग वना वेता है। 'ईरवर-भक्ति' के उत्तर वह सांसारिक ऐरवर्यी और म्बर्गिक मुर्खीको कीन कहे 'मोच-सख' तकको निष्ठावर कर देता है। इस श्रक्तभ्य काभको प्राप्त करनेपर उसे श्रन्य किसी लाभका प्रलोभन नहीं रह जाता । ईश्वर-भक्त कृत-कृत्य हो जाता है। श्रपने परम प्रियतम,प्रेमरूप भगवान-के साथ एकरूप होकर अपने श्रापरूप नाम और रूपको सदाके लिये उनके प्रेमसागरकी तरंगोंमें बहाकर वह स्बयं 'प्रेमरूप' हो जाता है। यही 'ईश्वर-भक्ति' का रहस्य है । 

### साचात्कार

माँकी ममतामें छोह-भरी क्षमतामें , स्नेहार्द्र पिताकी स्नेह-भरी समतामें , बच्चोंकी कोमल-कंठ-कलित वाणीमें , तू पतिपरायणा नारी कल्याणीमें , घर घरमें रहता पग पगमें मिल जाता , पर, अज्ञानी तुष्नको पहचान न पाता । **\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

--सोइनलाल दिवेदी, बी० ए०

なんなんなんなんなん なん

## भक्तके भगवान्

( छेखक---भट्ट श्रीमथुरानाभजी शास्त्री साहित्याचार्य )

िकहानी ]

अपि चेत्सुदुराचारो भजतं मामनन्यभाक्। साधुरेव स मन्तव्यः सम्यय्व्यवासितो हि सः॥ क्षिप्रं मवति धर्मातमा शहबच्छान्ति निगच्छति । कीन्तेय प्रति जानीहि न मे भक्तः प्रणश्यति ॥ (गीता ९ । ३०-३१)

(1)

्ययपुरी मधुराके उन राह्मी, राम्नोंमें लोगोंकी बेहद मीक मच रही है, जो यमुनाके बहुत निकट पहते हैं। सैक्हों नर-नारी बगल्में धोती और कल्मा लिये यमुनातटकी तरफ जा रहे हैं। उमंगभरे बच्चे यमुनामें खेल करनेकी खुशीसे आगे-आगे दौड़े जा रहे हैं। घाटींपरकी

दूकानें खूब मालसे मरी हैं। सौना खरीदनेवालोंके उद्द लो हैं। कण्ठी-मालावालोंकी आज बन आयी हैं, अच्छी तरह कण्ठी बाँघी जा रही है। इस धूमधामका यही कारण है कि आज कार्तिकगुक्ता द्वितीया ( यमद्वितीया ) का पुरुष-पर्व है। इस दिन सूर्यतनया मगवती यमुनाका स्नान विशेषकर पुरुषपद समझा जाता है। दूर-दूरके यात्री यमुनाकी 'बुवकी' लेने आये हैं। यमुनाके घाटोंपर खचाखच भीड़ हो रही हैं। लोगोंको गोता लगाकर निकलना मुहाल हो रहा है।

जनाने-चारोंपर बाज महिलाओं की मीड है। कितनी ही हिन्दू-रमिण्याँ पुरुय-प्राप्तिके निमित्त यमुनामें गांता लगा रही हैं। कोई घाटकी मीदियोंपर खड़ी होकर मूर्यदेवको प्रशास कर रही हैं, कोई 'तिहारो दश्म मोहि भाव श्रीयमुने' कहकर प्रभाती ही गुनगुना रही हैं। जो एजा-पाठ कुछ नहीं जानती वह केवल 'जय जमुने, जय जमुने' कहकर ही अपनी भक्ति प्रकट कर रही हैं। कई नवीनाएँ यहाँ भी अपने घरका ही पचड़ा लिये हैं। किमीने दीवाली कैमे मती, इसका किस्सा शुरू किया। कोई घपनी सहँदी और चोटीका ही जिकर खेड़ बैठी, जो इनमें भी अधिक छजीली थीं उनकी कार्नी-ही-कार्नोमें काना-फुसी होने लगी। ऐसे नाजुक समयमें यकायक घाटपर एक हला मच गया।

वाटके एक तरफ एक युवती स्नान कर रही थी, वह थी समाजमें कलंकिनी बालविषया । नाम था कमला। धाटकी बहुत-मी क्रियाँ उसे जानती थीं । पहचाननेका एक कारण भी था। जिस मुद्दक्ष में कमला रहती थी, उसी

मुहरूलेकी बहत-सी स्नियाँ इस घाटपर नहाने आयी थीं। इस पर्वके दिन कुलांगनाओंसे सटकर उसे नहाते देख सतीस्वके तेजसे प्रकाशिस, सावित्रीकी प्रतिसूर्ति श्रीमती महिला-मरहली क्रोध और घुणासे गरज उठी । कथा लिखनेवालेको सच कहे बिना नहीं रहा जाता कि जिसे ये कलंकिनी वेश्या समस्ति। थीं, वह कोई बाजारू वेश्या न थी। यौवनके प्रलोभनमें पदकर बालविधवा कमला एक पहोसी युवकके साथ घरमे निकल पड़ी थी । कुछ दिन श्रपने लानेवालेके साथ पृथक सकान राम्तेके किनारै किराये लेकर रही। अब इन दिनों एक साधारण सुहत्लेमें गृहस्थकी तरह रह रही है। यावनकी आँधी निकल जाने बाद कमलाने चपनेको सँभाला, लेकिन अब स्था हो सकता धा ? घर छोड़कर बाहर जानेके काद समाज कब साथ दे यकता था ? यौजनकी एकमात्र गलती कमलाके हृद्यमें काँटे-मी खटकने स्त्रा। अपने प्रणयीपर वह भाव न रहा। अधिक समय वह अकेलेमें विताती थी। यमुना नहाने, देवदर्शन आदिमें बहुत काल व्यतीन कर देनी थी, किन्तु जिस समय कमला अपने कानेवालेके साथ रास्तेवाले मकानमें रहती थी, उसी समय कमलाके प्रति छोगांके भाव एकदम बदल गये थे। उसे लोग वेड्याकी तरह अम्प्रदेय समझने लगे थे । खियाँमें पापिनी समझी जाकर पूणाके साथ उसकी कही आछोचना होने छगी।

यही कारण था कि जो स्त्री म्लोन्नपाठ कर रही थी, वह स्तुति वन्द्कर, नाक-भी चढ़ाकर बोली—'मर समागी! इसी घाटपर मरने आयी थी क्या?' जो सूर्यन्तिको प्रणाम कर रही थी, वह प्रणामको छोड़कर ज्येष्ठके सूर्यकी तरह गरमाकर बोल उठी—'हट यहाँसे, हिलायी नहीं देता, हमलोग यहाँ नहा रही हैं?'

कमला समाजसे कर्लकिनी थी। जो पाप घोषे नहीं धुलना, वह उसे घेरे हुए था। फिर वह यमुना-स्नानको क्यों आनी थी श्यमुनाके पुरुषपदमे क्या वेश्याका पाप धुल सकता है श्रेनों ऑक्संकी रंगा-सरस्वर्तका प्राह यसुनामें मिला सकनेपर वेश्याका पाप भी, मालूम होता है, धुक सकता है।

जो कुछ हो, कमका प्रतिदिन यमुना नहाने छाती है। आज भी आयी थी। किन्तु इसके पहले ऐसा तीव तिरस्कार उसे कभी सहना नहीं पड़ा था। तो भी वह विचिकत न हुई। भाँस्भरे में हको नीचे किये ही घीरेधीरे खान समाप्त किया। पीतलके कलसेको जलमे मरकर बाटके उपर आयी। घाटके एक कोनेपर खड़े रहकर, हरते-हरते, आँस् बरसाती हुई भाँसोंसे पुण्यसिल्ला यमुनादेवीको तरफ उसने देखा। कलसेको बगलमें लिये ही धुककर प्रणाम किया। इसके ध्रनन्तर काले मेघकी तरह घने बालोंको पीठपर झुलाती हुई, वह गीले कपहोंसे अधसुले सिर रास्तेमें चलने लगी।

(२)

यमुनाके घाटमें कमलाका घर बहुत दूर था। घनुमान एक मील होगा। राम्ना चलते-चलते उसके चित्तमें विचार हुया—'सब् लोग देवताको जल चढ़ाने जाते हैं। बहुत-सी क्षियाँ ठाकुरके मन्दिरमें पानघर, फुलघरकी सेवा भी करती हैं। कई ठाकुरके भरहारमें दाल, चावल बीननेकी सेवा ही करती हैं। फिर मैं क्यों न करूँ? मेरा जल क्या ठाकुरजी स्वीकार नहीं करेंग? नहीं करें तो मैं उनके मन्दिरकी सीदियोंको ही घो आऊँगी। किन्तु उसका भी मुझे अधिकार है क्या? मेरा जल नीच जातियोंके भी काम नहीं आता। मेरे जलके छींट लगनेपर वे लोग भी सपवित्र हो जाते हैं फिर मुसे दालान वा सीदियोंके घोनेका छिपकार कैसे हो सकता है? देखें आज मदन-मोइनजी घोने देने हैं कि नहीं?'

ये वार्ने सोचती-सोचती कमला रासा तय करने छगी।

यमुनाके घाटोंसे थोड़ी दृरपर ही श्रीमद्नमोहनजीका
प्रसिद्ध मन्दिर है। इस विशालकाय मन्दिरके चारों तरफ
आने-जानेके आम रास्ते हैं, जिनकी छोगोंमें परिक्रमाके
नामसे प्रसिद्धि है। इसी परिक्रमाके दिच्ची प्रान्तमें
कमछाका घर था। यह रास्ता चौर रास्तोंकी अपेचा कम
चलता है। इसमें मकानोंकी संख्या भी बहुत हळकी थी।

कमला उस दिन घर न जाकर जलपूर्ण कलसा लिये मदनमोहनजीके मन्दिरमें जा पहुँची। मन्दिरके चौकर्मे आकर वह खड़ी हो गयी। झागे जानेका और 'जगमोहन' की सीदीपर चढ़नेका उसे साहस न हुआ। परिचित मनुष्यां-को देखते ही वह धबरा उठती थी। कजा ही क्या, अपने ऊपर उसे एक प्रकारकी कृणा हो रही थी। सीदियोंके सहारें सटी हुई वह बहुत देरतक सदी रही। उसके मनमें इच्छा थी कि कल्सेके जल्मे मन्दिरके दालानको घोकर देव-सेवाके पुण्यमें कुछ भाग ले, किन्तु साहस न हुआ। वह समाजमें कलंकिनी है। उसका छुआ जल अपवित्र है। कमला किसीसे कुछ न कहकर चुपचाप एक तरफ खदी रह गयी।

मन्दिरकी टहलनी एक अहीरनी बुहारी लिये चौकर्में बुहारी दे रही थी। वह कमलाको जानती थी। उसे वहाँ खबी देखकर उसने कहा—'यहाँ क्यों सबी हैं है हट जा यहाँसे, बुहारी देने दे।'

कसला हटकर दूर खबी हो गयी। अहीरनीने हुँझलाकर कहा 'तृ चाहती क्या है?' कसलाने झिझकते हुए जवाब दिया—'मेरे इस कलसेके जलसे''''' ।' आगे बोल न सकी। बोलनेका साहस ही न हुआ।

'तेरे जलका क्या होगा री ! क्या ठाकुरजीको नहलाना चाहती है !!

'ना'

'तो 📍

'सीदियाँ और दालानको धोना चाहनी हैं।'

'इट यहाँ से। इसके मिजाज तो देखो ! इमलोगोंका ही खुआ जल मन्दिरमें नहीं जाता। ये आयी है जल-सेवा करने! चल दूर हो यहाँसे।'

मन्दिरके 'समाधानीजी' जगमोहनमें बैठे कारण-विशेषसे व्यानियोंका दर्शन कर रहे थे। उपरकी बात-चीतका कुछ हिस्सा उनके कानांमें पदा। आगे बदकर उन्होंने चौककी तरफ देखा। बढ़ी गम्मीरताके साथ पूछने लगे—'क्या हल्ला कर रही है री ?'

टहलनीने जोशसे कहा—'हल्ला क्या है ? कोगोंके आजकल मित्राज ही नहीं माने ! वेश्या जल लेकर आयी है और कहती है कि ठाकुरजीके मन्दिरको थोऊँगी।'

ठाकुरजीके पारिषद 'समाधानीजी' गौरवमरे खरमें कमलामे कहने लगे—'देखो, तुम्हारा खुआ जल कोई काम नहीं चा सकता । चौकके धोनेमें भी नहीं छिया जा सकता । जबतक वह सुखे नहीं, उसपर लोगोंके पाँच पदनिकी शंका है।'

१ निजमन्दिरके आगेका ऑगन।

कमलाने नीचा मुँह किये ही समाधानीजीकी आजा सुनी । इसके अनन्तर उदास-मन, धीरे-धीरे चौकसे इटकर यह मन्दिरके पीछे बगीचेमें पहुँची। वहाँ थोड़ी देर ठहरकर कुछ सोचा। फिर चारों तरफ नज़र दौड़ाकर एक बार देखा कि यहाँ मी कोई देखता तो नहीं है। फिर एकान्त देखकर वह भूमिपर बैठ गयी। ठाकुरजीका ध्यानकर कलसेका समृचा जल अर्घ्यकी भाँति भूमिपर डाल दिया। जलसे सिची उस गीली मृत्तिकाको लेकर ललाट और जिह्नापर लगाया। इसके अनन्तर ठाकुरजीके उद्देश्यसे भूमिमें मस्तक टेककर प्रणाम किया। फिर खाली कल्टसेको बगलमें लिये वह घरको चली।

( )

वर्षके तीन सी उनसठ दिनोंको पारकर आज फिर 'यमद्वितीया' आयी हैं। कमला इस वर्ष प्रत्येक दिन यमुना-स्नानको गयी हैं और यमुना-जलमे कलसा भर मदनमोहनजीके मन्दिरके पीछे बगीचेमें बैठकर ठाकुरजीके उद्देश्यमे उसने प्रतिदिन भूभिमें जल सींचा हैं।

श्राज फिर वही पुरुय-पर्व 'यमद्वितीया' उपस्थित है । कमला आज बहें सबेरें ही यमुना-स्नानको चली। प्रति-दिनकी तरह आज भी पवित्र जलसे कलमा भर भक्ति श्रौर गद्गद्-करुठमे यमुनाजीको प्रणामकर वह घरकी तरफ लौटी । कमला उस दिन घर भी न गयी और न प्रतिदिन-की तरह वह मन्दिरके बगीचेमें ही पहेंची। आज वह यमना-जल-पूर्ण कलमा लिये गीले वस्त्रीये मन्दिरके चौकमें खड़ी है। दर्शनके लिये उसका हृदय ब्याकुल है, आँखोंसे आँस टपक रहे हैं। वह चाइती है एक बार दूरसे फिर ठाकुरजीका दर्शन करूँ। मन्दिरके जगमोहनको धोकर देव-मेवाके पुरुयको अब वह अपने हिस्सेमें लेना नहीं चाइती। वह तो मनुष्योंकी भीदमें दूरसे ही केवल एक बार ठाकुरजी-की मनोइर मूर्तिका दर्शन चाहती है। एक वर्ष पूर्व इसी दिन चौकमें खड़ी होकर उसने ठाकुरजीकी मूर्तिके दर्शन किये थे। उस पर्वके दिन एक बारके दर्शनमें ही दंशी बजाते हुए श्रीमदनमोहनजीकी उस मनोहर मूर्तिकी उसने अपने इद्यमें झंकित कर लिया है। उस दिनसे लेकर आजतक वर्षभर वह उसी मूर्तिका लगातार ध्यान करती रही है। मन्दिरके पिछवाडे, आमके वृक्षके नीचे बैठकर उसी मृतिका ध्यान करती हुई वह कलसमरे जलसे अर्थ

देती रही है। ध्यानके द्वारा हृदयमें चित्रित की हुई उस मनोहर मूर्तिको प्रत्यक्ष दर्शनसे आज फिर उज्जब करनेकी वासना लिये वह मन्दिरमें आयी है। स्या ठाकुरजी दर्शन नहीं हैंगे?

मन्दिरके दर्शन उस समयतक खुले नहीं थे। समाधानीजी भी किसी कामसे बाहर गये हुए थे। कमला बगलमें कलसा लिये चौकके एक तरफ खबी हो गयी। इस तरह खब् खड्डे बहुत समय बीत गया, जलसे भरें कलसेको बहुत देरतक कमरपर जिये वह यक गयी थी, किन्तु ठाकुरजीके लिये लाये हुए कलसेको वह जमीनपर कैमे रख सकती थी? उमे खाली भी करना नहीं चाहती थी। उसने स्थिर कर लिया था कि आज चौकके किनारें ये ठाकुरजीका दर्शन करते-करते इस कलमेके जलको उनके चरणोंपर चढ़ानेका ध्यान करूँगी। किन्तु ठाकुरजीका दर्शन हो । बोझसे कमला बेबस हो चली। कमरपर बोझ लेकर खबे रहनेकी बिल्कुल शक्ति न रही। वह बढ़ी दीनतासे ठाकुरजीका ध्यान करती हुई कहने लगी—'हे खामी! छव खड़ा नहीं रहा जाता। पलभरके लिये एक बार दर्शन दे दीजिये।'

मन्दिरके मुखियाजी उसी समय कमलाके आगे होकर निकले। आजकल वह सेवामें सदा नहीं जाते। वृद्ध हो जानेके कारण उन्होंने इस पवित्र कर्नस्यसे छुटी जरूर ले ली थी तो भी भगवत्सेवामें दर अनुराग होनेके कारण कुछ दिन श्रपनी इच्छामे सेवाके लिये खान करते हैं। आज भी सेवाके लिये भीतर जा रहे थे।

उन्होंने देखा कि चौकके एक तरफ एक खी कछसा लिये देरसे खड़ी है। उन्होंने पूला—'बेटी! तुम क्या चाहती हो?'

यहाँ यह कह देना उचित होगा कि मुखियाजी कमलाको नहीं जानते थे परन्तु कमला उन्हें जानती थी और श्रद्धा भी करती थी। वे वासवर्में भगवद्भक्त थे और उपासनाके तत्त्वको जाननेवाले थे। उन्होंने सभी सम्प्रदार्थों के भिक्त-श्रम्थोंका बड़े प्रेममे मनन किया था। उनके बाह्य और यौवत-कालका परिचय हमें नहीं परन्तु वर्तमानमें वह बहुत ही श्रद्धेय हो गये हैं। भगवान्में किसीका योदा भी सत्य-प्रेम देखते हैं तो उनका हृद्य पुलकित हो उठता है। वह परिवत और भगवद्भक्त, वयोद्य और मार्मिक, सरक

और उदार हैं। को उन्हें एक बार भी पहचान जाता है वह उनमें भ्रष्टा किये बिना नहीं रह सकता।

कमलाको इससे पहले उनके इतने पास धानेका अवसर नहीं मिक्का था, तूरसे ही उसने इन्हें देखा था। शुझ केश, देवकान्तिमयिहत उस महापुरुषकी साख्यिक मूर्तिको इस समय सम्मुख ही देखकर मिक्किल्तुतिचल्लसे वह खुपचाप खड़ी रह गयी, कुछ जवाब न निकला।

प्रश्लका उत्तर न पाकर हुद्द मुक्तियाजीने फिर पूळ्य----'कहो बेटी ! क्या चाइती हो !'

कमछासे तो भी बोला न गया । मुखियाजीने कहा—'क्या ठाकुरजीके लिये जल लेकर आयी हो ?'

'ਜਾ'

'तो क्या चाहती हो ?'

'ठाक्ररजीका एक बार ''' ... '

'दर्शन करना चाहती हो ?'

'हॉ'

'आओ, मेरे साथ आओ, अभी पट खोलता हूँ। स्रागे खड़ी होकर अच्छी तरह दर्शन कर लेना' कहकर वह तेजीके साथ मन्दिरमें चले गये। हारका परदा हटाकर उन्होंने देखा कि वह खी वहाँ नहीं है। दूर नज़र हालकर उन्होंने देखा कि वह जगमोहनके नीचे चौकमें ही खड़ी है। मुखियाजीने संकेत किया—'अपर शा जाओ।'

कमछा एकचित्त होकर नीचेते ही अकुरजीका दर्शन कर रही थी । ध्यानभंग होनेके बाद उसने देखा कि मुखियाजी उसे बुला रहे हैं। दर्शन करती-करती वह बढ़े ब्यग्रभावसे आगे अवस्य बढ़ी परन्तु जगमोहनकी सीढ़ीके पास जाकर रुक गयी । आगे न जा सकी। अबके मुखियाजीने जोरसे पुकारकर कहा—'उपर आकर दर्शन कर लो।'

कमलाको बदी तदफदाहट थी कि वह पास जाकर टाकुरजीका अच्छी तरह दर्शन करें किन्सु अपनी उस प्रवल वासनाको दवाकर नीचा मस्तक किये ही वह बढ़ें चीर-भावसे बोली—'श्रागे आनेका मुस्तको अधिकार नहीं।'

मुसियाजी-अधिकार क्यों नहीं है बेटी ! जिसको टाकुरजीके दर्शनकी इच्छा प्रवेश है उसको सब अधिकार है। कमका-मैं ... मैं ... मुखि०-तुम कौन हो ?

कम - में कर्क किवी हूँ, समाजसे निर्वासिता हूँ।

मुखि०-नहीं, तुम कलंकिनी नहीं हो, अकुरजीकी भक्त हो। उत्पर चढ़कर निःहांक खागे था जाओ।

कमला ठाकुरजीकी भक्त है! यह तो वह अबतक नहीं जानती थी। उसके शरीरमें एक बिजली-सी दौड़ गयी। उसको अब कोई स्कावट न रही। वह सीढ़ी चड़कर जगमोहनके आरम्मके किनारेपर ही खड़ी हो गयी।

(8)

इसी समय पछिकी तरफसे समाधानीजीका स्वर सुनायी दिया। वह किसी वैष्णवसे बात करते-करते आगे आ रहे थे। कमलाको जगमोहनमें खड़ी देखकर वह एक-दम अग्निशमों हो उठे। कर्कशकण्ठसे कहा—'श्रमागी! जगमोहनमें चली श्राची? वाह रे तेरे मिजाज! जा, नीचे उत्तर जा।'

कमलाका वह श्रानस्य भौर उत्साह एकदम जाता रहा । संकोच और अनुतापने उसके हृदयको एकदम दबा लिया । लजासे उसके पैर पत्थरके हो रहे थे, तो भी वह लौटनेकी कोशिश कर रही थी। इसी समय निजमन्दिरसे बाहर निकजकर मुख्याजीने समाधानीजीसे कहा—'इस स्वीका तिरस्कार नयों कर रहे हो ?'

समा०-देखिये न! मन्दिरके पास ही आ गयी है।

मुखि >-तो इसमें क्या अपराध हुआ ? समा०-यह समाजकी कर्लकिनी है, वेरया है।

मुखि॰-बेइयाके लिये क्या ठाकुरजीके दर्शनका निपेध हैं ?

समा०-दर्शन निषिद्ध न हो परन्तु पास आकर स्पर्शन जरूर निषिद्ध है।

मुस्रि०-यह भाषको किसने समकाया है? बड़े-बड़े पीठस्थानोंमें क्या होता है?

समा ० - बढ़े भामोंके लिये कोई नियम नहीं।

मुद्धि - न्तो किसी मन्दिरमें भी यह नियम नहीं है। मेरा विश्वास है कि पापी-से-पापीके स्पर्शसे भी भगवान् अपवित्र नहीं होते।

समा • नतो फिर पञ्चासृत आदिसे श्री श्रंगकोश्चनकी स्यवस्था क्यों है ? मुखि०-यह है अपने लोगोंके लिये, ठाकुरजीके लिये नहीं । भक्तलोग ठाकुरजीके शोधनका यस्त करके अपने मन-का शोधन करते हैं । जो भगवान हैं, चर और अचरके स्वामी हैं, वह कभी भपवित्र नहीं होते । खैर, ठाकुरजीको सो इसने स्पर्श भी नहीं किया था । यह तो केवल चौकसे भागे आकर जगमोहनमें खड़ी हो गयी है । क्या इसीसे मन्दिर अपवित्र हो गया ?

समा०-हो क्यों नहीं गया ?

समाधानीजीको बहुत आगे बदते देखकर प्रशान्त महासागरमें भी एक छहर उठी, मुखियाजीने ज़रा उत्तेजनाके खरमें कहा—'श्रव्छा, प्रत्यद्य देवता इन श्रीमदनमोहनजीके सम्मुख खबे रहकर क्या श्राप यह कह सकते हैं कि आप और में इस मन्दिरमें खड़े रहकर मन्दिरको अपवित्र नहीं करने ? समाजमें चाहे यह प्रस्यव्यक्षपसे कर्लकिनी है परन्तु या आप और में श्रव्दर-मे भी दूषके धोये ही निकर्लेंगे ? यौवनकी बातोंको याद करके सखे हृदयसे किट्टये तो देखें ?'

समाधानी महाशय इस बार सहम गये। थ इंदेर चुप रहकर कमछाकी तरफ देखकर बोले—'क्यों री! क्या आज फिर चौक घोने आयी हैं? जा, जिस जगह निख जरू दाजती आयी हैं वहीं जब ढाल दे।'

मुखियाजीने पूछा—'नित्य कहाँ जल ढालती हैं ?' समा०—मन्दिरके बगीचेमैं । मुखि०-चलिये देखें ।

दोनों वहाँसे उत्तरकर मन्दिरके ममीप बगी चेमें पहुँचे। वहाँ एक पेड़के नीचे प्रतिदिन जल ठालनेसे पड़ा हुआ एक गड्डा दीखता था। उसको दिखाकर समाधानीजीने कहा-'यह अभागिन निष्य यहाँ जल ठालती है।'

मृक्षि॰-जल कहाँसे लाती हैं ?

समा०-यह कौन जाने, परम्तु लोग कहते हैं कि नित्य यसुना-स्नानको जाती है फिर वहाँसे आकर नित्य ही यहाँ जलका अर्घ्य देती है।

मुक्षि - यह जरू ठाकुरजीके जलघरमें क्यों नहीं देती ? समा - क्यां करूं किनीके खुए जलसे देव-सेवा हो सकती है ? एक वर्ष पहले आजके ही दिन जगमोहन घोनेके किये वह आयी थी, वहीं धोने नहीं दिया, फिर इसका अरू सेवामें ती क्या काम आयेगा ? मुक्षि०-शापके विचारसे काम न भावे, मैं काममें हूँगा। कहकर वह मन्दिरमें छीट श्राये। वहाँ आकर देखा कि जलका भरा कळसा छिये जगमोहनमें चढ़नेकी सीढ़ीके पास उसी तरह नीचा मम्तक किये कमका खड़ी हैं। मुखियाजीने कहा-'तुम जल ठाकुरजीके जलघरमें ले चलो।'

कमलाको इस बातपर विश्वास नहीं आया। उसने पीछे फिरकर देखा, शायद और किसीके प्रति यह बात कही गयी है। किन्तु अपने पीछे किसोको न देखा। अब आश्चर्यभरी दृष्टिसं उसने मुख्यियाजीको और देखा। उन्होंने फिर कहा—'यह जल जलघरमें ले चलो।'

असमजसमें पड़ी कमला बड़े संकोवसे दो-चार पेंड आगे बदकर जगमोहनमें खड़ी हो गयी। यह स्थान उसके लिये परमपावन तीर्थ त्रेत्र था। उस स्थानपर वह श्राजतक नहीं आ पायी थी। जो लोग यहाँ खड़े रहकर ठाकुरजीका दर्शन करने थे उन्हें वह बढ़ा भाग्यवान् समस्ती थी। हस सोभाग्यके लिये उसने कई बार ऑस् ट्रपकाये थे। आज कमला ठाकुरजीकी कुएामे उसी स्थानमें खड़ी है।

कमका जलघरमें नहीं गयी । जगमोहनमें एक तरफ थोड़ी जगह दो बार हाथसे धोकर घड़ेको रख दिया। मुखियाजी स्वयं उसे उठाकर जलघरमें ले गये और थोबी ही देरमें घढ़को खाली कर ले आये। श्राकर देखा कि कमला प्रांगणकी धृलिमें छोटकर साष्टांग प्रणास कर रही है। जिस समय उठकर वह खड़ी हुई उस समय उसके कपोल भौर छातीसे होकर अश्र्भाराएँ बह्र रही थीं। देवोपम मुखियाजीने उसे लक्ष्यकर कहा--- 'बेटी ! तुम जिस भक्तिये ठाकुरजीके दर्शन करती आयी हो, मैं आशीर्वाद् देता हूँ, तुम्हारी वह भक्ति श्रक्षय हो । भक्ति-प्लुतचित्तमे ठाकुरजीको छक्ष्य करके चाहे किमी भी स्थानपर धर्म्य दिया जाय, ठाकुरजी उसे प्रेमसे प्रइण करते हैं। ठाकुरजो आगे-पीछे भी कुछ नहीं गिनते। वे बाह्मण् या शुद्ध, गंगाजल वा साधारण पानी, इनमें भेदकी दृष्टि नहीं डालते। वह तो चाहते हैं केवछ भक्तका हृद्य। तुम उनको अपना हृद्य 🖍 दो । अपने पापाँकै किये रोस्रो । नुम्हारे सब पाप पुछ जायँगे ।' मुखियाजीके चरणोंमें प्रयाम करके कमला र छीट भाषी।

(५) घरके आँगन असमके दूशके नीचे बैठकर एक युवा हुका गुक्गुका रहा था। उसने कमलासे पूछा -- 'झाज इतनी देर क्यों हुई ?'

# कल्याण



इंश्वरचन्द्र विद्यासागर



देवेन्द्रनाथ टाहुर



म्वामी द्यानन्द



केशवचन्द्र सेन

कमछा कुछ जवाब न देकर अपने कोटेमें चली गयी और भन्दरसे उसने किवाइ बन्द कर लिये। वह मद्दीभरी भूमिपर लोटती हुई रोने लगी। उस रोनेका अन्त न था, विश्राम भी न था। किसीको मालूम न हो इसलिये मुखमें कपड़ा हुँसकर खुपचाप रोने लगी। उसके मनमें निरन्तर यही घूम रहा था कि 'पापोंके लिये रोधो। तुम्हारे सब पाप गुल जायँगे।' रोती हुई कमला भगवान्को लक्ष्य करके मन-ही-मन कहने लगी— 'टाकुरजी! मैं जीवनपर्यन्त निरन्तर रोजँगी। रो-रोकर अपनी छातीका रक्त आँखोंके हारा बाहर निकाल दूँगी। हे द्यामय! मेरे पापोंको धो रीजिये।'

उसी समय किसीने दरवाजेको खटखटाया । कमला चौंककर बिजलीको तरह एकदम उठ खड़ी हुई । बड़े यक्ष-में उसने अपनेको सँमाला । धांखोंका जल पाँछ हातर प्रपने किन्तु किवाइ नहीं खोले । शस्यापर निश्ल होतर प्रपने अदृष्टकी वार्ते मोचने लगी । दरवाजेपर जार-जोरम धक्के पहने लगे, किन्तु कमलाने उसपर दृष्टितक नहीं ढाला । धोड़ी देर पीछे अपने मनमें कोई विचार स्थिर करके उसने हार खाल दिया ।

द्वारपर वही युवा हाथमें हुका लिये खड़ा था। उसने कहा—'मालुम होता है कमले! फिर तुम रो रही थी।'

कमलाने जवाब नहीं दिया । युवाने कहा—'क्यों रो-रोकर भ्रपने देहको छोड़ना चाहती हो कमला !'

कम०-देहके रखनेये क्या सुख है ?

युवा-सुख ? जितने दिन पृथिवीपर रहा जाय उतने दिन सुख ही हैं।

कम०-उतने ही दिन दुःख है। निरन्तर पाप-म्मृतिकी यन्त्रणा है।

युवा-तुम घर छोड़कर मेरे साथ चली आयी हो, क्या इसीका यह दु:ख है ? इसीसे क्या तुम बराबर रोती हो ? पहले तो तुम्हारी यह बात न थी । वर्षभरसे तुममें यह परिवर्तन देखता हूँ । आज सच-सच कह दो ! क्या करनेसे तुम फिर बैसी ही हो सकती हो ?

कम • - वैसा होना अब कठिन ही नहीं, असम्भव है। मैं जो कुछ छोड़कर आयी हूँ, उसे कोई अब जौटाकर पीछा नहीं दे सकता।

युवा-कीर, इसे जाने दो । यह बतलाओ इसना रोती क्यों हो ? कम०--रोती क्यों हूँ शिक्षाती चीरकर दिखाये विना शब्दोंसंयह समकाया नहीं जा सकता।

युवा—कमले ! मैं ही तुम्हारे सब दुःखोंका मूल हूँ।
तुम सुखसे पिता-माता, राजाओंका-सा वंभव लिये संसार
चला रही थी। मैं न जाने किम खोटे मुहूर्नमें तुम्हारे रूप
आर गुर्योपर सुग्ध होकर नुम्हें चाहने लगा था। यदि मैं
केवल प्रेम करके ही रह जाता तो भी तुम्हारे हृदयमें आज
यह श्रप्ति नहीं जलती। मैंने अपने प्रेमको तुमपर प्रकट
किया। तुमने भी उसका प्रतिदान दिया। कमला! कहो,
अब किस उपायसे तुम सुखी हो सकती हो?

कम • न्या तुम वह कर सकीरो ?

युवा-कर सकुँगा। प्राण देनेने भी यदि तुम सुहूर्तभरके लिये भी सुखी होस्रो तो मैं उसके लिये नेयार हूँ।

कम०–तो तुम मुक्ते छोड़कर श्रपने घर ळाँट जाओ । युवा∽घरमें मेरा कीन हैं कमला <sup>8</sup>

कम ० – घरमें तुम्हारे की-पुत्र-घन-जन सब कुछ सो है। युदा-किन्तु कमला नहीं।

कम॰ कमला पाप हैं, स्त्री पुग्य । इसने दिन पापकी सेवा की थी, अब पुख्यका परिचय करो ।

युवा-कमलाकी तुलनामें की ?

कम ॰ - स्त्रीके चरणोंके नीचे सैंकड़ों कमलाएँ लोटती हैं। एक बार लॉट जाकर तुम देखों तो सही।

युका-कमला ! तुम जिस मार्गमें जाना चाहती हो, मुभे भी उसका साथी बना छो। तुम्हें छोड़कर मैं नहीं रह सकुँगा।

कम०-जिस सुखकी धाशासे मेरा संसर्ग चाहते हो, वह सुख खब नहीं पासकीगे। तुम्हारा सुख काके संसर्गमें है। मेरा सुख स्वर्गगत स्वामीके चरणतल्में। मार्ग विलकुल खलग-अलग हैं। मुमे होडकर घर चले काखो। नहीं तो.....।

युवा-नहीं तो क्या करोगी कमला ?

कम०--नहीं सो, मैं ही इस घरको छ। इ जाऊँगी।

युवा-इतने प्रेमका यह प्रतिदान ?

कम ॰-मेरे सम्मुख तुम्हारे प्रेमका अब मूल्य नहीं।

युवा-कमला ! कमला ! इतने दिन पीछे हमकोर्गोका वियोग हो ही गया ! कमका श्रव उस जगह सदी नहीं रह सकी। वहाँसे दूसरी तरफ चली गयी।

#### ( 4 )

एक वर्ष स्थतीत हो गया है। कमला श्रव अकेली है। अपने मनसे घरका काम करती है और चिन्ता करती है। घरके कामका अन्त है किन्तु चिन्ताका अवसान नहीं। श्रमन्त विचारसमूहोंको अपने हृदयमें दवाये हुए जलसे भरे गम्भीर मेघलरदकी तरह कमला चारों तरफ चलती-फिरती है।

कमला पूजा नहीं करती, अप-तप कुछ भी नहीं करती। वह केवल एक कलसा यसुनाजलका भरकर मदनमोहनजीके मन्दिरमें दे आती हैं। वहाँ ही उसका सब कार्य समास हो जाता है।

निम्नब्ध रात्रिमें जब समम्न पृथिवी बेखबर होकर सोती, उस समय कमला चुपचाप उठकर श्रीमद्नमोहन-जीके मन्दिरके सम्मुख पहुँचती । दरबाजेके थागे प्लिमें लोटकर बहुत देरतक रोती रहती । इस तरह वह प्रतिदिन करती । शीत-वर्षा कुछ भी नहीं गिनती । कमला किसीके भी घर नहीं जाती । उसके भी घर कोई नहीं आता । कमला किसीके भी साथ बातचीन नहीं करती, दूसरा भी कोई उसमे बातचीत करनेके लिये लालायित नथा । वह अकेली रोती । सप्ताहमें एक दिन बाज़ार जाती । वहाँसे टाल-चावल जो कुछ भी ला सकती, उसीसे अपने दिन काटती । दाल, चावल, लबगा थौर नाममात्रको घी इनके सिवा वह कुछ नहीं खाती, खानेकी इच्छा भी नहीं होती ।

कमलाके पास रूप और याँवन दोनों ही ये। जहाँ वे दोनों होते हैं वहीं विपत्ति साथ है। कोई-कोई उसका पीछा करता। कमलाने एक दिन श्रपने हाथसे अपनी वह निविद्ध केशराशि काट डाली। नाते लोहेसे कपोल और छातीको जलाकर विरूप बना डाला। उस दिनसे कोई पुरुष उसकी तरफ फिरकर टेम्बनातक नहीं।

कमलाके पास कुछ रूपये और गहने थे। यसुनास्त्रात करके लाटती बार वह उसमें में गरीय-दुखियों को बॉट देती। यह धन पापसे कमाया न था। पिताका घर छोड़ने समय यह साथ लावी थी। तो भी ठाकुरजीकी सेवामें इस पैसेको कगानेका कमलाको साइस नहीं होता था। यसुनाके किनारेपर अगर कहीं उसे अच्छे फूक दिखायी देते, उन्हें अवस्य ठाकुरजीके लिये ले जाती।

जगमोहनमें दूर खड़ी हुई कमला एक दिन ठाकुरजीके दर्भन कर रही थी। जब उसने देखा कि मेरे लाये हुए फूलोंसे ठाकुरजीके दोनों चरण ढके हुए हैं तब वह भक्ति और जानन्द्रसे अधीर होकर रो उठी। उसने ठाकुरजीको प्रणाम नहीं किया। 'हे मदनमोहमजी' कहकर एक दफा पुकारा भी नहीं। वह केवल रोने लग गयी। उस दिनसे आनन्द्र-विद्वलिचित्त हुई कमलाके उसी दशामें कितने ही दिन बीस गये।

कमला प्रतिदिन ठाकुरजीकी सेवाके लिये यमुनाजल दे आती । फुल मिलनेपर फुल दे श्राती । कभी-कभी माला गूँथकर ठाकुरजीके लिये दे श्राती । समाधानीजी अब कोई आपित नहीं करते । कमला ठाकुरजीके लिये जो कुछ दे आती उसे वह सादर प्रहण करते ।

इस तरह एक वर्ष और वीत गया । कमलाने एक दिन वकीलके घर जाकर एक दानपत्र लिखवाया । उसकी स्थावर-श्रम्थावर जो कुछ सम्पत्ति थी, उसको इस दानपत्रके द्वारा सदनसोहनजीके अपंशा कर दिया । दानपत्र सदन-सोहनजीके सन्दिरमें रखकर कमला फिर सथुरामें दिखायी नहीं दी । कहाँ गयी, किसीको सालुस न हो सका ।

#### ( 0)

कमला घर छोदकर कोंडी भी साथ न ले केवल एक साड़ी ही पहिने जगदीशके लिये रवाना हुई। रामा जानती नहीं, आने-जानेवालोंसे पृष्ठकर आगे बदनी हैं। पासमें एक पैसा नहीं, भिक्षा माँगकर पेट भरती है। दिन-पर-दिन बीतने लगे। कमला वहें उत्साहसे मार्गमें आगे बदने लगी। इस तरह कई माम बीत गये। अभी जगदीशपुरी बहुत दूर थी। कमलासे खब पहलेकी तरह मार्ग नहीं खला जाता। कभी उपवास, कभी आधे पेट, यों करने-करने वह विस्कुल दुर्बल हो गयी। उत्साह धीरे-धीरे मन्द पड़ गया। चलनेकी शक्ति कम-क्रमसे घट खुकी हैं। कमला इस समय प्यान करने लगी—'भगवन्! अब मेरी क्या गति होगी?'

कमला एक दिन राम्ना चलतं-चलतं एकद्म धक गयी। सम्ध्याके समय ही वह राम्लेके किनारे एक दूसके तीचे सो गयी। सीती-सोती सोचने छगी—'मालूम होता है मेरे भाग्यमें जगदीशका दर्शन नहीं बदा है। जो वहाँ एक बार खला जाता है उसके पाप कट जाते हैं। मैं रो नहीं सकी, इसीलिये मेरे पाप नहीं धुले। जगहाश्रजीके दर्शनको चली थी, मालूम होता है वह भी भाग्यमें नहीं है। हे ठाकुरजी! मेरा क्या होनहार है? इस पाप-भारको उठाने-की अब मुझमें शक्ति नहीं।

सोचते-सोचने कमलाको निद्दा आ गयी। स्वप्नमें उसने देखा कि मध्याकाशमें एक मनोहर मृति विराजमान है। वह देखने लगी—जिस जगह तारे खिला हैं, चन्द्रमा सुशोभित होता हैं, उस स्थानपर नवजलधरस्याम, कमल-दललोचन श्रीमदनमोहन वंकिम-भंगिमा-से खड़े वंशी खजा रहे हैं। उनके ओष्टोंमें हास्य, नयनों में करुणा विराजमान है। उतने ओष्टोंमें हास्य, नयनों में करुणा विराजमान है। उतने अष्टोंमें हास्य, नयनों में करुणा विराजमान है। उतने अर्था चन्द्रमाओं के प्रतिविश्व उनके नम्बोंमें पढ़ रहे हैं। लक्ष-लक्ष नक्षत्र उनके चरणतलमें लोट रहे हैं। आकाश, पृथिवी सब लुस हो चुके हैं। सब जगत्का तेज हकटा होकर उस पृतिकों घेरे हुए है। कमलाने नींदमें ही पुलकित-गरीर होकर पूछा-'क्या खाप ही श्रीहरि हैं?'

उत्तर मिला - 'हाँ'

'क्या धाप मुक्ते दर्शन देने आये हैं?'

'ना'

'मैं आपके दर्शन करने जगदीशपुरी जा रही हूँ।'

'में जगदीशपुरीमें नहीं रहता।'

'तय कहाँ रहते हैं ?'

'में मनुष्योंके हृदयमें रहता हूँ। जो मुझको पुकार सकता है और मुझे देखना जानता है, बही मेरा दर्शन पा सकता है।'

'मैं पुकारना नहीं जानती। कृषा करके मुक्ते पुकारना सिखा दीजिये।'

कोई उत्तर नहीं मिला । कमला आवेगमें फिर कहने लगी —'हे ठाकुरजी! मुझे श्रापको पुकारना सिम्वा दीजिये।'

इस बार भी कोई जवाब नहीं मिला। देखते-देखते आकाशकी वह मृतिं मन्द् होती-होती आकाशपटमें लीन हो गयी। कमला व्याकुलहृदयसे पुकारने लगी— 'हे ठाकुरजी! बना दीजिये किस उपायसे आप मिलेंगे?'

दिग्दिगन्त प्रतिष्वनित करता हुआ फिर चीस्कार सुनायी दिया—'हे दयामय, बता दीजिये, किसप्रकारसे आप मिर्छेगे?' उस कातर चीस्कारसे स्थावर-जंगम, आकाश-पृथिवी भी पुलकित होकर प्रतिष्विन करने लगे—'बता दोजिये दयासय! किस उपायसे आप मिलेंगे ?'

चीकार-शब्दमें कमलाकी निद्रा ट्रट गयी। वह उठकर चारों तरफ देखने लगी। उसने पृथिवी देखी, आकाश देखा, तारे देखे, किन्तु कही भी उस मूर्तिको नहीं देखा। निराशाकुल हृदयमें आकाशकी तरफ देखती हुई वह निस्तन्थ बैठी रह गयी।

स्वप्रमें जो कुछ सुना था, कमलाको सब याद था। कमला एक-एक करके उन यानोंकी विचारने लगी। सबेरा हो चलाथा। कमला इक्षके नीचेमें उठ खड़ी हुई। जिस रास्ने होकर मधुरामें आयी थी, उसी रास्नेसे मधुराकी तरफ लीट चली।

#### (=)

कमलाका अस हट गया। वह अब जगहाधपुरी जानेके लिये छालायित नहीं हैं। कमलाकी मालूम हो गया है कि हटयकी अवस्थाविशेषका नाम हो हैं 'जगदीश-पुरी।' जब अन्तःकरणमें श्रीगधाकूष्णकी युगल मूर्ति निरन्तर विराजने लगती हैं तब ही मनुष्यको जगदीशके दर्शन हो पाते हैं। नहीं तो जगदीशपुरीमें पापाकुल हृदयमे चिरकालतक जीवन स्थतीत करनेपर भी मनुष्यको जगन्नाथका दर्शन नहीं होता।

राम्ता चलने-चलते कमला विचारने लगी—'हाय हाय! मैंने क्या किया। अज्ञान-अबोध मनके वशीभूत होकर मैं जगन्नाधपुरीकी तरफ दाँड आयी! हे मेरे मदन-मोहनजी! अबोध पुत्रीको क्षमा करना। तुम्हारे चरण हो मेरे एएय-तीर्य हैं। तुम्हारे चरणोंपर जल ढालते-ढालते ही मैंने पापोंके लिये रोना सीन्या है। परधर छोड़कर सोना पहिचाना है। तुम ही मेरे जगदीशपुरीके जगदीश हो। तुम ही मेरे बेकुचठके स्वामी श्रीहरि हो। हे ठाकुरजी, मेरे भ्रपराधको क्षमा करना।

कातरकण्डमे मदनमोहनजीको पुकारती-पुकारती कमला रास्ता चलने लगी। दिन-पर-दिन—मास-पर-मास व्यतीत होने खगे। कमलामे श्रव पहलेकी माँति रास्ता नहीं चला जाता। एक दिनके मार्गमें दस दिन लग जाते हैं। उपवासींसे श्रीण थके-माँदे देहको किसी तरह बसीटती हुई बही मुश्किकसे वह मधुरा पहुँची। उस दिन यमहिलीयांका पुरय-पर्व था, किन्तु कमला-को मालुम न था। रास्ते-घाटोंपर चारों तरफ छोगों-की भीड़ थी। सबका मुख यमुनाकी तरफ था। कौतुक-वश हो कमलाने एक स्त्रीसे पूछा—'हैं री! तुमलोग सब कहाँ जा रही हो?'स्त्रीने अनलाकर जवाब दिया— 'मर अभागिन! क्या नुझे यह भी मालूम नहीं है कि साज 'समहितीया' है।'

कमला भी यमुनाजी नहाने खल पड़ी।

यमुनाजीके जलमें कराध्ययंन्त ह्वकर कमला विचारने लगी—'आज फिर वही यमहितीयाका दिन हैं। इसी दिन मैंने बत ग्रहण किया था, आज इस ही दिन बतका उद्यापन करूँगी। हे मा यमुने! मेरे पाप धो डालो। इस देहभारसे सुझे मुक्त कर दो मा! मा! मा! ......'

इसमे भागे बोला न गया। होनीं गालोंपर होकर निरन्तर अश्रुधारा बहने लगी। होनीं आँखोंके दो प्रवाह यमुनाप्रवाहमें मिल रहे थे।

खान करके कमला मदनमोहनजीके मन्दिरकी तरफ चल पड़ी। उसके देहमें न जाने कहाँसे इस समय नवीन शक्ति आ गयी थी, मनमें नथा उत्साह भर गयाथा। वह इस लम्बे राम्तेको बहुत थोड़ समयमें लॉघकर अति शीव्रतासे मन्दिरके ऑंगनमें आ उपस्थित हुई।

उस समय दर्शन खुल तये थे। संकोचरहित कमला धइधइति हुई जगमोहनमें पहुँच एकचित्तमं ठाकुरजीके दर्शन करने स्प्री। उस दिन हृद् मुखियाजी सेवामें स्वयं उपस्थित थे। भारतीके अनन्तर पीछे फिरकर उन्होंने देखा कि कमला खड़ी हैं। देखने ही वह उसे पहचान गये। उन्होंने कहा-'आज बहुत दिन पीछे लौटी हो, ठाकुरजीको प्रशाम करों बेटी!' कमला ठाकुरबीके चरणोंसे नेत्रोंको न हटाती हुई ही बोली—'किसको प्रणाम करूँ? ठाकुरबीको ? उनके चरणोंमें मैं निस्य कोटि-कोटि प्रणाम करती आयी हूँ। उनके चरणोंमें मैं लोटा करती हूँ। मैं उन्होंके चरणोंपर मन्तक रक्ष्ये हुए पड़ी हूँ। अब कहाँ माथा टेककर किम प्रणाम करूँगी?

मुसियाजीको विस्मय हुन्ना। थोडी देर निम्तब्ध रह-कर उन्होंने पूछा—'चरणामृत लोगी ?'

कमठा—'वरणासृत ? चरणासृत कहाँ दोगे ? मुखर्मे स्थान नहीं। समस्त देहपर मदनमोहनजीका अधिकार हो चुका। मस्तकपर मदनमोहन, जिह्नापर मदनमोहन। चरणासृत कहाँ दोगे ?'

मुख्याजीको आश्चर्यके साथ-साथ कमलापर असीम श्रद्धा हो उठी । उन्होंने पूछा—'क्या ठाकुरश्रीका प्रसादी-पुष्प लोगो ?'

कमला-कृत ? हो। उनके चरणोंके पुष्प उनके चरणों-पर ही चहा हो।

कहकर कमलाने अपना पैर आगे बढ़ा हिया।
महानुभाव मुखियाजी बढ़े ज्ञानी थे, तो भी कमलाके
पाँवपर प्रसादी-फुल बढानेका साहस उन्हें न हुआ।

कमलाने किसी तरफ भी फिरकर न देखा। उसके दोनों नेय बन्द हो गये। वह ध्यानमध्र होकर धमसे वहीं बैठ गयी। वह ध्यान फिर कभी भंग न हुआ छोर न वह नेय ही फिर कभी खुले! कमला मदनमोहनजी में मिलकर मदनमोहनजी बन गयी!

सन्ध्याके समय परमद्यालु मुख्याजी कमलाके देह-को स्वयं बहन करके यमुनातटपर ग्राग्निसंस्कार कर आये!!

<del>--€€\*\*3€\*-</del>

## ईश्वर-श्रद्धा

दर्शन-शास्त्र चाहे जिस सिद्धान्तका प्रतिपादन करें, अध्यारम चाहे जहाँ जाय, परम्मु जवनक इस संसारमें मृत्यु है, जवतक मनुष्य-हृदयमें कमज़ारी है और जबतक उस कमज़ारीकी अवस्थामें मनुष्यके हृदयसे पुकार उठती है तबतक संसारमें ईखरके प्रति श्रद्धा बनी ही रहेगी। —स्वामी विवेकानन्द

### ईश्वर-प्रेमकी विभिन्न अवस्थाएँ \*

(लेखक--पं० श्राप्रभुदत्तजी महाचारी)

कैतवरहितं प्रेम नहि भवति मानुष होके। यदि भवति कस्य बिरहो विरहे सत्यपि को जीवति॥



क-मर्यादाको मेटकर मोहनसे मन लगानेको मनीपियोंने प्रेम कहा है। प्रेमके लक्षणमें इतना ही कहना यथेष्ट है कि 'प्रेमैव गोप-रामाणां काम इत्यगमत् प्रथाम्' अर्थात् गोपियोंके शुद्ध प्रेमको ही 'काम' के नामसे पुकारनेकी परि-

पाटी पह गयी हैं। इसमें यही तास्पर्य निकला कि प्रेममें इन्द्रिय-सुखकी इच्छाओंका एकदम अभाव होता है। क्योंकि गोपिकाओंके काममें किसी प्रकारके अपने शरीर-मुखकी इच्छा नहीं थी। वे जो कुछ करती थीं केवल श्रीकृष्णाकी प्रसन्नताके निमित्त। इसलिये शुद्ध प्रेम इन्द्रिय और उनके धर्मीसे परेकी वस्तु हैं। इसीको 'राग' के नामसे भी पुकारते हैं। इस 'काम', 'प्रेम' अथवा 'राग' के तीन भेद हो सकते हैं। पूर्वराग, मिलन, विछोह या विरह।

जिसके हृद्यमें प्रेम उत्पन्न हो जाता है, उसे घर-हार, कुटुम्ब-परिवार, मंसारी विपयभोग कुछ भी नहीं सुहाते। सदा अपने प्यारेका ही चिन्तन बना रहता है। रागमार्गके उपासक बैद्यावीने अपने प्रन्थोंमें ऐसे प्रेमियोंकी भिन्नभिन्न दशाओंका बढ़े विम्तारके साथ वर्णन किया है, इस संकुचित स्थलमें न तो उनका उल्लेख ही हो सकता है और न यहाँ उनके उल्लेखका कुछ विशेष प्रयोजन ही दिखायी देता है। इस सम्यन्धमें अष्ट साचिक मावोंका बहुत उल्लेख आता है और वे ही अत्यन्त प्रसिद्ध भी हैं, अतः यहाँ बहुत ही संचेपमें पहले उन्हों आठ मावोंका वर्णन करते हैं। वे आठ ये हैं—सम्म, कम्प, स्वेद, वेंवण्यं, अश्रु, स्वर-मंग, पुलक और प्रलय। अब इनकी संक्षिप्त स्थाल्या सुनिये—

स्तम्म—शरीरका मन्ध्र हो जाना। मन और इन्द्रियाँ जब चेष्टारहित होकर निश्चल हो जाती हैं, उस अवस्था-को न्तम्भ कहते हैं।

कम्प - शरीरमें कॅपकॅपी पैदा हो जाय, उसे 'बेपधु'

या 'कम्प' कहते हैं । अर्जुनकी युद्धके धारम्भमें भयके कारण ऐसी दशा हुई थी । उन्होंने स्वयं कहा है---

'वेषयुश्च शरीरे में रोमहर्षश्च जायते।'

अर्थात् मुक्ते कॅपकॅपी छूट रही है, रॉगटे खड़े हो गये हैं।

स्वद--शरीरमेंसे पसीना छूटना, या पसीनेमें 'लय-पथ' हो जाना हमें 'स्वेद' कहते हैं।

अधु—िवना प्रयक्त किये शोक, विस्तय, क्रोध अथवा हर्पके कारण आँखोंमेंसे जो जरू निकलता है, उसे 'अश्रु' कहते हैं। हर्पमें जो अश्रु निकलते हैं, वे ठगढे होते हैं और वे प्रायः आँखोंकी कोरसे नीचेकी बहते हैं। शोकके आँस् गरम होते हैं और वे वीचसे ही बहते हैं।

स्वर-मंग-मुखये अक्षर स्पष्ट उच्चारण न हो सके। उसे 'स्वरभेद' 'गदगद' या स्वर-मंग कहते हैं।

वैवर्ण्य— उपर्युक्तः कारणोंन्ये मुखपर जो एक प्रकारकी उदासी, पीछापन या फीकापन आ जाता है उन्ने 'वैवर्ण्यः कहते हैं। उसका असली स्वरूप है, 'आकृतिका बदल जाना।'

पुलक — शरीरके सम्पूर्ण रोम खड़े हो जायँ उसे पुलक या रोमाञ्च कहते हैं।

प्रतय — जहाँ शरीरका तथा मले-बुरेका ज्ञान ही न रह जाय, उसे प्रलय कहते हैं। इन्हीं सब कारणों ये बेहीशी आ जाती हैं। इस अवस्थामें प्रायः लोग पृथ्वीपर गिर पड़ते हैं। 'बेहोश होकर धड़ामसे पृथ्वीपर गिर पड़नेका नाम प्रलय है।'

उपर्युक्त भाव इषं, विस्मय, क्रोध, शोक आदि सभी कारणोंसे होते हैं, किन्सु ईस्वर-प्रेमके पक्षमें ही ये प्रशंसनीय हैं।

पहले इस पूर्वराग, मिलन और वियोग अथवा विछोइ ये तीन अवस्थाएँ प्रेमकी बता चुके हैं। अब उनके सम्बन्धमें कुछ सुनिये-

<sup>\*</sup> गीतापससे प्रकाशित होनेवाली सीसीचैतन्य-चरितावलीके अमुद्रित पश्चम खण्डके एक अध्यायका कुछ अंश ।

पूर्वराम— प्यारेसे साझारकार तो हुआ नहीं है, किन्तु चित्त उसके लिये तद्दप रहा है। इसे ही संखंपमें पूर्वराग कह सकते हैं। दिन-रात्रि उसीका ध्यान, उसीका चिन्तन और उसीके सम्बन्धका ज्ञान बना रहे। मिलनेकी उत्तरोत्तर इच्छा बहती ही जाय, इसीका नाम पूर्वराग है। इस दशामें शरीरसे, घर-हार तथा जीवनसे भी एकदम बराग्य हो जाता है। उहाहरणके लिये इसी श्लोकको स्प्रीजये—

हें देव !हे दियत !हं भुवनैकवन्धां ! हें इण्ण !हे चपरु !हे करुणैकसिन्धां ! हें नाथ !हं रमण !हें नयनाभिराम ! हा !हा !कदा नुभवितासि पदं दशोर्मे ?

हे देव ! हे दयालो ! हे विश्वमें एकमात्र बन्धु ! श्रो काले ! अरे ओ चपल ! हे करुणाके सागर ! हे स्वामिन ! है मेरे साथ रमण करनेवाले ! हे मेरे नेश्रोंको सुम्ब देनेवाले प्राणेश ! तुम कब मुझे दर्शन दोगे ?

इस श्लोकमें परम करणापूर्ण सम्बोधनोंद्वारा बड़ी ही मामिकताके साथ प्यारेसे दर्शन देनेकी प्रार्थना की गयी है। सचमुच श्रनुराग इसीका नाम है। ऐसी लगन हो, तब कहीं वह निगोबा इस ओर दृष्टिपात करना है। बड़ा निर्देशी है!

श्रव दुसरा है, सम्मिलन-सुख । यह विषय वर्णनातीन है। सम्मिलनमं क्या सुख है, यह बात तो अनुभवगम्य है, इसे तो प्रेमी घोर प्रमपात्रके सिवा दूसरा कोई जान ही नहीं सकता । इसीलियं कवियोंने इसका विशेष वर्णन नहीं किया है। सम्मिलन-सुखको तो दो एक होकर ही जान सकते हैं. वे स्वयं उसका वर्णन करनेमें असमर्थ होते हैं, फिर कोई वर्णन करें भी तो कैसे करें ? अनुभव होने-पर वर्णन करनेकी शक्ति नहीं रहती और विना श्रमुभवके वर्णन व्यर्थ है। इसलिये इस विषयमें सभी कवि उदासीन-से ही दीख पहते हैं। श्रीमदागवतादिमें वर्णन है, किन्तु वह ब्राटेमें नमकके ही समान प्रसंगवश यरिकश्चित है। सभीने विरहके वर्षानमें ही अपना पाणिहत्य प्रवृशित किया है। और यदि कुछ वर्षान हो सकता है तो यश्किञ्चित् विरहका ही हो भी सकता है। उसीके वर्णनमें मजा है। सम्मिद्धन-सुखको तो सिर्फ वे दोनों ही लुटने हैं। सुनिये, रसिक रसस्वानजीने दूर खड़े होकर इस सम्मिलनका बहुन डी थोडा वर्णन किया है। किन्तु वर्णन करनेमें कमास्र कर दिया है। दो प्रेमियोंके सम्मिलनका इतना सजीव और जीता-जागता चित्र शायद हो किसी अम्य कविकी कवितामें मिले। एक सखी दूसरी सखीसे श्रीराधिकाजी और श्रीकृष्णके सम्मिलनका वर्णन कर रही है। मखी कहती हैं—

प री ! आज-कालिह् सब ले।क-काज त्यागि दोऊ,

सीले हें सबे विधि सनेह सरसायको। यह रसस्तान दिन द्वी में बात फैलि जैहै,

कहाँ कों सयानी ! चन्द हायन छिपायबो ॥ आज हो निहारयो बीर, निषट किनन्दी तीर,

दोउनको दोउन सौं मुख मुसकायको। दोऊ परें पैयां दोऊ तेत हे बतैयाँ,

उन्हें, मूल गया गैयाँ, इन्हें गागर उठायत्रो ॥

कैमा सजीव वर्णन है! यह भी कालिन्दीकूलपर एकान्तमें हुआ था, इसलिये छिपकर सर्खाने देख भी लिया, कहीं श्रन्तःपुरमें होता तो फिर वहाँ उसकी पहुँच कहाँ ?

'दोऊ पर पैया दोऊ ठेत है बलेगे। उन्हें, भूक गर्था गैयां, इन्हें गागर उठावना ॥'

--- कहकर तो सस्तीने कमाल कर दिया है। धन्य है ऐसे सम्मिलनको !

अब तीसरी दशा है विरहकी। इन तीनोंमें उत्तरोत्तर एक दूसरीसे श्रेष्ठ हैं। पूर्वानुरागकी धपेक्षा मिलन श्रेष्ठ है श्रीर मिलनकी अपेक्षा विरह श्रेष्ठ है। ग्रेमरूपी दूधका विरह हो मक्खन है। इसीलिये कबीरदासजीने कहा है—

> बिरहा-बिरहा मत कहीं, बिरहा है मुख्तान । जेहि घट बिरह न संचरे, सो घट जान मसान ॥

विरहके भी तीन मेट् हैं। भविष्य-विरह, वर्तमान-विरह और भृत-विरह । इनमें भी परम्परमें उत्तरोत्तर उत्कृष्टता है। भावी-विरह बढ़ा हो करुणोत्पादक है, उससे भी दु:खदाबी वर्तमान-विरह । भृत-विरह तो दुख-सुसकी पराकाष्टासे परे ही है।

पहले भावी-विरङ्को ही लीजिये। 'प्यारा करू खला जायगा' बस, इस भावके उदय होने ही कलेजेमें लो एक प्रकारकी ऐंडन-सी होने रूगती है, उसी ऐंडनका नाम 'भाबी-विरङ्' है। ऐसी विरद्द-वेदना अपने किसी प्रियके विछोद्द में समी-के इदयमें होती हैं, किन्तु श्रीकृष्यके मधुरा-गमनका समाचार सुनकर गोपिकाओंको जो भावी-विरद्द-वेदना हुई, वह तो कुछ बात ही श्रनोखी है। वैसे तो समीका विरद्द उरकृष्ट हैं, किन्तु श्रीराधिकाजीके विरद्दको हो सर्वोत्कृष्ट माना गया है। एक सखी इस हृदयको हिला देनेवाले समाचारको लेकर श्रीमतीजीके समीप जाती है। उसे सुनते ही श्रीराधिकाजी कर्तथ्यविमुद-सी होकर प्रलाप करने लगती हैं। उनके प्रलापका मिथिलाके अमर कवि श्रीविद्यापित ठाकुरने बड़ा ही मार्मिक वर्णन किया है— राधिकाजी कह रही हैं—

'में क्या करूँ ? कहाँ जाऊँ ? कुछ श्रद्धा नहीं लगता। शरे ! ये निष्ठ र प्राण भी तो नहीं निकलते। प्रियतमके लिये में किस देशमें जाऊँ ? रजनी बीतनेपर प्रात:काल किसके कमल मुस्कि भोर निहारूगी ? प्यारे तो दूर देशमें जा रहे हैं, मैं उनके विरह शोकमें मर जाऊँगी। समुद्रमें कृदकर प्राण गँवा दूँगी, जिससे लोगोंकी दृष्टिसे ओझल रह सकूँ। नहीं तो प्यारेको गलेकी माला बनाकर देश-विदेशोंमें योगिनी बनकर घूमती रहूँगी।' यह भावी-विरहका उदाहरण हैं। श्रव वर्तमान-विरहकी बात सुनिये—

जो भवतक अपने साथ रहा, जिसके साथ रहकर भॉति-भॉतिके सुख भोगे, विविध प्रकारके आनन्दका अनुभव किया वही जानेके लिये एकदम तैयार खड़ा है। उस समय जो दिलमें एक प्रकारकी धड़कन होती है। सीनेमें कोई मानो साथ ही सैकड़ों सुइयाँ चुभो रहा हो, उसी प्रकारकी-सी कुछ-कुछ दशा होती है उसे ही 'वर्तमान-विरह' कहते हैं।

गोपिकाओं के विना इस विरद्द-वेदनाका श्रिषकारी दूसरा हो ही कौन सकता है? रथपर बैठकर मथुरा जाने-वाले श्रीकृष्णके विरद्दमें ब्रजांगनाओं की क्या दशा हुई, इसे भगवान् व्यासदेवकी ही अमर वाणीमें सुनिये। उनके बिना इस भनुभवगम्य विषयका वर्णन कर ही कौन सकता है—

> पवं ब्रुवाणा विरहातुरा मृशं व्रजस्मियः कृष्णविषकमानसाः। विसुज्य तःजां करुद्वःस्म सुस्परं गोबिन्द ! दामोदर ! माधवेति॥

श्रीशुकदेवजी राजा परीचितसे कह रहे हैं—'राजन्! जिनके चित्र श्रीकृष्णमें भ्रायन्त ही आसक्त हो रहे हैं, जो भविष्यमें होनेवाले विरह-दुःखको स्वरण करके घवड़ायी हुई, नाना भाँतिके भ्रात-वचनोंको कहती हुई और लोक-काज भ्रादिकी कुछ भी परवा न करती हैं, वे ऊँचे स्वरसे चित्रा-चित्राकर हा गोविन्द! हा माधव! हा दामोदर! कह-कहकर रुदन करने लगीं।' यही वर्तमान-विरहका सर्वोत्तम उदाहरण है।

प्यारे चले गयं, अब उनमें फिर कभी मेंट होगी या नहीं। इसी द्विविधाका नाम 'मून-विरह' है। इसमें आशा-निराशा दोनोंका सम्मिश्रण है। यदि मिलनकी एकदम आशा ही न रहे तो फिर जीवनका काम ही क्या ? फिर तो श्रणभरमें इस शरीरको भस्म कर दें। प्यारेके मिलनकी आशा तो श्रवह्य ही है, किन्तु पता नहीं वह आशा कब पूरी होगी। पूरी होगी भी या नहीं, इसका भी कोई निश्रय नहीं। बस, प्यारेके एक ही बार दूरसे ही थोबी ही देरके लिये क्यों न हो, दर्शन हो जायें! बस, इसी एक लालसामे वियोगिनी श्रपने शरीरको धारण किये रहती है। उस समय उसकी दशा विचित्र होती है। साधारणत्या उस विरहकी दश दशाएँ बतायी गयी है। बे बे हैं—

> चिन्तात्र जागरादेगा तानवं मिलनाझता। प्रकापो व्याधिकनमादो माहा मृत्युर्दशा दश॥ ( उज्ज्वलनीलमणि ४० ६४)

'चिन्ता, जागरण, उद्देग, कृशता, मिलनता, प्रजाप, उन्माद, व्याघि, मोह और मृत्यु ये ही विरहकी दस दशाएँ हैं।' अब इनका संखिस विवरण सुनिये —

चिन्ता-श्रपने प्यारेके ही विषयमें सोते-जागते, उठते-बैठते हर समय सोचते रहनेका नाम चिन्ता है। मनमें दूसरे विचारोंके छिये स्थान ही न रहे। वज-माषा-गानके परम प्रकाशवान् 'सूर' ने चिन्ताका कैसा सजीव वर्णन किया है—

नाहिन रक्को हियमें ठीर। नन्द-नन्दन अळत केसे आनिये उर और॥ बकत, बितवत, दिवस, जागत, खप्न, सोबत रात। इदबतें वह स्वाम मूरति किम न इत उत कात॥ कहत कथा अनेक उचा लोक-लाज दिस्नात। कहा करों तन प्रेम-पूरन घट न सिन्धु समात॥ स्याम गात सरोज-आनन ललित-गति मृदु हास। 'सूर' पेसे रूप कारन मरत लोचन प्यास॥

प्यासेको फिर नींद कहाँ ? नींद तो खाँखोंमें ही आती है और आँखें ही रूपकी प्यासी हैं, ऐसी अवस्थामें नींद वहाँ आ ही नहीं सकती। इसिलये विरह्नकी दूसरी दशा 'जागरण' है।

आगरण-न सोनेका ही नाम 'जागरण' है, यदि विरिष्टणीको क्षणभरके लिये निद्रा भा जाय तो वह स्वमर्मे तो प्रियतमके दर्शन-सुस्का आनन्द उटा ले। किन्तु उसकी ऑसोंमें नींद कहाँ ? भीराधिकाजी अपनी एक प्रिय ससीसे कह रही हैं—

> माः पदयन्ति प्रियं खंग्ने घन्यास्ताः सस्ति ! ये।वितः । अस्माकन्तु गते कृष्णे गता निद्रापि वैश्णि। ॥ (पद्यावरी)

'प्यारी सस्ती ! वे क्षियाँ धन्य हैं जो प्रियतमके दर्शन स्वामों तो कर लेती हैं । मुझ दुःस्विनीके भाग्यमें तो यह सुस्त भी नहीं बदा हैं । मेरी तो वैरिणी निहा भी श्रीकृष्ण-के साथ-ही-साथ मधुराको चली गयी । वह मेरे पास आती ही नहीं ।' धन्य है, निहा खाबे कहाँ, ओखोंमें तो प्यारेके रूपने अड्डा जमा लिया है । एक म्यानमें दो तलवार समा ही कैसे सकती हैं ?

उद्वेग-हृद्यमें जो एक प्रकारको इलचल और बेकली होती है, उसीका नाम उद्वेग है। भारतेन्दु हरिश्चन्द्रने उद्वेगका कितना सुन्दर वर्णन किया है—

> त्याकुरु ही तड़पों बिनु प्रीतम, कोक ती नेकु दया उर ठाओ । प्यासी तर्जी तनु कप-सुवा बिन्, पानिय पीको पपाहै पिआओ ॥ जीयमें हीस कहूँ रहि जाय न, हा! 'हरिचंद' कोऊ उठि घाओ । आबै न आवे पियारों अरे! कोठ हाऊ ती जाइके मेरो सुनाओ॥

पाराक्रपमकी इद हो सभी न ! मछा कोई जाकर

हाल ही सुना देता तो इससे क्या हो जाता है अब चौथी दशा क्रशताका समाचार सुनिये---

क्शता-प्यारेकी यादमें बिना खाये-पीये दिन-सत चिन्ता करनेके कारण शरीर जो दुब्छा हो जाता है, उसे 'कृशता' या 'तानव' कहते हैं । इसका उदाहरण लीजिये । गोपियोंकी दशा देखकर उद्धवजी मधुरा छौटकर आ गये हैं और बड़े ही करुण-स्वरमे श्रीराधिकाजीकी दशाका वर्णन कर रहे हैं । अन्धे सुरने इस वर्णनमें कमाल कर दिया है, सुनिये—

बित दे मुनी स्पाम प्रतीन !

हरि ! तुम्हार बिरह राधा, में जु देखी छीन ॥

तज्यों तेल, तमोल, मूचन, अंग बसन मलीन ।

ककना कर बाम राख्या, गाढ मुज गिर्ट लीन ॥

जब सैंदेसा कहन सुन्दरि, गवन मां तन कीन ।

ख्रांस मुद्राविल चरन अठझी, गिरि चरिन बल्हीन ॥

केठ बचन न बोल आवे, हृदय ऑसुनि मीन ।

नैन जल भिर रोड दीनों. ग्रीसत आपट दीन ॥

उठि बहुरि समारि मट ज्यां, परम साहस कीन ।

'मुर प्रन कल्यान एसे. जियहि आशा लीन॥

यदि इसी एक अहितीय पदको विरहको सभी दशाओं के छिये उद्धत कर दे तो सम्पूर्ण विरह-बेदनाके चित्र सीचतें पर्याप्त होगा। विरहिणां श्रीमधाकी 'कृशता' 'मिलनता' 'चिन्ता' 'उद्देग' 'न्याधि' 'मोह' और मृत्यु-तककी दशों दशाओं का वर्णन इसी एक पदमें कर दिया है। मृत्युको शास्त्रकारीन साक्षात मृत्यु न बताकर 'मृत्यु-नुष्य अवस्था हो बताया है। श्रीशधिकाजीकी हमसे बदकर और मृत्यु-नुष्य अवस्था हो ही स्था सकती है ?

मिलनाइता—'शरीरकी सुधि न होनेसे शरीरपर सैल अस जाता है, बाल चिकट जाते हैं, बख गन्दे हो जाने हैं। हमे ही 'मिलिनता' या 'मिकिनांगता' कहने हैं। ऊपरके पट्में राधिकाजीके लिये आया ही है—

'तज्यो तेक, तमोक, भूवन, अंग बसन महीन ।'

प्रकाप-शोकके आवेषामें अपने-परायेको भूककर जो पागर्लोको तरह भूळी-मूखी बातें करने काने हैं, उसका नाम 'प्रकाप' है। श्रीसीताजीकी खोजमें श्रीकक्ष्मयजीके साथ श्रीरामचन्द्रसी बनोंमें फिर रहे हैं। हृदयमें भारी विरह है, भ्रापने-परायेका ज्ञान नहीं, भ्रारीरका होरा नहीं, चौंककर सब्दे हो जाते हैं और प्रकाप करने लगते हैं—

कांऽहं ब्रुहि सखं ! स्वयं स जगनानार्थः स की राघवः के यूर्व बत नाथ ! नाथ ! किमिदं दासोऽस्मि ते कदमणः । कान्तारे किमिहास्महे बत सखे ! देव्यागतिर्मृत्यते का देवी ? जनकाथिराज्ञतनया, हा ! जानकि ! कासि हा !!

भगवान् क्षमस्त्रजीसे चौंककर पृष्ठते हैं---'भैया ! मैं कौन हूँ, मुझे बताओं तो सही ?'

कदमया कहते हैं—'प्रभी! चाप साझान् भगवान् हैं।' फिर प्रकृते हैं—'कौन भगवान् ?'

क्षप्रमण कहते हैं—'रघु महाराजके वंशमें उत्पन्न होनेवाले श्रीराम ।'

फिर चारों चोर देखकर पूछते हैं--- 'अच्छा, नुम कीन हो ?'

यह सुनकर अस्पन्त ही अधीर होकर लक्ष्मवाणी दीनताके साथ कहते हैं — 'हे स्वामिन् ! हे दयाको ! यह आप कैसी बातें कर रहे हैं ! मैं आपका चरणसेवक लक्ष्मवा हूँ।'

सरावान् फिर उसी प्रकार कहते हैं--- 'तब फिर इस यहाँ जंगलों में क्यों क्म रहे हैं ?'

शान्तिके साथ धीरेंसे लक्ष्मणजी कहते हैं—'हम देवीकी स्रोज कर रहे हैं।'

चौंककर भगवान् पूछते हैं--- 'कौन देवी ?'

छक्ष्मखाजी कहते हैं--- 'जगट्चिन्द्नी, जनकनिद्नी श्रीमीताजी।'

बस, सीताजीका नाम सुनते ही 'हा सीते! हा जानकि ! तू कहाँ चली गयी' कहते-कहते भगवान् मूर्जित हो जाते हैं। इन बे-सिर-पैरकी बातोंका ही नाम 'प्रकाप' है।

व्याधि-शरीरमें किसी कारणवश्च जो वेदना होती है उसे 'स्थाधि' कहते हैं और मनकी वेदनाको 'साधि' कहते हैं। विरहकी 'स्थाधि' भी एक दशा है। उदाहरस्य क्षीजिये। श्रीराधाजी श्रपनी प्रिय सस्त्री क्षकितासे कह रही हैं—

> उत्तापी पुरवाकतोऽपि गरतत्रामादपि श्लोमणो दम्मोकेरपि दःसङ्कः करुरतं हन्मम्मशस्यादपि ।

तीवः श्रीढिविसूचिकानिचयतोऽप्युचैर्ममायं बती मर्माण्यद्य निनत्ति गोकुरुपतेर्विस्विवजन्माञ्वरः ॥ ( लल्तिमाधव नाटक)

'हे सिख ! गोकुछपति उस गोपाछका विच्छेद-वर मुझे वड़ी ही पीड़ा है रहा है। यह पात्रमें तपाये सुवर्धसे भी अधिक उत्तापदावी है। एप्यीपर जितने जहर हैं उन सबसे भी अधिक झोम पहुँचानेवाछा है, बज्रसे भी दुःसह है, हदयमें दिदे हुए शस्यसे भी अधिक कष्टदायी है तथा तीव विस्चिकादि रोगोंसे भी बदकर यन्त्रगाएँ पहुँचा रहा है। प्यारी सिख ! यह उसर मेरे मर्मस्थानोंको भेदन कर रहा है।' इसीका नाम 'विरह-स्याधि' है।

उन्माद — साधारण चेष्टाएँ जब बदल जाती हैं और विरहके झावेशमें जब विरहिणी अटपटी और विचिन्न चेष्टाएँ करने खगती है, तो उसे ही 'विरहोन्माद' कहते हैं । उदाहरण लीजिये । उद्भवजी मधुरा पहुँचकर श्रीराजिकाजीकी चेष्टाओंका वर्णन कर रहे हैं—

> श्रमित भवनगर्मे निर्मिभित्तं हसन्ती प्रथमित तब बातां चेतनाचेतनेषु । तुऽति च भुवि राजा कम्पितांगी मुरारे विषमिषिषयक्षेदोद्गारिविश्रान्तिच्ता ॥

अर्थात् हे भीकृष्ण ! श्लीराधिकाजीकी दशा क्या पृष्ठते हो, उसकी तो दशा ही विचित्र है। घरके भीतर घूमती रहती है, बिना बात ही खिळखिळाकर हँसने उनती है, चेतन-शवस्थामें हो या अचेतनावस्थामें, तुम्हारे ही सम्बन्धके उन्नार निकालती है। कभी धूकिमें ही लोट जाती है, कभी घर-घर काँपने ही जगती है। हे मुरारे ! मैं क्या बताऊँ, वह विधुवदनी राधा तुम्हारे विपम विरह-खेदसे विश्लानत-सी हुई विचित्र ही चेटाएँ करती है।

नीचेके पदमें भारतेन्द्र बाबूने भी 'उन्मादिनी' का बड़ा ही सुन्दर चित्र खींचा है, किन्तु इसे 'विरहोन्भाद' न कहकर 'प्रेमोन्माद' कहना ही ठीक होगा । सुनिये, साँवरेके सनेहमें सनी हुई एक सखीकी कैसी विचित्र दक्षा हो गयी है, पद्म पदते-पदते भाव सजीव होकर बाँखोंके सामने नृत्य करने लगता है—

भूली-सी, अमी-सी, बोंकी, जक्षां-सी, धकी गांपी, इबी-सी रहति कछु नाही सुधि देहकी।

मोही-सी, कुमाई, कछु मोदक सो साये सदा,

निसरी-सी रहें नेकु खनर न गेहकी ॥ रिस मरी रहें, कर्ने फूली न समाति अंग,

हँसि-हँसि कहै बात अधिक उमेहकी। पुँछे ते किसानी होय, उत्तर न आवै ताहि,

जानी इम जानी है निसानी या सनेहकी॥

मोह-अत्यम्त ही बियोगमें झंगोंके शिथिल हो बानेसे जो एक प्रकारकी मूर्ज-सी हो जाती है, उसे 'मोह' कहते हैं। यह मृरयुके समीपकी दशा है। इसका बिन्न तो हमारे रसिक हरिचन्दजी ही बड़ी ख्वीसे सींच सकते हैं। छीजिये, मोहमें मझ हुई एक विरहिनके साचात् इर्जन कीजिये—

याकी गति अंगनकी, मति परि गई मंद,

सूचि झाँझरी-सी है के देह लागी पियरान। बाबरी-सी बुद्धि भई, हँसी काहू छीन तर्ह,

सुखंक समाज, जित तित कांगे दूरि जान ॥ 'हरीचन्द' रावरे विरह जग दुखमगो,

भया कछ और होनहार लागे दिसरान। नैन कुम्हिलान लागे, बैनहु अथान लागे,

आयो प्राननाथ ! अब प्रान हागे मुरझान ॥

सचमुच यदि प्रायानाथके पधारनेकी आशा न होती तो वे कुन्हिलाये हुए नैन भीर अथाये हुए बैन कथके पथरा गये होते । मुरझाये हुए प्राय, प्रायानाथकी भाशासे ही अटके हुए हैं। 'मोह' की दशाका इससे उत्तम उदाहरया भीर कहाँ मिलेगा।

मृत्यु-मृत्युकी अब हम व्याक्या क्या करें। मृत्यु हो गयी तो झगड़ा मिटा, दिन-रातके दुखसे बचे, किन्तु ये मधुररसके उपासक रागानुयायी भक्त कवि इतनेये ही विरहियोंका पियड नहीं छोड़ेंगे। मृत्युका वे भयं करते हैं 'मृत्युके समान अवस्था हो जाना।' इसका इष्टान्स छीजिये। बँगखाके प्रसिद्ध पदकर्ता श्रीगोविन्ददासजीकी असर-वाखीमें ही मजवासियोंकी दशमी दशाका दर्शन कीजिये—

माघव ! तुहु यब निरदय भेक । मिछई अवधि दिन, गणि कत रासव, अजवधु-जीवन-शेक ॥१॥ कोइ चरनितक, कोइ यमुनाजक, कोइ-कोइ तुठइ निकुछ ॥२॥ पतिदिन विरद्वे, मरण-पय पेसलु, तोहे तिरिवय पुनपुष्ठ ॥१॥ तपत सरोवर, थोरि सलिल जनु आकुल सफरि परान ॥४॥ जीवन मरण, मरण वर जीवन 'गोविन्ददास' दुख जान ॥५॥

वृती कह रही है-'प्यारे माधव ! भला, यह भी कोई अच्छी बात है, तुम इसने निर्दय बन गये ? दुनियाभरके झूढ़े, कककी कह आये थे, अब कल-ही-कछ कितने दिन हो गये । इसप्रकार झूठ-मूठ दिन गिनते-गिनते कवतक उन सबको बहुकाते रहोगे । भव तुन्हें ब्रजकी द्यनीय दशा क्या सुनाऊँ, वहाँका दृश्य बढ़ा करुणोत्पादक है । कोई गोपी तो पृथ्वीपर कोट-पोट हो रही है, कोई यसुनाजीमें ही कूद रही है, कोई-कोई निभृत निकुओं में ही छम्बी-छम्बी साँसें ले रही हैं। इसप्रकार वे अन्यन्त ही कष्टके साथ विन-रात्रिको बिता रही हैं। तुम्हारे विरहमें अब वे मृत्युके समीप ही पहुँच चुकी हैं। यदि वे सब मर गयीं तो सैकड़ों क्रियोंके वधका पाप नुम्हारे ही सिर लगेगा । उनकी दशा ठीक उन मछलियोंकी-मी है जो थोड़े जकवाले गड्देमें पड़ी हों और सूर्य उस गड्ढेके सब जलको सोख चुका हो, वे जिसप्रकार थोड़ी-सी कीचमें सूर्यकी तीच्या किरणोंसे तक्पती रहती हैं, उसी प्रकार ये तुम्हारे विरहमें तक्प रही हैं। यह जीते हुए ही मरण है, यही नहीं, किन्तु इस जीवनसे तो भरण ही लाख दर्जे अच्छा । गोविन्ददास कहते हैं, उनके दुःखको ऐसा ही समझो !'

नियमानुसार तो यहाँ विरह्का अन्त हो जाना चाहिये था, किन्तु वंष्णव कवि मृत्युके बाद भी फिर उसे होशमें छाते हैं चौर पुनः मृत्युसे आगे भी बदते हैं। रागमार्गीय ग्रन्थोंमें इससे आगेके भावोंका वर्षान है।

श्रजुरागको श्रुक्षपक्षके चन्द्रमाके समान प्रवर्धनशील कहा गया है। (प्रतिक्षयावर्द्धमानम्) श्रजुराग हृद्यमें बदते-बदते जब सीमाके समीप तक पहुँच जाता है तो उसे ही 'भाव' कहते हैं। वैष्णवगण हसी अवस्थाको 'प्रेमका श्रीगयोश' कहते हैं। जब भाव परम सीमातक पहुँचता है तो उसका नाम 'महाभाव' होता है। महाभावके भी 'रूढ' महाभाव और 'श्रधिरूढ' महाभाव दो भेद बताये गये हैं। 'अधिरूढ' महाभावके भी 'भोदन' और 'मादन' दो रूप कहे हैं। 'मादन' ही 'मोदन' के भावमें परिणत हो जाना है, तब फिर 'दिष्योन्माद' होता है। 'विष्यो-न्माद' ही 'प्रेम' या रतिकी पराकाहा या सबसे अस्तिम स्थिति है। इसके उद्युखां, चित्र, जक्यादि बहुत-से मेद हैं। यह दिष्योन्माद श्रीराविकाशीके ही शहीरसें प्रकट हुआ था । दिज्योनमादावस्थामें कैसी दशा होती है इस बातका अनुमान श्रीमद्भागवतके निम्नोकित श्लोकसे कुछ-कुछ खगाया जा सकता है—

> पवंत्रतः स्विप्रयमामकीत्यां जातानुरागो दुतिचत्त उचैः। इसत्यमो रोदिति रौति गाय-त्युन्मादवन्त्रुत्यति कोकबाह्यः॥ (श्रीमद्भा० १९ । २ । ४०)

श्रीकृष्णके श्रवण-कीर्तनका ही जिसने वत लेरक्या है, ऐसा अवशिच पुरुष संसारी लोगोंकी कुछ भी परवा न करता हुआ अपने प्यारे श्रीकृष्णके नामसंकीर्तनमें अनुरागवश कभी तो इसता है, कभी रोता है, कभी चिह्नाता है, कभी गाता है और कभी धिरक-थिरककर नृष्य करने लगता है।

इस श्लोकमें 'रीति' श्लार 'रोदिति' ये दी धानु साथ ही हैं। इसमें खूब जोरोंसे टाइ मारकर रोना ही अभि-स्यिक्षन होना है। 'रू' धानु शब्द करनेके अर्थमें व्यवहत होती हैं। जोरोंसे रोनेके अनन्तर जो एक करणाजनक 'हा' शब्द आप-से-झाप ही निकल पहता है वही यहाँ 'रौति' क्रियाका अर्थ होगा। इसमें उन्मादकी अवस्थाका वर्णन नहीं हैं। यह 'उन्मादकी-सी अवस्था' का वर्णन हैं। उन्मादाबस्था तो इससे भी विचित्र होती होगी। यह तो सांसारिक उन्मादकी बात हुई, दिव्योग्माद नो फिर उन्मादमें भी बदकर विचित्र होगा। वह अनुमवगम्य विचय है, श्लीराधिकाजीको छोड़कर और किसीके शरीरमें यह प्रकटक्रपसे देखा अथवा सुना नहीं गया।

भाषोंकी चार दशा बतायी गयी हैं।(१) भाषोद्य,(२) भाष-सन्त्रि,(१) भाष-शावल्य और (४) भाष-शान्ति।

किसी कारणविशेषये जो हृद्यमें भाव उरपश्च होता है, उसे भावोदय कहते हैं। जैसे सार्थकाल होते ही श्रीकृष्णके आनेका भाव हृद्यमें उदित हो गया। हृद्यमें दो
भाव जब आकर मिल जाते हैं, तो उस अवस्थाका माम
भाव-सन्धि है, जैसे बीमार होकर पतिके घर छीटनेपर
पत्नीके हृद्यमें हर्ष और विषादजन्य दोनों भावोंकी
सन्धि हो जाती है। बहुत-से भाव जब एक साथ ही उद्य
हो आयँ तब उसे भाव-शावस्थ कहते हैं। जैसे 'पुत्रोत्पत्तिके समाचारके साथ ही पक्षीकी भयंकर द्वाका तथा पुत्र-

को प्राप्त होनेवाली उसके पुत्रहीन मातामहकी सम्पत्ति तथा उसके प्रवन्ध करनेके भाव एक साथ ही हृदयमें उत्पन्न हो जायें।' इसी प्रकार इष्टवस्तुके प्राप्त हो जानेपर को एक प्रकारकी सन्तुष्टि हो जाती है, उसे 'भाव-शान्ति' कहते हैं। जैसे रासमें अन्तर्धान हुए श्रीकृष्ण सिखयोंको सहसा मिल गये, उस समय उनका अदर्शनरूप जो विरह-भाव था वह शान्त हो गया।

इसी प्रकार निर्वेद, विषाद, दैन्य, म्लानि, तम, मद, गर्ब, शंका, त्रास, आवेग, उन्माद, धपस्मार, ब्याधि, मोह, मृति, आलस्य, जाड्य, बीडा, अवहिया, स्मृति, वितर्क, चिन्ता, मित, एति, हर्ष, औत्सुक्य, अमर्ष, प्रसूपा, चापच्य, निद्रा और बोध इन सकको व्यभिचारी भाव कहन हैं। इनका वैष्णव-शास्त्रोंमें विशद्कपमे वर्षान किया गया है।

इन सब बातोंका भमली नात्पर्य यही है कि हृदयमें किसीकी छगन लग जाय, दिलमें कोई धँस जाय, किसीकी रूप-माधुरी ऑसॉमें समा जाय, किसीके लिये उन्कट अनुराग हो जाय, तव सभी बेड़ा पार हो लाय। एक बार उस प्यारेमे लगन लगनी चाहिये, फिर भाव, महाभाव, अधिरुदभाव तथा सास्विक विकार और विरइ-की दशाएँ तो आप-से-आप उदित होंगी। पानीकी इच्छा होनी चाहिये। ज्यों-ज्यों पानीके बिना गला सुखने लगेगा, स्यों-स्यों तहफहाहट आप-से-आप ही बढ़ते लगेगी। उस तहफडाइटको बुलानेके लिये प्रयत्न न करना होगा। किन्तु हृद्य किसीको स्थान देतवन, उसने तो काम-क्रोधादि चोरोंको स्थान दे रक्खा है, वहाँ फिर महाराज प्रेमदेव कैसे पधार सकते हैं ? सचमुच हमारा हृद्य तो बच्चका है। स्तम्भ, रोमाञ्च, अध्रु आदि आठ विकारोंमेंसे एक भी तो हमारे शरीरमें स्वेच्छासे उदित नहीं होता। भगवान बेदम्यास तो कहते हैं--

> तदशमसारं हृदयं वंतदं यद् गृङ्गमाणैईरिनामधेर्यैः। न विक्रियेताय यदाविकारो नेत्रे जलं गात्ररुहेषु हर्षैः॥

श्रयांत् 'उस पुरुषके हृत्यको वज्रकी तरह-फौलादकी तरह-समझना चाहिये, जिसके नेत्रींमें हरि-नाम-सारया-मात्रसे ही जल न भर आता हो, शरीरमें रोमाख न हो आते हों और हृदयमें किसी प्रकारका विकार न होता हो।' सचमुख इमारा तो हृदय ऐसा इहि है। कैसे करें, क्या करनेसे नेत्रोंमें जल और हृद्यमें विकृति उत्पन्न हो ? महाप्रभु चैतन्यदेव भी रोते-रोते यही कहा करते थे--

> नयनं गलदश्रुधारमा बदनं गद्गदरुद्धया गिरा। पुरु है निचितं वपुः कदा तव नामग्रहण भविष्यति ॥

व्यर्थात् हे नाथ ! तुम्हारा नाम प्रहण् करते-करते कब इमारे दोनों नेश्रोंमेंसे जलकी धारा बहने छगेगी. कब इम 'गद्गद्-करुखे 'कृष्ण-कृष्ण' कहते हुए पुलकित हो उठेंगे ?' वे महाभाग तो अपनी साधको पूरी कर गये। १८ वर्ष नेत्रींमेंये इतनी जलधारा वहायी, कि कोई मनुष्य इतने रक्तका जल कभी बना ही नहीं सकता । गौर-भक्तों-का कडूना है कि महाप्रभु गरुड-स्तम्भके समीप, जग-मोहनके इसी और जहाँ खड़े होकर दर्शन करते थे, वहाँ

नीचे एक द्वोटा-सा कुरुड था, महाप्रभु दर्शन करते-करते इतने रोते थे कि उस गड्देमें अध्य-जल भर जाता था। एक-दो-दिन नहीं, साल-दो-साल नहीं, पूरे अठारह सात्र इसी प्रकार वे रोये । उन्मावाबस्थामें भी उनका जगनाथ-जीके दर्शनींका जाना बन्द नहीं हुआ । यह काम उनका अन्ततक प्रश्लुरण्-भावमे चलता रहा। वैष्णव-भक्तींका कथन है कि महाप्रभुके शरीरमें प्रेमके ये सभी भाव प्रकट हुए। क्यों न हों, वेतो चैतन्यस्वरूप ही थे। प्रान्तमें श्रीललितिकशोरीजीकी अभिलापामें अपनी अभि-लापा मिलाते हुए इस इस वक्तःयको समाप्त करते हैं---जमुना पुलिन कुंज गहबरकी कोकित है दुम कूक मचाऊँ। पद-पंकन प्रिय काल मधुप है मधुर-मधुर गूज सुनाऊँ॥ कुकर है बन बीथिन डोलों बचे सीथ रामिकनके खाऊँ। 'क्रकितिकसोरी' आस यही मम बज-रज तिज छिन अनत न जाऊँ॥

#### पुकार

(लेखिका-शीमती यशोदादेवी, धर्मपर्का मुं० कन्येयालालजी एउनेकेट) [कड्डानी]

(1)

तुम करणाके सागर तुम पालनकर्ता, मैं अबोध अज्ञानी कृपा करो मर्ता, ओ३म् जय जगदीश हरे। तुम पूरण परमात्मा तुम अन्तरयामी, पारबद्धा परमश्चर तुम सबके स्वामी, ओइम् अय जगदीश हो।

जम जगदीश हरे, प्रमुजय जगदीश हरे। आरसी सतम हो गयी, घण्टा, शंख, घड़ियाल रस दिये गये। सबने एकस्बरसे चित्राकर कहा, बोह्री-परमपिता परमात्माकी जय । जगत्पतिकी जय । सबने सिर नवाये । पर एक प्रौड़ा उसी तरह सिर द्धकाये बैठी रही । भारती करनेवाले प्रीदने कहा--'प्रिये !

क्या आज भजन न गाओगी ?'

प्रीताने सिर उठाया, उस समय उसकी श्राँखोंने आँस् बह रहे थे। बढ़े कप्टसे उसने कहा-'देव, क्या इतने दिनोंकी सेवाका यही फल मिल रहा है ?'

प्रीत-प्रिये ! शान्त होओ, धैर्य धारण करो, वह दीनोंके माय, अधारणोंको शरण देनेवाले जो कुछ कर रहे हैं,

श्रद्धा ही कर रहे हैं। आज तुम कैसी पगली हो गयी हो ?

प्रीटा-अगर उनको द्या आती तो क्या इस गरीबोंकी आइ न सुनते ? आइ ! मेरे क्यो भूखों मर रहे हैं, मेरी सुकुमार बिखरों विलब रही हैं। ठाकुरजीकी सेवा क्या यों ही निरर्थक जा रही है ?

प्रीड़-न कहो प्रिये, ऐसा न कहो। आज तुम बर्चोकी विरुख, बच्चियोंकी तद्गप देखकर अधीर हो रही हो। निश्चय रक्खो, वे सब मंगल कर रहे हैं । वे इमले।गॉ-की परीका जे रहे हैं, इस परीक्षामें हमें उत्तीर्या होना चाहिये। अधीर न होओ, उठो, शान्त होओ। मुझै बढ़ा दुःख हो रहा है कि तुम्हारे विचार आज ऐसे क्यों हो गये?

प्राहा-देव, क्या करूँ, दुःख सहते-सहते मेरा कलेजा पक गया। सदा सुखमें पले हुए मेरे वर्ष आज जब रोटी मॉॅंगेंगे तो मैं स्था द्रॅंगी ?

प्रौद-बस इसीछिये, इसीछिये भगवान्की द्यापर सन्देइ कर रही थी। अरे, इसके छिये तो मान्-रनेह काफी है, जहाँ तुम एक बार अवबोंको प्यारसे हृदय क्या खोगी,

सारी भूख काफूर हो जायगी। उठो, ठाकुरजीसे अपने आजके हस अपराधके किये क्षमा माँगो। आहुन्ता भूलसे भी कभी ऐसे विचार अपने चिक्तमें न लाना। ज़रा सोचो तो सही। नौ महीनेतक पेटमें बच्चेका कौन पालन करता है ? उसीकी द्यासे तो आज हमलोग हाथ-पैरवाले बने हैं। उसीकी द्यासे लो आज हमलोग हाथ-पैरवाले बने हैं। उसीकी द्यासे आज चलने-फिरने और सुननेकी शिनः बनी है। यह सब उसीकी कृपाका फल है, उसकी असीम द्याको कौन वर्णन कर सकता है ? उठो क्षमा माँगो। ' इतना कहकर वे चले गये।

प्रौदा जाकर ठाकुरजीके मिहासनके समीप खड़ी होकर न जाने कितनी देरतक हाथ जोड़े खड़ी रही । उस समय वह ध्यानमें इतनी निमग्न हो गयी कि उसे दीन-दुनियाँकी खबर न रही । थोड़ी देर बाद एक बच्चेने आकर कहा— अम्मा, भूख लगी हैं कुछ खानेको दे ।

प्रौढ़ाको अब होश हुआ। उसने बच्चको हृद्यसे लगा-कर कहा--बेटा! ठाकुरजीको हाथ जोड़ो, वे ही सुग्हें खानेको देंगे।

बच्चेने दोनों नन्हें-नन्हें हाथ जोड़कर कहा—ठाकुरजी महाराज ! श्राज हमें अच्छी-अच्छी चीजें खानेको दो ।

उस समय प्रीदाकी आँखोंने आँसूकी धार वह रही थी !

( २ )

अम्मा ! आज खानेको क्या बनेगा ? सिरकी कलशी उतारती हुई सरोजनीने मातासे पृद्धा । सरोजनी चौदइ-पन्दह वर्षकी सुकुमार बालिका थी, वह बास्यकाल समाप्त करके युवावस्थामें पदार्पण कर रही थी । सरोजनी जैसी सुन्दरी थी वैसी ही सुशीला भी थी । सिरकी कलशी नीचे रख हाथकी घोती अरगनीपर फैलाकर वह आँगनमें खडी हो गयी ।

माँ उस समय न जाने किस ध्यानमें मग्न थी, कुछ न बोछी । सरोजनीने अपनी छोटी बहिन सरलासे पूछा— 'सरला ! बाबूजी कहाँ हैं ?'

सरका-सुक्ते नहीं मास्त्रम दीदी ! आज जब तुम नहाने गयी, अम्मा बहुत रो रही थीं।

सरोजनी-तुमे मालूम है सरला! घम्मा क्यों रो रही थीं? सरका-मुमे तो नहीं मालूम दीदी! सरोजनी माताके पाम जाकर बैठ गयी, उम ममय उसकी माँ हाथमें शायद कोई कुरता लेकर सी रही थी। सीनेमें वह ऐसी तन्मय हो रही थी कि उलटा-पुल्टा कुरता सी रही थी परन्तु उमे हतना ज्ञान न था कि वह क्या कर रही है। सरोजनीने हाथमे कुरता ले लिया और बोली—माँ, देखो न, तुम उलटा कुरता सी रही हो? आज कैसे बेटी हो?

अब माताको अपनी तन्मयताका ज्ञान हुआ, उसने कहा — हाँ बेटी, भूछ गयी, तुम कब नहाकर आयी।

सरोजनी-मैं तो बहुत देरमे आयी हूँ, में पूछ रही थी कि खानेको क्या बनाऊँ, श्रभी राजू, विरज् भूखे आते होंगे।

माँ—देखो वेटी, शायद मटकीमें कुछ आटा हो, उसी-की रोटियाँ सैंक लो।

सरोजनी---और पिताजी क्या खायेंगे माँ, ऐसी धूपमें कोई निकलनेका साहस नहीं करता, वे कहाँ गये ?

माँ-बेटी, वे नौकरीकी तलाशमें गये हैं, कहीं ख़बर थी।

सरे। जनी—माँ, तुम और पिताजी तो चिन्ताके मारे धुले जा रहे हो; उटो न, नहा-धो डालो, कैसा मुँह सूख गया है ?

माँ---श्रभी नहीं बेटी, कुरता पूरा हो जाय, अुझ्की अम्माने इसे आज ही माँगा है। तुम जाकर रोटी बना छो।

सरोजनी एक दीर्घ निश्वास छोड़कर उठ खड़ी हुई। भगडारघरमें जाकर उसने सन मटिकयाँ हूँ इ डाली, पर किसीमें आटा न था। वह सन्न हो गयी। किस मुँहने जाकर कहे कि आटा नहीं है। भाई भूखे आते होंगे, पिता भूखे आते होंगे, सरोजनी क्या कहेगी। वह आह करके ज़मीनपर बैठ गयी और रोने लगी। इतनेमें एक साधुने पुकारा—बद्या भीख हो।

कोई न बोला । फिर साधुने आवाज लगायी—'बचा, साधु भूखा है, एक रोटीका आटा दे जाओ।'

अन्नकी सरोजनी झाहा पड़ी । इतनेमें राजू, बिरजूने दौड़े-दौड़े स्कूलसे आकर सरोजनीका पहा पकड़ लिया श्रीर बोले—'दीदी! बड़ी भूख लग रही है, चलो खानेको दो!'

सरोजनी बेचारी बढ़े श्रसमञ्जसमें पड़ी, उधर साधु बार-बार हाँक दे रहा था। सरोजनी भाइयोंसे पछा छुड़ा- कर दरवाजेके पास जाकर बोली--वाबा ! इसींलोग भूखों मर रहे हैं नुम्हें कहाँसे दें ?'

सायु---न कही बेटी, ऐसा न कही। परमात्माकी दयासे तुम्हारे घरमें सब कुछ है।

सरेजनी—बाबा ! तुम तो जिह कर रहे हो, धगर घरमें कुछ होता तो मै तुमको भिक्षा न देती । हमारे दरवाजेसे भिक्षुक छौट जाय, इससे क्या मुक्ते कम दुःख हो रहा है, परमारमा हम दीनोंकी पुकारको नहीं सुनते । पुकारते-पुकारते थक गयी हैं ।

सायु—न बेटी, उस जगत्पिताकी द्याका पार नहीं है, उसकी सत्ता और महिमाका पार बढ़े-बढ़े ज्ञानी नहीं पा सकते। तुम भूखी हो, हसी कारण तुम परमारमाको कठोर समझ रही हो। देखों जाकर तुम्हारे घरमें जाटा भरा है। इसना कहकर साथु एक खोरको चल दिया। सरोजनी ठगी-सी खड़ी रह गयी, पास ही माँ और भाई-बहिन खड़े थे। माँने कहा—बेटी, चलो घरमें खलें।

सगेजर्गा—(रोकर)—माँ बड़े दुःसकी कात है भिक्षक भूखा चला गया।

माँ—क्या करूँ बेटी। जो कुछ हो रहा है अब्छा हो रहा है, विपत्तिमें धैर्य धारण करना चाहिये, यह संसार परीक्षागृह है, यह सब परीक्षा हो रही है।

सरोजनीने अन्दर जाकर हूँ हा, पीछेकी ओर जिसे सरोजनी देखना भूल गयी थी. सचसुच एक सटकी में आटा भरा था, उसने कहा — माँ! देखों न साथु सच ही कह रहा था कि तुम्हारे घरमें जाटा है, मैंने हुँ दा ही नहीं।

माँ—बेटी, उस साथुद्दीकी कृपाका फल है, सर्व-शक्तिमान् परमारमाने भेजा है, दुःखमें इमलोग पागल डोकर न जाने क्या-क्या कह बैठने हैं?

बोलो एक बार सर्वशक्तिमान् परमारमाकी जय !

सब वर्ष चिल्लाकर कह उठे ठाकुरजी महाराजकी जय। माँका मुख आनन्त्रमें खिल उठा। उसने वर्षोको प्यारसे गळे लगा किया।

#### (3)

अयशंकरप्रसाद काशीके एक कपहेकी मिलके मैंनेजर ये, काफी आमदनी थी, कम्पनीमें बढ़ा मान था, मासिक इनसे बढ़ा प्रसन्ध रहा करता था, उसे इनपर असीम विश्वास था। ये भी बड़ी सचाईसे काम करते थे, पर अन्य सारे कर्मचारी इनसे जलते थे, क्योंकि उन सबको इनके कारण उपरकी श्रामदनी नहीं होती थी, न तो ये खुद रुपया लूटते, न चौरोंको लूटने देते। इनकी साधुता और म्याय-प्रियता कर्मचारियोंको ससद्धा हो रही थी। वे सब मिलकर पब्यम्त्र रचने लगे।

घरमें पत्नी स्थामा और तो लड़के राजमोहन, बलमोहन भीर दो लड़कियाँ सरला, सरोजनी थीं। ये २५०) तनस्वाहके पाने। उसीमें स्थामा और बच्चे सभी खुश थे. सबसे बहकर उनके परिवारमें एक बात बई। इद थी, वह यह कि जयशंकरप्रसाद और भी-बच्चे सभी परमेश्वरके सच्चे भक्त थे। उनकी भक्ति उपरमें दिखाचेकी न थां। घरमें उक्तिजीकी मूर्ति थीं। सुबह-शाम आरती-पूजा होती, बच्चे घण्टा-बिह्याल बजाने, जयशंकर आरती करते और स्थामा अजन गाती। कैसा सुन्दर इस्य उस समय रहता? जयशंकरप्रसाद दिखानेको नो गृहस्थीमें थे, पर मन उनका सना विरक्त रहता।

समय सदा एक-मा नहीं रहता। संमार कर्मक्षेत्र है, परीक्षाघर है, सबकी परीक्षा होती है। जयशंकर-प्रसादके भी परीक्षाका समय था गया। विपत्तियाँ कभी प्रकर नहीं आती। मिलके मालिकको लोगोंके लगाने-बुझानेसे इनके कार्योपर सन्तेह हो गया। धीरे-धीरे वह सन्देह हुई होता गया । दुरमनोंको चाल सूर्मा । कम्पनीके दो हजार रुपये गायव हो गये, जयशंकरप्रसादके हाथमें मारा कार्य था। कार्यकर्ता ही पकड़ा जाता है। बेचारे सम्बद्धां गये। सृहत नौकरी करने गुमर गयी थी, कभी किसीने अंगुलीतक न उठायी थी, आज वे चौर हो गये। मालिकका सम्बेह और भी पक्का हो गया। कम्पनीकी तरकमें गवनका मुकरमा चला दिया गया और वे काम-परमे मुञत्तल कर दिये गये । घरमें पक्की श्यामाने सुना तो सिर पीट लिया, जो बात कभी स्वप्नमें भी न आयी थी. वही हो गयी, पतिपर मिथ्या दोषारोपण कर दिया गया। जयशंकरप्रसाद आकर एकदम खटियापर पद गये और अपने भगवानुको पुकारने छने।

यह विपत्ति तो थी ही, घरमें जो कुछ पूँजी थी, पक्कीके भामूपया थे, सब बेखबाचकर वे मुक्डमेमें खगाने छगे। जयशंकरप्रमाव सुने हाथके आवसी थे, रिश्वतका पैसा लेना पाप समस्ति थे, नहीं तो आज उन्होंने सोनेकी दीवार खड़ी कर ली होती । सुश्किलसे हजार-डेव-हजारके सामान निकले होंगे, बेचकर काशीके पास ही गाँवमें चले काये। काशीमें उनकी इतनी बदनामी हो गयी थी कि घरसे बाहर निकलना कठिन था। शहरके लोगोंमें इतनी सहानुमूति नहीं होती कि वे विपत्तिमें एक दूसरेके सहायक हों।

जयशंकरप्रसाद गाँवमें आकर भी बदनामीये न बच सके। सरोजनी काफी सयानी हो गयी थी। उसका ब्याह होना जरूरी था, यहाँ खानेको भी ठिकाना न या, स्याह कैसे हो ? उधर सुकद्दमा दायर । कुछ समझमें न लाता था कि क्या करें। बच्चोंका सुन्या सुँह देखकर श्यामाका जी मसीस उठता । जिन बर्चोंको इतने छाइ-प्यारमे पाला था, उन्हीं बच्चोंको एक बार खबेना, सुखी रोटी खाते देख-कर वह तहप उठती। लड़कियोंके व्याहके कितने मंस्वे उसने बाँधे थे, वे सब उसके हृदयमें रह गये, आज लब्कियों की सयानी देखकर वह घवड़ा जाती कि कैसे वह इनके हाथ पीले कर सकेगी । गाँवको स्नियाँ तरइ-तरहकी बानें कहतीं। कोई-कोई तो स्यामाये कह बैठनी, 'बहिन, तुम्हारे दाना कँसे इज़म होता है, सयानी छड़कीको बैठा-कर क्या कमाई खाद्योगी ? सचमुच शहरी लोगोंको छजा नहीं भाती, घरमें जवान जब्कियाँ बैठी रहें, उनके मनमें कुछ आती ही नहीं।' इयामा बेचारी क्या उत्तर देती, वह सिर मुकाकर ताने सुन किया करती थी।

दोनों लद्दिक्यों दिन-पर-दिन निस्तरी चली आती थीं, रयामा बंचारी उनको देख-देखकर घुळी जाती थीं, पतिसे कहती तो वे यही उत्तर देते 'परमारमाको याद करो, वही सब दु:खोंको काटेंगे। वही हम सबोंकी विपत्तियोंका अन्त करेंगे।' कभी-कभी पत्नी घबहा उठती पर जयशंकरप्रमादके हृदयमें विश्वास, साहस और धैर्य था। वह सोचते थे कि प्रभु सब ठीक करेंगे।

(8)

सरोजनी रोज तालाबसे पानी लेने जाती, सकानसे तालाब दूर था, माँ चिन्ताके सारे स्वकर काँटा हो गयी थी, उसके चदनमें इतना ज़ोर न था कि कलसी सरकर ले आबे, सरका अभी खोटी थी, जयशंकरप्रसाद मुकद्मेके पीजे हैरान रहते। कभी यहाँ, कभी वहाँ, हचर-उचर दौड़-थूप खगाये रहते थे। जगह-जगह नौकरीकी सखाशमें सारे-सारे फिरते, पर कहीं भी ठिकाना नहीं कगता था। साथ ही सरोजनीके किये वर भी हूँ देते, पर वर मिस्रना आसान काम न था । जिसके छड़के होते हैं उसके मिजाज शानपर चढ़े होते हैं । जहाँ जाते, वही दो हजार, चार हजार सुनाते । जिसके घरमें दस रुपयेका भी ठिकाना नहीं, वह हजार रुपये कहाँसे छावे ? वेचारे चारों तरफसे हताश-से होते जाते ।

सरोजनी रोज सुबहको तालाबसे पानी लाने जाती।

एक दिन बह तबके ही चली गयी। राहमें एक दुष्ट

युवकने उसमें खेड़ खानी की। सब ओर सलाटा था, कुड़
कुछ अँधेरा हो रहा था, लोग घरोंमें सो रहे थे, दुष्टने

पिछेमे आकर सरोजनीका धाँचल पकड़कर खींचा।

सरोजनीने उसे डाँटा, पर वह कब माननेवाला था? निरुपाय

प्रवलाने मन-ही-मन मगवान्को पुकारा। उसके मनमें

निश्चय था कि 'जिसने द्रौपदीकी लाज रक्ली, जिसने

गजराजको ब्राहके मुँहमें खुडाया, वह अवस्य मेरी रक्षा

करेगा। उसने कहा, 'दुष्ट! मला चाहता है तो छोड़ दें

मेरे आँचलको, सतीको न सता। कहीं भगवान्का कोप

हो गया तो बे-मीत मारा जायगा।

युवक-बुला न अपने भगवान्को ! श्रव तो मैं तुझे नहीं खोद सकता ।

यह कहकर वह युवक सरोजनीको पकड़ना ही चाहता था कि सरोजनी चिक्ता पड़ी—'कहाँ हो मधुसूदन, कहाँ हो भगवन् ! मेरी रक्ता करो, इस पापीके हार्योसे मेरे सतीत्वको बचाओ।'

जरा-सी भी देर होती तो न मालूम सरोजनीपर क्या बीतती, पर न जाने कहाँ में एक दूसरा युवक कृदकर आ पहुँचा, आते ही उसने पहले युवकका गला पकड़कर उसके पीठपर दो लातें मारी और बोला—पापी ! एक मवलाका सतीत्व भंग कर रहा था, बोल सुधर, नेरे माँ-बहिन नहीं हैं ?

युवक थर-थर काँपने लगा, उसने हाथ जोड़कर कहा— आप हैं भय्याजी ! सुझसे कसूर हुआ। माफ कीजिये।

दूसरा युवक- भुझसे माफी न माँग ! माँग इस अपनी बहिनसे, खबरदार जो द्ने श्रव किसीपर आँखें उठायीं।' न जाने कौन-सी प्रेरणा उस युवकके हृदयमें उठी।

न जान कीन-सी प्रेरणा उस युवकके हृदयमें उठी।
उसने हाथ जोडकर कहा—'वहिन! सुझ पापीको क्षमा
करो।' सरोजनी थर-थर काँप रही थी, उसकी समझमें कुछ
नहीं द्वाला था। वह गद्गव हो गयी। भगवान्की प्रेरणासे
आये हुए दूसरे युवकके प्रति उसका इत्य भक्ति-श्रवासे

भर गया । उसने म्रश्लुपूर्ण नेत्रोंसे मूक-भाषामें युवकका अभिनन्दन किया ।

सरोजनीको बचानेवाला गाँवके जमीदारका सुरीछ सुशिष्ठित पुत्र सुरेन्द्रनाथ था ।

फिर उस युवकने कहा—वहिन ! क्या सुस्रे क्षमा न मिलेगी !

सरोजनीने बड़े कप्टसे कहा—चमा र मुक्षये न माँगो। उस जगन्-पितासे माँगो जिसने दया करके तुम्हें आज कुकर्मसे बचाया। उसीकी याद करो, जिसको तुम समझते थे कि वह कहीं नहीं है। आजसे तुम किसी भी खीको अपनी बहिन समक्ष सकोगे र

युवक-समझ सर्बुगा बहिन, तुम्हारी त्यामे ! यह कहकर वह सरोजनीके पैरोंपर गिर पडा।

सुरेन्द्रनाथने कहा-'क्या आप मेरे साथ चल सकेंगी ! मैं आपको सुरक्षित घर पहुँचा दूँगा। इतने तड़के पानी लेने न जाया करें।'

सरोजनी चल खबी हुई, इतनेमें सुरेन्द्रके पिताने, जो इक्का सुनकर आ रहे थे, पास चाकर कहा—क्या है सुरेन्द्र ? यह क्यों हक्का मचा था ? तुम यहाँ कैसे ? और यह इस समय क्यों आया ? यह लड़की कौन है ?

सुरेन्द्रने सब वृत्तान्त कहा । अमीदार अपने पुत्रका साहस सुनकर बढ़े प्रसन्न हुए ।

फिर सरोजनीये पूछा-तुम किसको लड़की हो बेटी ! सरोजनी एक छण जुप रही।बड़े कष्टये उसने लजाते हुए कहा — उधर जो मकान है, मेरे पिता जयशंकरप्रसाद हैं।

जमींदार-जयशंकरप्रसाद । तुम उन्होंकी कन्या हो, जैसे वह हैं, वैसे ही साक्षात लक्ष्मी तुम हो बेटी ! सुसे तुम अपने पिताके बरावर समस्ता, आजतक मैंने तुम्हें नहीं देखा था। जाओ बेटी, तुम्हारी माँ घवराती होंगी!

सरोजनी एक बार उनके धरणोंमें सिर सुकाकर और मन-ही-मन अपने हृद्यदेवको प्रणाम करके धली गयी।

आज काशीकी अदालतमें काफी भीड़ हैं। एक ईश्वरके सबे भक्त और सेवकको अदालतसे सजा मिलनेवाली हैं। कितने कोग इस तमारोको देख रहे हैं, कितने कोग काना-फूसी कर रहे हैं कि 'देखो, कैसा पाखवडी निकला, उत्परसे कैसा सबा और ईश्वर-भक्त बना फिरला वा और मीतर इस तरहके खेल खेल रहा था। ' कुछ कोग कह रहे थे, 'आई, यह कल्लुग हैं 'मुँहमें राम, वगवामें छूरी,' 'रामनाम जपना, पराया माख धपना।' वस धाजकल ऐसे ही भक्त हैं।' बेचारे जयशंकरप्रसाद एक तरफ कैंदीकी तरह सिर फुकाये खड़े सब कुछ देख-सुन रहे थे। आज मुकहमेकी धालिरी पेशी है। धाज ही उनके भाग्यका फैंसला होनेवाला है, उनके खिलाफ गवाही हो रही हैं। परम्तु जयशंकर यही सोच रहे हैं कि 'परमाश्मा जो कुछ कर रहे हैं अच्छा ही कर रहे हैं। उनके कार्यों को कान समझ सकता है ?' मन-ही-मन वह अपने इष्टदेवका सारण कर रहे थे। मालूम होता है कि प्रभुने उनकी गुहार सुन छी। जजने कहा---हिसाबका खाता लाओ।

मिलके मालिकने फौरम खाला पेश किया। जजने गौरसे देखा, देखते ही उसे विश्वास हो गया कि और सब जगहकी लिखावटोंसे यह लिखावट विस्कुल मिश्व है, वह समझ गया कि यह जाल जयशंकरका नहीं है, मिलके मालिकने भी देखकर मन-ही-मन कहा कि 'दर-असल यह अचर तो किसी दूसरेके हैं।

जजने कहा — वेल, जयशंकर, तुम बरी कर दिये गये, वह बिल्कुल बनावटी जाल था ।

जजका कहनाथा कि जयशंकर संकटमोचन भगवान्की जयका नारा लगा जजको प्रशास कर अपने घरकी और दौहे। उनके मनमें था कि चलकर पहले ठाकुरजीकी स्तुति करें, जिन्होंने इस विपद्मे रक्षा की। मिलके मालिक पुकारते ही रह गये कि एक बात सुने जाओ, पर वहाँ कीन सुनताथा, पागलकी मौति जयशंकरमसाद भागे जा रहे थे। उनके पैर ठिकाने न पहते थे, ठाकुरजीकी द्याके सिवा हम्हें इस समय और कक्ष भी बाद न था।

$$\times$$
  $\times$   $\times$   $\times$ 

अपनी मोपड़ीमें जयशंकरप्रसाद स्यामा, सरोजनी, सरका, राजू, विरजू सभीके साथ इरिभजनमें को हुए हैं। मगवानकी आरतीका समय है, साज चारतीमें कुछ विशेष श्रानम्द है, सरोजनीने कुछ ज्यादा फूळ इक्टा करके भगवानके किये मोटा हार गूँधा है। मगबानका फूळोंसे श्रांगार किया गया है। जो कुछ साग-सक्तृ घरमें मौजूद था उसे वह प्रेमसे बनाया गया है। आरती करके सब गुसाई नुखसीदासजीका भजन गाने को।

> हरि तिन भीर मिलये काहि १ नाहिनै कोठ रामसो ममता बनत पर जाहि ।

MANAGORANA MANAGORANA



महारमा ज्यश्व



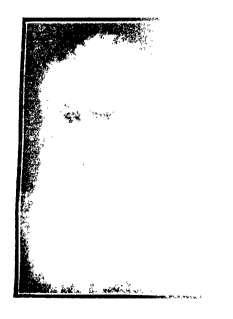
महात्मा ईमा

### कत्याण -





म् ११७न



ាន្ទារក្សា



दानस्याय

\*\*\*\*\*

गानेमें ऐसे मझ थे कि किसीको अपने तन-बदमकी
सुधि न थी। मारे प्रसञ्चताकै सभी मस्त थे, इतनेमें
किसीने पुकारकर एक पत्र दिया, परन्तु उन्हें यह न सुझा
कि उस पत्रको खोळकर परें। सब हरिमजनमें मझ रहे।
थोदी देर बाद एक आदमी दूसरा पत्र दे गया, उसे भी
लेकर रख दिया।

दो घष्टतक हरिमजनका समी बँधा रहा । जब सब साबधान हुए, तब जथशंकरप्रसादने पहछा पत्र खोला, पत्रको पढ़ते ही उनका चेहरा हुपैसे खिल उठा—श्यामाने पूछा 'क्या है, किसका पत्र है ?'

जयशंका — इयामा ! जरा भगवान्की महिमा तो देखो ! मिलके मालिकका पत्र भाषा है, उन्होंने छिला है कि 'भाष मुझसे नाराज होकर चले गये, भाइये, भाषकी जगह खाछी है, गलतीसे भाषपर स्तृता मुकदमा चला, इसका मुझे बना दुःख है, मैंने कचहरीमें भाषको पुकारा धा परम्तु भाष जल्हीमें भागे चले गये। यह दो हजार स्पर्यका चेक हजांनेका भेज रहा हूँ।' बोलो श्यामा ! किसकी द्यासे ? सबने एक स्वरंस पुकारा, ठाकुरजीकी कृषाने, उस जगत्-पिताकी द्यासे। दूसरा पत्र कोखा गया। वह सरोजनीको दुष्टके हाथसे बचानेवाले सुरेन्द्रनाथके पिताका पत्र था। उसमें लिखा था—

प्रिय जयशंकरप्रसादबी !

मैंने आपकी पुत्रीकी बहुत प्रशंसा सुनी है, साचात् खहमी है और मेरी बहु होने खायक है, ग्राप हरिगज़ यह खयाछ न कीजियेगा कि मैं घनवान् हूँ और आप गरीव हैं। रुपया कोई चीज नहीं है। आपकी पुत्री साचात् छहमीकी तरह मेरे घरमें उजेला करेगी। ग्राज्ञा है कि आप हमे स्वीकार करेंगे।

> आपका परमहितेषी राजेन्द्रनाथ जमींदार

फिरमे सबने ठाकुरजीकी जयजयकार की। कहाँ तो हुँदें भी गरीब घर न मिलता था, कहाँ ठाकुरजीकी द्यामे इतना बढ़ा घर अनायास ही मिल गया। सबने चिक्का-कर जय पुकारी। परम्तु सरोजनीने मन-ही-मन कहा— 'वाह भगवन्! आपने मेरी पुकार खुब सुनी!'

# दार्शनिक विचारोंका केन्द्र ईश्वर

( लेखक—म० ऑरबुदराचार्यजा वेदान्तकेसरी. न्यायमीमामोपाप्याय, तकेवेदान्त<mark>तीर्थ, वे</mark>दान्तशिरीमणि, दर्शननिधि )



मारे प्राचीन दर्शनकार बेदिक सिद्धान्सको ही आगे रस्वकर अपने-अपने दर्शनीय मतके प्रतिपादनमें इतकार्य हुए हैं। अतएव समन्त दार्शनिक विचार मुख्यतया वेदानुकूल होते हुए कुछ थोड़े-मे परिगयात गौण विचारोंमें ही पार्थक्य रस्कते हैं। 'इइयते स्रनेनेति दर्शनम'

इस स्युरपत्तिसे विज्ञान (अर्थात् तस्वज्ञान) ही दर्शन शब्द-का अर्थ है। इस अर्थके प्रतिपादक ऋषि-मुनि-प्रणीत दर्शन-शास्त्र अनेक होते हुए भी प्रधानतया वेदान्त, मीमांसा, न्याय, वैशेषिक, सांक्य और योग, इसप्रकार षड्दर्शन ही माने जाते हैं। यद्यपि सर्ववर्शनसंग्रह नामक अपने बनाये हुए प्रन्थमें माधवाधार्यजीने और भी अनेक दर्शनोंका संग्रह किया है, तथापि उनमें बौद्ध और धार्वाकादि दर्शनोंको छोड़-कर वेदोंको माननेवाळे समस्त आस्तिक दर्शनोंका उपर्युक्त इन्हीं षड्वर्शनोंमें समावेश हो जाता है। इसी प्रकार हारिडएय-सुत्रादि भक्ति-प्रतिपादक दर्शनोंका भी उत्तर- सीमांसामें समावेश समझना चाहिये। इन दर्शनोंके प्रतिपाय सिद्धान्तोंके प्रचारक और प्रन्थरपमें रचियता श्रीवेदच्यास, जैमिनि, गौतम, कणाद, कपिल शौर हिरण्यामं अथवा पतञ्जलि ये महर्षि माने जाते हैं। इन परावरश् महर्षियोंने धर्म, श्रयं, काम, मोक्ष शन्दोंसे कहे जानेवाले पुरुषार्यको उपादेय बतलाते हुए मोक्षको परम पुरुषार्थ सिद्धकर सर्वतोभावेन मोक्षको ही प्राप्तव्य माना है। और वह ईसरी-पासनाजनित ईसरीय प्रसादमे ही साध्य है। इस मतको निर्विवादक्यमे सब दर्शनाचार्य स्वीकार करते हैं। प्रत्येक दर्शनकी प्रकृति ईसरीय सत्ता और ईसरीय वेभवका वर्णन करते हुए अपने प्रतिपाद विषयका मुख्याधार ईसर है, इसीमें पर्यवसित होती है। श्रीर उन सब दार्शनिक विचारोंका केन्द्रस्थान एक परमतस्व ईसर ही सिद्ध होता है। श्री

\* लेख बहुत बङा होनेके कारण स्थानाभावसे प्रा नहीं दिया जा सका, अगले अंकोंसे अवकाशानुसार छापनेका विचार है। विद्वान् लेखक सहोदय कृपया क्षमा करें। —सम्पादक

## ईश्वरकी सत्ता, स्वरूप, स्थान, प्राप्तिके उपाय और फल

( केस्रक-प० भीवाबूरामजी शुक्र पद्मार्थवाचरपति )



श्वरकी सत्तामें सन्देह करनेवाले प्राचीन काळसे हैं। क्योंकि हिन्दू-शाकों में अहाँ-तहाँ जैन, बौद, चार्वाक मादि नास्तिकोंके मसोंका स्वयहन मिछता है। हैश्वरके न माननेवाळोंको नास्तिक कहते हैं, परन्तु पाणिनि मुनिने नास्तिकका नूसरा ही लच्चा किया है। उनके अष्टाच्यायी-सन्नोंमें एक सुन्न है-अस्ति

नास्ति दिष्टं मतिः' अर्थात् जो परलोक तथा कर्मफलको मानते हैं वे श्वास्तिक हैं और जो इन्हें नहीं मानते वे नास्तिक हैं। शास्त्रोंमें कई प्रकारके नाम्तिकोंका वर्णन माता है उनमें पूर्ण नाम्तिक चार्चीक-मतवाले होते हैं। उनका सिद्धारत है कि 'देहसे भिन्न कोई श्वारमा कड़ीं नहीं मिरुती अत: देह ही आत्मा है।' यदि कोई कहे कि 'हमारा देह' यह प्रत्यय सबको होता है, बतः इससे सिद्ध है कि बारमा स्वामी और देह उसकी वस्तु है। परन्तु 'हमारी आरमा' ऐसा प्रत्यय भी तो इमें होता है, अतः देह स्वामी और आरमा उसकी वस्तु हो गयी । इसिंखये देह और आरमामें कोई अन्तर नहीं । दे नीं एक ही हैं । इसलिये जब मनुष्य मर जाता है तो पुनः उसका जन्म लेना सम्भव नहीं। जैसे दीपकके बुक्त जानेपर पुनः उसे जलाकर यह नहीं कहा जा सकता कि वही रोशनी छीट आयी है। अतः शास्त्राकी सत्ता शरीरके साथ ही समाप्त हो जाती है। उस भारमाके क्रिये स्वर्ग, नरक धादिकी करपनाएँ बिएकुरु मुठी हैं और जब स्वर्गादि फल ही नहीं तो उसको प्रदान करनेवाका ईश्वर कहाँसे हो सकता है ।

बौद्ध और जैन ऐसे नास्तिक नहीं हैं क्योंकि ये कर्मके फरूको पूर्णतया स्वीकार करते हैं। परम्तु कहते हैं कि 'जैसे भाँग पीनेसे नशा हो जाती है उसी प्रकार कर्म सर्व बा असत् जैसा हो बेसा ही उसका फरू भी हो जाता है। फरूका देनेवाछा कोई ईश्वर नहीं, ईश्वरको मानना भ्रममात्र है। इनके मतसे जीवकी दशा बहुत ऊँची मानी गयी है जिसको प्राप्त होनेसं मनुष्य तीर्यहर बुद्ध हो जाता है और उसकी जगत्में प्रतिष्ठा और पूजा होती है। बिद इनसे पूछो कि 'यदि ईश्वर नहीं है तो संसारका रचयिता

कीन हैं ?' तो वह उत्तर देंगे 'संसार कभी रचा ही नहीं गया।' यदि पृक्षो, जगत्को कीन धारण कर रहा हैं हैं तो वह कहेंगे जगत्को कोई धारण नहीं करता, यह अनन्त धाकाशर्में गिरता चका जा रहा है। सृष्टि धादि विषयोंमें भी इनके उत्तर इसी प्रकारके प्राप्त होते हैं। यब संचेपमें इनके सिद्धान्तोंका खयडन किया जाता है। पुष्पदन्ताचार्य गन्धवराजने महिद्मालोग्नमें कहा है—

हे देवेश ! जिस-जिस वस्तुके अथयव (खयह) हो सकते हैं उनकी उत्पत्ति भी अवश्य होती है, यह नियम है और पृथ्वी चादिके दुकड़े हो सकते हैं । तब उत्पत्ति भी सिद्ध हैं ! आपको छोड़कर जगतके नियमोंका श्रविष्ठाता कौन हो सकता है ! यदि ईश्वर नहीं है तो चतुर्दश भुवनोंके उत्पादनमें कौन समर्थ हो सकता है ! केवल मृद पुरुष ही हे प्रभी ! आपकी सत्तामें शंका करते हैं ।

ईश्वरकी सत्ताके सम्बन्धमें दो प्रमाण और हैं---

9-जन्मसे गूँगे और बहरे पुरुष आकाशकी ओर बंगुली उठाकर भगवाज्का संकेत करते हैं।

२-जगत्में ऐसी बहुत-सी घटनाएँ होती हैं जिन्हें ईश्वरकृत माने बिना काम नहीं चल सकता। उन मनुष्यकी बुद्धि कारण स्लोजनेमें हैरान हो जाती है।

अच्छा, ईश्वर है तो उसका स्वरूप कैसा है ? ऋषिमुनियोंने अपनी दिल्य दृष्टिसे प्रत्यच्च करके ईश्वरको सदचित्-मानन्द तथा विरुद्ध धर्मयुक्त जैसे, निराकार और
साकार, सर्च गुणयुक्त और निर्मुख, एवं सर्वाश्वर्यमय माना
है। भव यह प्रश्न हो सकता है कि ईश्वर जब इसप्रकारका
है तो उसका ज्ञान क्यों नहीं होता ? इसका उत्तर स्वयं
मगवान् अपने श्रीमुखसे दे रहे हैं—

नाहं प्रकाशः सर्वस्य योगमायासमावृतः । मुद्रोऽयं नामिजानाति लोको मामजमन्ययम् ॥

(गीता ७ । २५ )

वर्षातः 'भगवानकी योगमायासे विमृदमति हुए पुरुष भगवानका दर्शन नहीं कर पाते ।' श्रव प्रश्न होता है, देवर कहीं रहता है ? इसका दत्तर यह है कि ऐसा कोई स्थान नहीं, जहाँ ईश्वर न हो, वह सर्वज्यापी है। गीता कहती है—

सर्वत पाणिपादं तत्सर्वतोऽश्विशिरोमुझम् ।
सर्वतःश्रुतिमल्लाकं सर्वमावृत्य तिहाति ॥
भव यह प्रभ होता है कि ईश्वरकी प्राप्ति कैसे हो
सकती है ? उत्तर यह है कि सायाके कारण ही भगवान्की
प्राप्ति नहीं होती, जो इस सायासे मुक्त होता है वही
उनका दर्शन पा सकता है। सायासे सचनेके उपायको
भी स्वयं भगवान्ने श्रीमुझसे कहा है—

मांमव ये प्रपद्यन्ते मायामेता तरन्ति ते। अर्थाव जो मेरी शरण आते हैं वे ही इस मायाको पार करते हैं।

अब यह प्रश्न होता है कि ईश्वरके ज्ञानसे फल क्या सिलता है ? इसका उत्तर यह है कि मनुष्य ईश्वरपर विश्वास न होने के कारण ही अनेकों पाप करता है । जब मनुष्यके हृदयमें भगवानकी कोई मूर्ति बसी रहती है तो उसमे कोई पाप नहीं होता, क्योंकि जब उसका मन किसी पाप कर्ममें रत होना चाहता है तो घट वह हृदयस्थ मूर्ति सामने आ जाती है और मनुष्य भयभीत हो पाप-कर्मसे बच रहता है । इसलिये यदि सब ही मनुष्य भगवानके सखे उपासक हो जायँ तो फिर किसीको कोई दुःख कैसे दे सकता है और तब इस मृख्य-छोकमें सर्वत्र सुख-हान्ति फैल जा सकती है । इसलिये कहा है कि—

> यस्य सरणमात्रेण जन्मसंसारबन्धनात्। विमुख्यतं नमस्तरमे विष्णवे प्रमीवण्यवे॥ (वि॰ स०)

तथा—

गमा वैवस्वता दंवा यस्तर्वेष द्वादे स्थित । तेन चेदविवादस्ते मा गंगां मा कुरून् गमः॥ (मतु०)

अर्थात् जो नियासक न्यायकारी प्रभु तेरे हृदयमें स्थित है, उससे यदि तुझै विवाद न हो तो गंगा और कुरुक्षेत्रको सत जा। सारांश यह है कि गंगादि सीर्योंकी यात्रा पापके नाशके छिये होती है और पाप करनेकी इच्छा होते ही हृदयस्थ ईश्वरकी प्रेरणा उससे बचनेकी होती है परन्तु समुख्य उसकी अवहेलना करके पाप करता है, यदि उसकी सबहेलना न करे, प्रभुके संकेतके अनुसार चले तो फिर उसे गंगादि तीर्थोंमें असण्य करनेकी आवश्यकता ही

न पड़े । अगवान् अक्तिष्याने भी कहा है— सर्वधर्मान्परिखाज्य मामेकं शरणं ब्रज । अहं त्वा सर्वेषाषेम्यो मोक्षयिष्यामि मा शुच्छः॥

> अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्यामियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम् ॥

संसारमें जीवोंको सबसे बड़ा हु:स जन्म-मरवाका बन्धन है, जबनक भावागमन बना हुआ है मनुष्यको जन्म, करा, रोग, मृत्यु आदि नाना प्रकारके कहोंसे पीड़ित होता रहना होगा। इस बन्धनको दूर करनेका एकमात्र उपाय है भक्तिहारा भगवान्को पाना। 'नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय' धर्यात् 'इसके सिवा दूसरा कोई मार्ग नहीं है।' और भगवान्की प्राप्ति केवल मनुष्य-देहमे ही हो सकती है। इसीछिये भगवान् स्थासजी कहते हैं कि—

सृद्धा पुराणि विविधानयज्ञयात्मशक्त्य।
वृक्षानसरीमृषपशून स्वगदशमत्स्यान ।
तैस्तेरनुष्टहदयः पुरुष विधाय
ब्रह्मावनोकधिषणं मुदमाप देवः॥
(श्रीमद्भा॰)

अर्थात 'श्रपनी अनादि शक्तिमे ब्रह्माजीने वृक्ष, कीट, पशु, पश्ची, मच्छर, मछली प्रश्नित जीवोंकी रचना की, परन्तु उनसे उनका चित्त प्रसन्त न हुआ, तब उन्होंने ईश्वरका ज्ञान प्राप्त करनेयोग्य मानव-प्राणीको रचा और इससे उन्हें तृष्टि मिल्ली।' इससे यह सिद्ध होता है कि जिस मनुष्यने ईश्वरको न ज्ञाना, उसका जन्म म्यर्थ ही गया तथा ईश्वरके प्राप्त करनेकी जो शक्ति ब्रह्माजीने उसे दी थी उसका ढीक उपयोग न कर वह कृतप्र ही बना। जिसने ईश्वरको जान लिया उसका जन्म सफल हुआ और वह अनादि जन्म-मरणके बन्धनसे मुक्त हो कृतकृत्य हो गया।

यिक्तनं यत्सारणं यदर्भनं
यत्कीर्तनं यत्कथनं यदीक्षणमः ।
कोकम्य सद्यो विघुनोति कत्मधं
तस्मै सुमद्रश्रवसे नमो नमः ॥
(अं।सद्गा०)

अर्थात् 'जिन भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रका चिन्तम, स्मरण, अर्थम, कीर्तम, दर्शन संसारके समस्त पार्पीको घो देता है उन्हें इमारा बारम्बार नमस्कार हो।'

# जीव और ईश्वर

(लेखक--हा० एच० हज्ल्यू • बी० मोरेनो एम० ए०, पी-एच० ही०)



सिक्ववादके जितने भी सिद्धान्स हैं उन सबके विपक्षमें तथा आत्मा एवं परमात्माके अस्तित्वमें सबसे वहा एवं सबसे अधिक विश्वसनीय प्रमाण मनुष्यकी प्रतीति हैं, जो उसके जीवन एवं विकासकी सारी श्रमिडयक्तियोंमें

दृष्टिगोचर होती है । सभ्यताके बादियुगर्मे मनुष्यके अनुभवमें यह बात आयी कि इस दरयमान एवं व्यक्त जगत्की ओटमें कोई अदृश्य एवं अध्यक्त तस्व भी हैं. जिसकी अभिन्यिक अधिक वास्तविक होती है। इसीका नाम आत्मा अथवा जीव रक्खा गया । इस धारणाके श्रन्सार उस समयके मन्द्य Animism ( जीववाद ) के सिद्धान्तको मानने लगे, तथा वृत्त, चन एवं मनुष्य सबके भन्दर जीवकी करूपना की जाने छुगी। आरमा ही प्रत्येक बम्तका जीवन माना जाने लगा । ब्यप्टि-चेतनके पीछे ममष्टि-चेतन अर्थात् ईश्वरकी स्थिति मानी गयी। ध्रफ्रीकाकी अर्धनम् जंगली जातियाँ, आम्ट्रेलियाके भ्रादिम निवासी, मलायाप्रायद्वीपके श्रमभ्य निवासी, स्युगिनीकी बर्बर जातियाँ, श्रर्द्धसम्य मलानेशिया और फीजीद्वीपके निवासी, मेक्सिको श्रीर पेरूके जंगली 'अजटेक' और अमेरिकाके 'रेड इशिहयन' ये सभी प्रत्येक वस्तुके मूलमें जीवारमाका अस्तित्व मानते थे और विश्वका आस्मा अर्थात ईश्वर भी उसीके अन्तर्गत साता जाता था।

प्राचीन कालके मिश्र-देश-वासियों में गहन दार्शिक तस्वींके विवेचनकी शक्ति नहीं थी। उनका जीवारमा श्रथवा ईश्वरके अस्तित्वमें उतने ही श्रंशमें विश्वास था, जितने कांशमें उनका मनुष्यके भावी सुख-दुःखके साथ सम्बन्ध होता था। मिश्र-देश-वासियोंका हाल वतलानेवाली सबसे प्राचीन पुस्तक पिरामिट टेक्स्ट्स (Pyramid Texts) है जिसमें मृत्युके पश्चाद राजाओंकी क्या गति होती है इसका वर्णन है। उसमें जिखा है कि राजाओं एवं धर्मारमा पुरुषें-को मृत्युके अनन्तर स्वर्गसुखकी प्राप्ति होती है और दुष्कर्म करनेवालोंकी नरकमें दकेला जाता है और वहाँ दन्हें नाहकीय आत्माओंके हारा अनेक प्रकारकी वातवाएँ मिकसी

हैं। पुण्य और पापका निर्णय करनेवाला अधिकारी ओसिरिस (Osiris) कहलाता था। मिश्र-देश-वासियोंकी धर्म-पुस्तकों में -- जो प्रेतात्माओं की पुस्तकें कहलाती हैं ---आरमा और परमात्माके अस्तित्वको स्वतःसिद्ध माना है और उनका जीव और ईश्वरमें विश्वास होनेका सबसे बड़ा प्रमाण यही है। सुकरात (Socrates), अफलानूँ ( Plato ) और अरम्त (Aristotle) ये यनानके सबसे बढ़े दार्शनिक माने गये हैं। अफलात्ँद्वारा रचित श्रपोलाजी ( Apology ) नामक प्रन्थमें सुकरातके विरुद्ध चलाये मामलेमें न्यायाधीशने क्या विचार किया तथा उसे किस-प्रकार मृत्युका दण्ड मिला, इसका विशद वर्णन है। यह अन्य इमें इस समय भी उपलब्ध है तथा संसारके साहित्यमें इसका बहुत ऊँचा स्थान है। सुकरातको इस विषयमें कोई शंका न थी कि जीवसंज्ञक कोई आध्यारिसक शक्ति अवस्य है। उसका यह विश्वास था कि मृत्युके पश्चान जीवारमा शरीरको छोडकर परमारमामें मिल जाता है और उसके स्वरूपको कोई सम्म नहीं सकता।

श्रफलातुँके अध्यारमविषयक विवेचनपर उसके Theory of Ideas (सकल्पसिद्धान्त) का गहरा प्रभाव पड़ा, जो बिल्कुल स्वाभाविक था। वह सिद्धान्त यह था कि मानसिक संकष्ट्य एक वास्तविक सन्ता है और संसारका प्रत्येक पदार्थ उस वास्तविक तत्त्वका ही मूर्त्तरूप है जिसका अस्तित्व संकल्प-जगत्में हैं। अफलातुँके आध्यारिसक विचारों-का उसके शिष्य अरस्तुपर भी बढ़ा प्रभाव पढ़ा और उसने एक जगह अमृतत्वकी सिद्धि (Achieving Immortality) का उद्घेस किया है। उसके Ethics ( नीति-शास्त्र ) नामक ग्रन्थ (१०-७) में यह लिखा है कि हमें उन लोगोंकी बात नहीं माननी चाहिये जो हमें मानवीय विचारोंकी सीमाके अन्दर रहनेको कहते हैं: किन्तु लहीं-तक हो सके, इमें अमरखको प्राप्त करने तथा धपने साहे कार्योको मनुष्यत्वके उत्तम आदर्शके साँचेम दालनेकी भरसक चेष्टा करनी चाहिये। प्राटिनस ( Plotinus ) नामक दार्शनिकने 'अभिनव भाववाद' (Neo-platonism) नामक नये सिजानतका प्रचार किया, विसमें मनुष्यकी आध्यारिमक बुत्तियोंके सम्बन्धमें और दिया गया है तथा

यह बतकामा गया है कि उनके द्वारा मनुष्यईश्वरके साथ एकता एवं साहचर्यका रहस्यमय सम्बन्ध स्थापित कर सकता है।

प्राचीन रोमन-जातिके सोगोंके आत्मा एवं परमारमाके सम्बन्धमें क्या विचार थे, यह निश्चितरूपसे बतलाना कठिन है। रोम-देशमें जबतक प्रजातम्त्र-राज्य स्थापित नहीं हथा सबतक उन छोगोंमें दार्शनिक विचारका प्रचार नहीं हुआ था । प्रजातन्त्रके युगमें उनपर युनानके दार्शनिक विचारों-का प्रभाव पढ़ा और तबसे वे भी स्वतन्त्रक्ष्पसे ऋध्यात्म-विषयपर विचार करने छगे । इसमें कोई सन्देह नहीं कि 'Anima' एवं 'Deus' इन शब्दोंका रोमन छोगोंने ही पहले-पहल प्रयोग किया था, किन्तु 'Anima' शब्द-का उन्होंने केवल प्राणवायुके अर्थमें और 'Deus' शब्दका चपने अनेक देवताओं में से एक देवताके साकाररूपके अर्थमें प्रयोग किया था । रोमनसाहित्यमें एक्कियस (Ennius) नामक िट्टानके कालसे पूर्व (जिसकी रचनाएँ ईम्बी सन्से १६६ वर्ष पूर्वकी मानी जाती हैं) जीवारमा एवं परमात्मा-की स्वतन्त्र सत्ताका उल्लेख नहीं पाया जाता। एक्रियस (Ennius) के पश्चाइती दार्शनिकों एवं राजनीतिज्ञों मैंसे भी कुछने इनकी सत्ताको स्पष्टरूपमे स्वीकार नहीं किया है। उदाहरणतः सिमरो (Cicero) एवं जुलियस सीजर (Julius caesar) दोनों ही संशयबादी थे; तथा ल्यूकेटियस (Lucretius) के विचार स्थिर नहीं थे; उसके सिद्धान्त इपिक्यूरस (Epicurus) की मौति बढ्वादको छिये हुए थे।

हिन्द-शास्त्रॉमें अति प्राचीनकारुसे जीवारमाको शरीरमे भिन्न माना गया है और मृत्युके बाद भी उसकी स्थिति मानी गयी है। उनके मतमें ईश्वर ही एकमान्न पूर्ण पुरुष है जिसके अन्दर लीन होकर समस्त चराचर प्राणी शास्त्रत मुख एवं पूर्णताका अनुभव करते हैं। कर्मीका फल अवश्य मिछता है, इसको सिद्ध करनेके छिये ही पुनर्जन्मके सिद्धान्त-का आविष्कार हुआ। जगत्में पुरुयास्मा कष्ट पाने हैं और दुष्ट लोग फूलते-फलते हैं इस समातन समस्याको इल करनेके लिये हिन्दुस्रोंने काफी प्रयक्त किया। जीवन अनादि एवं अन-त है तथा सांसारिक सुल एवं दु:स, सम्पत्ति एवं विपत्ति हमें अपने प्राक्तन जन्मों में किये हुए कर्मों के फल-रूपमें ही प्राप्त होती हैं । प्रच्योंका सख्य वह जानेसे खीव आध्यारिमक उसतिके उसतम शिखरपर पहुँचकर उस पूर्णब्रह्म परमारमामें मिल जाता है अथवा क्रमशः अधीगतिको प्राप्त होकर रापनी हुन्छा एवं प्रयक्तमे फिर उपरकी श्रीर उठता है। मनुष्यकी आहमा एक अध्यक्त चैतन्यशक्ति है

और उसके कर्मों उस चैतन्यशिककी उसकी आन्तरिक ज्योतिक सामने अभिन्यक्ति होती है। बौद्ध-प्रन्थों में जीवारमा एवं शरीरके बीचमें ही अन्तर बताया गया है कि बीवात्माकी न तो परिभाषा हो सकती है और न उसका बाख्यार्थ ही निश्चित किया जा सकता है। उपनिषदों में आगमाके विषयमें, जिसे ब्रह्मके नामसे भी निर्दिष्ट किया गया है, यह कहा है कि वह एक सर्वन्यापक तत्त्व है जो सारे मनुख्यों एवं सारी वम्नुओं में स्थित है। उनके मतमें जीवारमा उस समाई-चेतनरूप ब्रह्मका ही श्रंश है और सुख्यके समयमें देहके नष्ट हो जानेपर भी आत्माके अविनाशी बने रहनेमें कोई बाधा नहीं आती। जीवारमाकी समष्टि-चेतनरूप परमात्माके साथ एकताको पहचान छेना ही उसके यथार्थ महत्व एवं गुणको समझना है।

बेबी छोनिया-निवासियों के मतमें जीवनका अर्थ आरमाके साथ सम्पर्क होना नहीं किन्तु स्वतन्त्ररूपसे स्थित रहने की शक्तिका नाम ही जीवन है। उनका सिद्धान्त यह था कि मनुष्य मरने के बाद रसातल की किसी खोहमें यातनामय जीवन स्थतीत करता है और उस समय उसका शरीर प्रायः सड़ी हुई अवस्थामें रहता है। उनका शरीरसे भिन्न शरीरकी स्वतन्त्र सत्तामें विद्वास नहीं था, अतप्व वे छोन प्रेतातमाके शरीरको तृप्त करने के छिये उसकी कबके उपस्की जमीनको पानीसे सींचते थे।

यहश् लोग भारमा भौर परमात्माके स्वरूप-ज्ञानके बहत निकट पहुँच गये थे। उनके जिनिसिस (Genesis) नामक प्रन्थ भाग (२-७) में यह लिखा है कि 'Jahweh ने मनुष्यके नासारम्भमें प्राण्-वायु फ्राँक दी और वह जीती-कागती आत्मा बन गयी।' 'I Kings' नामक प्रन्य भाग (१७-२२) में Elijals के एक बच्चे को पुनर्जीवित कर देनेके प्रसंगर्मे यह उछेल मिलता है कि 'उस बचेकी आस्मा उसके शरीरमें फिर आ गयी।' उनकी बाइ विस्तर्में मृत्युके बाद आत्मा कहाँ रहती है इस सम्बन्धमें कुछ वाक्य मिलते हैं। इसाइडा (Isaiah) नामक प्रन्थमाग (१४। १-११) के देखनेसे यह पता चलता है कि मृत्युके बाद जीव शियल (Sheol) जासक हाया-जगत् (Shadow-world) में यातनाएँ भोगता है। इजिकिस (Ezekiel) नामक प्रन्थमें प्रेतात्माओं के निवास-स्थान शियल (Sheol) को रसातल-का एक भाग बतलाया गया है जहाँ सारी जातियों की प्रेतास्माएँ एकत्र हो जाती हैं और जहाँके निवासियोंको Nephaim अर्थात् 'तुर्वशापक प्राणी' कहा तथा है। उस समयके प्रत्योंमें भी शारमाके अमरस्वका कहीं-कहीं उन्नेस मिलता है। उदाहरणके किये हेनियल (Daniel) नामक प्रन्य भाग (१२-११) में यह किस्सा है कि 'जो सोग स्वयं समझदार हैं वे नचत्रोंकी माँति अपनी उयोतिका प्रसार करेंगे किन्तु जो पवित्र आरमाएँ दूसरोंको भी सन्मार्गगामी बनाती हैं वे अनन्त कालतक भ्रुवसारेकी माँति चमकती रहेंगी।'

जीवारमाके। परमारमासे अमरत्व प्राप्त हुआ है, इस सम्बन्धमें आगे चलकर Pharisee और Sadducee इन दो जातियोंमें मतभेद हो गया और Pharisee स्रोग यह मानने छने कि एक निश्चित अवधिके अनन्तर प्रेतारमाएँ जागृत होकर फिरसे ग्रयने-अपने कहाँमेंसे निकल आर्येगी,प्रेतात्माओंके जागृत होनेके सम्बन्धमें ईसाइबोंका जो मत है उसका मूल Sadducees का सिद्धान्त ही है। Old Testament के कतिएय स्थलों में भी जीवारमाके अमरत्व-का उह्नेस मिलता है। उदाहरणतः उसके 'Proverbs' नामक भाग ( २२ २७ ) में यह लिखा है कि 'मनुष्य-की आरमा प्रभुकी ज्योति है।' Ecclesiastes नामक भाग (१२।७) में भी छिला है कि 'आत्मा छीटकर परमारमा-के पास चली जायगी, उ.हाँसे वह भाशी है।' Psalms नामक भाग (1६। १०, ११) में यह लिखा है कि 'तू रेरे जीवनका पथ-प्रदर्शक बन जा ! तेरे साक्षिष्यमें ही मुझे पूर्ण भानन्दका अञ्चयव होता है।'

इंसाइयोंका सिद्धान्त Old Testament के सिद्धान्तोंसे यहुत कुछ मिलता-गुछता है; क्योंकि New Testament में Old Testament की मनोकृतिका ही अनुसरण किया गया है। ईसामसीइकी आत्माकी पुनर्जागृतिके सिद्धान्तको प्राचीनकालके ईसाइयोंने अन्दरशः मान द्विया, जिसके फलम्बस्य दो और बातें सिद्धान्तस्यमें मानी उत्तेन छगीं—एक तो चारमाकी अमरता और दूसरी धार्थारिसक पिताके स्पर्मे ईसरका साक्षात् स्पर्मे जीवकी सहायता करना। प्रेतारमाओं की पुनर्जागृतिके सिद्धान्तकों केवल ईसाइयोंने ही नहीं माना है। Pharisees में भी इसका प्रचार या और उनसे भी पहले ईशानदेशके Mithra सम्प्रदायलांकों तथा Babylonia देशके Tammuz नामक विद्वान्को मिश्रदेशके Osiris नामक परिवतको, यूनानके Dionysius नामक दार्शांकिको यह मत मान्य था। भारतवर्षके बीहुस्य इस

सिद्धान्तको ज्ञानते ही थे। Jerome नामक वार्षनिकके समयमें यह सिद्धान्त प्रचलित था कि ईश्वरके द्वारा ही जीकोंकी सृष्टि होती है। उन कोगोंका कथन यह था कि 'ईश्वरके यहाँसे प्रतिदिन जीवारमाएँ जाती हैं केवल शरीरोंकी रचना माता-पिताके रच-वीर्यसे होती है।' Scholasticism मतके प्रधान अनुयायी Aquinas ( ईश्वी सन् १२२४-१२७५ ) ने जीवके विषयमें यह कहा है कि इस नामरूपारमक जगन्में सृष्टिकर्ता ईश्वर एवं उसकी भौतिक सृष्टिके बीचका तस्त्व जीव ही है।

मुसलसानोंके कुरानपर भी Old Testament का बहुत अधिक प्रभाव पढ़ा। उसमें लिखा है कि जब पुरवारमा पुरुषोंका देहान्त होता है तब अलाहमियाँ उनकी आरमाओंको अपने निकट बुला लेते हैं और क्रयामतके दिनतक उन्हें अपने पास ही रखते हैं और फिर उन्हें वापिस अपना-अपना चोला बक्श देते हैं । मुसलमानोंका माम ख़याल यह है कि कह हन्सानके जिससे मुँहके जरिये बाहर निकलती है, भगर कुछ लोगोंका ख़याल यह है कि वह खोपहोंके पिछले हिस्सेकी तरफसे निकलकर जिससे छुदा होती है।

विकास-सिद्धान्तके अनुसार जीवकी सबसे बड़ी उन्नति मनुष्य-देहमें होती है। 'मनुष्य मरकर फिर जन्म लेता है या नहीं' यह प्रश्न बहुत प्राचीन कालमें Job के समयमें भी पूछा गया था। श्रद्धालु पुरुष यह मानने हैं कि मरनेके बाद भी मनुष्यका सूक्ष्म (मानसिक) शरीर परमिता परमात्माकी गोदमें निरन्तर निवास करता है। यह विश्वास केवल अन्य-श्रद्धालुश्लोंका ही नहीं, कविकी करूपना भी यही है। कवि क्या कहता है, सुनिये—

तृ हमें सिहीमें न सिलाना, तृते ही सनुष्यको सिरजा है। वह वेचारा इसका प्रयोजन क्या जाने ै वह केवल इतनी बात समझता है कि तृते उसे सरनेके लिये नहीं बनाया। उसका बनानेवाला तृ है और वह तृ स्थायकारी है: बस, इसीमें उसको सन्तोय है।

सानव-हृत्यकी यह भाशा-खता धनन्त काखनक पहाचित एवं पुष्पित होती रहेगी कि उसकी भारमा परम-पिता परमारसाकी गोवमेंसे आबी है और इसकिये वह धमर है। सानव-जीवनकी सार्थकता केवल भएने जीवन-को सुधारनेमें ही नहीं है, उसका उद्देश्य तभी सिद्ध होता है जब वह दूसरोंके जीवनको इसप्रकार उसत बना देता है कि वे पूर्णताके शिकारपर पहुँचकर ईश्वरके सहश बन जाते हैं।

## ईश्वर एक है

( लेखिका--- श्रीमती झार ० एस ० सुझ्याकस्मी सम्मल बी० ए०, एक० टी० )



क महान् तत्त्वदर्शीका कथन है कि संसारमें जितने मनुष्य हैं उतने ही देवता और उतने ही धर्म हैं। यदि हम अति प्राचीन काससे मनुष्यकी उद्यति और उसके विकासका अध्ययन करें और भिन्न-भिन्न युगोंमें मनुष्यकी ऊबस्था कैसी थी, इसका चित्र करूपना-

के पटपर यदि खींच सकें तो इमें ज्ञात होगा कि मनुष्यकी शारीरिक, मानसिक, नैतिक एवं आध्यारिमक अवस्वाओं में किसप्रकार चीरे-चीरे एवं क्रमशः जागृति. विकास एवं उन्नति हुई है। प्रारम्भिक अवस्थामें सनुष्यका स्थल शरीर अधिक बलिए होता है और आन्तरिक शक्तियाँ प्राय: सभी सुप्त रहती हैं। इसके अनम्तर मनकी बारी आती है। मनुष्य एक चिन्तनशील प्रासी है। उसके विचार तथा उसकी बुद्धि ही उसकी रचा करती है, क्योंकि उसकी शारीरिक शक्ति घोड़े, हाथी इत्यादि अधिक बसवान जन्तुओंकी शक्तिके सामने नगरय ठहरती हैं। ज्यों-अयों उसकी मानसिक शक्ति विकसित एवं उसत होती है. त्यों-ही-स्पी वह अपने चारीं ओर देखने तथा अपने समीप-वर्ती पदार्थीकी आँच-परस करने एवं उन्हें अपने अनुसब-की कसीटीपर कसकर उनपर विजय प्राप्त करनेका निश्चय करता है। यहाँतक कि वह भयंकर-मे-भयंकर जंगली पशुर्भोको भी, जिनमें उसकी अपेचा कहीं अधिक शारीरिक बक्त होता है, अपने वशमें कर लेता है। इससे यह सिद्ध होता है कि शारीरिक बलकी अपेक्षा बुद्धि-बल कहीं बदा है और वह मनुष्य, जो बिशिष्ट ज्ञान एवं बुद्धिसे सम्पन्न है, इस मनुष्यकी अपेका कहीं श्रेष्ठ है जिसका शरीर तो बिकड है परन्तु जिसकी मानसिक-शक्ति दुर्बल है। इसके पश्चाद मनुष्यकी नैतिक शक्तिका नम्बर आता है। कोई मनुष्य बहुत बुद्धिमान् है और मिश्च-भिश्च विषयों में उसका ज्ञान बहुत बढ़ा-चढ़ा है, परन्तु यदि उसमें चरित्र-बककी कसी है तो समाजर्में उसका उतना धादर एवं सम्मान नहीं होता, जितना एक परित्रसम्पच कम बुद्धिमान् पुरुष्का होता है, अन्तर्में मञ्जूष्यका आध्यास्मिक विकास होता है।

आध्यारिसक पुरुष वह है जिसके अन्दर दैवीसम्पत्तिका यथेष्ट विकास हो, जिसने भगवत्-प्रेम, योगाभ्यास एवं तपके द्वारा अपनी अधम वृत्तिर्योको, अपने आसुरी भावोंको दवा किया हो और जिसने आध्यारिसक भावोंको ख्व जागृत कर किया हो।

इस भली भौति जानते हैं कि इन चार प्रकारके पुरुषोंमें, जिनकी शारीरिक, मानसिक, नैतिक तथा श्राध्यारिमक शक्तियाँ कमशः उन्नत हैं, परम्पर कितना अन्तर है। शारीरिक बलसम्पन पुरुषमें, जिसकी दूसरी शक्तियाँ उद्भत नहीं हुई हैं, तथा आध्यास्मिक पुरुषमें उतना ही अन्तर है जितना एक सर्वश्रेष्ठ जीव तथा अध्म-से-अधम कोटिके मनुष्यमें है । मनुष्यजातिके क्रमिक विकासके अध्ययनमें ज्ञात होता है कि किसप्रकार मनुष्य कम्याः शारीरिक उत्ततिमे मानसिक उत्तिकी ओर, मानसिकसे नैतिक उन्नतिकी श्रीर तथा नैतिकसे भाष्यारिमक उन्नतिकी श्रोर अग्रसर होता है। अतः हन विभिन्न श्रेणियोंके मनुष्योंकी ईश्वरके विषयमें भी विभिन्न धारणा होनी ही चाहिये । जिस मनुष्यकी आध्यारिमक शक्ति बहुत बढ़ी हुई है उसकी ईसर-विषयक भावना भी उस मनुष्यकी अपेक्षा कहीं अधिक ऊँची और उदात्त होगी, जिसकी मनोकृति बहुत निम्नगामिनी है। यही नहीं, जिन के गोंका आध्यास्मिक विकास समान कोटिका है उनकोगों में भी ईसरके सम्बन्धमें विभिन्न धारणाएँ होती हैं। इसिक्टिये यह उक्ति यथार्थ ही है कि संसारमें जितने मनुष्य हैं उतने ही धर्म और उतने ही ईश्वर हैं। हाँ, यदि कोई अनुचित बात है तो यह है कि कभी-कभी वे लोग भी, जिनका आध्यारिमक विकास बहुत बदा-चढ़ा है, अपने-अपने ईश्वरके विषयमें झगडने लगते हैं और इस बातको भूल जाते हैं कि ईश्वर एक है, उसके सम्बन्धमें उनकी धारगाएँ ही विभिन्न हैं। 'एकं सहिता बहुबा वहन्ति,' 'एकमेवाद्वितीयम्' ये भूतियाँ इसी बातको बसछाती हैं कि ईश्वर एक है, उसे खोग अनेक नामोंसे प्रकारते हैं तथा अनेक प्रकारसे उसका वर्णन करते हैं। गुद्धादके फूलमें एक ही प्रकारकी सुगन्ध आवेगी, चाहे इस इसे किसी भी नामसे प्रकारें। स्नेह्मयी जननी अपने

काकको अनेक बारसस्यपूर्ण नामोंसे पुकारती है, किन्तु उन नामोंसे बातकर्में अनेकता नहीं था जाती, इस सम्बन्धमें एक बढ़ा सुन्दर दृष्टान्त है। चार यात्री, जिनकी बोबी अछग-अजग थी, दैव-संयोगसे एक ही स्थानपर पहेँच गये, थके-माँदे तथा भूख-प्याससे म्याकुछ होनेके कारण वे एक कुक्षकी छ।यामें बैठ गये और अपनी भूक्त-प्यास मिटानेका उपाय सोचने छगे। चारों ही अपनी-अपनी भाषामें एक ही फरका नाम लेकर लखने लगे। उन्हें इस बातका ज्ञान नहीं था कि इसकोग एक ही फकको चाहते हैं। इतनेमें फल बेचवानेका उधरसे या निकला। दैव-संयोगसे उसके पास वे ही फरू थे जिनके लिये चारों बात्रियों में मगड़ा हो रहा था। ज्यों ही उनकी दृष्टि उन फर्लीपर पड़ी, सब-के-सब आनम्दके मारे डब्रक पड़े और कहने छगे कि हम इसी फलको चाहते थे। सबका झगदा मिट गया। यह तो हुआ दृष्टान्त । इसका दार्षान्त यह है कि जिसप्रकार एक ही फरुके भिन्न-भिन्न भाषाओं में भिन्न-भिन्न नाम हैं, इसी प्रकार ईन्टर एक है, उसके नाम, गुण एवं स्वरूप कई बताये गये हैं। तामिल-भाषाके एक महाकविने ईश्वरको समुद्रकी उपमा दी है। जिसप्रकार संसारकी समस्त नदियाँ समुद्रमें आकर अपने नाम, रूपको पूर्णतया विस्तीन कर देती हैं उसी प्रकार सारे धर्म ईश्वरके निकट पहुँचकर अपने भेद-भावको सर्वथा भूछ जाते हैं । विशिष्ट ज्ञानसम्पद्ध मनुष्योंको चाहिये कि वे इस बातको मछी भाँति हृदयंगम करके एक इसरेके विचारोंके प्रति आदर एवं सहिष्युताका भाव रक्लें और मामूकी मतभेदके कारण

छड़ाई-झगड़ा न करें। इस सर्व भगवतप्राप्तिके मार्गपर भीरे-भीरे अग्रसर हो रहे हैं और क्रमशः उन्नतिकी सीड़ीपर चढ़ रहे हैं। जबतक इमछोग निम्न सबस्थाके साभक हैं तभीतक यह समझते हैं कि इमछोगोंके ईश्वर अछग-अछग हैं। कुछ ही ग्रागे बढ़नेपर सारी अनेकताएँ मिट जाती हैं और यह अनुसब होने छगता है कि वास्तवमें ईश्वर एक है।

श्रीकृष्या मगवान्ने गीतामें कहा है— यो भा यां यां तनुं मकः श्रद्धयार्वितृमिच्छति । तस्य तस्याचलां श्रद्धां तामेव विद्धाम्यहम्॥

(७१२१)

जो-जो सकामी भक्त जिस-जिस देवताके स्वरूपको श्रद्धासे पूजना चाइता है, उस-उस भक्तकी मैं उस दी देवताके प्रति श्रद्धाको स्थिर करता हूँ।

> यं य वापि स्मरन्भाव त्यजत्यन्ते कळवरम् । तं तमेवैति कोन्तेय सदा तद्भावमावितः॥

(गीतादा६)

हे कुन्तीपुत्र अर्जुन ! यह मनुष्य घम्तकाखमें जिस-जिस भावको सारण करता हुचा शशिरको स्यागता हैं, उस-उसको ही वह प्राप्त होता हैं, परन्तु सदा उस ही भावको चिन्तन करता हुआ, क्योंकि सदा जिस भावका चिन्तन करता हैं, अन्तकाखमें भी प्रायः उसीका स्वारण होता हैं।

बस, इस चाई जिस रूप या चाई जिस नामसे ईश्वरकी उपासना करें, यह सबको स्वीकार कर लेता है, क्योंकि वह एक हैं।

# ईश्वर-प्राप्तिके उपाय

१—ईश्वरके प्रभाव और महत्वको यथार्थ जाननेवाले महापुरुपीका संग।

२—ईश्वरके प्रभाव और महत्वसे पूर्ण शास्त्री-का अध्ययन।

३—ईश्वरके नामका जप और गुणोंका श्रवण-कीर्तन।

ध---•्रिवरका ध्यान ।

५-विश्वकूप भगवान्की निष्कामभावसे सेवा।

७—ईश्वरके अनुकृत आचरण यानी सत्य, अहिंमा, दया, प्रेम, अस्तय, ब्रह्मचर्य, चिनय, तप, साध्याय, मास्तिकता और श्रदा आदिको बढाना। ८--छोक-परछोकके समस्त मोगीमें वैराग्य।

६- सद्गुरुमें परम श्रद्धा और गुरु-सेबा।

१०-ईश्वरमें अखण्ड विश्वास।

११---धर-बाहर सर्वत्र ईश्वर-चर्चा ।

१२—अभिमान, दम्भ और कठोरताका सर्वधा त्याग।

१३ – काम कोध लोभसे बचना।

१४—नास्तिक-संगका सर्वथा त्याग।

१५--परधर्म-सहिष्णुता।

१६—सबमें ईश्वरबुँडि रखते हुए ही बर्ताव करनेकी खेटा।

# ईश्वर नहीं है, ऐसी बात न कही

(लेखक-भिक्षु भागीरीशंकरजी)



इबरकी सत्तामें संशयके छिये अवसर ही नहीं है, इसिछये उसमें सन्देह करना उचित नहीं है। क्योंकि इस विषयको दर्शनकारोंने अन्यन्त स्पष्ट कर दिया है, योगी-जनोंने इसे योगाम्यासके द्वारा प्रस्यन्न किया है, धर्ममें विश्वास रखनेवाछोंकी ईरवरमें निष्ठा सदासे

निश्चलक्ष्यसे चली आती है और सर्वसाधारणकी घारणा तो ईरवरकी सत्तामें परम्परासे देखनेमें आती ही है, अतः इस विषयपर कुछ कहनेकी आवश्यकता नहीं है; परन्तु आजकल कुछ लोगोंको पाक्षास्य-विद्या-पिशाचिनीके संस्कारोंसे तथा पाक्षास्य-संसगीसे 'ईरवर है या नहीं है,' इसप्रकारकी कुभावना पैदा होने लगी है। पाक्षास्य-देशोंमें नाम्सकताका ज़ोर है, परन्तु वहाँ भी दैत्यपुरीमें प्रद्वादके समान ईरधरकी सत्तामें विद्यास करनेवाले लोग पाये जाते हैं। कुछ ही दिन पहलेकी बात है। यूरोपके एक प्रधान नगरमें एक पुरुष रहता था जो ईरधरकी सत्ताको सर्वन्न देखता था, परन्तु दूसरे पुरुषोंके विलासके लिये वह कहा करता था कि 'भाई, परमारमा कोई वस्तु नहीं है और न कोई उसकी सिद्ध हो कर सकता है।' विलासीजन प्रायः दूसरोंको चिदाया करते हैं, अतः लोग उसकी यह कहकर चिदाने लगे कि 'ईश्वर है और उसे सिद्ध मी किया जा सकता है।'

परन्तु इस मजाकका उसपर उलटा असर पदा, वह स्वयं निश्रय कर बैठा कि ईरवर यधार्थमें नहीं है। अपने इस निश्रयका वह प्रचार भी करने लगा । एक दिन वह बहुत-से पुरुषोंके बीच बैठा कह रहा या कि 'आज मैं आपकोगोंके सामने परमेश्वरको सौ गालियाँ व गा। इससे यदि किसी प्रकारका दगढ मुझको न मिला तो यह निश्चय हो जायगा कि ईरवर है हो नहीं। इतना कहकर वह गन्दी गालियाँ बकने लगा और साथ ही यह भी कहने लगा कि 'देखो भाई, बाज साधारण मनुष्य भी किसीकी ऐसी गाली नहीं सह सकता, परमारमा तो परम पुरुष कहलाता है, वह यदि होता तो क्योंकर सहता ?' इतन। कहना था कि अकस्मात उसके उत्पर किसी पन्नीने बींट कर दी और उसी समय उसका शरीर दन्ध होने लगा। अन वह मनुष्य ब्याकुल होकर हधर-उधर देखने लगा और नम्रतापूर्वक प्रभुके पवित्र नार्मीका उच्चारण करते हुए लोगोंसे कहने लगा, 'देखो भाई, मुम्मे मजाकका फल भिक रहा है। अब आपछोग इससे सीख सकते हैं कि किसीको ईरवरकी सहसा या उसकी ससामें कभी सन्देश न करना चाहिये।' इस आश्चर्यजनक घटनाका अवतक वहाँ प्रभाव है। श्रतः इसलोगोंको भी, 'ईरवर नहीं है,' इसप्रकारकी बात कभी दिल्लगोर्मे भी नहीं कहनी चाहिये। ईश्वरकी सत्तार्मे स्वप्नमें भी सन्देष्ठ करना उचित नहीं है।

#### प्रभा

प्रभो ! एक चुद्र प्राणी जिसे अपने ही अस्तित्वका पता नहीं, तुस्हारा अस्तित्व सिद्ध करनेका हास्यस्पद प्रयद्ध कर रहा है, कहाँ तुम्हारी अनन्त शक्ति और कहाँ यह तुम्हारे ही हार्योका बना एक छोटा-सा खिलीना !

लीलामय नटवर ! सुम्हारी लीला अनुन्त आश्चर्यमयी अलीकिक है। इसकी मोहिनी मायाकी चमकमें चौंधिया-कर मेरे चर्म-चन्न अज्ञानान्धकारकी काली यवनिकासे दक गये। गृज्व हो गया नाथ! भूल गया अपने स्नष्टाको इस विज्ञानमयी भुलावनी विषय-नृष्णामें फँसकर! बुद्धि सुम्हारे इसिल्वमें भी सन्देह करने लगी।

बचाओ स्वामिन् ! बुद्धि दो, वही शान्तिप्रदा स्थिर

बुद्धि जिसे पाकर नुम्हें मछी भाँति समझ सकूँ ! 'में' के असमें अमित इस अनाथको सहारा दो नाथ ! महीं तो इस अभिमानकी मनीमें मदमत्त हो यह मत्त पाप-पंकमें धँस जायगा।

चाहे जितने अपराध क्यों न करूँ, पर हूँ तुम्हारी ही एक चुद्र-सन्तान! प्रमो! अपना मंगलमय हाथ मेरे मसक-पर रख मुभे अभय कर दो, जिससे फिर ऐसी मूल कभी न हो और तुम्हारे विखलाये पथपर चिरकालतक चलता रहूँ।

प्यारे माछिक ! यह जीवनकी जीर्थ तरी तुम्हारे हाथों समर्पित है, मेरी सारी मूर्जोको भुष्ठाकर सँमालो अपनी चीज़को, यह जीर्थ-से-जोर्थ होकर टूट जाय तुम्हारे चरणतकर्मे।

—मोहन

### अनीश्वरवादसे जगतका संहार

( ले॰--राजाबहाद्भुर श्रीशीलक्ष्मीनारायण हरिचन्दन जगदेव पम॰ आर० प० पस०, पुरातस्व-विशारद, विद्यावाचरपति )

र्ष्ट्यर ही एकमात्र सनातन-तत्त्व है। वेदोंने उसे सत्य एवं अनन्त बतकाया है। 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मा' 'आनन्तं ब्रह्मको विद्वान् न विभेति कदायन ।' 'यावामूमी जनयन् देव एको विश्वस्य कर्ता भुवनस्य गोप्ता।' अर्थात्—ब्रह्म आधन्तहीन है, वह ज्ञानरूप एवं आनन्दमय है। ''' वह पृथ्वी एवं आकाझका रचयिता है, विश्वका अधिपति है एवं त्रिभुवनका रक्षक है। श्रीमञ्जगवद्गीतामें क्रिसा है—

> य एनं बेति इन्तारं यक्षेनं मन्यतं इतम् । उमी तो न बिजानीतो नायं हन्ति न इन्यते ॥ न जायते ब्रियते वा कदाचि-जायं मूल्या भविता वा न मूयः । अजो नित्यः शाश्वतोऽयं पुराणो न इन्यते इन्यमाने शरिरे॥

जो मनुष्य ईश्वरको जन्मने एवं मरनेवाला मानता है वह मूर्ख है। वस्तुतः भ्राग्मा नित्य है, शाश्वत है, पुराण है, वह शरीरके नाशसे नाश नहीं होता है। आस्मा इस अनिस्य देहरूपी कारागारमें भावत है, किन्तु जो कोग ज्ञानी हैं वे कर्म-फरूके संन्यासके द्वारा भर्यान् भगवान्के श्रीचरयोंमें सब कुछ निवेदन करके उसीका निशम्बर सारण करते हुए इस कारागारसे मुक्त हो जाते हैं।

यदि जीव और ईश्वरमें भेद न होता तो ईश्वरकी सष्टिका भोग नहीं बनता । उदाहरणके लिये किसी फलका आस्वादन तभी सम्भव होना है जब फल एवं उसका भोक्ता दोनों ही हों। यदि दोनों में से एकका भी अभाव हो तो आस्वादन नहीं हो सकता । इसी प्रकार जीव एवं ईश्वरकी भिन्न सत्ता होनेसे ही ईश्वरकी सृष्टिका भोग होता है। यदि इस ईश्वरकी सत्तामें विश्वास न करें तो जीवोंकी सृष्टि निष्फल हो जाती हैं और ऐसी दशामें जगतुकी उत्पत्ति नहीं हो सकती। परन्तु जो छोग यह समझते हैं कि सृष्टि बिना किसी कारणके ही उत्पन्न हो गयी, वे वामवमें बडी मल करते हैं। इस देखते हैं कि बिना कारणके कोई कार्य नहीं हो सकता । उदाहरणतः घडा बनानेके किये इसे मिट्टी, डोरी, चाक, जरू और कुम्हार, इसने कारणोंकी आवश्यकता होती है। जिसप्रकार घडेकी उत्पत्ति इसने कारणोंके समवायसे होती है इसी प्रकार यह दश्यमान जगत भी किसी-न-किसी पुरुषके प्रयक्तका फरू होना

चाहिये। जिसप्रकार साधारण प्रयक्कसे साधारण कार्य होते हैं इसी प्रकार असाधारण प्रयक्कसे असाधारण कार्य होते हैं। यह सृष्टि साधारण प्रयक्कसे नहीं हो सकती। अतः हमें यह मानना पड़ेगा कि इसे उत्पन्न करनेवाका कोई असाधारण प्रश्न अवस्य है। यह असाधारण स्वक्ति हैं स्वर्ध असाधारण स्वक्ति हैं सि असी सत्ताको अस्वीकार करना उत्तना ही मूर्खतापूर्ण हैं जितना किसी बारुकका माता-पिताकी सत्ताको अस्वीकार करना। अतः ईश्वर इस सृष्टिका वास्तविक कारण हैं। इस प्रायः देखते हैं कि कार्यके न रहनेपर कारणके अभावका अनुमान होता हैं। उदाहरणके लिये जब इमारे पास कोई घड़ा नहीं होता उस समय हमें उसके कारणोंके सम्बन्धमें विचार करनेकी आवश्यकता नहीं होती। इसी प्रकार यदि हम ईश्वरकी सत्ताको अस्वीकार करें तो हमें विश्वकी सत्ताका भी निषेध करना होगा। विश्वकी सत्ता उसके रचयिताकी सत्तामें सच्चा प्रमाया है।

ईश्वर न होता तो जोग पाप और पुरुवका विचार ही क्यों करते ? यदि हमें अपने कर्मका फल देनेवाला कोई न हो तो हमारे लिये यह विचारनेकी प्रावश्यकता ही नहीं रह जाती कि कौन-मा कार्य उचित और कौन-मा अनुचित है, क्योंकि उन्हें देखनेवाला और उनकी शुभाशुभताका निर्णय करनेवाला कोई नहीं है। हमारे अन्दर पापमें बचनेकी तथा धर्माचरण करनेकी जो आन्तरिक प्रवृत्ति होती है वह ईश्वरकी सत्ताको सिद्ध करनेके जिये पर्याप्त है!

पुराणोंमें लिखा है कि ईश्वर आनन्दका भगहार है, वह आनन्द इन्द्र, अग्नि अथवा अन्य किसी देवताको भी प्राप्त नहीं है। उस आनन्दकी प्राप्तिके लिये मनुष्य ईश्वरकी उपासना करता है और सदाचारमें प्रकृत होता है। उसके सन्कर्मीके फलस्वरूप उसका भविष्य-जीवन सुखस्य हो जाता है।

जिसप्रकार दीपकके बिना भवन अन्धकारमय हो जाता है और गृहपतिके अभावमें सारा गृहस्य चीपट हो जाता है उसी प्रकार ईश्वरके बिना मनुष्यकी उन्नति धसम्भव है। ईश्वरके अस्तित्वमें अविश्वास करना भ्रपने-आप अपना संहार करना है। ईश्वरको न माननेसे उच्छृ खलता फैळ जाती है और संसार दुराचारका आगार बन जाता है। धतः ईश्वरको धवस्य ही मानमा चाहिये।

### ईश्वरके अस्तित्वका समर्थन

(हेसक-स्वामीजी श्रीतपीवनजी महाराज)



धर है या नहीं' इसप्रकारका विकल्प अधिक्षित बुद्धिवालोंको हुआ करता है। शिक्षित बुद्धिवाले ऐसा विवाद नहीं करते, क्योंकि वे 'ईश्वर हैं' इसप्रकार जानते हैं और उसका अपरोक्ष अनुभव करते हैं। 'ईश्वर नामका कोई भी तस्व नहीं हैं,' यह

किसी भी प्रमाणसे सिद्ध नहीं किया जा सकता, 'ईश्वर एक तस्त्र हैं यह प्रमाण-निपुण विद्वानीके द्वारा सव प्रमाणों द्वारा सिद्ध किया जाता है। 'यदि परमेश्वर नहीं है तो जगन भी नहीं हैं,' इसप्रकार शश-विचास (म्बरगोशके सींग) के समान जगतकी रूपहीनताकी आपिन होती है जिसका पर्याय ग्रुन्य भी है। परन्तु यह कथन भ्रयक्त है, क्योंकि प्रत्यक्तावि प्रमाशींसे जगतुका अम्तित्व सिद्ध है। घट है, पट है, नाग (इस्ती) है, नग (पर्वत ) है, नगर है इत्यादि घट-पट आदि विभिन्न आकारींका संसार है, यही सब मनुष्य म्वीकार करने हैं। जगत नहीं है, इसे न तो कोई स्वीकार करता है और न व्यवहारमें लाता है। ऐसी अवस्थामें सत्ताविशिष्ट इस उपादेयात्मक प्रधीन कार्यभूत जगत्का कोई सत्ताविशिष्ट उपादानात्मक कारण होना आवड्यक है, इसमें लेशमान्र भी सन्देह नहीं; अैसे लोकमें स्वर्णनिर्मित क्राइल, कंकण, मुद्रिका आदि कार्योंका उपातान स्वर्ण देखा जाता है। इसिवये इस सत्तात्मक वस्तु-जगतुका कारण तथा समस कार्यों में समवेत ईरवर-तत्त्व है । उस ईरवर-तत्त्वके नामित्वका समर्थन भ्रपनेको दार्शनिक साननेवाले प्राचीन अथवा आधुनिक पुरुष कैसे कर सकते हैं ?

मत्तात्मक होनेसे हेरवरकी ज्ञानात्मकता तथा अनन्तता भी सिद्ध हो जाती है, क्योंकि जह और परिच्छिन्न वस्तुमें सत्ता अर्थान् अविनश्चरता नहीं रहती—जो जह और परिच्छिन्न वस्तु है वह विनाशशील और असत्य है, ऐसा छोकमें देखा जाता है। इसिलिये सत्य और ज्ञानरूप परमारमा देश, काल और अस्तुसे अपिरिच्छिन्न हैं, तथा सर्वस्थतन्त्र शोकरहित प्रत्यात्माके भी आत्मा एवं समल प्रायियोंके परम प्रेमपात्र होनेके कारण असीम धानन्त्वन,

और जगतके शाधारभूत भी हैं. इसमें कौन बुद्धिमान मन्देड कर सकता है ? बल्कि कर्साके बिना कार्यकी उरपत्ति नहीं हे.ती, स्वर्णकारके विना क्रयहरू आदि नहीं बन सकते, इसल्पिये जगतका कर्सा होनेसे ईश्वर निमित्तकारण भी है। नथा वही परमात्मा विश्वका खपादानसत्त, सर्वस्व, सर्वशक्तिमान अद्वितीय एवं सत्यज्ञानानन्दस्बरूप है, यह श्रापाततः स्वीकार करना पहला है। क्योंकि ईश्वरके असिरिक इतर वस्तु है ही नहीं। यही सृष्टि करके जगदको स्थितिकालमें नियमित करते हैं। 'अद्वितीय सर्वशक्तिमान परमारमा जगत्के कर्सा एवं नियामक हैं यदि यह स्वीकार न किया जाय तो यह बतलाना होगा कि किसकी शक्तिये नियन्त्रित होकर ये सूर्य, चन्द्रमा आदि तथा पर्वत, समुद्र चादि .. अपने-अपने स्थानींका अतिक्रमण न करते हुए अपने-अपने कार्यमें प्रवृत्त हो रहे हैं। इससे यह भली भाँति निश्चय हुआ कि सबके कर्ता तथा सबके नियामक परमारमा हैं, जिनकी शक्तिमे यह समन्त सूर्य, चन्द्र, पर्वत, समुद्र आदि श्रपने-अपने कार्यमें प्रवृत्त हो रहे हैं। भगवती श्रुति भी श्रास्यन्त गम्भीर शैलीसे इसी अर्थका प्रतिपादन करती है-

> 'भीषाऽस्माद् वातः पबते भीषोदेति सूर्यः' 'अतः समुद्रा गिरयश्च सर्वे' **इन्यादि** ।

जिसके भयमे वायु, स्यं, चन्द्र, नदी, समुद्र प्रश्नित मर्योदाका अतिकसण न करके अपने कसंमें निरन्तर परिनिष्ठित देखे जाते हैं, वह 'सर्वेश्वर सर्वनियासक हैं' ऐसा समझना चाहिये; 'वह नहीं हैं' ऐसा समझना ठीक महीं। इसप्रकार केवल न्यायके बलमे ही नहीं बल्कि अनुभक्के बलसे भी विद्वानोंको ईश्वरकी सिद्धि होती हैं। विद्वान् परमहंस योगीजन सम्यक् पराभक्ति नासक अध्यारमज्ञानदीपके प्रकारामे उस सिद्धानन्दस्यरूप ईश्वरका प्रत्यक्ष करके उसमें सदा रमण करते हैं। इसप्रकार निरन्तर हृद्यके अध्यान्तर साक्षात् ईश्वरका अनुमव करनेवाले हमारे प्राचीन महर्षियोंके उद्वारस्यरूप इन स्वारमक वाक्योंको सब लोगोंको समझना चाहिये—

'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म,' 'विज्ञानमानन्दं ब्रह्म।'

— इत्यादि ईश्वरके छश्चणपरक वाक्य उपनिषदों में प्रसिद्ध हैं। ये वाक्य शुष्क अनुमानमात्रका सहारा लेनेवाले, वस्तुतत्त्वका कुछ भी अनुभव नहीं रखनेवाले छोगों के छिये नहीं हैं, यह विशेषरूपसे कहना है। चतः यह बात सिद्ध होती है कि कोई निराकांक्ष परमेश्वर-तत्त्व अवह्य है और वह भी सत्तामात्र है, इसपर अब अधिक कहनेकी आवश्यकता नहीं।

उपर्युक्त विचारोंसे यह समर्थन किया गया कि ईसर-का मुख्य स्वरूप पारमार्थिक, निराकार एवं प्रपरिणामी है। अब उसके जो स्पावहारिक परिणामी तथा अप्रधान (गौण) अनेक रूप हैं उनकी भी उपपत्तिपूर्वक सिद्धि की जाती है। यदि अनुमान और अनुभवमे सत्तामात्रस्वरूप जगनका कारण, सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान, सर्वान्तर्यामी, कोई बन्तु ईश्वरपद्वाच्य स्वीकार की जाती है तो 'वह वस्तु भक्तजनोंके उपर अनुकम्पित हो उनके द्वारा कल्पित भिन्न-भिन्न रूपोंमें प्रकट होती हैं' ऐसा माननेमें कोई अनुपपत्ति नहीं होती। तथा स्वयं निराकार भगवान् भी चतुर्सुज, चतुर्सुख, त्रिनेत्र आदि और राम-कृष्ण आदि विभिन्न आकारोंको धारण करते हैं, एवं भक्तजनोंके दर्शन, कीर्तन और भजनका विषय बनते हैं, इसमें भी कुन्न अयुक्त नहीं जान पहता। भगवान कहते हैं—

य यथा मां प्रपत्रन्ते तांस्तथेव भजाम्यहम ।

अर्थात् 'जो भक्त जिस स्वरूपमे मेरी श्रनन्य भक्तिके द्वारा उपासना करते हैं मैं उन्हें उसी स्वरूपसे दर्शन देकर अनुप्रहीत करता हूँ।'

पुनः भक्तींके संकल्पके अनुसार करुणावरुणाख्य परमारमाने यथासमय उनके आगे अवतार घारणा किया है
और उन भन्तींने भगवान्के मःजुङ रूपकी नेत्रींसे देखकर
अपने जम्मकी कृतार्थ किया है। भक्तवरसङ परमेश्वरने
उन लोगोंको अभीष्ट वरदान देकर श्रमुश्रहीत किया है,
यह सब वृत्तान्त पुराण तथा भगवत्-चिरत्रके जाननेवाछे
विद्वानोंसे छिपे नहीं हैं। जिसप्रकार अतीतकाळमें ध्रुव,
प्रद्वाद आदि तथा श्रीचैतन्य, गुरुसीदास, मीशवाई
प्रमृति श्रेष्ठ भक्तजनींने अपने मनःकृष्ट्यित मनोहर स्वरूपोंसे अन्तर्यामी भगवान्का साक्षात् दर्शन किया था, उसी
प्रकार आज भी कोई भी श्रद्धान्त पुरुष श्रपनी अनन्यभक्तिके
हान्ना श्रपनी भावनाके अनुसार कृष्ट्यत साकार स्वरूपसे

परमात्माका प्रस्पक्ष दर्शन कर सकता है, इसमें कोई भी सन्देह नहीं। इस विषयमें किसी भी विद्वान्को विप्रतिपत्ति नहीं हो सकती। इसी प्रकार वैदिक धर्मावलिवयोंके समान वेद-वाद्य इस्लाम तथा ईसाई-धर्मके अनुपायी भी अपनी-अपनी भावनाके अनुकूल अपने परम इष्टल्पसे परमात्माको मानने, दर्शन, उपासना तथा कीर्तन करनेके योग्य हैं। इसका कोई भी निषेध नहीं कर सकता। यदि इम हिन्दूलोग चतुर्भुज आदि स्वरूपसे अपने प्यारे अन्तर्यामी भगवान्की उपासना तथा उनका साहाद दर्शन करनेमें समर्थ हो सकते हैं तो इतर धर्मावलम्बी भी अपने अनुकूल परम इष्टल्पसे उस प्रियतम परमात्माकी उपासना तथा उनका दर्शन क्यों नहीं कर सकते श अवइय ही वे लोग भी ईश्वरका दर्शन कर सकते हैं, यह न्याय तथा अनुभवसे सिद्ध हैं।

'एकं सद्विपा बहुषा बदन्ति त

अर्थात एक अपरिणामी पारमार्थिक ईश्वरतस्त्र ही विद्वानोंके द्वारा प्रानेक प्रकार तथा स्वरूपोंने व्यवहत होता है, इस परम सत्यको आजमे हजारों वर्ष पहले हमारे पूर्वपुरुषोंने उचस्वरसे घोषित किया था। इसिल्ये हम वैदिक धर्मकी महिमाको धन्य समझते हैं।

अतः श्रद्धालु और अधिकारी पुरुषेंके द्वारा स्वयं निराकार परसारमाकी भी साकाररूपसे उपायना और उनका साक्षात दर्शन भी किया जा सकता है। इसप्रकार भक्तजनोंके मनको आनन्दित करनेवाले, जगदको अनुग्रहीत करनेवाले जगद-प्रतिपालक परमेश्वरके साकार स्वरूप भी हैं, ऐसा समझना चाहिये। 'उसके साकार रूप नहीं हैं' ऐसा समझना कदापि ठीक नहीं। यही क्यों, पाश्चास्य दार्घानिक विदानोंमें सबसे प्रधान प्रेटो, अश्वरटाटल, कायट, हेगल आदिने भी परमेश्वर-तत्त्वका प्रतिषेध नहीं किया है। यह बात उन महाशयोंको जाननी चाहिये जो महर्षि व्यास आदि प्राच्य मुनिवरोंके वाक्योंकी अपेका पाश्चात्यों-के वचनोंको ही प्रबल प्रमाण मानते हैं।

कुछ लोग कहते हैं कि वाणी और सनके गोचर न होने तथा कार्य-कारण-भावसे परे होनेके कारण प्रश्यक्ष या अनुमान किसी भी प्रमाणमें ईश्वर-तत्त्वका अच्छी तरह निर्णय नहीं किया जा सकता। परम्तु उनका यह सिद्धाम्त ईश्वरकी असलाका प्रतिपादन नहीं करता बश्कि ईश्वर-तत्त्वके निर्णय करनेमें उनके असामर्थ्यका बोतन करता

है। इसप्रकार इनके द्वारा स्वयं ईश्वरकी महिमाका समर्थन होता है। बल्कि, यदि सर्वनियासक परमेश्वर साकार अथवा निराकार हैं तो उनकी उपासनाके द्वारा प्राप्त होने-वाला उनका दर्शन ही मानव-समाजका मुख्य धर्म है, इस बातमें किसी भी सदसदिवेकमें समर्थ विद्वानको संशय नहीं हो सकता । जगरियता परमारमाकी उपासना तथा उसका साम्रास्कार करनेका अधिकार मनुष्यकी ही है, पशुर्धोंको नहीं, यह बात हमें विशेषरूपसे याद रखनी चाहिये। चारों पुरुषार्थों में ईश्वर-दर्शनरूप मोस ही परम प्रत्वार्थ है, अर्थ और काम नहीं। इस प्रसिद् पुरुवार्थके जाननेवारे हमारे पूर्वज महर्षियों ने इस भारत-वर्षमें अन्य देशोंके लिये ईश्वर-दर्शनमें लगानेवाली श्रपूर्व धर्म-मर्यादाको निश्चितकर उसका सम्यक् प्रचार किया था। यह इस भारतीयोंके लिये परम सीभाग्यकी बात है। स्नान, भोजन, मैथून आदि सर्वसाधारण्के समस्त कर्म भी जिसप्रकार परम्परासे ईश्वरानुभवमें साधक बने उसी प्रकार उन्हें उन्होंने धर्मके रूपमें योजित किया है। ेंसी भारतीय धर्म-मर्यादाकी महिमा है। ताल्पर्य यह है कि म्नान, भोजन, तैथुन आदिका आचरण विषयके आनन्द-भोगके छिये नहीं है बस्दि परम्परासे सोचके छिये है।

देखते-देखते नष्ट हो जानेवाली भौतिक सम्पत्ति नहीं, बस्कि नित्यानन्दस्यरूपिणी अध्यात्म-सम्पत्तिको प्राप्त करना ही उनका परम रूप्टय था । इस प्रकृत धर्म-मर्याताके सामर्थ्य-से ही आज भी हमारा हिन्द-समाज सचेतन होकर बी रहा है। यह हमलोगोंके लिये अभिमानकी बात है। जगतके इतिहासका निरीक्षण करनेपर यह कोई भी स्पष्टतः जान सकता है कि बहुतेरे समाज भीतिक सुख-सम्पत्तिको ही परम पुरुषार्थ मानते हुए वर्षाऋतुके छोटे-छोटे गुल्म आहिकी भाँति तत्तस्कालमें तत्तरस्थानोंमें उदित हए, वहे और नष्ट हो गये। परन्तु हिन्दू-समाज भौतिक सम्पत्तिसे संयुक्त श्रयवा वियक्त होकर अध्यात्म-श्रद्धारूपी कवच शरीरमें धारणकर एकरूपसे पूर्वके समान याज भी जीवित है। यह बात ऐति-हासिक लोग मानते हैं तथापि विषयतृष्णासे अन्धबुद्धि हए अपनेका परिवत समझनेवाले आधुनिक पुरुष परोक्षरूपसे भी परमारमाके अस्तिरवका निर्णय करनेमें असमर्थ होकर. जैसे दिवान्ध (उल्लर् ) पत्ती ख़यं सूर्यके दर्शनमें असमर्थ हो त्रिभवनको सर्थके अस्तित्वसे शन्य प्रमाणित करता है. वैसे ही जो निर्लजाताकै साथ संसारको ईश्वरहीन कहते हैं, वे चाहे स्वदेशी हों या विदेशी, ईश्वरवाटी यथार्थंद्शी परिवर्ती-को उन बेचारींपर ह्या करनी चाहिये।

#### ~=== भगवान

संदेश सं 'ईधरांक' में ईधरके सम्बन्धमें अनेक ऐसे-हैं हैं कि ऐसे प्रवासरण सन्तों, महारमाओं, विद्वानों और गुरुजनोंके लेख प्रकाशित हो रहे हैं कि अपित्र के जिनकी पवित्र चरण-धृष्ठिको मन्तकपर चढ़ाकर कि अपना जीवन सफल करना चाहिये। हनमें कई महानुभाव तो ऐसे हैं, जिनके चरणों में बैठकर प्राजीवन उपदेश ग्रहण करना मेरे लिये परम सौभाग्यका विषय है। ऐसी अवस्थामें मैं क्या खिलूँ मुझमें न तो योग्यता है और न कुछ लिखनेको मेरे लिये रह ही गया है। सथापि कुछ प्रेमी मित्रोंकी अभिकाषा देखकर मैं बहुत ही संक्षेपमें अपने विचार लिख रहा हैं।

९-सिबदानन्दचन परमारमा स्वयं ही अपने स्वरूपके ज्ञाता हैं, वे अनिर्वचनीय हैं, अनुभवगम्य हैं।

२-भगवान् ही सब इहंछ हैं, भगवान् ही सब रूपोंसें भासते हैं, भगवान् ही अपनी सावाशक्तिके हारा सब रूपोंमें परिणत हैं, भावान्मेंसे ही सबकी उत्पत्ति है। उन्होंमें सबका निवास है, उन्होंमें सब लय होते हैं। सृष्टि-स्थिति-प्रलयके आधार, निवास और कर्ता वही हैं। ये सन् हैं, सन्-असन् दोनोंसे परे हैं। सब कुछ उनमें हैं, वे सब कुछमें हैं, 'सब कुछ' कुछ नहीं हैं, केवल वे ही हैं। ये सभी बानें अपनी-अपनी सीमामें सस्य हैं। इतनेपर भी भगवान् इन सबसे विलक्षण हैं। जितना भी परगात्माके स्वरूपका वर्णन होता है, सब शासाचन्द्र-स्वायसे उनका लक्ष्य करानेके लिये ही हैं।

१-भगवान् सर्वाघार, सर्वज्यापी, सर्वेश्वर, सर्व-शिरोमणि, सर्वेनियन्ता, सर्वज्ञ, सर्वरूप, शुद्ध, बुद्ध, सत्य, शिव, सुन्दर, गुणासीत और कालातीत हैं। वे निर्गुण हैं, सगुण हैं, निराकार हैं, साकार हैं, दोनोंसे परे हैं, उनमें सब कुछ सम्भव है। अनवकाशमें अवकाश और अवकाशमें अनवकाश कर देना उनकी लीलामात्र है। वे कर्तुमकर्तु-मन्यथाकर्तुं समर्थ हैं। ४-वे एकदेशीय, एककाछीन न होते हुए ही अवतार लेते हैं, प्रकट होते हैं, भक्तको उसकी इच्छानुसार दिव्य साकार दिव्य विप्रहमें दर्शन देकर कृतार्थ करते हैं। यह सर्वथा सत्य है। वे परम दवालु, परम सुहद, परम न्यायकारी, परम पिता, स्नेहमयी माता, स्वामी, सखा सब हैं। वे पतितपावन, दीनवन्तु, अकारणशरया, भक्तवस्सल हैं, इसीलिये अपना दिव्य साकार रूप प्रकट करते हैं। वे सम, उदासीन, पचपातहीन, सबके आश्रय, शुभ-प्रेरक अशुभ-बाधक, रक्षक, योगच्चेमवाहक, शरणागतवस्सल, प्रेममय श्रीर पावनकर्ता हैं।

४-उनको प्राप्त करनेके अनेक मार्ग हैं, खपने-अपने अधिकारके अनुसार मार्गोंका धनुसरण होता है। धनेकों नाम-रूपोंमे आख्यात भगवान् वाम्तवमें एक ही हैं, उनको पानेके मार्ग भिश्व-भिन्न हैं। जैसे भगवान् की एकतामें कभी हैंत नहीं हो सकता, ऐसे ही सभी मार्गोंकी कभी एकता नहीं हो सकती। छट्टय स्थान एक है, परन्तु वहाँ पहुँ चनेके पथ सटा ही धरुए-धलग रहेंगे।

६-अपने-अपने पथपर चलकर सबको भगवान्की ओर आगे बदना चाहिये। मनुष्य-जीवनका यही परम और चरम उद्देश्य हैं।

७—जो इस उद्देश्य-सिद्धिमें लगे हैं वही बुद्धिमान् हैं, शेप सब लोग भूलमें हैं। इस भूलका परिणाम महान् दु:खदायी होगा।

प्रमुखरके न होनेकी बात करना श्रीर सुनना वस्तुतः महापाप है। इस महापापसे सबको सदा बड़ी सावधानी-के साथ बचना चाहिये।

१-'ईश्वर हैं' यह विश्वास दढ़ और पूर्ण होनेपर सारे दोप त्राप ही मिट जायेंगे त्रीर सदाके लिये परम शान्ति प्राप्त हो जायगी । ईश्वर-कृपापर भरोसा करनेसे ही ईश्वरमें विश्वास होगा।

१०-इसके लिये सन्त-महारमाओं श्रीर शास्त्रोंकी वाणीका विश्वासपूर्वक श्रवण, अनन करना श्राहिये तथा शरणागत होकर भगवानुसे आर्त प्रार्थना करनी चाहिये।

११-भगवान्के नामका जप प्रेमसहित सदा करते रहना चाहिये। जीवन बीना जा रहा है। यह व्यर्थ चला आयगा तो फिर पक्षावेका पार नहीं रहेगा।

विनीत-इनुमानप्रसाद पोदार

### स० श्रीचन्द्रजी और बा० जहाँगीर

( भेषक--श्रांसन्तप्रसादजी, साधुवेला )

बादशाह-हिस्तू कहते हैं कि 'ईश्वर साकार है' फिर यह दिखलायी क्यों नहीं पड़ता ?

सद्गृह-निराकार ईश्वरने ही साकार जगत्का रूप धारण किया है, यह सारा जगत् ईश्वररूप है। अस्ति, भाति, प्रिम, नाम और रूप इन पाँच वस्तुओंसे यह जगत् बना है। इनमें अस्ति-सन्, भाति-चित् और प्रिय-आनन्द ये तीन ब्रह्म-ईश्वर हैं, और नाम, रूप जगत् है, ये दोनों नाश होनेवाले हैं, इसीलिये जगत् नाशवान् कहजाता है, पर सत्, चित्, आनन्दरूपसे ईश्वर सर्वत्र विद्यमान है, श्रत: सर्वव्यापक है।

बादशाह-श्वापके हिन्दू-मतसे खास-खास मन्त्रिरोंमें ईश्वरको विराजमान समझकर मूर्ति-पूजा की जाती है, तब फिर ईश्वर सर्वथ्यापक कैसे हुआ ?

सद्गर-सांसारिक व्यवहारमें लगे हुए जीवोंको ईश्वर-की सर्वः यापकता समझाने एवं उनके चित्तको एकाम करनेके लिये ही मूर्ति-पूजा है। यह पत्थर या घानुको पूजा नहीं है, पर पत्थरमें व्यापक ईश्वरकी पूजा है, पत्थरका नाम लेकर पूजा नहीं की जानी, ईश्वरका नाम लेकर की बाती है।

संसारके प्रत्येक मत-मतान्तरवाले अपने-अपने खास ढंगसे पूजा करते हैं, इसका क्या मतलब हैं । यही कि, उक्त मतवाले परमारमाकी प्राप्तिका वही मार्ग समझते हैं जो उनके आचार्योंने बतलाया है। इसारे हिन्दू-धर्ममें तो यहाँतक कहा है कि—'जले विष्णुः, स्थले विष्णुः' सब जगह ईश्वरको व्यापक समझो, इन मूर्तियोंमें भी वही ईश्वर है, उसी सर्वव्यापी ईश्वरकी प्जा करो। इस मूर्ति-पूजासे तो ईश्वरकी सर्वव्यापकता ही सिद्ध होती हैं, यह तो हृदय शुद्ध करनेका एक मार्ग है, क्योंकि पवित्र हृद्य होनेपर ही ज्ञान प्राप्त होता है।

ईश्वर सर्वव्यापक हैं, पर उनको देखनेके लिये दिव्य नेत्रों की आवश्यकता पहती हैं। जिसप्रकार त्यमें घी दिखलायी नहीं पहता, काष्ठमें अग्नि दृष्टिगोचर नहीं होती, पर द्विको मन्थन करनेये घी और काठको रगइनेसे अग्नि उत्पन्न होती है, उसी प्रकार गुद्ध बुद्धिसे सदगुरु एवं सत्संग-हारा श्रवणकर, मूर्ति-पूजा, मिक, योग आदि साधनोंसे निर्मल अन्तःकरण होनेपर ईश्वरज्ञान होता है। इसीसे जीवका कल्याण होता है।

#### चमा-याचना



त वर्ष कस्याण और सर्व-करवायाधार श्रीभग-वान्के प्रेमी, काशी-हिन्दू-विश्वविद्यालयके एक प्रोफेसर महोदयने बातों-ही-बातोंमें कहा कि 'कल्याणमें ईश्वरवादकी सिद्धिके सम्बन्धमें कुछ चर्चा होनी चाहिये। इस समय देशमें कई कारणोंसे अनीश्वरवादकी और छोगोंका कुछ

सकाव हो रहा है, ऐसी अवस्थामें ईश्वरवादके समर्थनमें कल्याणमें कुछ लेखोंका प्रकाशित होना अति आवश्यक है। ' उस समय कस्यागका 'कृष्णांक' प्रकाशित हो चुका था । इसके बाद जब ऋगले वर्षके विशेषांकके सम्बन्धमें विचार होने छगा, तब प्रोफेसर महोदयके शब्दोंके संस्कार हृदयमें जग उठे और सर्वसम्मतिसे ईश्वरांक प्रकाशित करना निश्चित हो गया और तभीसे-गत पौषमाससे ही 'ईश्वरांक' की तैयारी आरम्भ कर दी गयी। काम बहुत बदा था, हमलोग अपनी शक्तिकी अल्पताको खूब जानते थे, इसमे बीच-बीचमें साइसमें कमी होना स्वाभाविक था, परन्तु ईश्वरकी अपार कृपाके भरोये काम चलने लगा। देश-विदेशके सरमान्य सन्तों और विद्वानींये लेखींके लिये प्रार्थना की गयी और अति आनन्दकी बात है कि इमारी प्रार्थनाका बड़ा ही आज्ञातीत उत्तर मिला। ईश्वरांकके लिये इतने लेख आये कि परिशिष्टांकसहित ६०० से अधिक पृष्टकी बहुत ठोस सामग्री दी जानेपर भी संख्याके हिसाबसे दो तिहाईसे अधिक लेख रह गये। इससे यह भी सिद्ध हो गया कि अभी भारतवर्षमें ईश्वरपर जितना विश्वास है, उसको देखते अविश्वासका प्रचार करनेवालोंकी संख्या आटेमें नमक-जितनी भी नहीं है।

यह सस्य है कि न तो ईश्वरका यथार्थ स्वरूप ही शब्दों में बतलाया जा सकता है और न प्रमाणोंके बलपर किसीके हृदयमें ईश्वरका विश्वास ही कराया जा सकता है। ईश्वर-विश्वास तो ईश्वर-कृपासे ही होता है। फिर हमलोगों में तो ऐसी कोई योग्यता ही नहीं है जो ईश्वरके सम्बन्धमें कुछ भी कह सकें। हम जब अपनी ओर देखते हैं तो हमें मुक्तकण्ठसे यह सस्य स्वीकार करना पढ़ता है कि हमारी शक्ति, हमारी योग्यता और हमारी आकांक्षाका फल यह 'ईश्वरांक' नहीं है। भगवान्ने कृपा करके इसी बहाने हस पवित्र चर्चामें जीवनका इन्द्र झंटा बिसानेका

सुझवसर दे दिया; और भगवरप्रेशासे सन्त-महास्मा विद्वान् और प्रेमी महानुभावोंने लेख लिखकर, चतुर चित्रकारोंने चित्र बनाकर तथा अन्यान्य प्रेमी महानुभावोंने विविध प्रकारसे सहायसाकर हमें इस योग्य बना दिया जिमसे हम अल्पशक्ति और खल्पमितके व्यक्ति ईश्वरके नामपर यह प्रन्थ आपलोगोंके सामने उपस्थित कर सके।

जिन महानुभावींसे इमें इस कार्यमें सहायता प्राप्त दुई है उनके नामोंकी पूरी सूची तो बहुत बबी है, इम उन सभी सजनोंके इदयये कृतज्ञ हैं, परन्तु जिन महानु-भावोंने सत्परामशं दंकर, लेखकोंके नाम-पते बतला कर, लेखकोंसे अनुरोधकर, अन्य भाषाओंके लेखोंका अनुवाद कर, चित्र प्रदान कर, सामग्री-संग्रहमें सहयोग दंकर अथवा अन्य विविध प्रकारसे हमारी महायता की है, उनमें मुख्यत्या निम्निलिनित सजनोंके नाम विशेष उल्लेखनीय हैं।

पं• भीजीवनशंकरजो याज्ञिक एम० ए०, पं० श्री-चिम्मनलालजी गोखामी एम० ए०, पं० श्रीगंगाप्रसादजी मेहता एम० ए०, पं० श्रीगोपीनाथजी कविराज एम० ए०. पं० श्रीमदनमाहनजी शास्त्री, आचार्य श्रीक्षितीन्द्रनाथ ठाकुर, श्रीरघुवर मिट्ठूलाल एम० ए०, महामहोपाध्याय पं० श्रीगिरधरजी शर्मा, पं० श्रीलदमण नारायगर्जा गर्दे, पं० श्रीरामसेवकजी त्रिपाठी, पं० श्रीनन्द्दुलारेजी वाजपेयी, पं० श्रीरामद्यालजी मजूमदार एम० ए०, श्रीराम-चन्द्र कृष्ण कामत, महाशय श्रीकाशीनाथजी, श्रीनारायण-दास के॰ गान्धी सत्याप्रह-आश्रम, श्रीरघुनन्दनप्रसाद-सिंहजी, श्रीसदानन्दजो, श्रीतारापुरवाला, श्रीफिरोज सी० दावर, श्रीगुरांदिताजी खन्ना, पं० श्रीविष्णु वापट शास्त्रो, श्री लिली एलन, न्यवस्थापक गीता-पाठशाला बम्बई, श्रीलच्छीरामजी चुबीवाला, श्रीरामजीमल बाबूलाल, पं० श्रीलद्दमना रामचन्द्र पांगारकर बी० ए०, श्री आर० एस० नारायण स्वामी, श्रीरामरक्लाजी गुरुकुछ कांगडी, पं० श्रीकाशीनाथ नारायगाजी त्रिवेदी बी० ए०, सम्पादक डान Dawn, सेठ श्रीकन्हैयालालजी पोहार, पं० श्रीगर्णेशदसजी शास्त्री विद्यानिधि, सांहनलालजी गोयलीय आदि आदि।

इसके अतिरिक्त हम अपने परम प्रिय श्रीवासुदेवशरण-जी अग्रवाज, प्म॰ ए॰ महोदयके बहुत ही ऋगी हैं, जिन्होंने आरम्भले अन्ततक विविध प्रकारकी सहायता देकर इस शंकको सर्वांगसुन्दर बनानेमें सब्दे हृदयसे अपनी शिक्तका पूरा प्रयोग किया है। यद्यपि स्नास प्रदेपर प्रतिष्ठित होनेके कारण वे इस अंकके सम्पादकरूपमें पाठकोंके सामने नहीं आ सके, तथापि इस अक्कमें उनका बहुत कुछ प्रयस्न है, यह बात तो निर्धिवाद ही है।

ईश्वरांकमें प्रकाशित सभी मत न तो कहयाण-सम्पादक-के हैं और न कह्याग्रके ही हैं। यह बात पाठक प्यानमें रक्सें। अस्तु।

ईसरांकके लिये हिन्दीके अतिरिक्त संस्कृत, मराठी,
गुजराती, बंगला, उर्दू, संगरेजी, फेंच, गुरुमुखीमें
अनेकों लेख आये थे, जिनका अनुवाद कराया गया। इस
बारके लेखकों में युक्तप्रान्त, वंगाल, विहार, उद्दीसा, गुजरात,
महाराष्ट्र, कर्णाटक, मद्रास, प्रभाव, राजपूताना आदि
विभिन्न प्रान्तीय भारतीय विद्वानोंके श्रतिरिक्त इंगलैयह,
अमेरिका, रूस आदि देशोंके विद्वान् भी हैं। इनमें सब
सम्प्रदायोंके हिन्दू, बौद्ध, जैन, सिख, मुसलमान, पारसी,
ईसाई आदि सभी हैं। इससे सबकी ईश्वरप्रियताका
पता लगता है।

इस अपने कृपाल लेखकों और कवियोंके प्रति हार्यिक कृतज्ञता प्रकट करते हुए विविध शुटियोंके लिये उनसे कर-बद्ध क्षमा-याचना करते हैं। लेखोंके बहुत अधिक आ जानेके कारया अनेक स्वीकृत लेख प्रेसमें देकर इच्छा न रहनेपर भी वापस जेने पड़े हैं। स्थानाभाव और अन्यान्य कारगों-से काट-छाँट भी की गयी है। कई लेख अध्रे छपे हैं, तथा कुछका केवल अंशमात्र ही छपा है। इतना बड़ा अंक कर देनेपर भी सब लेख नहीं दिये जा सके, सब मिखाकर ४८६ कविता और लेख आये हैं, जिनमें केवल १४६ ही छुप सके हैं। लेख न छुप सकतेके अपराघके लिये कृपालु लेखक महोदय कुपाकर क्षमा करें।

इस अंक के लिये जितने विषय सोचे गये थे, उनमेंसे बहुत-से रह गये हैं। सरलता छानेकी चेष्टा करनेपर भी विषयकी गम्भीरतासे ईश्वरांक कुछ गम्भीर हो गया है। एक पूज्य महानुभावने इसके कुछ लेखोंको सुनकर कहा कि यह तो दर्शनांक है। अस्तु, जैसा कुछ है, आपके सामने हैं, अच्छे-बुरेका निर्णय आप ही छोग करें। इसलोग तो आप गुरुजनोंकी आज्ञाके वाहक हैं और उसमें सदा शुटि हो जानेकी ही सम्भावना है। इस अंकके सम्पादन करनेमें हमसे जो अनधिकार चेष्टा बन पक्षी हैं, गुरुजन, महारमा, सन्त, ज्ञानी, भगवरप्रेमी, ईश्वरपरायया, ईश्वर-ममंज्ञ सुधी जन और पूज्य विद्वजन तथा अनुभवी सम्पादकगण उस ध्रष्टताके लिये कृपया क्षमा करें।

जो मनसा और वचसा भी अचिन्त्य और अगम्य है, उसे बाब्दोंकी सीमार्में व्यक्त करनेका हमारा यह प्रयस्त तत्त्ववस्तु या परमार्थकी दृष्टिमें केवल मोइ-जनित ही है।

अविद्याको आधार बनाये बिना इसप्रकारका आयोजन हो ही नहीं सकता। पर आस्मसन्तोष इसना ही है कि अविद्याजनित प्रयास भी सृख्युसे पार उत्तरनेका एक साधन बनाया जा सकता है। विद्या और अविद्या दोनों ही नारायणी सत्ता या मायाके भेद हैं। उस मायासे छटनेके जिये इमारी प्रार्थना यही है—

> असतो मा सहमय तमसो मा ज्योतिर्गमय मृत्योमी अमृतं गमय ॥

> > सम्पादक



### स्वीकृत

(१) (२)
धरसे यह सोच उठी थी। पर जब उनकी वह प्रतिमा
उपहार उन्हें में दूँगी नयनोंसे देखी। जाकर
करके प्रसन्न मन उनका तब छिपा किया अञ्चलमें
उनके द्वाम आशिष कूँगी उपहार-हार सक्ष्माकर

(१)
मैंके कपकोंके भीतर मैं कांक्रित
तण्डुक जिसने पहचाने प्रभुने
वह हार छिपाया मेरा फिर सं
रहता कब तक अनजाने होकर नि

(४)
मैं काज्यत मूक सही यी
प्रमुने वीमे भुस्काया
फिर सहे सामने मेरे
होकर निज शीश भुकाया

श्रंपरमात्मन नमः

# 🗯 परिशिष्टांक 🚝

## प्रश्नोत्तरी



नमांस्त्वनन्ताय सहस्रमृत्त्ये सहस्रपादाक्षिणिरोरुवाहवे । सहस्रनाम्ने पुरुषाय शाश्वते सहस्रकोटियुगधारिणे नमः ॥

वर्ष ७ अंक २

कल्याण कार्यालय, गोरखपुर

भाद्रपद १९८९ हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे।। जयित शिवा-शिव जानिक-राम। जय रघुनन्दन राधेश्याम।। रघुपति राघव राजा राम। पतिनपावन सीताराम।। जय जय दुर्गा जय मा तारा। जय गणेश जय शुभ आगारा।।

जय पावक रवि चन्द्र जयित जय। सत् चित्र आनन्द्र भृमा जय जय।। जय जय विश्वरूप हरि जय। जय अखिलात्मन जगमय जय॥ जय विरोट जय जगत्पते। गौरीपति जय रमापते॥

#### र्मारा



गिरधारीलाल चाप्रग राखीजी

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुद्रश्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥



स्त्री-शुद्र-विड्-द्विज-नृपा ह्यधमान्तताऽन्ये याताः समानपदवीं परमस्य पुंसः । कल्याणयानमधिरुद्य बलेन यस्याश्रेतः कथं शर्णमेषि न भक्तिमेनाम् ॥

मः पूर्ण स् पूर्ण स् स्ट्रिक्ट १९३२ (पूर्ण स् क्रिक्ट १९३२ (पूर स् क्रिक्ट १९३२ (पूर स् क्रिक्ट १९३२ (पूर स् क्रिक्ट १९३२ (पूर स् क्रिक्ट स् क्रिक स क क्रिक स क्रिक स क्रिक स क्रि मंख्या वर्ष ७ पूर्ण संख्या ७४

शैला नद्यः समुद्रा घहुगण्यमनुत्रा देत्यगन्धर्वनागाः। भैला नद्यः समुद्रा यहगण्यमनुना दल्यगम्थवनागाः ।

इं।पा नक्षत्रतारा रिववमुमुनयो त्र्याम भूरिश्वनी च

संलीना यस्य सर्वे वपुषि स भगनान् पातु ना विश्वरूपः ॥

इं३८८८८८८८८८८८८८८८८८८८८

(1)

प्यारे ! तू ही इससे भ्रपनी कुछ प्रार्थना कराय तो कर सकते हैं, नहीं तो नहीं । तुझे रिझानेहारे इस होते कीन हैं ? न वह छानसे छहराता हुआ मस्त मन है, न वह पीरको खूमती हुई रस-भरी बाखी हैं और न प्रेम व सेवामें रेंगे हुए इसारे वे सास्विक कर्म ही हैं । धव कैये करें तेरी प्रार्थना ! सुनते हैं, प्रार्थनासे ही तो तेरी रीझका रास्ता हमें मिछेगा, पर यहाँ तो उस कृचेकी तरफ जाने-को सन ही नहीं होता ।

नाथ ! इमारे चठकाते मनको यदि तू अपनी मुम-क्यानकी रसरीसे बाँध छे, तब कहीं उमपर तेरी मानिनी रीकके मोइन मन्त्र श्रंकित हो सकेंगे।

इसारी विषय-विद्वादिखी वाणीको यदि तू अपने अद्वैत-एसमें भिगो दे, तभी वह प्रेम-पीरमें मतवाली होकर तरे मधुर नामकी रट लगा सकेगी। और, इमारे कठोरतम कूर कमोंको यदि तू करुयाके गहरे रंगमें बुबो दे, तभी वे तेरी परम प्रीतिको आखिक्कन दे सकेंगे।

अभी यह सब कहाँ है! तेरे प्यार-भरे संकेतोंका अर्थ कराना तो दूर रहा, हमारी स्ठी हुई नजर भी उन-पर नहीं जाती। हम अन्ये हैं; धाँखें हैं, पर अन्ये हैं। हम तेरे प्रकाशकी भीख माँगते हैं। सुमा दे प्यारे, अपनी रीझकी वह राह, वह गोकुलगाँवकी गळी, फिर करा ले हमसे अपनी मन-चाही प्रार्थना, जितनी भी और जैसी भी तु कराना चाहे।

हाँ, हम आज तेरे शंम-प्रकाशकी मीख माँगते हैं— उसे माँगते हैं हम अन्धी आँखोंसे, भूले-भटके दिलसे, बीखलायी हुई वाणीसे और घपने काले-कुटिल कमोंसे। घय हमारे अनोखे स्वासी ! हम भिखारियोंकी इस तद्यती हुई माँगको ही बिद तू, अपना मन समझानेके खिये, प्रार्थनाके स्पर्में के रहा है, तो घच्छी बात है, मुफ्तमें ही हम तेरे प्रार्थियोंमें आ गये। पर तेरी सबसे बड़ी हुपा तो यही होगी, नाथ, कि हम प्रार्थना तो करते आयँ, पर मस्त रहा करें इसी बेख्नशीमें, कि तेरी प्यारी रीम हमारी गिरपत्ते अब भी कोसी दूर है। घरे ही, एक तो बैसे ही तक भा गये हैं अपनी मदमाती लुदीसे, अब वह धीर गलेसे न किएटे, बस यही तो तुम्नमे चाहते हैं। इसमें जो कुछ भी 'इमारा' हो, उसे तू अपनी रीझके झीने तारोंमें उलझा ले, बस, इसीमें इमारे बेकार जीवनकी सारी उलझन सुकझ जायगी। तेरी खुणी, तेरी मुझी, इसी अर्ज़को तू पार्थना मानता है, तो मानता जा, इमारा क्या वरा!

प्यारे, वियतम, प्रभी ! कत्र सुझायगा तू अपने प्रेम-प्रकाशका वह प्यारा राम्मा, कि जिसके सहारे मैं तेरे पैरीं-को श्रम्तरात्माके ओठींसे सुम सकूँगा।

—वियोगी हरि

( २ )

इन्दुं केरविणीव कोकपटकीवाग्मेजिनीवल्लमं मेषं चातकमण्डलीव मधुपश्रेणीव पुरपत्रजम् । माकन्द पिकपुन्दरीव रमणीवात्मेश्वरं प्रेणितं चेतोवृत्तिरियं सदा प्रियवर ! त्वां द्रष्टुमुकण्डलं ॥

जिसप्रकार कुमोदिनी चन्द्रमाके लिये, चकवा-चकवी सूर्यके लिये, चातक-मण्डली मेघके लिये, अमर-गण पुष्पांके लिये, कोयल आमके लिये तथा सुन्दरी सती अपने प्रवासी पत्तिके लिये उरकण्डित रहती हैं उसी प्रकार हे जिय परमारमन् ! नुम्हारे दर्शनके लिये हमारी चित्तकृत्ति उरकण्डित हाँ रही हैं।

> ने। मुक्तये स्पृह्यामि नाथ विभवैः कार्यं न सांसारिकैः किन्त्वायोज्य करी पुनः पुनिष्दं त्वामीलामभ्ययेषे । स्वप्ने जागरणे स्थिती विभक्तने दुःसं सुन्ते मन्दिरे कान्तारे निशिवासरे भ सत्ततं मिक्समास्त् त्विष ॥

हे प्रभो ! मैं न मोक्की हच्छा करता हूं चौर न सांसारिक भोगोंकी, किन्तु करवद्ध होकर हे ईश ! मैं बार-बार तुझ स्वामोसे यही माँगता हूँ कि म्वप्नमें-जागृतिमें, स्थितिमें-गतिमें, दु:स्वमें-सुस्वमें, घरमें-वनमें, राज्ञिमें-दिनमें निरम्तर भागमें ही मेरी मक्ति रहे।

> राष्ट्र कृष्ण रमे विष्णा सीते राम शिवे शिव । बासि सासि नमां निरयं योऽसि सोऽसि नमांऽस्तु ते॥

भाप चाहे राजे हों चाहे कृत्वा, चाहे कहनी हों चाहे विष्यु, चाहे सीना हों चाहे राम, और चाहे पार्वती हों चाहे शिव, चाहे जिस झीक्ष्य या पुरुषक्ष्यमें साथ हों आप (ईश्वर) को नित्य नमस्कार है, नमस्कार है।

--संप्रद्र० रामनरसिंह हरकालका

# <del>-</del>≔प्रश्नावली<del>≡</del>-

१—ईश्वरको क्यों मानना चाहिये ?
२—ईश्वरको न माननेमें कौन-कौन-सी हानियाँ हैं ?
३—ईश्वरके होनेमें कौन-कौन-से प्रबल प्रमाण हैं ?
४—अपने जीवनकी ऐसी सच्ची घटनाएँ लिखिये,
जिनसे ईश्वरकी सत्ता और दयामें आपका
विश्वास बहुत बढ़ा हो ?

उपर्युक्त चार प्रश्न कुछ चुने हुए सन्त-महात्मा और विद्वान् पुरुषोंकी सेवामें पत्रद्वारा भेजे गये थे, और कुछ ऐमे विरक्त महात्माओंकी सेवामें, जिनमेंसे अधिकांश जन-कोलाहल-शून्य तपोम् मियोंमें निवास करते हैं और लिखने-लिखानेका न तो सामान रखते हैं तथा न लिखना चाहते ही हैं, प्रश्नावली देकर श्रीप्यारेलालजी डागा और श्रीगम्भीरचन्दजी दुजारीको भेजा गया था। बड़े ही आनन्दकी बात है कि बहुतेरे महानुभावोंने कृपा करके प्रश्नोंका उत्तर दिया है। चतुर्थ प्रश्नका उत्तर देनेमें सन्तोंने बहुत ही संकोच किया है। अपने जीवनकी शुद्ध आध्यात्मिक घटनाएँ बतलानेके लिये तो प्रायः ही अखीकार कर दिया। बात भी उचित ही है, सर्वसाधारणके सामने आध्यात्मिक अनुभवकी बातें प्रकट मी नहीं करनी चाहिये। इसीलिये जिन महानुभावोंने कृपा करके कुछ वातें बतलायी थीं, उनको भी पुरा-पुरा प्रकाशित करना उचित नहीं समझा गया, इससे वे छोड़ दी गयी हैं!

पहले प्रश्नका कुछ महानुभावोंने यह समझकर उत्तर दिया है कि 'ईश्वरको माननेमें क्या हेतु है' और कुछने यह समझकर कि 'ईश्वरको माननेमें क्या लाभ है।' कुछने चारों प्रश्नोंका एक ही साथ उत्तर दिया है। जिन प्रेमी सज्जनोंने सन्तोंसे उत्तर लिखवानेमें सहायता की है उनके हम हृदयसे कृतज्ञ हैं।

महात्मा गांधी जीसे भी इसी आशयके कुछ प्रश्न पूछे गये थे । उन्होंने यरबदासे उत्तर भी दिया था, परन्तु निम्निलेखित शब्दोंमें छापनेको आज्ञा नहीं दी, इससे उन्हें नहीं छापा गया । महात्माजीके सत्यकी मिहमाको बदानेवाले शब्द ये हैं—

'छापना नहीं'……बात यह है सरकारी लोग मेरे खतींका या विचारोंका प्रकट होना चाहते नहीं हैं, उनकी दृष्टि मैं समझ सकता हूँ और उसके अनुकूल यथाशक्ति चलता हूँ……यह सब व्यवहार विश्वाससे चलता है। सत्यको ही परम ईश्वर माननेवाला मैं इस विश्वासका घात करना नहीं चाहता हूँ। अस्तु।

अत्र उपर्युक्त प्रक्रोंकी उत्तरावली प्रकाशित की जाती है, पाठक-पाठिकागण इससे यथेष्ट लाम उठात्रेंगे। ऐसी आशा है। — सम्पादक

ON THE SHOP

# उत्तरावली

#### -\$-68-4-

# (१) स्वामी श्रीउड़ियास्वामीजी महाराज

1, २, १ — मनुष्य किसी नवीन वस्तुको देखकर उसके जाननेकी इच्छा करता है, जिसप्रकार बचा चन्द्रमाको देखकर अपनी मासे उसका नाम पूछता है, फिर उसे पकइनेकी इच्छा करता है, इसी प्रकार प्रत्येक मनुष्यमें तीन इच्छापूँ होती हैं—१ वस्तुको देखनेकी, २ उसको जाननेकी और १ उसे प्राप्त करनेकी।

उसका ( जीवका ) ज्ञान अपूर्ण है, इस बातको वह सदा अनुमव करता है और उसे पूर्ण करनेकी चेष्टा करता रहता है। वास्तवमें हम अरुप-ज्ञान, अरूप-जािक और प्रकप-क्रिया हैं। इस अपूर्णताको पूर्ण करनेके क्षिये हमें ईश्वरको अवश्य मानना चाहिये; हमारा अरुप-ज्ञान, अरूप-शक्ति तथा अरुप-क्रिया ईश्वरको माने बिना कभी पूर्ण हो ही नहीं सकती।

ईश्वरकी सत्ताको न माननेसे इस सबैव शक्य-ज्ञानी, अक्य-शक्ति तथा अरूप-प्रष्टा ही रहेंगे; ज्ञानी कमी नहीं हो सकेंगे। क्योंकि ईश्वरका अस्तिख स्वीकार न करनेसे स्वाभाविक ही इमारी प्रकृत्ति संसारकी ओर होगी; फखतः इस बहवादी और जक्मिति हो जायेंगे। खीवका स्वभाव प्रेस करना है—ईश्वरको न माननेसे यह विचयरूप संसारसे ही प्रेम करेगा।

अपने स्वामाविक अस्प-ज्ञान, अस्प-किया तथा अस्प-इक्तिका अनुभव होते रहनेसे स्वयमेव ही यह सिद्ध हो आता है कि कोई एक ऐसा महान् जरूर है, वो पूर्व-ज्ञान, पूर्ण-क्रिया और पूर्ण-हाक्ति है। इमारी अपनी अपूर्णता ही किसीकी पूर्णता एवं महत्ताको सिद्ध करती है।

हम जानते हैं कि हम पृथ्वी, जक, वाधु, अग्नि आदि-को केवल अपने स्ववहारमें ही वा सकते हैं, उनको मिका-कर कोई नवीन वस्तु भी बना सकते हैं, परम्तु हम उन मुख-तत्त्वोंका निर्माण कभी नहीं कर सकते।

इसारी यह अशक्ति ही किसी महान् शक्तिको सिद्ध अरती है। वो किस बस्तका निर्माण-कर्ता होता है, वही उसका त्रष्टा भी होता है। इस इन पञ्च सहाभूतोंके और इस अक्षिक ब्रह्माण्डके न अष्टा हैं, न त्रष्टा हैं और न ज्ञाता ही हैं। इसारी यह अश्प-दृष्टि तथा अनिमञ्जता ही किसी सर्वत्रष्टा तथा सर्वज्ञके अस्तित्वको सिद्ध करती है।

जो क्षोग परमारमाके झिलात्वको स्वीकार नहीं करते, उनको यह तो अवस्य मानना पदना है कि पृष्वी, जक, वायु, अग्नि और झाकाश इन पश्च महाभूनोंका तथा सूर्य, चन्द्र, नक्षत्र आदिका कोई कर्ता अवस्य है, क्योंकि जह वस्तु अपने आप 'निर्मित' नहीं हो सकती, हो वस्तुओंके मिक्कनेसे तीसरी अवस्य वन जाती है, पर उसमें भी मिकानेवाला कोई कारण होता है। मिलाई आनेवाली मूक क्स्तुओंका कर्ता होना तो अवस्यम्मावी है, परम्तु उसे कोग न तो स्पष्ट देख सकते हैं, न स्वम्मखुद्धिहारा उसका झनुभव ही कर सकते हैं, इसिक्षये किंकर्तम्यविमृद्ध होकर बिना समस्तेन्द्री अनायास ही यह कह बैठते हैं कि सब कुछ अपने-आप ही वन गया। यद्यपि वे यह झवस्य अनुभव करते हैं कि उनका ऐसा कहना नितान्त ही निराधार, निस्सार एवं निर्मृत्व है।

निज-निर्मित वस्तुओंको इस बना सकते हैं और बिगाइ भी सकते हैं परन्तु ईश्वर-निर्मित वस्तुओंको न इस बना सकते हैं और न नष्ट कर सकते हैं।

इम जलसे वर्फ और मिहीसे इँट बना सकते हैं और उन्हें बिगाइ भी सकते हैं परम्तु जल तथा मिहीको न इम निर्माण कर सकते हैं, न इम उन्हें नष्ट कर सकते हैं। जब इम अपने विचारसे उन्हें नष्ट हुआ समझते हैं, तब भी वे वास्तवमें नष्ट नहीं होते, केवल उनका रूपाम्तर हो आता है। इमारी यह जसमर्थता ही उस सर्वसमर्थके अखिल्ड-को सिद्ध करती है। इमारी सामर्थ्य और शक्तिका हास प्रतिचया होता रहता है, ईंबरकी शक्ति कमी न तो बदती है, न नष्ट होती है, ईंबर सदा-सर्वदा एकरस रहता है।

इमारी असमर्थता और क्ष्मुता इसीसे प्रकट है कि निरम्तर जनेकानेक साथना करनेपर ही इमें सिद्धियाँ प्राप्त हो सकती हैं और वह भी बहुत ही परिमित । अमन्य सिद्धिकी प्राप्ति हम नहीं कर सकते, हम सृष्टि कभी नहीं रच सकते, जीव सर्वाच्यापक कभी नहीं हो सकता, पूर्व विधिको हम नहीं जान सकते । कोई कितना ही कुशछ क्यों न हो, दूसरा उसमें दोच निकास सकता है, ईश्वरके कार्यों में कोई तोच नहीं निकास सकता ।

यों तो इस प्रतिदिन ही जाप्रत्-अवस्थामें उत्पत्ति और सुपुति-प्रवस्थामें प्रक्रय किया करते हैं परन्तु सर्व-उत्पत्ति और सर्व-प्रजय इस नहीं कर सकते।

इस भासके कृषको लगाते हैं, उसे मष्ट भी कर सकते हैं परम्तु बीजको नष्ट नहीं कर सकते। मतलब यह कि निख-निर्मित वस्तुओं को इस बना-बिगाइ सकते हैं, ईश्वर-निर्मित वस्तुओं को नहीं।

यह भनुमान सर्वथा निर्मूल है कि प्रकृति स्वयं ही स्जनका कार्ष सम्पादन कर लेती है। क्योंकि प्रकृति क्रियाहीन और जब है, वह स्वयं कोई कार्ष नहीं कर सकती। जिसप्रकार हमारी क्रिया-शक्ति स्वतन्त्र नहीं है, हमारे श्रिथकारमें है। इसी प्रकार तस्वोंकी क्रिया-शक्ति भी उनके (प्रेरक) सञ्जालक प्रभुके हाथमें है। इसमें दो शक्तियाँ हैं, १ भारिसक (ईश्वरीय) और २ प्राकृतिक (मायिक)। हमारी इस दूसरी शक्तिका सञ्जालन पहली शक्तिके हारा ही होता है।

४—(क) इसारे घरमें देवीकी उपासना अधिक थी, मैंने भी देवीका अनुष्ठान किया था, वह इसलिये कि संसार बहुत तुली है, किसी प्रकार उसका दुःख दूर किया जा सके तो उत्तम है। मेरे मनमें यह कामना हुई कि मुमे यदि व्रीपदीकी हाँडीका-सा एक पात्र मिल जाय तो अनायास ही कोगोंका कुछ उपकार हो सकता है। इस अनुहानकी वृत्तिके लिये में कामरूप जाकर कामाधा-देवीकी उपासना करने छगा। कुछ दिनीं पक्षात् कामरूपके निकटवर्ती एक महन्त बहाचारीका शिष्य हो गया। बहाचारीजीकी मृत्युके पक्षात् उनके स्थानपर कोगोंने मुझे महन्त बना दिया। महन्त होनेकी धवस्थामें भी मेरा अनुहान छगातार चकता रहा, उस समय वहाँ बहुत छोग धाया करते और रोज छगअग तीन-चार सौ रूपये धाते। मैं उन रूपयोंको स्पर्श न करता। दूसरे ही छोग उन्हें साधुक्षोंके भवदारे धादिमें खर्च करते ह

रहते । उस समय मैं किसीके लिये जो कुछ कह देता, वहीं सत्य हो जाता । किसीको दुराचारी-पाणी कहता तो वह स्वयं ग्वीकार करता, मुझमें यह दोष है । यह दशा पचीस दिवतक रही, फिर मैंने सोचा कि इस तरह रहना ठीक नहीं । विद कास रूपये भी मिल गये तो एक गाँवका कष्ट दूर होगा । तत्यमाद यह बात ध्यानमें आयी कि यदि मैंपदीकी तरहका मुझे कोई पात्र मिल बाय तो भी उससे क्या होगा ? यह सब सोचकर मैं एक दिन चुपकेसे शौचके बहाने चक दिया और मैंने आठ कोसपर पहुँचकर ही दम लिया । इसके प्रमाद जंगलों प्रमता रहा । दुर्गाका उपासक या ही, अब मुझे श्रीकृष्ण-प्रेम भी होने लगा ।

एक रातकी बात है; सूर्य अस्त हो गया या, चन्द्रमाकी खाँदनी छिटक रही यी, जंगलमें नहरके किनारे एक सुन्दर बालक और एक बालिका मेरे समीप आकर कहने छगे, 'कहो तो बाबाजी, हम रोटी लावें,' मैंने कहा 'हतनी रात तुम कहाँसे रोटी लाओगें ?' उन्होंने कहा 'हमारा गाँव पास ही है।' वे चूम-घामकर योदी ही देरमें रोटी ले आये। मैंने रोटी खायी और वहीं सो रहा। प्रातःकाल बहुत सबेरे मेरे उटनेके पूर्व ही वे दोनों फिर आये और बोले, 'बाबा! महा पीओगें' मैंने कहा 'तुम हतने सबेरे फिर कहाँसे आ गये और इस समय महा कहाँसे लाओगें?' उन्होंने कहा 'हमारा गाँव निकट ही तो है।' वे इघर-उघर चूमकर तस्काल ही महा ले आये और मैंने उसे पी लिया। उनके चले जानेपर मैंने खोज की तो मालूम हुआ कि वहाँ दूर-दूरतक कहीं गाँवका नामनिशान भी नहीं, जंगल-ही-जंगल है।

(स) मेरे एक मित्र ब्रह्मचारीजी भगवान् श्रीकृष्णके उपासक थे। वे किष्किन्धामें किसी महारमा सिद्ध पुरुषको जानते थे और उनसे शिक्षा लेने जा रहे थे। मार्गमें उन्हें वही प्यास छगी, उनका करुठ सूक्षा जाता था; छोटा, डोर उनके पास थे, वे एक कुप्पर गये, तब मालूम हुचा कि कुआँ बहुत गहरा है। खोटा फॉसनेपर जलका पता नहीं। जल बहुत नीचा था, निराश होकर वे वहीं बैठ गये; घरसिक प्यासके कारण प्राण चत्यन्त छटपटाने छगे। ऐसा मालूम होता था कि अब इस-ही-पाँच मिनटोंमें प्राच निकल जायेंगे। उस समय वे 'हा कृष्ण! हा कृष्ण!' पुकारने छगे। इतनेमें ही यकायक एक बालक उनके पास घाया और कहने बगा कि 'मुक्ते अपना खोटा-होर दे हो,

मैं जल कार्जेगा।' महाचारीजीका कौटा-बोर लेकर वह बालक वसी कुएँसे जल कींच जाया और उसने आकर उन्हें पिका दिवा। तदनन्तर बाककने कहा 'तुम लिस सापुके पास जाते हो वह महा पालवडी है।' महाचारीजीने कहा कि 'तुम कोटे-से बालक उस सापुके पालवडको न्या जानते हो और तुम कहाँ रहते हो?' उसने उत्तर दिवा कि 'मैं यहाँ जंगकमें गाय चराया करता हूँ, मैं उस सापुको लूच जानता हूँ।' इसके बाद महाचारीजी जब होशमें आवे तो उन्हें वह बालक नहीं दील पदा, कुएँपर जाकर कोटा काँसा तो मालुम हुआ कि वह पहलेकी ही भाँति खूव गहरा है।

(ग) अतरीसी तहसीक्रमें एक कायस्थ गृहस्य रहते थे, घरमें सी, पुरुष तथा एक छड़की ये तीन प्राणी थे, पुरुष पटवारीका काम करते थे। किसी मामलेमें उन्हें सात साककी जेख हो गयी। घरमें कन्या और स्त्री रह गयीं। स्वकी ब्याइ-योग्य हुई, घरमें कुछ या नहीं; उसके मामाने विवाहका सारा भार अपने उत्पर क्रिया, विवाह पक्का हो गया । जब विवाहके तीन-चार दिन रह गये, तब किसी कारणसे मामाने साफ इन्कार कर दिया कि 'मुझसे कुछ भी नहीं हो सकेगा ।' बरात झानेवाकी है, ब्याहका दिन है, पर घरमें कुछ भी नहीं है। वेचारी स्त्री महान् कप्टले पीषिता होकर रात्रिको एक कोउरीमें जा पढ़ी। पढ़ोसी कायरबीने विचार किया कि, बरात आ रही है, यदि वह बिना सस्कार वापस कीट गयी तो इस सबकी बदनासी होगी । यह विचारकर उन खोगोंने कुछ प्रबन्ध करके मट्टी खुदवानेका समाग्र सगाया । सब बैठे थे, भट्टी खुद रही थी । उसी समय भट्टी खोदनेमें ही एक बहा निकला। लोगोंका ध्यान दूसरी भीर था, भट्टी सोदनेवाले दोनों आद्मियोंने सक्षाह करके बदा उदाना चाहा । उनमेंसे एक आहमी उसे कपडेमें छिपाकर किसी कामके बढाने चलने कगा। मही खुदनेकी अरुदी थी, खोगोंने कहा 'माई, काम बोद-कर कहाँ बाते हो ?' वह कुछ वहाना बताकर आगे वहा । क्षेगोंको ऐसे वक्त उसका काम जोदकर जाना बहुत पुरा क्या । एकने उठकर उसे रोका, देखा तो कपढ़ेमें क्येटा एक धड़ा है, उसे निकत्तवाया, तो मालूम हुमा उसमें पाँच-सात सौ या कुछ कम-ज्यादा स्पर्व है, देखते ही सब कोर्गेने कहा 'सगवानुकी कुपा है, इस कदकीके मान्य-से वह निकला है, तुम कहाँ के बाते हो ?' सोगॉने जाकर

कम्याकी माँकी कोठरीसे निकासकर उससे सारा हास कहा, बीर उसी रुपयेसे उस कम्याका विवाह सम्यक्त किया ! भगवान्ने उसकी करूण-पुकार सुनी !

( भ ) अकीगढ़में एक कायस्य-घरानेके दो छन्के थे, पुरुको संग्रहणीकी बीसारी हो गयी। अनेकों बैच-डाक्टरीं-का इलाज कराया गया, घरका सब जेवर नष्ट हो गया, पर कुछ काम नहीं हुन्ना। दैवयोगसे कोई महारमा दहाँ का गये। उन्होंने उसकी हावत देखकर कहा 'तुम्हें तो सरना-जीना एक बरावर है ही। मैं तुम्हें यह महासन्त्र वताता हैं, इसका श्रखण्ड जाप करो । श्रीरामचन्द्रवीका इष्ट रक्लो ।' उसने उसी समयसे महारमाओके आदेशा-बुसार जाप प्रारम्भ कर दिया । बिना किसी भी ओषधिके एक मासके जापसे रोग पूर्व शान्त हो गया। इसके बाद उसकी ऐसी स्थिति हो गयी कि श्रीराम, सीता और रूहमण हर समय उसे भपने साथ रहते प्रतीत होने स्त्रो । चक्कते-फिरते, नहाते-धोते, शौच आते सभी समय यही डाल । एक दिन शीच जाते समय उसने देखा कि वडी मूर्ति सामने सदी है, वह बोला 'महाराज ! शौचके समय तो सत आया करोः उसी दिनसे फिर दर्शन नहीं हुए।

(क) यमुना-किनारेका खेरकी तहसीलका एक जाट मेरे पास भाता-जाता था, उसकी घटना है। वह हर पूर्किमा-को यमुनाओ पार करके वृत्वावन जाता और वहाँ श्रीबाँके-विद्वारीजीके दर्शन करता । यह नियम उसका तीस-चालीस वर्षसे था। एक समय पूर्णिमाके पहले दिन चतुर्रशीको उसके जवान लड़केकी सूख्य हो गयी। एक ही लड्का था । गाँवभरमें हाहाकार मच गया, लड्केकी लाश क्षेकर गाँवके बहुत-से खोगोंके साथ बहु बसुना-किनारे रमशान गया भीर उसने रूड़केका दाइ-संस्कार किया । इस कामसे श्रष्टी पानेपर जब सब कोग चक्रने क्ष्मो तो बह बाट बोका 'भाई ! जो होना था सो हो गया, आप कोग तो सब घर जायँ, मेरे करू पृक्षिमा है, मुझे श्रीबाँके-बिहारीजीके दर्शन करने हैं। मैं तो अब दुन्दावन खाउँसा। सब कोग कहने करें 'कैसा पागक है, जबान कहका सरा है, लोग इसके घरपर आवेंगे और वह कहता है सुने कृत्यावन जाना है।' कई कोगोंने उसे समझाया वर उसने वहीं माना और कहा कि 'मेरा तो बहुत दिनींसे यह नियम है, मैं तो धीर्वाकेविदारीवीके दर्समको तो अवस्य आकर्ता, चाहे कुछ भी हो।' इतना कहकर वह चक विधा । इया बड़े बेगसे चक रही थी । वर्ष भी होने कमी । साधके सब कोग तो घर चले आये । उसने नाव-वालेको यमुनावी पार करनेको कहा, महाहने ऐसे अयहर एकानमें नाव ले आनेसे साफ इच्कार कर दिया । आठको पुत्र-शोक तो था ही, अब कल पूर्णिमाको सबेरे नियमा-दुसार श्रीबाँकेविहारीजीके दर्शन नहीं होंगे, इस बातपर उसे बड़ा दु:स हुआ । वह शोकसे अस्यन्त पीकृत होकर उसी महाहकी कुटियामें जा पड़ा । उधर श्रीबाँकेविहारी-जीका पण्डा राश्रिके बारह बजेतक आटका इन्सजार करके अपने घर गया, क्योंकि जाट चतुर्वशीकी ही राश्रिको हन्दावन पहेंच आया करता था ।

इघर रात्रिको जाटने देखा कि 'पण्डाजी सामने लां हैं और प्रसाद दे रहे हैं। जाटने प्रसाद लिया, जल पिया चौर सो गया। सबेरे ऑंख सुलनेपर जाटने अपनेको बृन्दावनमें उसी कोटगीमें पाया, जहाँ जाकर वह हमेशा रात्रिको सोचा करता था। तव उसे बड़ा आधर्य हुचा। उसने सोचा 'में तो यमुनाके उस पार सोया था, यहाँ कैसे आ गया' रात्रिकी पण्डाजी-के प्रसादकी घटना याद आयी, उसने पण्डाजीसे आकर पूछा तो, पण्डाजीने कहा कि 'माई, मैंने तो प्रसाद नहीं दिया, हो न हो, तुम्हें मगवान् श्रीवाँकेविहारीजीने दर्शन दिया है।' उस कोटरीमें जल और प्रसादके कथ भी विकरे हुए सिले। जाट बोला 'हाय! लाखाने बड़ा घोला दिया!' वह जाट अब सर गया है।

(च) मैं इरहारके कुम्भसे वाविस छौट रहा था, शस्तेमें जिला मुजफर्नगरके एक गाँवमेंसे जाना हुआ, वहाँ एक बाह्मणने भिद्धा करावी। मैं वहाँ रुक गवा। बहुत-से छोग वहाँ आये। उनमें एक प्राकुरसाहेव भी थे—उनकी अवस्था ७०-७५ वर्षकी होगी, चेहरेपर बदा तेज, शरीर ख्व हट-पुष्ट था। वे प्रायः विनमर माखा किये जय करते रहते। यों वे अपनेको आर्यसमाजी कहते। मैंने एक विम उनसे पुद्धा, 'बाप धार्यसमाजी हैं, फिर माखासे जय कैसे करते हैं । उन्होंने अपने जीवनकी घटना इस-प्रकार सुनायी—

'मेरी धवस्था आठ-दस वर्षकी बी, तब मुझै शी-स्वामी त्यानम्बुबीके दर्धनका सीभाग्य प्राप्त हुआ। उनके मझचर्ष और सत्यताको देखकर मेरी उनपर अपार्श श्रद्धा हो गयी। मैंने उनके मझचर्ष और सत्यका आदर्ध सामने रखकर जीवनभर इन दोनीं व्रतीके पाकनका निश्चय किया ! मैं स्वामीजीका पूर्व अनुनामी बन गया ! स्वभावतः मेरे विचारमें भीकृष्यके छिये यह अटछ निश्चय हो गया कि कृत्य ही भारतवर्षके पतनका कारच है ! दुनियाभरके छछ-कपट, स्थमिचार भाषि जितने दोव हैं, सब उसमें थे ! कृष्ण नहीं हुआ होता तो शायद भारतवर्ष-में यह पाप इस रूपमें नहीं फैछता ! इस भावनासे मैं कृष्यका भरपूर विरोधी हो गया । मेरा ब्रह्मचर्य और सस्यका वृत्त चालू एहा !

शतुमान २०-२२ वर्षकी उन्नमें में काशी चला गया, इस बीच मैं कुछ पद-लिख भी गया था। मैं पहलवानी करता था। काशीमें एक ठाकुरसाहबकी एक ऐसे हप्ट-पुष्ट पहलवानकी लड़ाई-सगढ़ेके समयके लिये बसरत थी। उन्होंने सुझै रस सिया। मेरे जिम्मे कुछ भी काम नहीं था । लुब कसरत करना, वादाम-धी इस्यादि चाहे जिसने साल खाना. पहलवानी करना और ठाकरसाइब जब कभी कहीं बाहर जायेँ तो जाठी लेकर डनके साथ हो जाना । मैं नित्य प्रातः ३॥-४ बजे उठता । शीच-स्नान करके २-३ घर्यट खुब सन्ध्या-गायत्री-अप आदि करता । दिनमें प्रायः तीन चार बार खान करता । रोपडरकी और सायंकी सम्ध्या करता । मेरा जीवन खुव आचार-विचार, कर्म-काण्डमें बीतता । इन सब बातोंके अतिरिक्त मैं रात्रिको नियससे प्रतिदिन भार्यसमाजर्मे जाता और एक घण्टे म्याख्यान देता । व्याख्यानमें मेरा एकमात्र विषय रहता, कृष्ण भीर रामकी भरपेट निन्दा करना और उन्हें शक्तिभर गालियाँ देना। जिन ठाकुरसाइबके यहाँ मैं रहता या उनके एक श्रीकृष्ण भगवानका मन्दिर या। उसके पुजारी श्रीकृष्यके बढे अक्त थे। ठाकुरसाइबके धरमें भी ठाकुर-पूजा थी । घरके की-पुरुष बड़े-छोटे प्रायः सभी बद्दे प्रेमसे पूजा करते । यद्यपि मैं श्रीकृष्ण-का कहर विरोधी या परन्तु मेरे ब्रह्मचर्य और सत्यके वतसे प्रसन्न होकर मन्त्रिरके पुजारी और ठाकुरसाहब दोनों ही मुझपर बड़ा स्नेह रखते । कभी-कभी पुजारीजी मुझसे कहते 'ठाकुरसाहब, यदि तुम कुप्सकी उपासना करो तो तुम्हारे-बैसे सच्चे आदमीको बहुत अल्दी साचारकार हो आय ।' पुजारीजी तो मुशपर बदा अनुप्रद करके यह बातें कहते पर मैं उसके बदलेमें उनकी और दनके कव्यको अरपेट सोटी-सरी सुनाता । युवारी प्रायः यही कहते और मेरा बही उत्तर होता । एक दिन पुजारीजीने जब फिर यही बात कही तो सुझे बहुत ही कोध चा गया । मैंने शिकिश्वर कृष्य और पुजारीको बहुत कुछ बुरा-भका कहा । यहाँतक कि उस दिनके मेरे इस करोर कथनसे पुजारीजी व्यथित होकर रोने छो ।

उस दिन पुजारीकीको बहुत ही कष्ट हुआ। मैं उस दिन राश्रिको दस बजे दुध पोकर सदैवको भाँति भूमिपर सो गया । पास ही तस्तपर पुजारीजी सी रहे थे । रात्रिको मेरी आँख खुखी तो क्या देखता हुँ कि खुब उजाला हो रहा है, महान सुर्यका-सा प्रकाश है, मैं एकदम फहफबा-कर उठ बैठा, मैं प्राप्तः साढ़े तीन बजेका जागनेवाला, आज इतनी देर हो गयी, मुझे बबा कप्ट-सा हुआ । मैंने उठकर देखा, परिद्रमधीके सस्तके पास दम-बारह वर्षका एक सुन्दर बालक खबा है और मुझे देख-देखकर हैंस रहा है । मुझे उस बालकको इस तरह मुस्कराते देखकर गुन्सा आया और मैंने उससे फटकारकर कहा 'मेरी थासी-कोटा कहाँ है, जरुरी हा, हँसता क्यों है ?' वह यह सुनकर और हैंसने छता । मुक्ते बढ़ा बरा छता, में उसे मारनेको दौढा । बालक तस्तके चारों छोर भागने छगा। मैं उसके पीछे-पीछे भागता, बालक आगे-श्रागे तस्तके चारों ओर चहर लगाता. पर मेरे हाथ नहीं आता । वह ज्यों-ज्यों हँसता, स्यों-ही-स्यों सझे क्रांध घरता. में उसे फटकारना और चिल्लाता । मेरा चिल्लाना सुनकर पुजारीजी भी उठ बैठे, और भी आसपासके बहुत-से स्नी-पुरुष वहाँ जमा हो गये। वे सद-के-सद आश्चर्यसे मुझसे बार-बार पृक्षने लगे, 'ठाकुरसाइब, क्या बात है ? आज आपको क्या हो गया है ?' मैं उस बालकके हँसनेकी शैतानी बतलाकर कहने लगा 'देखो, इस बालक-को समझा दो, नहीं तो इसके इकमें अच्छा न होगा।' वे बेचारे कुछ भी नहीं समझ सके। जब इस झम्झटमें बहुत देर हो गयी तो मैं देखता हूँ कि वह लड़का झटसे पुजारीजीकी गोदर्मे जा बैठा और तरकाल अदृश्य हो गया । मैं भी हैरान रह गया । इसीके साथ मुझे जो बढ़ा भारी प्रकाश दीख रहा था, वह जाता रहा, चारों भ्रोर वही रातका अन्धकार डा गया। कोगोंसे तथा पुजारीजीसे बात हुई, तो वे कहने छगे 'ठाकुरसाइब ! यहाँ तो कोई छड़का नहीं है, इस सब लोग बढ़े बाद्धर्यमें हैं कि माज इस राजिके समय आएको न जाने क्या हो

गया है ?' मैंने अपनेको कुछ और सावधान करके वही दिखवायी तो रातका एक बजा था। मैंने सारी घटना छोगोंको सुनायी। सब कहने छगे 'ठाकुरसाहब, जिनकी आप बहुत निन्दा करते थे, यह चमरकार उन्होंका तो नहीं है ?' मैंने कहा 'कुछ भी हो, ऐसी बातोंसे मैं कृष्णको भगवान नहीं मान सकता। हाँ, आजसे मैं कृष्ण और पुजारीजीको गालियाँ नहीं दूँगा।' उस दिनसे मैंने गालियाँ देना बन्द कर दिया और प्रायः पुजारीजीके पास मन्दिरमें चाने-जाने छगा।

एक दिन में मन्दिरमें जाकर देखता हूँ कि जिन ठाकुरसाइबके यहाँ में रहता था, उनका बारह-तेरह वर्षका एक लड्का, जो तीन-चार महीनेसे ननसाल गया था. वहाँ खड़ा है। उसे देखकर भैंने उससे प्रस्ना 'त कब आया ?' बह बोका 'मैं तो कल ही आ गया था।' मुझे झूठमे बढ़ी चिद्र थी। मैंने कहा, 'तू मेरे सामने कठ बोलना है, मैं तो हर समय घरमें रहना हैं, वहीं खाता-पीता हैं, मैंने तो नुझे कलसे नहीं देखा ।' लंबका यह सनकर मेरी तरफ देख-देखकर हैंसने लगा। मझे बढ़ा गुम्सा भाषा, एक तो मूठ बोलता है और फिर इंसता है नालायक-में उसे मारनेको दौड़ा। वह भी भागने लगा । वह फिरकर मेरी तरफ देखता और हैंस देता: वहाँसे भागकर वह घरकी तरफ चला, मैं भी उसीके पीछे-पीछे दीवा। वह दौबकर घरमें धूम गया मैं भी चिल्लाता हुआ गुन्मेमें भरा घरमें चला गया, वहाँ भीतर घरमें मुझे चिल्लात देखकर घरके सी-पुरुप अवाक् रह गये और मझसे पृक्षने छगे 'ठाकुरमाइब ! क्या बात है ?' मैंने कहा, 'यह तुम्हारा खड़का जो अभी घरमें आगकर आया है, बदा शैतान है अमुझले सुठ बोबाता है कि मैं कल आ गया था और मुझे देख-देखकर हँसता है। इसे जल्दी निकालकर लाग्नी, कहाँ आकर द्विपा है ।" घरके सब लोग कहने स्मो 'ठाकुरसाहब ! आपको आज क्या हो शबा है । वह छड्का तो तीन-चार महीने हुए ननसाछ गया है, वह यहाँ कहाँसे आया ?' मैंने कहा, 'नहीं अभी मेरे सामनेसे मागकर भाषा है।' इसपर सब होगोंने कहा 'आप चाहे जहाँ घरभरमें देख सकते हैं, यहाँ कोई नहीं है।' मैंने सारा घर जान डाळा, उसे न पाकर समें बढ़ा ताल्खब हुआ। तब मैंने सब कोगोंमे अपना हाक कहा। यह घटना सुनकर कई कोग कहने को, 'ठाकुरसाहब, यह उसी

कृष्णका चमस्कार दीखता है।' मैंने कहा 'माई ! चाहे जो कुछ हो, जबतक एक बार फिरसे ऐसी कोई बात नहीं हो बायगी तबतक मैं उसको 'मगबान' नहीं मानूँगा।'

मैं रोज मन्दिरमें पुकारीजीके पास जाता ही था, पूर्व घटमाके ठीक बाइसमें दिन, मैं देखता हूँ कि वही बाक्क, जो घर माग गया था आज फिर मन्दिरमें खड़ा हँस रहा है। मैंने कहा, 'कहो, कहाँ थे?' बाक्क बोका, 'बाह, हम तो यहीं रहते हैं।' मैंने कहा, 'उस दिन आप ह्युट क्यों बोले थे कि मैं कल भाषा हूँ?' बाक्क कहने कमा 'ठाकुरसाहब, आपको मालूम नहीं, हम सेकमें कई बार ऐसी झूठ बोझ जाते हैं।' यह कहकर बालक तुरम्त अदस्य हो गया। मैं पुजारीबीके चरणींपर गिर पदा और अपने पूर्व अपराधोंके क्षिये क्षमा माँगने क्या। पुजारीबीने बड़े प्रेमले मुझै उठाकर हृदयसे खगा किया और हादशाक्षर (ॐ नमो भगवते वासुदेवाय) मन्त्रका मुझै उपनेश किया। उसी समयसे मैं आर्यसमाजी होते हुए भी ह्सप्रकार माजासे द्वादशाचर-मन्त्रका जप करने कगा और मगवान श्रीकृष्णका उपासक बन गया। तबसे अवतक मेरी वहीं स्थिति हैं।

#### 

#### (२) स्वामी श्रीअच्युतमुनिजी महाराज

चारी प्रश्नोंको सुननेपर आप बोछे---

'पहले तीन प्रभीपर तो खिलानेवालेकी सुविधा होनेसे खिलानेको जी चाहता है। चौरे प्रक्षके सम्बन्धमें मेरे खीवनमें बदी-बदी घटनाएँ हैं। मैंने तो यही समक्ता है कि ईश्वरमें विचास होनेपर जब सुझ-जैसेका उद्धार हो गया, तो कोई कैसा ही पापी-से-पापी क्यों न हो, विश्वास होनेसे उसका अवश्य ही उद्धार होगा। मेरा जीवन क्लाश्रेयसे कम नहीं है। मैंने अपने जीवनके चौर्वासचें वर्षमें गुरुमे मन्त्रोपदेश किया। तभीसे मुझे तो भारसदर्शन हो गया। मुझे तो भ्रेम पीछे हुआ, दर्शन पहले। तभीसे मैं अपनेको हुतहस्य मानने कमा।

( दूसरी बार कहा--- )

पदि ईश्वर है तो, क्या हमारे न माननेसे यह नष्ट हो जायगा है कुमारिक भट्टने इसी प्रकार ईश्वरको न मानने-वालोंको समझाया या कि ईश्वर यदि नहीं है और हम उसे मानते हैं तो उसके न हो नेके कारण हमारे इस कोकके कर्म सिर्फ नष्ट हो जावँगे और अधिक-से-अधिक हम तुम-जैसे ईश्वरके न माननेवाले हो जावँगे, इससे अधिक-से-अधिक हमारी यही हानि होगी कि तुमने संसारके भोगाँको भोगकर मौज उदाबी और हमने न उदावी। और पदि ईश्वर हुआ तो फिर तुम न माननेवालोंकी क्या दशा होगी है तुमको तो फिर किसी भी प्रकार उसकी प्राप्ति नहीं हो सकती।

कुमारिक महने बिन गुरुकोंसे विद्या पढ़ी थी, उन्हीं-को पराख किया । गुक्के पराख करनेके पापके कारण डन्होंने प्रायक्षित्त करनेका निश्चय किया, यद्यपि श्रीशंकर स्वामीने उनसे कहा था कि तुमने यह सब धर्मके छिये किया है तथापि कुमारिखने शिष्टाचारके नाने प्रायक्षित्तरूप अपनेको दाम सुलगाकर मस्य कर दिया ।

भृतिका वाक्य है--

असक्तेव स मर्वात असद्ब्रह्मेति वेद केत्। अस्ति ब्रह्मेति केद्वेद सन्तमेनं ततो विदुः॥ (तैत्तिरीय उ०६)

जो कहता है जहा नहीं है, वह आप भी नहीं है, वह अपनेको भी नहीं मान सकता। उसके आत्माका भी खब्दन हो जायगा, वह असत् हो जायगा, मुद्रां हो जायगा। उसे मनुष्य-योनि नहीं प्राप्त होगी। जो जहाकी सत्ता मानता है, वही सन्दर्भ बहाको जानता है और तभी वह अपनेको भी मान सकता है। ईश्वर-सिद्धिके स्त्रिये शारीरिक नृतीयाध्याय, द्वितीय पादके स्नुत्र ४८, ४९, ५०, ४१ देखने चाहिये। संक्षेपमें इन स्त्रींका सिद्धान्त यह है-

मीमांसक कर्म और फल होतांके बीचर्में एक अध्द है यह मानता है, यज्ञ-कर्म किया तो किया तो कर्मके साथ नष्ट हो जाती है, फल होता है कालान्तरमें, उस समय कर्म तो फल पैदा कर नहीं सकता । कर्म करनेसे जो अध्य-संस्कार बनता है, वही फल देता है, वह तबतक नष्ट नहीं होता जबतक कि फल न हो जाय । उसका कहना है अध्य तो तुमको भी मानना होगा, अब अध्यस्त कहा जायगा तो ईश्वरके माननेकी क्या जब्दत है शेवान्ती कहता है, अध्य जब है और जब

कभी फळ दे नहीं सकता । इसकिये जो शासकारोंसे माना हुआ ईश्वर है, कर्म बाहे नष्ट हो जामँ, पर वह उस ईश्वरको मालूम रहता है और काळान्तरमें वही उसका फस देता है, इसकिये बीचमें घरष्टके माननेकी कोई आवश्यकता नहीं रह जाती ।

#### ईश्वरको माननेसे लाम

कीट अमरके मयसे उसका ध्यान करता है, ध्यान करते-करते वह तव्रूप हो जाता है। इसी प्रकार जो भगवत्-सारण करते हैं वे भगवद्रूप हो जाते हैं। ईश्वर—— परमेश्वरके माननेसे, सारण करनेसे सब प्रकारके कष्ट दूर होते हैं, यह छाभ है। जो सदा उसका सारण करते हैं उनपर तो कष्ट आते ही नहीं। विपक्तिकासमें स्नोग उसका सारण करते हैं, इससे सिद्ध है कि उसके सारश्येस विपत्ति—कष्ट तूर होते हैं। विष्युसङ्ग्रनाममें पाठ है कि सारणमान्नसे जन्म-मरणरूप बन्धनसे मनुष्य छूट बाता है।

सारा संसार—सूर्य, चन्न्न आदि अपने-अपने नियमसे चक्रते हैं, यह बदा भारी प्रमाण है कि इनको चलानेवाका कोई अवस्य है। इट सृष्टि सब नकर है, कार्य है, इसका बनानेवाला कारण अवस्य ही कोई होना चाहिये। इस जीव इसके कारण नहीं हो सकते। इस पहाद नहीं बना सकते, जल नहीं बना सकते, प्रश्चिती नहीं बना सकते, चतः इनका बनानेवाला कोई अवस्य है।

यही ईश्वरके अस्तित्वमें प्रवस्त प्रमाण है। यह शारीर तो जब है, वह तो तुम हो नहीं, इसमें जो चेतन ब्र्ह्स है वही तुम हो!



# (३) स्वामी श्रीनिर्मलानन्दजी महाराज

ऐसे प्रश्न न तो भक्त ही कर सकता है न तो ज्ञानी ही, यदि कोई भक्त या ज्ञानी है और वह कहता है कि 'ईश्वर है या नहीं' तो मैं उसे भक्त या ज्ञानी नहीं मान सकता। इसप्रकारके प्रश्नोक्तरसे भक्त या ज्ञानीको तो कुछ छाभ होगा नहीं। हाँ, नास्तिक या संशयचेताको अवस्य ही छाम हो सकता है। यहाँ मेरे पास एक ठाकुर आया करते हैं, उन्होंने आकर एक दिन कहा कि बचपनमें तो यह संशय या ही नहीं। हाँ, कालेजमें जब पदता था, तब संशयकी दिष्टसे तो नहीं, पर कभी-कभी यह कहपना एक नास्तिक भिन्नके सहवाससे उठती कि 'ईश्वर है या नहीं?'

मैंने उससे छ:-सात प्रश्न किये, मैंने कहा 'पहले तू बह बता कि ईश्वर न माननेसे क्या लाभ है, माननेसे क्या हानि है ?' मेरा स्वभाव इसी प्रकार समझानेका है।

अनुभवके सम्बन्धमें तो में दावेके साथ कहता हूँ कि जो शास्त्रमें है उससे भिन्न किसीको कोई अनुभव हो नहीं सकता। यदि कोई कहता है तो उसकी वह साधारव करूपना है, सनुभव नहीं। चाहे जितने विद्वान् आ आयँ में यह माननेको तैयार नहीं।

ऐसी बात नहीं है कि मेरे जीवनमें ऐसी घटनाएँ नहीं हुई है, बहुत हुई है, पर मैं इस विषयमें कुछ भी कहनेको तैबार नहीं।

प्रश्न पुत्रः पूक्रमेषर आपने कमकः उत्तर दिया---

१-२-दुः सकी मात्यन्तिक निवृत्ति और निरित्रियम सुसकी प्राप्तिके लिये ईश्वरको मानना चाहिये । दुःसकी निवृत्ति तो सामान्य कर्मोंसे ईश्वरके न माननेपर भी हो सकती है जैसे प्यास या मूसका दुःस पानी या भोजन मिलनेपर निवृत्त हो जाता है । परम्तु उससे आत्यन्तिक निवृत्ति नहीं होती । कल किर भूस या प्यास क्रमेगी । ऐसे ही पुत्र-धनके प्रभावमें दुःस होता है । जिसके भावमें सुस होता है, उसके अभावमें दुःस होता ही । इसप्रकार आत्यन्तिक दुःस-निवृत्ति—परम और निरित्रहाय सुसकी प्राप्तिके लिये ईश्वरको मानना चाहिये ।

मैंने पूछा, 'निरितशय पुता क्या है ?' तो आप बोके— जिसके अतिरिक्त और सुता हो ही नहीं सकता । सुताका स्वरूप जो कुछ कहा जा सकता है, जितना शब्दों-हारा म्यक्त किया जा सकता है, उतना ही किया आयगा । करके देखो, जो साधन धादिमें प्रकृत हुआ है, जिसका कभी दस मिनटोंके सिये भी चित्त एकाम्र हुआ है, वही हसे जानता है । राज्य-मोगादि जगतका सम्पूर्ण सुता एक ओर रक्से और मगबद-चिन्तनादिका झणभरका सुता एक ओर रक्से तो यह उससे करोड़ों गुजा अधिक होता है ऐसा भूति और पुराणोंमें भी किसा है और अपने निक्रवमें जी यही धाता है ।

सुकानी भिन्नतार्वे तो सबको अत्वच ही हैं। सी-

सुस, भोजन-सुस भादिमें भिषता है। श्यावहारिक सुस वितना है, विसे विषय-सुस कहते हैं उसकी बरावरी इस निरतिशय सुस्तते नहीं की जा सकती, वह इससे बहुत हुर है।

सुक्को सभी पुरुष कानते हैं। कोई भी पुरुष यह
नहीं कह सकता कि सुख क्या वस्तु है, क्योंकि वह तो
उसे अनुभूत है, बाहे वह विशेष सुख नहीं जानता हो।
को योदा सुख है, उसीसे निरितशय सुखका अनुमान कर
कें। जो दु:ख-निवारण नहीं करना खाइता है, वह न
माने, पर दु:ख-निवारण और सुखकी प्राप्ति सब खाइते
हैं। इसे सबको मानना ही पढ़ेगा। यदि ईश्वरको मान
किया तो श्रुति, स्मृति आदि सब ईश्वरके ही तो आदेश
हैं। उनका पाछन किया जाय तो दु:खकी धात्यम्तिक
किक्षुत्रि और निरितशय सुखकी प्राप्ति हो जायगी। कोई
यह कहे कि श्रुति, स्मृति तो ध्रुवियोंके वाक्य हैं, तो इसका
उत्तर यह है कि श्रुवियांको ये कहाँसे मिड़े, ब्रह्मासे मिड़े,

३-ईश्वरके अस्तित्वमें तीन प्रमाण है--प्रस्पक्ष, आगम, अनुमान।

प्रत्यक्ष---को इन्द्रियोंसे देखनेमें चावे ।

अ।गम-अगवान्के आदेश श्रुति, स्मृति आदि । धर्म-जिज्ञासुर्घोके लिये परम प्रमाण श्रुति ही है, इससे परे और क्या है ?

अनुमान—धोड़ा देखकर आगेका निश्चय करना जैसे धुएँसे अग्नि । अनुमान प्रत्यक्षके बिना नहीं हो सकता, वह प्रत्यक्षके अन्तर्गत है और प्रत्यच ही मुख्य है (शास्त्र माननेवार्कों के जिये शास्त्र प्रत्यक्ष है )।

जो कहता है, ईश्वरको नहीं मानना चाहिये, मैं उससे पूछता हूँ कि उसने कैसे जान क्षिया कि ईश्वर नहीं है ? यह उसने किस प्रमायसे जाना ? जिसने छन्दन (इज़्जैयड) देखा नहीं, वह संशय कर सकता है कि 'वह है या नहीं ?' एर यह नहीं कह सकता कि 'है ही नहीं।' ऐसा तो वह तमी कह सकता है जब वह खयं वहाँ जाय और उसे छन्दन न मिछे। × × × न विश्वास हो तो परिश्वम

धीर कष्ट स्वीकार करके वह इक्क्सीयड जाकर देख हो, वहाँ जानेपर मासूम हो साथगा कि कन्दन है या नहीं। यही बात ईश्वरके सम्बन्धमें है, कोई कहे कि ईश्वर है ही नहीं, तब भी माननेमें बड़ा काम है।

एक समय भक्तिमती मीरापर एक कामी आसक्त हो गया । उसने बड़ी हिम्मत करके मीरासे एक दिन अपने मनकी बात कही । मीराने सुनकर उसके कल्याणके लिये कहा 'यह तो कोई बात नहीं, तुम इतनी चिन्ता न करो. कल अमुक समय अमुक स्थानपर मेरे पास भाना और अपनी इच्छा पूरी करना।' वह बहुत प्रसम्भ हुआ। बड़ी कठिनाईसे उसने दिन-रातका समय बिताया । जब मिलनेका नियत समय आया तो वह बढे प्रसम्बचित्रसे नियत स्थानपर गया । भीराने पूर्वसे ही दो-चार अच्छे-अच्छे आदमी बुका रक्खे थे और उनके साथ सरसंगकी चर्चा हो रही थी। वह आदमी भी वहाँ जाकर बैठ गया और सोचने छगा 'सम्भव है मीरा इन छोगोंसे कुछ सुविधा पानेपर मेरी कामना पूर्व करेगी।' थोड़ी देर बात कर चुकनेपर मीराने बढ़े ही सरछ भावसे उस कामीसे कहा, 'तुम जिस कामके लिये आये हो, उस अपनी कामनाको पूरी करो, मैं तैयार हूँ। वह पुरुष बहुत सकुचाया और चुप हो गया । इसपर पासके बैठे होगोंने बात पूछी सो मीराने सारी सत्य घटना कह सुनायी और बह उस पुरुषसे कहने छगी, 'मैं तो तैयार हूँ, तुम सङ्खोच क्यों करते हो ?' वह पुरुष और भी छज्जित हथा, पर अन्तमें बबी डिम्मत करके बोला, 'मला बडाँ ये लोग बैठे हैं इनके सामने ऐसा कैसे हो सकता है ?' मीरा कहने लगी कि 'इनके ( सांसारिक जीवोंके ) सामने नहीं कर सकते तो वह विश्वरभर, जगन्नियन्ता जिससे कोई भी जगह साछी नहीं है, जो सब जगह मौजूद है, जो मेरा परम प्रेमी है, उसके सामने में कैसे कर सकती हूं और तुम भी कैसे करोगे ?" बहु पुरुष बहुत ही कजित हुआ और मीराके चरणींपर गिरकर चमा माँगने छगा।

इसके बाद स्वामीजी महाराजने दो विश्वित्र सस्य घटनाएँ सुनायी, परन्तु प्रकाशित करनेकी आज्ञा नहीं दी, इससे उन्हें प्रकाशित नहीं किया गया ।

### (४) स्वामी श्रीहरिबाबाजी महाराज

चारी प्रश्नोंको पूजनेपर आप बोले---

मैं तो क्या कहूँ रे मुखे तो न किसी प्रकारका अनुभव है, न कोई ऐसी विशेष बात है। मैं तो इतना ही जानता हूँ कि भक्तजन मुझपर प्रेम करते हैं, मुखे अपना मानते हैं, यही मैं तो भगवन्की अपने उपर बढ़ी कृपा मानता हूँ।

सगवान्के सम्बन्धकी बात तो क्या कहूँ। सायु-संन्यासियों कहीं-कहीं वह बात नहीं मिछती, को छोटे-छोटे बाडकों में मिछती है। सगवन्-सम्बन्ध बात हन बाडकों से पूछी (दैवयोगसे उसी समय कहीं से चार-पाँच बाडक भी वहाँ आ गये)। श्रीस्वामीजीने उनसे पंजाबी (भाषा) में कहा, 'बाडको! सगवान्को तुमछोग जानते हो तो कहो।' कई बार पृष्ठनेपर और तो सब खुप रहे परन्तु उनमेंसे एक बचा बोजा, 'परमेश्वर सब जगह है,' स्वामीजी बोले 'सब जगह है, तुमने खोगोंसे सुना है या देखा भी है?' इसपर सब बाजक कुछ जुए-से ही रहे। तब स्वामीजी महाराजने एक गुरुका उदाहरण देते हुए कहा कि 'दोशिष्य थे, उनसे गुरुजीने मगवान्का—ईश्वरका स्वरूप पूछा, एकने अनेक शास्त्रसम्मत बातें बतायीं, उसके रूपका विविध प्रकारसे वर्णन किया, दूसरेसे पूछा गया तो वह कुछ भी नहीं बोछा, केवछ खुप रहा।

ईश्वरको जो देखता है यह कुछ कह नहीं सकता। उसके छिये जब कुछ कहना होता है, तो उससे नीचेकी स्थितिमें उत्तरकर ही कहना होता है। ईश्वरका सखा वर्णन मौन है, ईश्वरको यदि देखनेकी इच्छा हो तो जाकर भगवान्के भक्तोंके दर्शन करो। वही ईश्वरका रूप है। संसारके उदाहरणसे ईश्वर सिद्ध नहीं हो सकता। भगवान्के भक्तोंके पास जानेसे स्थामाविक ही सुख और शाम्तिका अनुभव होता है। संसारके पाप-ताप नष्ट होते हैं। यही उसका प्रत्यक्ष रूप है, इसमे अधिक मैं कुछ नहीं कह सकता।

होतियारपुरके एक प्रेमी वकीक महोदयने श्रीहरि-वाबाबी महाराजके बीवनकी कई घटनाएँ वतकावीं, परन्तु श्रीवाबाजीकी बाज्ञा बिना उनको प्रकाशित करना उचित नहीं समझा गया ।

(पुनः प्रार्थना करनेपर निक्रकिकित एव व्यापने मेवा ।)

श्रीहरिः श्रीगुरवे नमः ।
 यस्य देवे परामिकपथा देवे तथा गुरौ ।
 तस्येते कथिता ह्यर्थाः श्रकाशन्ते महात्मनः ॥

महान् पुरुषोंका संग और सामीष्य ही भीमगवान्की
भक्ता और उनके भानन्त्को प्रत्यक्ष दिख्यकाता है। पूज्यपाद
भीगुरुदेवकी समीपतामें बिना ही किसी साधन या प्रयक्षके
मुझै श्रीभगवान्की स्फूर्ति प्रायः निरम्तर रहती थी और
विदे कभी स्वप्नमें भी संकट या भय होता तो भ्रपने आप
उसी भवस्थामें श्रीभगवान्द्वारा वह हट जाता था।
भीगुरुदेवके वाक्यामृत इस समय सारख आते हैं। सक्बरने
वीरबळसे पूछा—

१-तुम्हारा खुदा कहाँ रहता है ? २-क्वा करता है ? ३-क्या खाता है और ४-संकरपद्वारा हो सब कुछ करनेमें समर्थ होनेपर भी अवतार क्यों भारण करता है ? वीरबक्टने तीन प्रश्लोंका उत्तर दिया—

१-रहता तो सर्वत्र ही है पर प्रत्यक्ष प्रकट सन्तिके हृदयमें होता है। यदि मिलना चाहो तो वहीं मिलेगा।

२-काजियोंको पाजी और पाजियोंको काजी (अन-विच्छित परिवर्शन)।

#### ३-जीवाभिमान ।

चीये प्रश्नके उत्तरके छिये वीरवलने कुछ मुह्छत माँगी

ग्रीर इसी बीचमें अकबरके छोटे शाहजादेके समान एक
नकछी वालक बनवाया जो ठीक वैसा ही दीख पदता था।
बच्चेको खेळानेवाली दासीको समझा दिया कि 'जब प्राज्ञ
सायंकाछको बादशाह बाहरसे आकर जलाशयके पास
वैठ और तुग्हें पुकारकर बचा माँगें तो असली बच्चेको
दूसरके पास छिपाकर नकछी बचा देते समय पाँव फिसछ
जानेका बहाना करके गिर पदना और साथ ही नकछी
बच्चेको जलाशयमें गिरा देना।' शामको अकबरके बाहरसे
आकर बैठने और दासीको बच्चेक छिये पुकारनेपर दासीन
वैसा ही किया। बच्चेको पानीमें गिरते देख बादशाह घवराकर स्वयं जळमें कूदनेको तैयार हो गये, हतनेहीमें बीरवळने
मन् असली बचा बाकर कहा 'सरकार! घवराइये नहीं,
शाहकाहा तो यह मीजूद है।' अकबरको बीरवळ्की देशी

चेहापर कोच आया और उसने वीरवक्त दृष्टका हुक्म दिया । वीरवलने कहा 'हजूर, मैंने तो आपके प्रसका उत्तर दिया है । हम आपके सैकड़ों नौकर-चाकर मौजूद थे जो आपको आज्ञापर प्रायातक देनेको तैयार थे, तो भी बच्चेपर आपका इतना स्नेह था कि आप स्वयं जलमें कूदनेको विवश हो गये । इसी प्रकार संकल्पमात्रसे ही सब कुछ करनेमें समर्थ होनेपर भी श्रीभगवान्को अपने भक्त इतने प्यारे हैं कि वह प्रेमविवश होकर स्वयं प्रकट होते हैं।

#### (क) श्रीश्रीगुरुदेवको श्रीवृन्दावनमें प्रकट दर्शन

श्रीमहाराजजी (श्रीगुरुदेव) को यह जानकर कि, अब भी श्रीबन्दावनके श्रीसेवा-कश्वमें श्रीइयामसन्दर पूर्ववत लीला करते हैं, दर्शनकी बढ़ी हच्छा हुई। श्रीसेवा-कुअमें रातको कोई रहने नहीं पाता, इसलिये श्रीमहाराजजी भाषी रात्रिके करीब जाकर कुञ्जकी दीवारपर चढ़कर बैठ जाते और भगवत-सारण करते रहते, फिर चार बजेके करीब उत्तरकर आ जाते । इसी प्रकार करते-करते जितने दिनौंका सनमें संकल्प किया था, उनमें केवल एक ही दिन शेष रह गया, पर दर्शन नहीं हए । अन्तकी रात्रि आ गयी। मन आशा और निराशा दोनोंसे भरा था कि श्रकसात् सामने रासमण्डल प्रकट हुआ। एक सलीने कहा 'यहाँ तो कोई मनुष्य है।' श्रीस्यामसुन्दर बोले 'नहीं वह तो मेरे परम मक्त हैं।' रास आरम्भ हुआ, चारों ओर प्रेमानन्द छा गया । उस परमोस्कृष्ट रसको पानकर श्रीमहाराजजी प्रेमानन्दमें विभोर हो गये, इतनेमें श्रीरयाम-सुन्दरने आकर श्रीमहाराजजीके कन्धेपर अपना करकमछ रक्ता और कहा, 'मैं मसब हैं, वर माँगो।' श्रीमहाराजजीने कहा 'आपके दर्शनसे परे और क्या है ? बस, ऐसा ही आपके चरणोंमें प्रेम बना रहे।' श्रीश्यामसुन्दर 'तथास्त्' कहकर मयडलसहित अन्तर्थान हो गये। श्रीमहाराजजी भी मलीमें भूमते-शूमते वहाँसे आ गये। श्रीमहाराजजीके मुसारविन्द्रसे जीवनभरमें एक बार एकान्समें यह प्रसंग सुना था । सुनाते समय भीमहाराजजीके रोम-रोमसे दिन्यानन्द प्रकट हो रहा था और वही स्यृति मेरे जीवनका साधन है और साधन रहेगी।

#### ( स )—'योगक्षेमं वहाम्बहम्'

श्रीमहाराजनी विद्याप्ययन-काल (संन्यस अवस्था) में भीकाशीजीमें निवास करते थे। एक बार अनज्यायमें एक दसरे बद्ध माझन परिवतजीके साथ वे बाहर वनभ्रमण और एकान्त्रसेवनको गये । वे सर्वन्न आनन्दपूर्वक प्रस्यक्ष श्रीभगवान्के प्रकाशका अनुभव करते और पुमते-पुमते वोपहरको जंगलमें एक ट्रटे हुए मन्दिरपर पहुँचे। धूप अधिक थी, विश्रामके निमित्त वहीं बैठ गये। दोनोंको भूल भी लुब छग गयी थी, परन्तु भिक्षाके निमित्त पास कोई बस्ती नहीं । परिद्रस बोले 'अब क्या किया जाय ?' श्रीमहाराजजी बोले, 'गोविन्द-भजन करो, सार्तब्यः सदा विष्णः विसर्तव्यो न जातुचित्।' इतनेमें ही एक विस्वक्षण पुरुष वनमें आया, उसके हाथमें एक दोना, जिसमें पाँच पेडे थे. श्रीमहाराजजीके सामने प्रसाद रख प्रणाम कर, वह चला गया। कुछ बातचीत नहीं हुई। परिदत्तजीने पूछा 'कोई आपका भक्त था क्या ?' श्रीमहाराजजीने मुसकराकर कहा 'हाँ, भक्त ही था ( स्पॅकि चिरकालमे भक्तोंके सच्चे भक्त श्रीभगवान् ही हैं )। अब महाराजजी पण्डितजीसे और परिंडतजी सहाराजजीसे आग्रह करने छमे कि 'इससे जलपान कर हैं, आपको बहुत मूख लगी है।' एक इसरेको ऐसा कहें पर संकोचवश उन पेड़ोंको प्रहण कोई न करें। तब फिर मन्दिरकी छतपरसे उसी पुरुषकी भावाज आयी. कि 'संकोच मत करो. होनों प्रहण करो।' कुछ आश्चर्य और आनन्दके पीछे दोनोंने एक-एक करके पेडा उठाना आरम्भ किया। दोनों खचिपूर्वक पेडे खाते जायँ, पर दोनेमें वड़ी पाँच-के-पाँच । दोनोंने पेटभर प्रसाद पाया। पर दोनेके पेड़े पाँच ही बच रहे (अनन्त श्रीभगवानुके सम्बन्धका सभी कुछ अनन्त है)।श्री-भगवत-खीलाको देख दोनों आनन्द-उत्साहसे भर गये। सार्यकाल काशीली में सा सब किसीको उसमें से प्रसाद दिया। फिर भी दोनेके पेबे पाँच-के-पाँच। तब श्रीमहाराजजीने उस दोनेको प्रसादसहित श्रीभागीरथीजीके अर्पणकर दिया ।

ऐसी श्रीमद्दाराजजीके सम्बन्धकी वीसियों अलैक्कि घटनाएँ स्नरण आ रही हैं, संकोचवश लिखनेका साहस नहीं। हरि कें आपका—

स्वतः प्रकाश



#### (५) ब्रह्मचारी श्रीरामशरणदासजी

1-३ प्रश्न सुनकर आप बोले--

जीव ईश्वरका झंश है। जिसप्रकार बचपनसे बकरियों-में रहनेके कारण सिंह निज स्वरूपको भूलकर, अपनेको बकरीका बच्चा मानने जगता है, अपनी शक्ति-सामर्थ्य-स्वभावका उसे पता नहीं रहता। इसी प्रकार यह जीव भी अपनेको भूला हुआ है।

इतना बहा हमारा शरीर प्रारम्भमें कामदेवकी एक बूँदके रूपमें था। नी-दस महीने गर्ममें रहा। इसमें हवाके थागेके समान श्वास है। यह उसीकी शक्तिसे बना है, यदि कोई कहे कि इसे इमने बनाया, तो यह कहना मिथ्या है, एक नेत्र फूट जाय, इम नहीं बना सकते। जिसने ऐसा सुन्दर शरीर बनाया, जिसने सूर्य, चन्द्रमा आदि सभी पदार्य बनाये, उसको इस शरीरमें आकर इमने भुला दिया। इमको यह भी मालूम नहीं कि इम कहाँसे आये हैं, कौन हैं, कहाँ बायँगे। जिस बक्तसे इमारा परमारमारने विछोह हुआ, इम उसे भूल गये। परमारमा तो सब जगह ज्यापक है।

इसमें अनेक आकांक्षाएँ पैदा होती हैं। चाहे त्रिलोकीका बैभव प्राप्त हो जाय तो भी आगे कुछ और पानेकी इच्छा बनी ही रहती है।

जिसका बीज होगा, उसका वृक्ष होगा। गेहूँ का बीज संकुर होकर जरूकी सहायतासे वृक्षके रूपमें परिणत होता है। वही बीज जरू न मिरूनेसे गरमीके कारण संकुरकी जगह धुनका रूप धारणकर स्वयं अपनेको ही भच्चण करता है। फिर वह गेहूँ उग नहीं सकता।

इसिलये मनुष्यको ऐसा उद्योग करना चाहिये कि जिसमें वह सर्वद्यापक परमारमामें मिख जाय; उसकी प्राप्तिका साधन उपासना-कर्म-ज्ञान आदि हैं। सम्लॉके समागमसे वह मिछ सकता है।

४-में आठ-द्स वर्षका था, तभीसे भीमद्भागवत

आदिकी कथा बढ़े प्रेमसे सुनता था । एक समय काठियावाद गुजरात गया, वहाँ बहुत दिन रहना हुआ। मेरे गुरुदेव बुन्देलखण्डकी ओरके थे। झाँसीकी लड़ाईमें वे अंगरेजींसे लड़े थे। उनके हाथसे अठारह भंगरेज मारे गये थे। उसके बाद वे बैंध्णव हो गये। उनको बुन्देलखण्डमें जानेकी इजाजत नहीं थी। उनके साथ मेरा खूब सरसंग हुआ। वहाँसे वे श्रीद्वारकाजी दर्शनके िलये गये। रास्तेमें उनका देहान्त हो गया। मैं अकेला ही श्रीद्वारकाजीकी ओर चल पहा । रास्तेमें श्रीवृत्यावन या श्रीअयोध्याजीका कोई मिलता तो मैं उससे प्रार्थना करता कि कोई ऐसा भजन कही जिससे मुझे भगवान्के दर्शन हों, जब वे भजन कहते तब मैं खूब रोता। पहले भी प्रभुकी यादमें मैं बहत रोया करता था। एक दिन एक जंगरूमें दो-तीन मीरुतक कोई गाँव नहीं था। जेठका सहीना था। वह कहाकेकी भूप पद रही थी। प्कादशीका दिन, मेरा वस था। आसपास ढाकके बहुत-से बूक्ष थे। मैं श्रीकृष्णसे मिलनेके लिये रोता जाता था। उसी समय देखता हूँ तो आगे एक इयाम रंगका प्ररुव पाँच-सात रूडकोंको साथ लिये कोई पाँच-छः सी गौझोंको चरा रहा है। एक फटा-सा कपड़ा लपेटे हुए है। मुझसे बोखा, 'महाराज ! हमारे तिलक कर दो, हम तुम्हारे चेले हो जायँगे।' फिर कहा कि, 'अपना यह खोटा इमें दे हो।' मैंने अपना लोटा उसे दिया। उसमें तीन सेर द्राध द्याता था, तत्काल ही उसने वह लोटा द्रथमे भरकर मुझे दे दिया और कुंजेकी मिस्री दी, तदनन्तर बोका, 'इस गौ छे आवें ।' बस, इतना कहकर यह अदृश्य हो गया। मैंने देखा, न वहाँ गीएँ हैं और न हे पाँच-सात बालक ही । यह देखकर मैं बहस ही पछताया-रोया ।

इसके बाद ब्रह्मचारीजी महाराजने कई अबुभवकी बातें कृपा करके और बत्तछायीं।



### (६) स्वामी श्रीविलासपुरीजी महाराज

1-जीवमें पाँच झेश हैं — अविद्या, असिता, राग, हें प और झिभिनिवेश । ईश्वरमें इन दोवींका अभाव है, उनकी कृपासे जीवके दोष दूर हो जाते हैं। झतः अपने दोष निकाजनेके छित्रे ईश्वरको मानना चाहिये।

२-ईखरकेन माननेसे दोष वने ही रहेंगे। यह डानि है।

६-प्रमाण तीन हैं—प्रत्यक्ष, अनुमान और शब्द । प्रत्यक्ष-नेन्नोंसे दीखनेवाले इस कार्यक्ष्प सारे संसारका कोई कारण अवश्य है । इससे अधिक और प्रत्यक्षका वह विषय नहीं है ।

अनुमान-चित्रको देखते ही दो बातें सिद्ध होती हैं, एक उसके बनानेवाला कोई चित्रकार है और दूसरी स्याही-रंग हैं। इसी प्रकार जगत्को देखनेसे उसके बनानेवाले ईश्वर (चित्रकार) और प्रकृति (स्वाही) का अनुमान होता है।

शब्द-प्रमाण-तो हम नित्य ही मानते हैं। किसीने धाकर परदेशोंने गये हुए पुत्रकी मृत्युका समाचार कहा, वहाँ प्रत्यक्ष और अनुमान न होनेपर भी कहनेवालेके शब्दको प्रमाण मानकर पिता-माता दुखी हो जाते हैं। ईश्वरके छिये शब्द-प्रमाण वेद, गीता तथा अन्यान्य शास्त्र हैं।

४-ईश्वरकी कृपालुताका सबसे बड़ा प्रमाण यही है कि ईश्वर कर्मीका फल सुख-दुःख तो और योनियोंमें भी दे सकता है पर मनुष्य-योनि हो ऐसी है जिसमें ग्रुभाग्रुभ जाननेकी और ईश्वरको पहचाननेकी शक्ति है। ईश्वरने वह ऐसी ग्रुभयोनि देकर हमपर बड़ी ही कृपा की है।

--->+;·\*·>+<·-

# (७) स्वामी श्रीअनन्ताश्रमजी महाराज

प्रश्न सुनानेके पश्चात् विशेषरूपसे अनुभव कहनेकी प्रार्थना की गयी थी, उसपर आप बोडे---

'मेरा जन्म जाखन्धरके निकट लुहार ब्राममें क्षत्रिय-कुलमें हुआ था, बचपनसे ही श्रीमद्भागवत भ्रादिकी कथा सननेमें मेरी बदी रुचि थी। कथामें मैंने एक दिन यह प्रसंग सना कि गुरुके विना ज्ञानकी प्राप्ति नहीं होती। तबसे समे गुरु मिलनेकी छाजसा बदने छगी । सेरा विचार था, संसारमें महारमा तो बहुत हैं, पर ऐसे महारमा बहत कम हैं कि जिनसे वास्तविक छाभ मिल सके। दैवयोगसे एक बार गाँवके बाहर एक महारमा आकर ठइरे। मैं तो उनके पास नहीं गया, पर भौर बहुत-से लोग उनके दर्शन और सत्संगके लिये वहाँ जाते। मेरे पिताजी बड़े शुद्ध आचारके तथा ईश्वरपरायण पुरुष थे। एक दिन छोग पिताजीको भी बहाँ छे गये। वहाँसे छौट-कर कई छोगोंने मुक्ससे कहा, 'महास्मा बढ़े अच्छे दी खते हैं।' प्रैंने पूछा 'आपने उनमें क्या अच्छापन देखा ?' बे कहने छगे 'बे इटरहित और निरमिमान सहारमा है. किसी विषयपर उनसे बास हो रही थी, उस समय हमने ठीक उनके विचारिक विपरीत बात कही। यद्यपि हम जानते थे कि हमारा क्यन ठीक नहीं है। इसपर भी वे अधिक बाद-विवाद न कर शान्त ही रहे और बोले 'यही ठीक होगा।' यह महास्माका मुख्य लक्षण है।

मैं उनके पास गया, मुक्ते भी उनके प्रति कुछ श्रद्धा-सी हो गयी। इस बार तो वे चले गये, कुछ दिनों बाद दूसरी बार आये, तब मैंने उनके सामने कुछ प्रसाद रख-कर उनसे दीक्षाके लिये पार्थना की। वे कहने लगे 'मैं कुछ नहीं जानता। गुरु सोच-समझकर करना चाहिये। बिना विचारे काम करके तुम पीछे पछतायोगे।' इसप्रकार हिला-हिलाकर वे मुझे बहुत दिनोंतक जाँचते रहे और दूसरे-दूसरे महारमाओंके नाम गुरु-दीचा लेनेको बताते रहे। वे ज्यों-अयों मने करने लगे, र्यों-ही-र्यों मेरी श्रद्धा उनपर बदने लगी। मैं उन्हींसे दीक्षा लेनेकी प्रार्थना करता रहा। एक दिन मैंने कहा 'महाराज! यों ही जीवन-का अन्त हो जायगा और कुछ लाभ नहीं होगा।' वे बोछे, 'नहों, ऐसा नहीं होगा।' तब उन्होंने मुक्ते कुछ साधारण-सी बात बतायी। मैं सात वर्षतक उनके

आदेशानुसार साधन करता रहा । गुरुजी कभी-कभी प्राममें आते, कभी बाहर दूसरी जगह विचरने चले जाते। सात वर्षके अनुष्ठानके बाद एक दिन मैं रास्तेसे जा रहा था कि यकायक मेरी अवस्था पखट गयी । शरीरकी दशा-का कुछ पता नहीं रहा । यह स्पष्ट अनुभव होने लगा कि मेरी ही सत्तासे सारा संसार परिपूर्ण है। पशु-पक्षी, जल-थल और पत्ते-पत्तेमें मुक्ते यह प्रतीति होती थी कि मैं ही इन सबको सत्ता दे रहा हूँ। यह अवस्था कई घरटोंतक रही। फिर उसी प्रकार मेरी पूर्व-अवस्थाहो गयी। उस समयके बाद मैं बराबर इसी साधनको करता रहा । जब सात वर्ष श्रीर बीत गये सब एक दिन मैंने गुरु महाराजये कहा 'महाराज ! बारह वर्षौं-में तो घुड़ेकी भी बदलती हैं, भगवान् सुन लेता है, मुझे चौद्द वर्ष हो गये। अब तो कृपा करो ।' तब उन्होंने सुके असली बात बतायी। उसके मालुम होते ही अन्दरसे एकदम आनन्दके फव्वारे छूटने छगे। ऐसा मासूम होने लगा कि सारा जगत् आनन्दमे परिपूर्ण है। यह अवस्था बढ़ती ही चली गयी। यहाँतक कि मैं बहत्तर-बहत्तर धण्टे-तक इसी धवस्थामें रहने लगा, खाने-पीनेकी कुछ सुधि नहीं, उस समय मेरे पास होकर जो लोग निकल जाते या मैं अहाँ होकर निकळता, झास-पासके छोग चिकत रह जाते, उन्हें कुछ बदे ही आनन्यका अनुभव होता, वे कहते 'यह क्या हो गया !'

इसके बाद श्रीस्वामीजी महाराजने अन्य कई महत्त्व-पूर्ण अनुभव सुनानेकी महती कृपा की । फिर कहा----

'मेरी बहुत्तर घण्टेतक समाधिकी दशा रहती। निर्मुण रूपका अनुभव होता। सगुणका कभी-कभी हुआ। और तो कई छोगोंको मेरी दृष्टिसे दिव्यधामके दर्शन हुए। मेरे अन्दर जो-जो विरुष्टण हालतें कई वर्षोतक रहीं, उनको में कह नहीं सकता। उस समय ऐसी स्थिति रही कि मेरे पास होकर कोई आदमी निकल जाता तो वह एक अपार प्रानन्दमें हुब जाता। उस स्थितिमें मुक्ते सुधा-पिपासा आदि भी नहीं व्यापते थे। मेरी हालत ऊँची होती तो गुरुजी नीचे गिरायी। मैंने दुखी होकर कहा 'महाराज! ऐसा क्यों करते हो ?' तो कहा 'नुमसे बहुत काम कराना है।' जब में कई छोगोंकी ऐसी अवस्था कर देता तो गुरुजी महाराज कहते 'ऐसा पागल नहीं बनाना' उन्होंने तीन बार ऐसा कहा और जिस दिन तीसरी बार ऐसा कहा उसी दिनसे मुक्तमें वह शक्ति नहीं रही!



### (८) स्वामी श्रीचिदानन्दजी महाराज

इस वृन्दावनकी परिक्रमामें जा रहे थे। धूप बहुत पड़ती थी। एक जगह छाँहमें बैठ गये, और भी बहुत-से लोग बैठे थे। चित्तमें श्रीकृष्ण-दर्शनकी अग्यन्त आकांक्षा कई दिनसे छग रही थी। उसी समय बालरूपमें पीताम्बर पहिने, सिरपर मुकुट रक्के, हाथमें वंशी लिये प्रभुके दर्शन हुए । उसी क्ल एक वैद्दियाका एक कुत्तेन पक्क लिया । उसके कारण बड़ी चिछाइट-सी मच गयी । मेरा ध्यान भी उधर गया । फिर मैंने देखा तो वह मूर्ति नहीं दीख पड़ी ।

#### (९) एक भावुक महानुभाव

( नाम प्रकट करनेकी अनुमति नहीं )

माज मुसे भजन करते समय यह प्रतीत हुआ कि ईश्वरके अस्तित्वका प्रवस्त प्रमाण मीत है, इसमे बदकर और कोई प्रवस्त प्रमाण नहीं।

जिन्दगीभर तो बहुत-से मनुष्य भपने पुरुषार्थपर निर्भर रहते हैं। यह पुरुषार्थ उनका है तो मरसे समय बे क्यों नहीं भ्रपना पुरुपार्थ कर केते ? यह निश्चय है कि वहे-वहे नाम्तिक भी मरना और बृदा होना नहीं चाहते।

जब बच्चे थे तब तो बढ़ाने-घटानेकी शक्ति तुममें थी नहीं। यदि उसे भी पुरुवार्थसे बढ़ाचा मानते हो तो फिर प्रयक्ष करते भी शरीर क्यों क्षीण होता है ? नौजवानको पुरुवार्थ करते-करते क्यों बीमारी खाती है ? कोई ऐसी शक्ति दुनियामें अवस्य है जो इमारी इच्छा और उद्योगके विपरीत इसको मरने-जीनेके क्रिये बाध्य करती है। बड़े-बड़े पण्डित, कवि, गुग्रज्ञ दरिष्ट्रतामें क्यों रहते हैं ! इससे सिद्ध है कि कोई शक्ति हमारे ऊपर रहकर शासन करती है ।

### (१०) सुस्वकी चोईवाले महात्मा

तीन रूप हैं— १ अस्ति (सत्), २ माति (प्रतीति चेतनता), ३ प्रिय (प्यारा आनन्दमय) यह तीनों रूप सबमें पुक-से रहते हैं।

घटको फोइ हो तो उसका नाम, आकार चाहे न रहे पर अस्ति, आति, प्रिय नष्ट नहीं होगा।

संसारके सभी भादमी सुख चाहते हैं और पूर्ण सुख जीवमें हैं नहीं, वह उस परमारमामें है। इसिलिये ईश्वरको मानना चाहिये। यदि तुम शूम्यको नहीं जानते और कहते हो कि कुछ नहीं, तो तुम्हारा कहना नहीं बनता। और अगर जानते हो तो जो जाननेवाला है वही श्वद सचिवानन्दस्थरूप तुम हो।

अपने भापमें घटा को। जाशव, स्वम, सुयुप्ति सब मैं हूँ। मैं सब अवस्थाओं को जानता हूँ। सबका ज्ञाता हूँ। को मैं जामव्में हूँ वही स्वममें हूँ, जो स्वममें हूँ यही सुयुप्तिमें हूँ। जाशव, स्वम, सुयुप्ति तुम्हें नहीं जानते, तुम तीनोंको जाननेवाले हो।

तुम सबसे प्यारे हो, तुम्हारे ही प्यारको पाकर सब प्यारे प्रतीत होते हैं, खाँड जिसके साथ लगती है उसीको मीठा बना देती है।

मेरे निजके गाँवमें एक कुमाँ और मन्दिर था। वहाँ इस शरीरके एक सम्बन्धी विचार-सागर प्रन्थ पढते। मुफ्तमें और तो कोई संस्कार था नहीं, परमारमा है या नहीं, इसका भी कोई विशेष विचार नहीं था। प्रन्थमें एक दिन गुरुकी महिमा सुनी, वह विचय चार दिन चका और उसे मैंने नित्य बढ़े ध्यानसे सुना। वह कुझ उस समय सुमे कचठ-सा हो गया—

वेद अर्थक्ं मलै पिछाने। आतम महास्प इक जाने। मेद पंचकी बुद्धि नसावै। अद्भय अनतः महा दरसावै॥ मद मिड्या मृग-तृषा समाना। अनुकृष इम मासत नहिं भाना। सो गुद्ध अस्मृत उपदेशा। छेदक सिका म कुंचित केशा॥ एक दिन मैंने यह कथाबाचकजीको सुनायी, उन्होंने कहा, 'तुम्हारी बुद्धि बढ़ी चन्नाल है, तुम्हों पढ़ा करो।' उस दिनसे मैं ही पढ़ता। पढ़ते-पढ़ते यह निश्चय-सा हो गया कि भारमा सत्य है यह सब संसार मिथ्या है। जब मिय्या है तो इसके लिये क्या यद्ध करना है? तीन दृष्टियाँ हैं— १ शास्त्रीय, २ कौकिक और ३ ज्ञान।

शास्त्रीय दृष्टिसे तीनों कालमें संसार है ही नहीं, ज्ञान-दृष्टिसे वह अनिर्वचनीय है और लौकिक दृष्टिमें सत् है।

उस समय यह निश्रय हुआ कि यह सब ब्रह्मरूप है। वहाँ एक महारमा प्रायः महीने-दो-महीनेपर आया करते थे । विद्या साधारण तो वहींके पण्डितोंसे पढ़ी थी, उन महारमाके सहवाससे मेरी संन्यास लेनेकी इच्छा और बदी। मैंने परिडतजीसे आज्ञा माँगी। परिडतजीने कहा 'इमारे कम्या है, उसकी शादी करके दस वर्ष बाद इकहा संन्यास छैंगे, तभी तुम्हें पढ़ायी हुई विद्या सफल होगी। इस बीचमें अभ्यास करते रहें।' जो सन्त-महारमा आते उनसे वे बार-बार साधनकी बातें पृछते रहते । इसप्रकार म्यारह वर्ष बीस गये, तब मैंने परिवस्तजीसे कहा. आपकी प्रतिज्ञा पूरी हो गयी, अब हम जाते हैं, आपने दस वर्षका क्षन दिया था। उससे एक वर्ष ऋौर अधिक हो गया। इसप्रकार चाछीस वर्षकी अवस्थामें में घरसे निकला। संन्यासकी इच्छासे में ऋषिकेश गया। गुरुजीके पास बराबर एक मासतक नित्य जाता, पर वे नेत्र नहीं मिलाते । एक दिन कृपा करके उन्होंने सुक्ते गंगाओं में खड़ा किया और अपने ही हाथों मेरी शिखा उतार दी । तबसे आनन्दकी उपलक्षिका प्रभ्यास करता हूँ। जब आनन्दकी उपलक्षि होती है तभी संसारसे मन हटता है। जबतक आनम्द नहीं होता तबसक संसारसे मन नहीं हटता । अभ्यासके बरूसे ऐसा प्रमुख होता है कि सारा ब्रह्मायद मेरी ही सत्तासे स्थित है।

ज्यानमें नित्य ही कुछ ऐसा विकक्षय प्रकाश द्वारी

स्पाँके समान होता है, जबतक ध्यान नहीं कृटता, वह नहीं मिटता ! इसके बाद महारमाजीने छपने साधनकी तथा अनुभवकी कई विकक्षण वार्ते बतकायीं।

### (११) स्वामी परमहंसजी, राजघाट

मैं पन्त्रह वर्षसे सब पचहत्तर वर्षतक संन्यास-साश्रममें हूँ। बदायूँमें एक पिरदत्तजी वहे प्रेमसे दस बजेतक भागवत, रामायण कहते थे, उन्हीं पिरदत्तजीके सत्संगसे मुझे पहले-पहल लगन छगी। वे मेरे ही झामके रहनेवाले थे।

मैं छड़कपनसे ही भागवत-धर्मका खाचरण करने छगा था। छड़कपनसे भगवज्ञजनके सभ्यासका यह फल है कि इस बृद्धावस्थामें भी कोई दुःख नहीं ज्यापता है। ऐसे दयाल हरिके भजनकी क्या कहें, उन द्यामयकी द्यालुताका सारण धाते ही हृद्ध गहुद हो जाता है (इस समय आपके अश्रुपात होने छगा)। प्रभो! आपकी शरण हूँ। जब मनुष्य भगवान्की शरण छे छेगा तभी निर्भय भजन करेगा। भगवान् प्रेमसे प्रकट होते हैं। मक्त अपने खामीको प्रस्पक्ष देखकर प्रसन्न होता है। जहाँ मक्त सारण करता है, वहीं भगवान्का दर्शन होता है।

किसी प्रकार वह मुक्ति दे भी दे, पर भक्तिका मिलना बहुत कठिन है। भगवान्की कृपा ही भगवत्-दर्शन है, उसीका ध्यान घौर मनन करें। जो वस्तु हैं, विद्यमानरूपसे सब भगवान् ही हैं। उन्हें प्रेमसे भजना चाहिये।

जब भगवानका चिन्तन-सारण किया जाता है तभी

वह दर्शन देते हैं, जैसे गी बख़ हेकी रक्षा करती है, ऐसे ही भगवान्की महाकृषा रक्षा करती है भीर वही उसके वर्शन हैं।

भगवान् भक्तके समीप रहते हैं, इसीसे हमें तो समीप ही प्रतीत होते हैं, जो कुछ है सब उन्हींका है। रात-दिन वे स्थामसुन्दर मुरळीबारी ऑखोंके सामने रहते हैं।

जबकपनसे ही भागवतसे अधिक प्रेम रहा, इसीसे छोग मुक्ते परमहंस कहने छगे। जैसे बने वैसे मनको भगवान्में लगावे। दस-वारह वर्षकी बात है, रातको मैं जंगलमें सो रहा था, एक जीव मरे चारों ओर डोछता रहा। एक दिन वह मेरे सिरसे टकराकर खोटने छगा। मैं अब जागा तो वह भाग गया। देखनेपर ऐसा मालूम हुआ जैसे गधेका बच्चा हो, पिछाई गधे-जैसी, मुख सिंह-जैसा। उसे छोग भोकड कहते हैं, वह जीवित मनुष्यपर चोट नहीं करता। मेरी तो प्रभु रक्षा करते हैं। यब तो बछ नहीं रहा, नहीं तो दिनमें श्रीमद्भागवत पदता, ऊँचे स्वरसे भगवत्-नाम लेता, रात्रिको बड़े वेगसे कीतंन करता। खूब ही प्रेम भाता, बड़ा भारी आनन्द भाता, प्रश्रुधारा बहने छगती। जैसे-जैसे नाम लेता हैं वैसे-ही-वैसे मंगकमथी श्यामसुन्दर मूर्सिके दर्शन होते हैं।



### (१२) स्वामी श्रीयतुलानन्दजी महाराज

1-जीवका असली सारूप ब्रह्म है, उसके साथ एकी भूत होनेके लिये ब्रह्म (ईचर) को मानना चाहिये। एकी भूत हुए बिना माया नहीं छूटेगी। मायाके न छूटनेसे जन्म-मरवारूप उपाधि बनी ही रहेगी।

२-ईश्वरको न माननेसे द्वारमस्वरूपका बोध न होगा, स्व-स्वरूपकी पहचान न होगी। अपने स्वरूपको पहचाने बिना जम्म-मरणके चक्रसे बीव नहीं छूट सकता।

३-जीव जब माया-विषयका चिन्तन छोदकर प्रभुका अञ्चन करता है तब इसे अनुभव होता है, सचिदानन्द, पूर्वानन्द, सहानन्द ज्योतिर्मय स्वरूपका दर्शन होता है। सूर्य, चन्द्रमा, वायु, जल इन सबको कीन शक्ति देवा है है इन सबसे जिसका अस्टिस्ट है इनको को

देता है ? इन सबमें जिसका अस्तिरव है, इनको को नियमानुसार चलाता है, वह ईघर है, यही ईग्रस्का प्रवल प्रमाण है।

४-थोड़ा-बहुत जो भजन करके देखा है, उससे सुके पेसी चीज़ मिली है जिससे मैं कृतकृत्य हो गया हूँ, जिसे बतकानेकी राक्ति सुझमें नहीं है। ईबर-कृपा सुक्ते अनेक प्रकारसे प्राप्त हुई है। इस शरीरको नौ वर्षकी उद्यसे साकार मूर्ति श्रीकृष्ण, काछी, शिव भादिकी उपासनाका शौक था। वह उपासना सतरह-अठारइ वर्षकी उन्नतक रूगातार चरुती रही । भठारइ वर्षकी उन्नमें वैराग्य हुआ। यह इच्छा हुई कि ईइवर साक्षाल मिळना चाहिये, पर यह कहाँ मिळेगा?

पद्दाद,नदी, बंगल्फों कर्दां मिलेगा <sup>9</sup> उसी समय गृहस्थ-को छं द दिया, विवेक-वैराम्य जागा । मैंने जंगल, गुफा, पद्दादोंमें खूब भजन किया ।

इसके बाद प्रार्थना करनेपर आपने अपने कठोर साधनकी कुछ बातें बतकानेकी कृषा की।

## (१३) स्वामी श्रीलद्मणसिंहजी

( इस समय श्राप नेत्रहीन हैं । श्रवस्था लगभग सत्तर वर्ष )

१-ईइतरको अपने कस्यायके लिये मानना चाहिये। कस्याया दो प्रकारका है, संसार-दुःखकी निवृत्ति और परमान-दकी प्राप्ति, यही मोचका स्वरूप है। क्योंकि संसारमें जन्म-मरण और नाना प्रकारके दुःख हैं, इन दुःखांकी आस्पन्तिक निवृत्ति ईश्वरके माने विना नहीं होगी।

१-न माननेसे जन्म-मरणरूप दुः ससे कभी क्षुटकारा नहीं होगा । यही सबसे बड़ी हानि है ।

३-ईश्वरके वेद और श्रुति आदि मुख्य प्रमाण हैं। संसारकी दृष्टिमे जैसे माता-पिताको मानते आये हैं, उसी प्रकार बेद, श्रुतिके प्रमाणोंको मानना चाहिये।

४-वैराग्य आदि साधन अपेक्षित हैं, साधन विना साध्य वस्तु नहीं मिरुती । मनुष्य घनेक जन्मोंसे जब भजन करता चढा घाता है, तब परमारमाकी कृपासे उसे कोई महारमा मिछ जाते हैं, वे समझा देते हैं कि जिसका तूभजन करता है, वह आप ही है। जब सभी कुछ ईरवर नजर भाता है तब वह किसके साथ राग करें और किमये प्रेम करें ? यह भी शास्त्रीय बात है। अनुभव नहीं।

जो अनुभव है वह कहनेका विषय नहीं, मन-वाणी वहाँतक जा नहीं सकते।

संसारको असार जानकर इधर आनेके लिये मनमें प्रकृति हुई, मेरा जन्म जिल्ला होशियारपुरसे तीस कोसपर एक स्थान दिसुआ मकरियामें हुआ था। पचीस-छुब्बीस वर्षकी अवस्थामें यह वैराग्यकी भावना उठी, फिर गुरु मिले। यह संसार असार है, लोगोंके जन्म-गरणको देखकर मजनकी ओर प्रकृत्ति हुई थी। मुदेंके साथ जाते हैं, उस समय प्रायः सबको वैराग्य हो आता है, पर वह ठहरता नहीं, वैराग्य असली होना चाहिये।

# (१४) श्रीज्वालासिंहजी

(आपने कृपापूर्वक अपनी ऑस्वों-देखी दो घटनाएँ सुनायों)

(क) संवत प्रक आवण-मासमें एक पागल अवधूत यहाँ पधारे, उन्हें प्रायः सभी पागल कहकर पुकारते। अवस्था देखनेमें तीस-बत्तीसकी होगी। रंग गेहुँआ, चेहरा प्रकाशयुक्त, होंठ जाल, ब्रह्मचर्यसे पूर्ण, दुपहरीमें आकर यहाँ लड़े हो गये। क्षेत्रसे लेकर भिष्मा की। यहाँसे चार कोसपर स्पोरत गाँवके चे। चेसिंह पहलवान कभी-कभी मेरे पास आते थे। वे ब्रज्जकी यात्राके मेरे मित्र थे। वे भी वहीं थे। उसी समय हरहारपुरका एक लोधी आया भीर कहने बना। भीरी सी बहुत बीसार है, इक

दवा हो तो दे दो, उसकी पसलीमें बड़ा दर्व है। 'पागब महाराज भी वहीं बैठे थे, लोधेकी बात सुनकर वह अचानक बोल उठे 'जा, देख धाब दर्व नहीं होता।' छोधेने उसे यों ही पागलकी बास समझी और उसपर कुल ध्यान महीं विधा। मैंने कहा, 'महारमाकी बात है, तू घर जाकर एक बार देख।' वह घर गया और तुरन्त ही वापस छोटकर बोला, 'उसको आराम है, पहले दाहिनी पसलीमें वर्ष था धाब थोड़ा-सा बाई पसलीमें रहा है।' (उसके दर्वका बहुत दिनसे ह्लाज हो रहा था, पर काधदा नहीं होता था) यह सुनकर पागलने फिर कहा, 'ला देख, अब दुष महीं है।' छोजी फिर बर गया और आकर कहने छगा 'आराम है।' छोधेने पागलके चरण पकड़ खिये। पागक टहाका मारकर मल हँसी हँसने बगा और बोला 'त्यारे कृष्णा! ऐसा घोखा न दिया करो, तुमने मेरे मुँहसे क्या निकलवा दिया?' मेरे मित्र पहलवान कहने छगे, 'महाराज! उस प्यारे कृष्णके हमें भी दर्शन कराह्ये, पर हम देखेंगे चतुर्भुजी रूप।' मैंने भी कहा 'महाराज, इन्हें करा दो, फिर हमें भी कराना।'

मेरे मित्र पहळवान निस्य पचास हजार नाम-जप किया करते थे। वे आश्रमके नीचे गंगामें पुज्य श्रीअच्युत मुनि-नी महाराजकी जो नौका खाली खड़ी थी, उसमें भजन करने चले गये। एक घरटे बाद पागक भी वहीं पहुँचा। पहलवान नौकाके कमरेमें बैठे सन्ध्या कर रहे थे. पागलने जाकर कमरेके किवाब बन्द कर दिये, उस समय पहलवान-को श्रीकृष्णकी कई रंगोंकी एक अति भयानक आकृति बीबाने छगी। (पहलवानके बसलाये हुए उस समयके कपकी बाद आती है तो मेरे रॉगटे खड़े हो जाते हैं।) पष्टकवान रुसे देखकर हर गये और छगे भागने । पागळने उनके दोनों पहुँचे पकड़ छिये और हाथ पीछे करके उन्हें जक्रकर बैटा किया । पहछवान बिस्कुछ बेहोश-से हो गमे । तम पागलने उन्हें छोड़ा। थोड़ी देशमें जब उन्हें होश आया तो वे धर-धर कॉपते मेरे पास आये और वहाँका चुत्तान्त कहने छगे। मैंने उन्हें डाँट दिया कि 'बाबरदार, ऐसी बातें कहने योग्य नहीं हैं, तुम्हारे धन्य भाग्य हैं जो यह बात नसीव हुई।'

पहलवान भाँग पीया करते थे, जब भागने लगे थे तो पागरूने भाँगकी गोली पहलवानसे वहीं छीन छी थी। पागरू वहाँसे चले गये भीर शामको भाँग पीये हुएकी-सी स्थितिमें आकर यहाँ पक्के सीमेयटके चब्तरेपर खड़े हो गये। पहले मैंने कहा था 'महाराज! इनको दर्शन करा दो, फिर हमें भी कराना।' पागल पहलवानसे कहने छगे 'भगर तूरहा-सहा चतुर्भुं जी देखना चाहता है तो, या तो तू नहीं होगा या तरा पुत्र नहीं होगा!' भुक्तसे कहा, 'तू भी दर्शन करना चाहता है?' मैंने कहा, 'भाप नाखुश न हों, हमें नहीं चाहिये। हम तो ऐसे ही मले हैं।'पागल बोले, 'अच्छा, देखना चाहता है तो पहले श्रीकृष्णके काल्य-नागको देखा!' देखते-ही-देखते अकस्मात् एक बड़ा भयंकर काला सर्प आपा (बहाँ पन्ने सीमैयटके चयुतरेपर सर्प होनेकी वा आतेकी किसी प्रकार भी सम्भावना नहीं हो सकती)

भीर मेरी जाँचतक दोनों पैरों में लिपट गया। मैं भींचक रह गया भीर एकदम मटका देता हुआ तड़ककर दूर जा खड़ा हुआ। सर्प मेरे पैरोंसे छूटकर वहीं पास ही देखते-ही-देखते लुस हो गया। बादमें देखा भी, पर कहीं पता नहीं कगा! पागक उस समय बिछाकर बोबे, 'देखा, कृष्णका काक्रिय-नाग और करेगा कृष्ण-दर्शन ?' मैंने कहा, 'नहीं महाराज! आप क्रोध न करें, मुझे कृष्ण-दर्शन नहीं खाहिये।'

मुझे बुखार हो गया, इसके चौथे दिन मैं चौर पहळवान रास और दर्शनींकी इच्छासे दुन्तावमके किये चक्र पड़े। इन्दावन जाते समय मुम्ते १०२ डिप्रीका ज्वर हो गया । इस दोनों चुन्दावनके निकट जारहेथे. देखते हैं, जयपुरवाकोंके मन्दिरके पास एक पेबकी जबमें वड़ी पागल घोक दिये पड़े हैं। मैंने कहा 'पागल तो यह पंडे ।' खैर, इसलोग इन्दावन पहुँचे । दो-तीन दिन रास देखा, टिकारीवाली रानीके मन्दिरमें छोटेकालकी मरहर्जीका रास होता था । हमजोग उसी मरहर्जीका रास देखते । तीसरे दिन वहाँ उत्तवक-बन्धन-कीखा थी । इस बढ़े प्रेमसे सुन रहे थे, उसमें एक बात बढ़ी उत्तम और विस्नक्षण आयी, जिसके कारण हमारा हृदय द्ववित होने लगा। जब मैया यशोटा वजचन्दलाकको पकडनेके लिये दौड़ती है और लीकाधर कीका करते हुए हाथ नहीं श्चाते, तब मैया रयामसुन्दरको खड़े रहनेके छिये सरय-बुगके मक्तोंकी शपथ दिखाती है, पर प्रभू हाथ नहीं आते. फिर त्रेताके भक्तांकी शपथ देती है, तो भी उन्हें नहीं पकड़ पाती, फिर द्वापरके भक्तींकी शपथ देती है,इसपर भी वे हाथ नहीं आते, अन्तर्में किलयुगके भक्तोंकी शपध देती है। जिस समय किलके भक्तोंकी शपथ महाराज सुनते हैं, उसी समय सब हो जाते हैं और मैया पकड़कर उन्हें ऊसलमे बाँध देती है। फिर ऊसल घरके सामनेके कुर्कों में भटक जाता है। यह छीका हो रही थी। भगवानुने दोनों वृक्षोंको झटका देकर तोडा धीर उनमेंसे प्रकट हुए यमलार्जुन भगवानुकी स्तुति करने जगे । उस समय भगवानुका चतुर्भुज रूप था। यमकार्जुन यह स्तति कर रहे थे---

धन्य मुनियर शाप दीना अति अनुग्रह सं किया। जासु सुर-ज्ञह्मादि दुर्तम नाय । तुम दर्शन दिया।। अब कृषा करि प्रभु देह यह वर चरण-पंकज मति रहे। जन्मैं जहाँ निज कर्मवश, तहें पक तुम्हरी रति रहे।। जिस समय यह 'अन्य मुनिवर शाप दीनो' शब्द कहे जा रहे थे, इस समय मैंने पहकवानकी तरफ मुक्कर देखा कि मेरे और पहकवानके सिरके उपरसे पिछेने खड़े होकर पागल हाथ बदाये हुए भगवान्के खतुर्जु जरूपकी भोर श्रंगुलीका हशारा कर रहे हैं और कहते हैं 'ले, कर खे दर्शन चतुर्भु जरूपके।' रास समास हुआ तो पागल बोजे, 'तृने हमें हतनी दूरले परेशान किया।' यह कहकर वे तो चले गये—हभर रास समाप्त होते ही पहलवान वे-सुभ-मे हो गये, वे प्रेममें विभोर हो गये, उस दिन पहलवानको बढ़ा ही भानन्द आया। पहलवानने कहा कि 'आज कहीं ऐसा मान्य हो जाय कि नाथ (जो रासमें चतुर्भुज भगवान् वने हुए थे) के चरणारविष्ट इस मस्तकपर लग आयँ।'

राम समाप्त होनेपर श्रीठाकरजीको मैं ही धपने कन्धे-पर चढ़ाकर निवास-स्थानपर ले जाया करता ( मैंने बहुत बई। खोज-बीनके बाद वजभरकी सभी रास-मण्डलियां मेंसे चुनकर इस मण्डलीके श्रीठाक्राजी तथा महारानीजीके प्रति अपना सब कुछ अपंण किया था)। उस दिन पहलुवानके कन्धेपर बैठनेको भीठाकरजीसे प्रार्थना की । श्रीठाकुरजी उञ्जलकर पहलवानके कम्धेपर बैठ गये। पहलवान उनके दोनों चरणकमलींको अपने हाथींसे थामे अपार आनन्दमें मन्न होते हुए उन्हें निवास-स्थानपर ले गये । उस समयकी पहलवानकी आनन्दमयी स्थिति देखनेयोग्य थी । वहाँसे पहलवान सरे पास हेरेपर आये और शेष रात्रिभर उनको नींद नहीं आयी, हँसते-हँसते प्रभात हो गया । दूसरे दिन हम दोनों भैरियाको चल दिये । रास्तेमें मुक्ते भी ज्यादा तकलीफ हो गयी । मैं तो गाड़ी में आया श्रीर पहलवान पैटल भाये । यहाँ आकर पहलवानको छः लंघन हुए। परन्तु वह यहाँ मन्दिरमें जो निस्य कीर्तन हुआ करता था, उसमें जरूर जाते । एक दिन वह बोले, एक बालिश्सभर उपरतक पैरोंकी जान निकल गयी है। दूसरे दिन बोले, दो बिसा पैर निर्जीव हैं । तीसरे दिन तीन, चौथे दिन चार, पाँचमें दिन पाँच, इस तरह कहते-कहते छठे दिन कहने लगे, अब सारे शरीरके प्राण निकछे जा रहे हैं। अन्तिम समय कहने छगे कि 'जिसके छिये हम यह 'जी' छाये थे, वह हमें मिल गया। अब यह शरीर रहे या न रहे, कोई बात महीं।' अन्त समयमें मुझसे बोखे 'भैया, राधारमणसे इमारा चरण छूना कहना और कहना हमारे हेतु वे फिर राधारमण बमेंगे, इम फिर उन्हें इसी भावमें देखेंगे।' चन्स समयमें यह पर कहा-

जिस हालमें जिस वेशमें जिस देशमें रहूँ।
रावारमण रावारमण राधारमण कहूँ॥
इसप्रकार उस मनमोहनके प्रेममें मतवाले भक्तने
अपने प्राण विसर्जन कर दिये!

डनकी स्थिति कुछ ऐसी हो गयी थी कि वे सोतेमें, जागतेमें प्रायः प्यारे मनमोहनकी अनेक छीलाएँ देखा करते। ऐसे-ऐसे पद सुनाते जो किसी पुस्तकमें देखनेको नहीं मिलते। यहाँसक कहते कि प्यारेके आनन्दमेंसे सुक्तको कोई जगा देता है और कहता है 'उठकर भजन कर।'

कोई कहता, 'भजन क्यों नहीं करते ?' तो कहते, 'भजनका जो फल हैं, वह प्यारे मेरे सामने खड़े हैं।' रास देखनेके बाद वे आठ-नी दिन जिये। वे कहते, एक बहा निर्मल शीशा है, उसके दायें-बायें सूर्य और चन्द्रमा हैं, श्रीचमें प्यारेकी मधुर मूर्ति हैं। बजमें रहते, तबतक वे प्रायः इसी पदको गात रहते—

> 'माथं पै मुकुट देख, चन्द्रिका चटक दंख, छनिकी ढटक देख, रूपरस पीतिये।

(स) एक ब्रह्मचारी आये थे, उन्होंने यहाँ आकर चाछीस दिनोंका पुरश्चरण किया। क्षेत्रमें भोजन पा जाते और सारा समय गुक्राकिनारे व्यतीत करते। देइ मासके बाद जब अनुष्ठान समाप्त हो गया, सब वे यहाँसे बज-यात्राको जानेका विचार करने छगे। लर्चा उनके पास कुछ नहीं था। मैंने उन्हें एक रूपया दिया और कहा 'आप अलीगड़नक पैदल जाइये, वहाँसे रेलमें बैठ जाइयेगा ।' वह ऋछीगढ़ तो गये नहीं, राजधाट गये और स्टेशनपर जाकर उन्होंने अलीगइतककी टिकट लेनेका विचार किया, इतनेमें एक आदमी आया और बोला, 'महाराज ! मधुरा तो नहीं जाओगे ? मेरे पास एक टिकट है।' वह बोले 'हमारे पास इतने दाम नहीं।' परन्तु वह आदमी बिना दाम लिये ही टिकट देकर चला गया। उनकी भावना ऐसी थी कि सम्पूर्ण तीर्थ गिरिराजके दर्शन करनेपर भी यदि भगवान नहीं मिले तो और कहीं नहीं मिलंबो क्योंकि श्रीराम और श्रीकृष्णकी प्राचीन निशानी है तो शिरिराज है। जब मुसलमान भक्त रसलान, आछम, मादिल आदिने गिरिराजकी परिक्रमामें भगवान्के दर्शन किये हैं तो मैं तो हिन्दू हूँ, मुझको क्यों नहीं दर्शन होंगे ? वह मधुरा उतरे, वहाँसे गिरिराज पहुँचे । परिक्रमा-की कीमत एक रुपया जो उनके पास था, खर्च हो खुका था। एकादशीके झतका दिन था। इनका रात-दिनका समय भगवसाम-जपमें ही बीतता था। परिक्रमा कर खुके तो एकादशीके दोपहरके समय इन्हें एक लड़का मिला और बोला 'बाबा, तुम परिक्रमा कर रहे हो, आज तुमको भोजन नहीं मिला ?' वे बोले, 'नहीं मिला, हम तो कई परिक्रमा करने आये थे, यहाँ भिक्षाका ठीक नहीं है, प्यारेकी ऐसी ही मर्जी है, हम क्या करें ?' लड़का बोला, 'चलो, हम अपने घर खिला लावें।' — लड़का उन्हें एक झाझणीके घर ले गया। बाझणी बड़ी भक्त थी, एकादशीके दिन

फलाहार बनाये बैठी थी। छड़केने घरमें जाकर डन्हें पानी दिया। बाइएणीका यह नियम था कि कोई साधु आता तो पहले उसे भोजन कराती फिर आप करती। ब्रह्मचारीजी बैठ गये, बाइएणीने फलाहार परोसा। ब्रह्मचारीजी बीठ गये, बाइएणीने फलाहार परोसा। ब्रह्मचारीजी खाने लगे। छड़का चला गया। अब फलाहार कर खुके तो बाइएणी बोली, 'महाराज ! मैं तो हसी आशामें थी कि कोई आवे तो फलाहार कराजें। बापको कौन बुलाकर लाया ?' ब्रह्मचारी बोले 'नुस्हारा पुत्र लिबा लाया था, बोला 'यह घर मेरा है।' बुदिया कहने लगी 'महाराज! मेरे तो कोई पुत्र ही नहीं, इस छड़केको सो मैं जानती भी नहीं, कौन है!' यह सुनकर ब्रह्मचारीजी दंग रह गये और फूट-फूटकर रोने लगे। यह घटना स्वयं ब्रह्मचारीजीने वापस लौटनेपर मुक्तसे कही थी।

#### (१५) स्वामी श्रीभोलेबाबाजी

~×××

बहुत-से लोगोंको कहते सुनता हूँ कि ईश्वर दूर है, मैं कहता हैं, डाजिरा-हजूर है, सर्वत्र भरपर है। कई कहते हैं कि ईसर नहीं है, मेरा कहना है कि ईसर हर कहीं है। पासमे भी पास है, खासुल-खास है। सबका अपना आप है. निष्पाप है. निष्ताप है. आनन्दका समुद्र बेमाप है. शान्तिका अचल पहास है. उसमें न पर्दा है न आह है ! हैश्वर-क्रपा विना हैश्वरका ज्ञान नहीं होता, ईश्वरके ज्ञान हुए बिना सन्देयका कल्याण नहीं होता। ईश्वरका ज्ञान हुआ कि अणभरमें जीवका कस्याण हुआ ! ईश्वर सन्मात्र है, चिन्मात्र है, सुसमात्र है, अमात्र है ! सन्मय है, चिन्मय है. जानन्दमय है, निरामय है ! शुद्ध है, बुद्ध है, निर्मुक है, अक्षय है, अब्यय है, अनिरुक्त है, प्यारे-मे-प्यारा है, सर्व उपाधियों में न्यारा है, उजियारोंका उजियारा है ! न उसका रंग है. न रूप है. रंग-रूपमे रहित अरूप है. न उसमें छाया है न भूप है, उपमारहित अनूप है, मिष्कल है, निर्भात है, भवभयभञ्जन है, घाँखोंको लोखनेवाछा अदभूत अअल है, अपने जनोंके लिये सखदाता राजन है ! एक है. शान्त है, अद्रय है, अनन्त है, सब कस्पनाओंसे दूर है, सब नरोंका नर है! अन्यक्त है, ऋचिन्त्य है, इन्द्रियोंसे पर मनमे रहित निश्चिन्त है, अक्यनीय है, चनिर्वचनीय है! पावनसे भी पावन है, शुद्धसे भी झुद्ध परम सुहावन है, प्राचौंका प्राण है, जानकी जान है, सत्य है, बच्च है, प्रज्ञान

है, न बाह्य है न स्थाज्य है, न प्राप्य है न अप्राप्य है ! अपना आप होनेसे सर्वदा ही प्राप्त है, उसको जानकर कर्नक्य हो जाता समास है ! एक है. अद्वितीय है, फिर भी मायासे मोहित पुरुपोंको भासता सिद्वितीय है ! स्वयंज्योति है, सबको प्रकाशता है, सबसे प्रथम भासता है, स्वयंसिद्ध है, विद्वानोंको प्रसिद्ध है, अविद्वानोंको अप्रसिद्ध है, सब कुछ होता उसीसे सिद्ध है ! मिथ्या भी संसार ईश्वरकी सत्तासे सच्चा-सा प्रतीत होता है, अशुचि भी देह ईश्वरकी पवित्रताने पवित्र-सा दिखायी देता है, जैसे मृत्तिका सस्य है, घट कल्पित है, जैसे सुवर्ण यन्तु है, भूषण आरोपित है, जैसे लोहा परमार्थरूप है, सहगादि अध्यान है, इसी प्रकार एक ईश्वर हो सस्य है और सर्व नाम-रूप जगन् उसमें अध्यानोपित है !

एक ईश्वर सर्वत्र परिपूर्ण है, न कहीं जाता है, न कहीं आता है, सर्वदा है, सर्वत्र है, सर्व है, मन सममता है कि मैं सबसे अधिक दौड़नेवाला हूँ, मेरे समान कोई दौड़ नहीं सकता, परन्तु जब मन ईश्वरका दर्शन कर लेता है, तो समझता है कि मैं जहाँ-जहाँ जाता हूँ वहाँ ही ईश्वरको पाता हूँ, इसिक्टये में कोई वस्तु नहीं हूँ, ईश्वर ही मेरा सक्स्प है। ईश्वर न हिलता है, न डुलता है, न घटता है, न बदता है, किन्तु सर्वदा एकरस है। इन्डियाँ ईरवरतक नहीं पहुँच सकती, न्योंकि जहाँ-जहाँ इन्डियाँ जाती हैं, वहाँ-वहाँ हैं बर प्वंसे ही विद्यमान है। अनेक विश्व हैं बरमेंसे उत्पक्ष हो-होकर लय हो जाते हैं, ईश्वर ज्यों-का-त्यों हो रहता है, ईश्वर में विश्वका नामसक नहीं है, ईश्वरकी मायासे मोहित पुरुपोंको ईश्वरमें विश्व भासते हैं। परमार्थसे ईश्वर असंग है, अनंग है, निष्कल है, निर अन है, गुआतीन है, सायातीत है, कायातीत है, सर्वातीत है, ठोस है, निर्धोप है, निर्दोप है, ऐसे ईश्वरमें विश्वकी कल्पना ही नहीं हो सकती। यह विश्व विश्वाका रचा हुआ है, ऐसा शास्त्रकारोंका कथन है, यह उनका कथन ठीक ही है, परन्तु मन बिना यह विश्व देखनेमें नहीं आता, मनसे ही देखनेमें आता है, इसिल्ये विचार कर देखा जाय, तो यह विश्व मनका ही रचा हुआ है। जब मन बारस्वार ईश्वरानुसन्धान करता है तो मनको निश्वय हो जाता है कि में मन नहीं हैं, किन्तु अक्षय, अव्यय, निरामय शिव ही हैं। तब वह इसप्रकारका अनुभव करता है—

श्रहाहा! मैं मन नहीं हूँ, अब मैं नाममात्रका मन हूँ, देखनेमात्र हूँ, संस्कारमात्र हूँ, जली हुई रम्मीके समान दूसरोंकी दृष्टिमें सनका आकार हूँ, वस्तुतः सिंबदा-नन्द निर्विकार निराकार हूँ । शुद्ध हूँ, बुद्ध हूँ, निरञ्जन हूँ. निर्मुक्त हैं, चिद्रघन हैं, शब्दमे रहित हूं, स्पर्शमे वर्जित हूँ, रूपसे द्वीन हूँ, रमसे विद्दीन हूँ, गन्धसे शुल्य हूँ, सर्वसे पीन हैं, शब्दका शब्द हैं, स्पर्शका स्पर्श हूँ, रूपका रूप हूँ, रसका रस हूँ और गन्धका भी गन्ध हूँ। आकाशका आकाश हैं, वायुका वायु हैं, तेजका तेज हैं, जलका जल हूँ और पृथिबीकी पृथिबी हूँ । एवंमें मैं हूँ, पश्चिममें मैं हूँ, दक्षिणमें में हूँ, उत्तरमें मैं हूं। आग्नेयमें, नैऋत्यमें, वायब्य-में और ईशानमें मैं हूं। नीचे मैं हूं, ऊपर मैं हूँ, सर्वत्र मैं हूं। सर्वका प्रकाशक हूँ, ज्योतियोंका ज्योति हूँ, तमसे परे हूँ, आदि-अन्त-मध्यसे रहित हूँ, सर्व भेदोंसे वर्जित हूँ। सर्व नाम मेरे ही हैं, सर्व नामोंसे मैं रहित हूँ, तीनों देहोंसे रहित तीनों देहींका साक्षी हूँ, तीनों छोकोंसे रहित तीनों लोकोंका प्रकाशक हूँ ! देहों और लोकोंका ही नहीं, उनके अभावका भी मैं साक्षी हैं।

मैं ही एक सुखरूप हूँ, मेरे सिवा सब दु:खरूप है, मांसादिका बना हुआ स्यूल देह प्रत्यक्ष तु:खरूप है; बासनाएँ, सूक्ष्म द्वारीर कामाविका हेतु होने मे दु:खरूप हें और कारण-शरीर प्रज्ञानरूप होनेसे दु:खरूप है, तीनों गुण दु:खरूप हैं, तमोगुण अज्ञानरूप होनेसे, रजोगुरा विक्षेपरूप होनेसे श्रीर सत्त्वगुण परिणामी होनेसे दु:खरूप है। तीनों गुणींका बना हुआ ब्रह्मायड दुःखरूप है, यचपि ब्रह्मायड दुःखरूप है परन्तु यह ब्रह्मागढ मुझ श्रानन्दस्वरूप आरमामें प्रध्यस्त होनेसे सुझसे इसका कुछ सम्बन्ध नहीं है, इसिछये मेरे विचारमे ब्रह्माण्डका आस्यन्तिक प्रलय हो गया है । आस्यन्तिक प्रख्य ही ब्रह्मस्वरूप सुस्ररूप है, इसीका नाम मोक्ष है, यह ही कैयस्यपद है, यह ही निर्चाण है, यह ही मेरा स्वरूप है. इसिकिये में शान्त हूँ, सुख हूँ, श्रानन्द हूँ, परमानन्द हूँ, अमृत हूँ, निरामय हूँ, निरक्षन हूँ, भूमा हूँ, निर्विकार हूँ, निर्मय हैं, निःशोक हैं, निर्मोह हैं, सदाशिव हैं, देहातीत हुँ, मायातीत हूँ, निष्प्रपश्च हूँ, अद्भय हूँ, एक हूँ, अष्छ्रेच हूँ, अभेद्य हूँ, निरवद्य हूँ, शब्दातीत हूँ । क्या कहूँ क्या हैं, जो हैं सो हैं, सुलाका अचय सागर हैं, शान्तिका अचल पहाद हूँ, अलण्ड आनन्दका भण्डार हूँ, रसोंका रस हैं, सारका सार हैं, बाह गुरु! बाह शास्त्र! बाह ईश्वर ! मालामाल कर दिया, निहास कर दिया, संसार-सागरसे पार कर दिया ! आप तीनोंकी कृपा बिना कोई अपने बलसे अवाह मंसार-समुद्रका पार नहीं पा सकता, आपकी कृपा ही संसार-सागरसे पार करनेवाली और नरको नारायण बनानेवाली है ! सनकादि गुरुओंको नमस्कार है ! करोड़ों बार नमस्कार है !! बारम्बार नमस्कार है !!!

शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

कुं ० — नाना कुछ मी है नहीं, एक तस्व मरपूर ।

सबका अपना आप सो, नहीं पास नहिं दूर ॥

नहीं पास नहिं दूर. सर्वमें एक समाया ।

सिकत् पूर्ण अखण्ड, भेद दिखलाती माया ॥

भोला ! सो नर धन्य, तस्य जिसने पहि चाना ॥

सो नर है हतभाग्य, एकमें देखे नाना ॥

भूमा हो मुझ्क्क्प है, अत्य माँहि सुख नाहिं ।

अविचल सुद्ध यदि इष्ट हो, लग हो भूमा माहिं ॥

कय हो भूमा माहिं, मोड़ के मुझ मोगोंसे ।

हो जा अपना आप, छूट जा सब रोगोंसे ॥

मोला ! मीतर देखे, किरे मत बाहर धूमा ।

अस्य माहिं सुद्ध नाहिं, मात्र केवल सुख भूमा॥

#### (१६) पण्डितप्रवर श्रीपश्चाननजी तर्करत्न

अपने मनुष्य-जन्मको सार्थक करनेके लिये ईश्वरको मानना चाहिये।

व्याख्या-

जीवमात्र ही त्रिगुणा मिका मायाके अधीन हैं। सम्ब, रज और तम ये तीन गुण हैं: सम्बगुण ज्ञान और सुख-प्रधान है, रजोगुण कर्म और दुःख-प्रधान है एवं तमोगुण धातृतमाव और मोह-प्रधान है। सभी जीवों में न्यूनाधिक-रूपसे ये तीनों गुण अपनी शक्तिको प्रकट करते हैं। अन्यान्य जीवों में ज्ञानका विकास अरूप होनेके कारण वे तम-प्रधान हैं; मनुष्य कर्मठ होनेके कारण साधारणतः रज-प्रधान होनेपर भी उसमें जाति-वर्ण-भेदमे सम्बादि गुणोंका आपेशिक तारतम्य रहता है। इन तीनों गुणोंकी त्रितन्त्री-रज्जमे जीव-मात्र वेथे हुए हैं। सन्त-प्रधान मनुष्य ज्ञान और सुखके बन्धनमें श्रीर तामस मनुष्य कर्म और दुःखके बन्धनमें श्रीर तामस मनुष्य कर्म त्रान्य भीर भयमे अभिभूत होनेके कारण इनके बन्धनमें बँधे हैं। इस बन्धनमें खुरकारा पानेका एकमात्र उपाय है—ईश्वरकृपा। भगवान्ते स्वयं कहा है—

मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामता तरन्ति ते ।

'को मेरी शरण होते हैं वे मेरी सायासे तर जाने हैं।' इस प्रमाणमे ही नहीं, जरा-सा प्रयव करनेपर इस बातको प्रत्यक्ष भी किया जा सकता है। मनकी कैसी भी श्रवस्था हो, कुछ टेरतक बलात येंठ जाश्रो और मनको अपने हृदय-कमलपर स्थित इष्टदेवके चरणोंमें लगा हो, थोड़ी ही देर क्यों न हो, फिर देखो, उस समय जो शान्ति मिछती है यह किसनी मधुर है! इसप्रकार जिलनी अधिक देर बैठ सकोगे, उतना ही शान्तिका आम्बादन प्रधिक मिठेगा, इस प्रशान्त भावके स्थायी होनेपर, यदि इसी अवस्थामें वेह-त्याग हो जायगा तो तुम सहज ही बन्धनमे मुक्त होने-के मार्गपर चले जाओरो । ईश्वरको न माननेपर यह शास्ति नुर्दे कभी नहीं सिल सकती। सम्भव है कि शराबके नही-की भाँति तुम्हें कामिनी-काञ्चनमें उद्दास आनन्दका अनुभव डो. किन्तु वह शान्ति नहीं है, बन्धन-मुक्तिका मार्ग नहीं है। पता नहीं, संसार-नदीके प्रवाहमें बहते-बहते तुम किस अयानक श्रधाह सागरमें जाकर गिर पदोगे । ईश्वर-सन्धि

इस भव-नदीके बीचमें एक आनन्द-द्वीप है, इस द्वीपका आश्रय मिळ जानेपर नदीमें बहना नहीं पहता। नहीं तो, इस बातका कोई निश्चय नहीं है कि इस जन्मका मनुष्य दूसरे जन्ममें किस योनिको प्राप्त होकर पुनः अमणके खकमें पह जायगा, ईश्वरका आश्रय लेनेपर ही मनुष्य-जन्म सार्यक होगा, तभी वह उलटा बहकर संसार-सरिताके मूल-स्थानपर पहुँच सकेगा।

२---ऐसी कोई हानि ही नहीं है जो ईश्वरमें अविश्वास करनेपर न हो।

व्याख्या—

ईसरमें अविखासी मनुष्य नीतिके रूपमें सध्यनिष्ठता-को प्रहण कर सकता है परन्तु ऐसी अवस्थामें गुद्धारुपये उसका सध्यनिष्ठाये गिर जाना बहुत सम्भव है। जिसका ईश्वरमें विश्वास नहीं है, जिसके मनमें भगवरकृपा प्राप्त करनेकी इच्छा नहीं है, वह कितना ही समाजसेवक क्यों न हो, केवल नीतिका धाश्रय लेकर वह काम-कोशादि रिपुओंकी सामयिक उत्तेजनासे कभी नहीं वच सकता और उपर्युक्त शान्तिके मार्गकी धोर तो वह जा ही नहीं सकता। अतप्य ईश्वरको न माननेमें सस्यसे गिरना, इन्द्रियसंयमका धभाव और शान्तिपथके अनुसम्धानमें असमर्थता आदि अनेक प्रकारकी हानियाँ होती हैं।

३—ईसर समल प्रमाणोंने घतीन है, ऐसा ट्राशिनकरण कहते हैं, उनके इस कथनका क्या अर्थ है, इस विषयपर में कुछ भी नहीं कहना चाहना। पर मेरा प्रपाना मत यह है कि ईसर सर्व-प्रमाण-सिद्ध हैं। एक मृणसे लेकर यह भारी प्रहत्तक जिस छोर भी देखों, सभी ईसरका प्रमाण है। यह प्रमन्त विचित्रतामय विश्ववट कोई आकस्मिक नहीं है, अचेतनका विकास नहीं है, इसके अन्दर जो निपुणना भरी हैं, उसको सर्वज्ञ भौर सर्व-शत्तियोंके स्वामोंके अतिरिक्त और कोई नहीं दिखला सकता। इसके सिवा मैं अपने विश्वासपर यह भी कहता हूँ कि भगवान् मक्तके दृष्टानेचर और वाक्य-प्रयोगके हारा श्रुतियोचर भी हुआ करते हैं। शास्त्रप्रमाण तो है ही; मैं पुनः कहता हूँ कि ईसर सर्व-प्रमाण-सिद्ध हैं। उनको प्रयम् किया जाता है, अनुमानसे समस्रा जाता

है और ग्राप्त-दाक्योंसे जाना काता है। ईश्वरकी सिद्धिके क्रिये प्रमाण नहीं हुँ इना पक्ता ।

थ--प्रायः ३३-३४ वर्ष पहलेकी बात है । श्रावणके कृष्णपत्तकी राम्नि थी, श्राकाश बादकॉसे साम्छा-दित था, मैं रातको चाठ बजेकी ट्रेनसे, क्खक्सेसे अपने घर जा रहा था। हमारा मकान भट्टपश्ली गाँवमें कछकत्तेमे साढे बाईस मीळ उत्तरकी कोर है। बाईस मीक्रपर काँकनाड़ा स्टेशन है, स्टेशनसे उत्तर छः-सात मिनटके रास्तेपर इमारी पाठशाका है, उससे उत्तर तीन-चार मिनट चक्रनेपर इमारा घर मिकता है. रेक्की पटरीके नीचे इस समय स्टेशनसे छेकर हमारे घरके पासतक पक्की सबक बन गयी है। किन्त उस समय पक्की सबक नहीं थी। बक्कि पाठशाळाके सामने एक पुष्करणी थी और पूर्वकी कोर रेकके सार करो हुए थे; पुष्करणीके पूर्वौश भीर सार्रोंके पश्चिमोशके बीचसे एक छोटी-सी पगडण्डी थी। टेन आनेके समय भगवत्क्रपासे मेरा मन उनके नाम-कीर्तनमें जग गया । जिप समय ट्रेन बारकपुर स्टेशनपर पहेंची, उस ममय थोडा-धोडा पानी बरस रहा था, बारकपुरमें सारी गाबी खाली हो गयी । उच्चस्वरसे नाम-कीर्तनका सयोग देखकर मेरे मनमें अध्यन्त आनन्द हुआ, परन्तु वर्षा और धन्धकारको देखकर कुछ चणींके लिये मन जरा चञ्चल हो गया । रेखके किनारे रास्तेकी फिसलाइट और कॅंधेरेमें पुष्करणीके बीचसे होकर जानेमें क्वेशकी बात याद आ गयी, मनमें म्फुरणा हुई कि कहाँ तो यह आनन्द और कहाँ टेनसे उतरते ही उतना क्रेश! परम्तु दूसरे ही चण यह विचार जाता रहा और मैं नाम-कीर्तनके आनन्दमें निमप्त हो गया। इससे यह नहीं समझना चाहिये कि उस समय मुक्ते बाह्यज्ञान नहीं था, क्योंकि काँकनादा स्टेशन आते ही मुक्ते पता छग गया और मैं गाड़ीसे उतर पदा । अब नाम-कीर्तन बन्द हो गया । सब ओर अन्धकार हा रहा था, सीधे रास्तेमें बढ़ी फिसलान है और दरके राज-पथपर शराबियोंका उपद्वव है। अन्तर्मे मैंने सीधे रास्तेसे डी जाना स्थिर किया और धीरे-धीरे चल पदा। कुछ ही दूर चला था कि मैंने देखा, सास्टेन क्रिये कोई आ रहा है और दक्षिणकी ओर बोरसे आगे बढ़ रहा है, शस्तेके बगलमें आते ही मैंने देखा, मेरे ही दो विद्यार्थी है। मैंने विस्मित होकर उनसे पूछा 'तुम क्षोग कहाँ हा रहे हो !' उन्होंने कहा 'बापको छेने।' मैंने फिर पूछा 'तुम छोगोंको कैसे पता छगा कि मैं इसी टेमसे आ रहा हैं !' विद्यार्थियोंने उत्तर दिया- 'अभी जो ट्रेन स्टेशनसे निकब गयी उसमेंने आपड़ी तो बढ़े जोरसे इसकोर्गोका नाम छेकर पुकारते हुए कह रहे थे कि रोशनी केंद्रर जरुदी स्टेशनपर आओ, इसीसे इमछोग दाँड़े आवे हैं।' 'ट्रेन स्टेशनसे उत्तरकी ओर गयी, फिर तुम दक्षिणकी ओर क्यों आये ?' मैंने छार्श्रोंसे पूछा । उन्होंने कहा 'ठीक तो नहीं कह सकते कि ऐसा क्यों किया, परन्तु यह सोचा कि पहले काँकनाका स्टेशन देखकर तब उत्तरके नैहाटी स्टेशन जार्येंगे, इसीसे इधर चले आये।' मैंने सोचा, 'मैं कितना इतभाग्य हैं, मुक्ते इस सामान्य क्षेत्रका सारण न होता, तो पता नहीं कितनी भगवत-क्रपा प्राप्त होती ! उस समयकी मनकी स्थितिका क्या वर्णन करूँ ? मेरी आँखोंसे आँस्फ्रॉकी धारा बहु रही थी । मैंने गुद्रट-कवठ होकर दोनों छात्रींने कहा 'श्ररे, तुम बढ़े भाग्यवान हो, तुमने भाज भगवानके शब्द श्रवण किये. मैंने तुम्हें नहीं पुकारा था, यह पुकार तो उन्हींकी थी।'

वे दोनों ही छात्र अध्यापक हुए। दोनोंने ही उपाधियाँ प्राप्त कीं । इनमेंने मथुरेश तर्कतीर्थ तो निमखापाक-राज्यके समा-पण्डित हुए; अब इनका परलोकवास हो गया है और दूसरे श्रीमान् रामरच तर्कतीर्थ इस समय मेदिनीपुर जिलेकी प्रधान चतुष्पाठीके प्रधान अध्यापक हैं।

उस समय मुमे इसप्रकारकी कृपाके और भी अनुभव होते, किन्तु वयोष्टृद्धिके साथ ही-साथ मेरी अवनित होती गयी। इस समय मैं प्रभुसे दूर हूँ। उनका परिस्यक्त अपराधी भृत्य हूँ। ये सब बातें खोजनेकी नहीं यीं, किन्तु बहुत दिनोंसे मैं उन्हें भूज रहा हूँ, उनकी कृपाका अनुभव नहीं कर पाता हूँ, इसीसे निराश होकर आज यह छिख रहा हूँ।

चौथे प्रसका उपसंहार यह है कि मैं सपनी दस वर्षकी उन्नमें ही, केवल बाईस वण्टेके अन्दर पहले पितृ-हीन और फिर मानृहीन हो गया था, तबसे वही— 'पिताहमस्य जगतो माता धाता पितामहः।'-भगवान् मेरे पिता-माता बन गये और उन्होंने ही मेरी रक्षा और शिक्षादिकी सारी व्यवस्थाएँ कीं। इस सम्बन्धकी प्रत्येक घटना मेरे किये उनके माता-पिता होनेका प्रस्थक प्रमाया है; किन्तु इस बातोंका केवल सुसको ही पता है, दूसरा

कोई साची नहीं, इसीसे मैंने इनका उण्लेख म करके, केवल एक उसी घटनाका वर्णन किया है, जिसका एक अप्रसादी साक्षी अभीतक जीवित है। कास्टरेन केकर स्टेशनपर छात्रोंको बुखाना मेरे उन पिता-माताका ही कार्य था, इसमें कोई सन्देइ नहीं। कारण, बान्न मेरी पाठशास्त्रामें पद रहे थे, अनेक सात्र थे, चस्ती हुई गांदीसे ममुख्यके पुकारनेपर उसका बाइरके छोगींद्वारा सुना जाना असम्भव है। यद्यपि इमारी पाटशाका रेकसे ५०-६० फुटकी दूरीपर ही थी, किन्तु चक्ती गाड़ीसे और मेरे ही स्वरसे पुन:-पुन: पुकारना भगवान्की कीकाके सिवा और कुछ भी नहीं हो सकता। छात्रोंने मुझसे कहा था कि 'इमस्रोग निःसम्देहरूपये श्रापकी ही आवाज सुनकर दौड़े आये हैं । काँकनाड़ासे उत्तर हेद मीलकी दरीपर नैहाटी स्टेशन है, आप यहाँ न मिलते तो हमलोग नैहारी जाते, परन्तु यहाँसे छटकर नैहारीको जाती हुई गाबीसे आपकी भाषाज सुनकर भी हम यहाँ क्यों आये,

इस बातका ठीक उत्तर इस नहीं दे सकते, प्रबस्त इच्छा हुई कि पहले यही स्टेशन देख चर्च ।'

कृपाकी यह घटना अति क्षुद्र होनेपर भी उन माता-पिताने यह सोचकर कि, इस कॅंघेरी वरसातकी रासमें हमारा वचा छेशकर मार्गसे कैसे आयगा, उसका उपाय किया था। मेरे घर छौटनेका कोई समय निश्चित न होनेके कारण में पहलेसे कोई व्यवस्था न कर सका, किन्तु मेरे माँ-वापने वह व्यवस्था—प्रकाश लेकर सामने जानेवालेकी व्यवस्था कर दी!

इस समय मैं मिक्तगून्य, कठिन-हृद्य होनेपर भी, उसकी कृपाकी बातका स्मरणकर सचमुच मुग्ध हो जाता हूँ खार भी कितनी ही बातें हैं, पर उन्हें कह नहीं सकता।

पोड़ारजी ! आप चिरजीवी हों, आपके इस प्रश्नमें उस समयके भावने जाप्रत होकर क्षणकारूके लिये मेरे हृदयको शीनल कर दिया ।

## (१७) रमण महर्षि

१-स्योंकि ईश्वर (आत्मा) हमारे छिये सबसे बढ़कर प्रिय है, इसिछये इम निश्चयपूर्वक उसमें विश्वास करते हैं तथा हमें उसमें विश्वास करना भी चाहिये। ईश्वर इमसे भिन्न नहीं है, विश्व वह हमारा अन्तरतम आत्मा है। इसीछिये इम ईश्वरकी और आकर्षित होते हैं।

२-जो मनुष्य ईश्वरमें विश्वास नहीं करता, वह केवल जगत्के वाद्यस्वरूपके प्रायत्रमें ही निमग्न रहता है। और यह समस्त शोक और मन्तापका मूछ कारण है। शान्ति और भानन्दके चाहनेवाले पुरुषको अपने मीतर ईश्वर अर्थात् सत्-चित्-आनन्दको स्रोजना होगा।

३-अन्तर्ज्ञान-सम्बन्धी अनुभवके लिये किस प्रमाण-प्रवल प्रमाणकी आवश्यकता है? प्रमाणकी अपेक्षा अन्तर-अनुभव कहीं श्रधिक विश्वसनीय होता है। ईश्वर है। केवल हेश्वर ही है और आप उसके अस्तित्वका प्रमाण माँगते हैं। इस विषयके बौद्धिक (तार्किक) प्रमाण भी हैं, वे शाखोंमें मिकते हैं। परन्तु अन्तर्ज्ञान सबसे प्रवल प्रमाण है।

४-पहलेकी बात है, जब मैं भरवानी बेस्तूरके

मन्दिरमें गया, तो वहाँ कोई न था। इसकिये में सामनेके शिखरके समीप खडा-खडा प्रतीक्षा करने बगा । धोडी देरके बाद मन्दिरका द्वार खुला श्रीर मैंने श्रन्दर प्रवेशकर मवदपर्मे स्थान ग्रहण किया, वही स्थान उस धँधेरे मन्दिरमें कुछ प्रकाशमय था। वहाँ बैठते ही मैं ध्यानमें मप्र हो गया। अचानक सुझको दिग्य प्रकाश दीख पदा जो प्रस्फुटित होकर अपनी दीसिसे चतुर्दिक दीसिमान हो उठा । मैं अपने स्थानये उठा श्रीर मैंने सोचा कि 'ब्रवश्य ही भगवानुका यहाँ आविर्भाव होगा और यह देखनेके किये कि कहीं प्रकाश अन्दरसे सी नहीं फूटा पहला है, मैं मन्दिरके गर्भगृहमें गया । परन्तु उस कोठरीमें ऐसा प्रकाश न पाकर सुसे विश्वास हो गया कि वह प्रकाश प्रतिमासे नहीं आया था । वह प्रकाश चाहे जो हो, वह तरकण विकीन हो गया । इसके बाद मैं पुनः समाधिमें कीन हो गया। जिन्हें विदोष जानना हो उन्हें श्री बी० बी० एन॰ स्वामी-लिखित 'Self-realisation' नामक ग्रन्थ-के प्रष्ठ २०, २१, २३, २४, २४, २६, २६, ३०, ३६, ३७ को देखने चाहिये।

#### (१८) श्रीजयदयालजी गोयन्दका

हैरवरके विषयमें जो प्रश्न किये गये हैं उनको सुनकर मुझको आश्चर्य नहीं होता, क्योंकि यह विषय बुद्धिकी पहुँचके बाहरका है। आश्चर्य सो इसमें मानना चाहिये कि जो ईरवरको मानते हुए भी नहीं मानते। ईरवरके तरवको न जानकर ईइवरको माननेवाले कहते हैं कि हैरवर सर्वेज्ञ, सर्वशक्तिमान्,म्यायकारी, कर्मफकदाता,सत्य-विज्ञान-भानन्द्धन है, इसप्रकार ईश्वरके स्वरूपको बतळाते हैं,पर ईश्वरके निर्माण किये हुए नियमींका पालन नहीं करते। ऐसे पुरुषोंका मानना केवल कथनमात्र है, ऐसे ही मनुष्यों-की मुर्खताका यह फल है कि आज संसारमें ईश्वरके अम्तित्वमें सन्देह किया जाता है। ईश्वरको सर्वधा न माननेवालोंकी अपेका धन्धश्रद्धासे भी ईश्वरके मानने-वासोंको उत्तम समझता हुआ भी मैं उनकी निन्दा इसकिये करता है कि ऐसे अन्धश्रद्धावाके मनुष्य ही श्चनीश्वरवादके प्रचारमें एक प्रधान कारण हुए हैं। जो वास्तवमें ईश्वरको समक्रकर ईश्वरको मानते हैं, उन्हींका मानना सराहनीय है। क्योंकि जो ईश्वरके तत्त्वको जान जाता है उसके आचरण परमेश्वरको सर्यादाके प्रतिकृत नहीं होते, प्रत्युत उसीके आचरण प्रमाणभूत और आदरणीय होते हैं। भगवान कहते हैं---

> मद्यदाचरित श्रेष्ठस्तत्त्तेदवेतरी जनः। स यत्प्रमाणं कुरुते कोकस्तदनुवर्तते॥ (गीता ३ । २१)

श्रेष्ठ पुरुष जो-जो चाचरण करता है, मन्य पुरुष भी उस-उसके ही अनुसार बर्तते हैं, वह पुरुष जो कुछ प्रमाया कर देता है, छोग भी उसके अनुसार बर्तते हैं। ऐसे पुरुष ही ईश्वरवादके सबो प्रचारक हैं, मैं तो एक साधारया पुरुष हूँ। यथि ईश्वर-विषयक प्रश्नोंके उत्तर देनेमें मैं असमर्थ हूँ, तथािप कम्यायाके पाठकोंके जिये साधु पुरुषोंके संग और अपने विचारसे उत्पक्ष हुए भावोंका कुछ मंत्रा अपनी साधारया बुद्धिके अनुसार अपने मनो-विनोदके छिये उनकी सेवामें रखता हूँ। सज्जनगण मुझे बालक समसकर मेरी त्रुटियोंपर चमा करेंगे। ईश्वरका विषय वहा गहन सौर रहस्वपूर्ण है, इस विषयमें वड़े-बड़े पियहतजन भी मोहित हो जाते हैं, फिर मुझ-सरीखे साधारण मनुष्यकी तो बात ही क्या है।

- ९-(क) ईश्वर बिना ही कारय सवपर दया करता है, प्रस्युपकारके बिना म्याय करता है और सबको समान समसकर सबसे प्रेम करता है। इसक्रिये उसको मानना कर्तम्य है और कर्तम्य पाछन करना ही मनुष्यका मनुष्यस्व है।
- ( स ) ईश्वरको बिना माने उसके तत्त्वकी खोज नहीं हो सकती और उसकी खोज हुए बिना उसके तत्त्वका ज्ञान नहीं हो सकता और ईश्वर-ज्ञानके बिना कल्याय होना सम्भव नहीं।
- (ग) ईसरको माननेसे उसकी प्राप्तिके किये उसके गुण, प्रेम, प्रभावको ज्ञाननेकी खोज होती है और उसके नामका जप, स्वरूपका प्यान, गुणोंके श्रवण-मननकी चेष्ठा होती है, जिससे मनुष्यके पापों, श्रवगुणों एवं दु:खोंका नाश होकर उसे परमानन्दकी प्राप्ति हो जाती है।
- (घ) अच्छी प्रकारसे समझकर ईश्वरको माननेसे मनुष्य-के द्वारा किसी प्रकारका दुराचार नहीं हो सकता। जिन पुरुषोंमें दुराचार देखनेमें आते हैं, वे बास्तवमें ईश्वरको मानते ही नहीं हैं। मूठे ही ईश्वरवादी बने हुए हैं।
- (क) सच्चे हृदयसे ईश्वरको माननेवार्छोंकी सदासे जय होती आयी है। ध्रुव-प्रह्वादादि-जैसे अनेकों उवलन्त उदाहरण शास्त्रोंमें भरे हैं। वर्तमानमें भी सच्चे हृदयसे ईश्वरको मानकर उसकी शरण लेनेवार्छोंकी प्रत्यच उन्नति देखी जाती है।
- (च) सम्र्णं श्रुति, स्मृति आदि शास्त्रोंकी सार्थकता भी ईश्वरके माननेसे ही सिद्ध होती है। क्योंकि सम्पूर्ण शास्त्रोंका ध्येय ईश्वरके प्रतिपादनमें ही है।

बेदे रामायणं चैव पुराणे भारते तथा। आदौ मध्ये तथा चान्ते हरिः सर्वत्र गीयते॥

इसी प्रकार ईश्वरको माननेसे अनन्त छाम है।

२-(क) कर्मोंके अनुसार फल भुगतानेवाडे सर्वव्यापी परमारमाकी सत्ता न माननेसे मनुष्यमें उच्छ लकता बढ़ती है। उच्छ लिल मनुष्यमें मूठ, कपट, चोरी, जारी, हिंसादि पाप-कर्मोंकी एवं काम, क्रोध, क्षोम, मोइ, अहंकार आदि अस्तुर्णींकी हुद्धि होकर उसका प्रतन हो खाता है जिसके परिणासमें वह और महा दुवी वन जाता है।

- (स) ईश्वरको न माननेसे ईश्वरके तत्त्वज्ञानकी स्रोज महीं हो सकती और तत्त्वज्ञानकी स्रोजके बिना धारमाका कर्त्वाण नहीं हो सकता ।
- (ग) ईरवरको न माननेसे कृतन्नताका दोष भा जाता है, क्योंकि जो पुरुष सर्व संसारके उत्पन्न तथा पाछन करनेवाळे सबके सुहृद् उस परमिता परमारमाको ही नहीं मानते, वह यदि अपनेको जन्म देनेवाळे माता-पिताको न माने तो क्या आश्चर्य है? और जन्मसे उपकार करनेवाळे भाता-पिताको न माननेवाळेके समान वृसरा कौन कृतन्न है ?
- (घ) ईश्वरको न माननेसे मनुष्यकी भ्राप्यारिमक स्थिति नष्ट हो जाती है और उसमें पशुपन आ जाता है। संसारमें को छोग ईश्वरको नहीं माननेवाले हैं, गौर करके देखनेसे उनमें यह बात प्रस्यक्ष देखनेमें भ्राती है।

इसी प्रकार ईश्वरको न माननेमें अन्य अनेकों महान् हामियाँ हैं, पर विस्तारके भयमे अधिक नहीं छिखा गया।

३-ईरवरके अस्तित्वमें प्रमाण पूछना कोई आश्चर्यजनक बात या बुद्धिमता नहीं है। इस विषयमें प्रभ करना साधारण है। स्युलबुद्धिसे न समझमें आनेवाछे विषयमें सममदार पुरुषको भी शंका हो जाती है, फिर साधारण मनुष्योंकी तो बात ही क्या है ? परन्तु विचारनेकी बात है कि को परमारमा स्वतःप्रमावा है और जिस परमारमासे ही सबका प्रमाण सिद्ध होता है उसके विषयमें प्रमाण पूछना एक प्रकारका बालकपन है, जैसे किसी मनुष्यका अपने ही सम्बन्धमें शंका करना कि 'में हैं या नहीं' ब्यर्थ है, वैसे ही ईश्वरके विषयमें पूछना है। यदि कही कि 'मैं तो प्रत्यक्ष हूँ", ईश्वर तो ऐसा नहीं हैं' सो यह कहा जा सकता है, परम्तु श्रसल बात तो यह है कि परमारमा इससे भी बदकर प्रत्यच है। कोई पूछे कि 'इससे बदकर परसारमाकी प्रस्यक्षता कैमे हैं ?' इसका उत्तर यह है कि जैसे स्वप्न-अवस्थाके अनुभव किये हुए पत्रार्थ और शरीर आध्रत्-अवस्थामें नहीं रहते, इसी बातको लेकर यह बांका हो सकती है कि यह जामन्-अवस्थामें दीखने-बाले पदार्थ और शरीर भी किसीका स्वम हो, क्योंकि स्वप्रके परार्थीका स्वाम-अवस्थामें परिवर्तन देखते हैं. बैसे ही बाह्यत्-अवस्थाके पदार्थीका बाह्यत्-अवस्थाते परिवर्तन

देखते हैं परम्तु जिससे इन सबकी सत्ता है और जो सबके नाश होनेपर भी नारा नहीं होता, जो सबका द्याधार चौर अधिष्ठान है, उस निर्विकार परमारमाकी प्रस्यकता इमारे स्पक्तिगत अस्तित्वकी अपेका बहुत विशेष है, पर इसप्रकारकी प्रत्यक्षता उन्हीं महात्मा प्रक्षोंको होती है कि जिनकी महिमा सब शास गाते हैं। जो सुक्ष्मदर्शी हैं वे ही सुक्ष्मदुद्धिके हारा परमारमाका प्रस्पक्ष साक्षास्कार करते हैं । इस विषयमें श्रुति, स्मृति, इतिहास, पुराणादि शास्त्र और महासा पुरुषोंके वचन प्रमाख है। जिनको स्वयं साम्रात् करनेकी इच्छा हो वे भी श्रुति, स्मृति तथा सहात्मा पुरुषोंके बताये हुए मार्गके अनुसार साधनके छिये प्रयत्न करनेसे परमाहमा को प्रत्यक् कर सकतं हैं। परमारमाके अस्तित्वको सिद्धिमें बुक्तिप्रमाण भी हैं। कार्यकी सिद्धिये कारगुके निश्चय करनेको युनियमाण कहते हैं। संसारमें किसी भी वस्तुकी उत्पत्ति और इसका सञ्चालन किसी कर्ताके विना नहीं देखा जाता । इसीमें यह निश्चय होता है कि पृथ्वी, समुद्र, सूर्य, चन्द्रमा, नक्षत्र, अप्ति, वायु, आकाश, दिशा और काळ भादिकी रचना और नियमानुसार उनका सञ्चालन करनेवाकी कोई बड़ी भारी शक्ति है, इसी शक्तिको परमारमा समझना चाहिये । यदि कही, 'विना कर्ताके प्रकृतिसंही अपने-आप सब उत्पन्न हो बाते हैं इसमें कर्ताकी कोई आवश्यकता नहीं, जैसे वृक्षसे बीज और बीजसे हुझ अपने-आए ही उत्पन्न होते हुए देखतेमें आते हैं' सो ठीक है, किन्तु यह कहना युक्तियुक नहीं है। प्रथम तो यह बात विचारनी चाहिये कि पहले बीजकी उरपत्ति हुई या कुक्षकी ? यदि कुक्षकी कहां तो कुक्ष कहाँ से आया और बीजकी कहा तो बीज कहाँ में झाया ? यदि दोनोंकी उत्पत्ति एक साथ कहा तो किसके द्वारा किसमे हुई ! क्योंकि विना किसी कारणके कार्यकी उत्पत्ति सम्बद नहीं। जिसमे और जिसके द्वारा बीज, बुक्त आदिकी उत्पत्ति हुई है वे ही परमारमा है।

तूसरा प्रश्न होना है कि यह प्रकृति जह है या चेतन। यदि जह कहो तो चेतनकी सत्ता-म्फूर्तिके बिना किसी पत्रार्थका उत्पन्न भीर सञ्चालन होना सम्भव नहीं भीर यदि चेतन कहो तो फिर हमारा कोई विरोध नहीं क्योंकि चेतन-शक्ति ही परमात्मा है, जिनके हारा इस संसारकी कत्पत्ति हुई है। केवळ संसारकी उत्पत्ति ही नहीं, चेतनकी सत्ता बिना इस संसारका सञ्चालन भी नियमाञ्चसार

नहीं हो सकता। बिना यम्त्रीके किसी छोटे-से-छोटे यम्त्रका भी सञ्चालन होता नहीं दिखायी देता । किसी भी कार्यका सञ्चालम हो. विना सञ्चालकके वह नष्ट-श्रष्ट हो जाता है अतएव जिसमे इस संसारका नियमानुसार सम्रास्त होता है, उसीको परमारमा समझना चाहिये । जीवेंकि किये हुए कर्मोंके फलोंका भी सर्वव्यापी, सर्वशक्तिमान्, सर्वज्ञ, परमात्माके विना वधायोग्य भगताया जाना सम्भव नहीं है, यदि कही 'कर्मोंके अनुसार कर्ता पुरुषको किये हुए कर्मीका फल अपने-भाप मिल जाता हैं' तो यह कहना युक्तियुक्त नहीं, क्योंकि कर्म जब होनेके कारण उनमें क्रियाओंके अनुसार फल-विभाग करनेकी शक्ति नहीं है और चेतन जीव बरे कर्मीका फल दुःख स्वयं भोगना चाहता नहीं। चौर चोरी करता है और चोरीके अनुसार राजा उसे दश्ड देता है परन्त न तो वह चोर जेललानेमें खर्य जाता है और न वह चौरीरूप कर्म ही उसे जेल पहुँचा सकता है। राजाकी श्राजामें नियत किये हुए अधिकारी स्रोग ही चौरीके अपराधके अनुसार उसे जेलका दरह देने हैं, इसी प्रकार पाप-कर्म करनेवाचे पुरुषोंको परमेश्वरके नियत किये हुए अधिकारी देवता पाप-कर्मीका दुःखरूप दगड देते हैं। ऐसे ही यह जीव किये हुए सुकृत कर्मीका फलरूप सुल भोगनेमें भी असमर्थ है। जैसे कोई राजाके कानूनके अनुमार चलनेवाले ध्यक्तिको राजा या उनके नियस किये हुए पुरुषोद्वारा कमौके अनुसार नियत किया हुआ ही पुरम्कार मिलता है, उसी प्रकारने सुकृत कर्म करनेवाले पुरुषोंको भी उसके कर्मीके अनुसार परमेश्वरद्वारा नियत किया हुआ फल मिलता है। अज्ञानके द्वारा मोहित होनेके कार्य जीवॉको अपने कमाँके अनुसार म्बतम्ब्रतासे एक शरीरचे दूसरे शरीरमें जानेका सामर्थ्य और ज्ञान भी नहीं है।

इसके सिवा सृष्टिके प्रत्येक कार्यमें सर्वत्र प्रयोजन देखा जाता है। ऐसी प्रयोजनवती सृष्टिकी रचना विमा किसी परम बुद्धिमान् चेतन कर्ताके नहीं हो सकती।

इस उपयुंक विवेचनसे यह बात सिद्ध होती है कि परमेचरके विना न तो संसारकी उत्पक्ति सम्भव है, न सञ्चालन हो सकता है, न जीवोंको उनके कर्मफक्का बधा-बोग्य कल प्राप्त हो सकता है और न सप्रयोजन सृष्टि हो सकती है।

उपर्युक्त प्रमाख तो बकांबुक्क दिवे गये हैं, बस्तुतः

ईयर 'स्वतःप्रमाण' प्रसिद्ध है, क्योंकि सम्पूर्ण प्रमायोंकी सिद्धि ईयरके प्रमायसे ही सिद्ध होती है, इसक्रिये उसमें अन्य प्रमायोंकी आवश्यकता नहीं।

ईश्वरके होनेमें शास्त्र भी प्रमाण हैं, सन्पूर्ण श्रुति, म्मृति, इतिहास, पुराणीका तात्पर्य भी ईश्वरके प्रतिपादन-में ही है। इसके क्रिये जगह-जगह असंख्य प्रमाया देख सकते हैं।

#### यजुर्वेद---

ईशाबास्यमिद र मर्व यत्कित्र जगत्वां जगत्।

'इस जगत्में जो कुछ भी है वह सब-का-सब ईंखर करके ग्यास है।'

#### वद्यसूत्र —

'जन्माद्यस्य यतः' 'शास्त्रयोनित्वात् ।'

जिसमे उत्पत्ति, स्थिति और पालन होता है, वह ईश्वर है। शास्त्रका कारण होनेमें अर्थात् जो शास्त्रका उत्पादक है तथा शास्त्रहारा प्रमाणित है, वह ईश्वर है।

#### गीता---

सर्वस्य चाहं इदि संनिविद्ये।

पत्तः स्मृतिक्वांनमपोहनं च ।
वेदेश सर्वेरहमेव वेद्ये।

वेदान्तकद्वेदविदेव चाहम ॥१४०,११४

'में ही सब प्राणियों के हृदयमें अन्तर्यामीरूपमे स्थित हैं तथा मुक्तसे ही स्मृति, ज्ञान और अपोहन होता है और सब वेदोंद्वारा मैं ही जाननेयोग्य हूँ तथा वेदान्तका कर्ता और वेदोंको जाननेवाका भी मैं ही हूँ।'

> र्थाः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्ठति । भ्रामयन्सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया॥ १८।६१

'हे अर्जुन ! शरीररूप यन्त्रमें आरूर हुए सम्पूर्ण प्राणियोंको अन्तर्यामी परमेश्वर अपनी मायासे उनके कर्मोंके अनुसार अमाता हुआ सब भूतप्राणियोंके इत्यमें स्थित है।'

> उयोतिनामपि तज्ज्योतिस्तमसः परमुच्यते । इन्हें इयं इनिगम्यं इदि सर्वस्य विहितम्॥१६।१७

'वह ब्रह्म ज्योतियोंका भी ज्योति एवं मायासे अति वरे कहा जाता है तथा परमात्मा बोधस्वरूप और जानने-योग्य है एवं तत्त्वज्ञानसे प्राप्त होनेवाका और सबके इदयमें स्थित है।

> ठत्तमः पुरुवस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः। यो लोकत्रयमाविदय विमर्त्यन्यय ईश्वरः॥१५।१७

'उन (क्षर, अक्षर ) दोनोंसे उत्तम पुरुव तो अन्य ही है कि जो तीनों छोकोंमें प्रवेश करके सबका धारण-पोषण करता है, एवं श्रविनाशी परमेश्वर श्रीर परमाष्मा, ऐसे कहा गया है।'

योगदर्शन--हेशकर्मविपाकाशयरपरामृष्टः पुरुवविशेष इंश्वरः ।
तत्र निरतिशयं सर्वज्ञबोजम् ।
पर्वेवामपि गरुः कोरुनानबच्छेदात् ।

(समाविषाद २४-२५-२६)

'श्रविद्या, श्रक्षिता, हाग, हेव, श्रमिनिवेश ( मरगा-भय ) इन पाँच क्रेशोंमे, पाप-पुराय आदि कर्मोंमे, सुल-दुःखादि मोगोंमे और सम्दर्श वासनाओंमे रहित पुरुष-विशेष (पुरुषोत्तम) ईश्वर है। उस परमेश्वरमें निरितशय सर्वज्ञता है। वह पूर्वमें होनेवाले ब्रह्मादिका भी उत्पादक और शिषक है तथा कालके हारा उसका श्रवच्छेद नहीं होता।

#### उपनिषर्---

बतो वा इमानि भूतानि जायन्ते, येन जातानि जीवन्ति, बत्त्रयन्त्यमिसंविशन्ति । तद्विजिज्ञासस्य । (ते तिरीय ३ । १)

'जिससे सब भूत उत्पन्न होते हैं, जिससे उत्पन्न हुए जीते हैं, नाश होकर जिसमें छीन होते हैं, उसको तु जान, यह बढ़ा है।'

> पको देवः सर्वभूतेषु गृहः सर्वस्थापी सर्वभूतान्तरात्मा । कर्माच्यक्षः सर्वभृताचित्रासः साक्षी केताः केवलो निर्गुणश्च ॥

'एक ही देव (परमारमा ) सब भूतोंके जन्तलंडमें विराजमान है, वह सर्वव्यापी है, सब भूतोंका अन्तरास्मा है। वही कर्मीका अध्यक्ष, सब भूतोंका निवासस्थान, साची, चेतन, केवख और निर्गुण है।

#### भागवतमें श्रीभगवान कहते हैं-

अहं ब्रह्मा क शर्बेश्च जगतः कारणं परम् । आत्मेश्चर उपद्रष्टा स्वयंदगविशेषणः ॥ आत्ममायां समाविश्य सोऽहं गुणमर्या द्विज । सुजन् रञ्चन् हरन् विश्वं दग्ने संज्ञां कियोकिताम्॥

'हे बाह्यण ! में ही बहा हूँ, शिव हूँ और जगत्का परम कारण हूँ। मैं ही आत्मा और ईश्वर हूँ, अन्तर्यामी हूँ, स्वयं द्रष्टा हूँ तथा निर्गुण हूँ। मैं घपनी त्रिगुणमयी मायामें समाविष्ट होकर विश्वका पालन, पोषण और संहार करता हुआ क्रियानुसार नाम धारण करता हूँ।

महामारत-अनुशासनपर्वके १४६ वें अध्यायमें कहा है---

अनादिनिधनं विण्यं सर्वेठोकमहेश्वरम् ।
कोकाश्यश्च स्तुवित्रत्यं सर्वेदुःक्षातिगो मवेत् ॥ ६ ॥
ब्रह्मण्यं सर्वधमंत्रं ठोकानां कीर्तिवर्धनम् ।
कोकनाय महद्भृतं सर्वभूतमवोद्भवम् ॥ ७ ॥
परमं यो महत्त्रकः परमं यो महत्तपः ।
परमं यो महद्ब्रकः परमं यः परायणम् ॥ ९ ॥
पवित्राणां पवित्रं यो मंगठानाः मंगठम् ।
देवतं देवतानाः भृतानां योऽत्ययः पिता ॥ १ ०॥

'ठम अनादि, अनम्त, सर्वजोकव्यापक, सर्वजोकमहेश्वर, सब लोकोंके अध्यक्षकी सदा म्तृति करनेवाला सब दुःखोंको खाँच जाता है।' 'जो परम मझरय, सब धर्मोंको जाननेवाले, लोकोंकी कीर्तिको बढानेवाले, लोकोंकी करिकों महान् मृत हैं।' 'ओ तेजके परम और महान् पुत्र हैं, जो वड़े-से-बड़े त्यारेस्प हैं, जो परम महान् मझरूप हैं और आध्यके परमधाम हैं।' 'जो पवित्र वस्तुर्लोंका पवित्र है, जो मंगलोंका मंगल-रूप है, जो देवताओंका परम देवता है और जो माखी-माजका अविवादी पिता है।'

#### बास्मीकीय शामायय---

कर्ता सर्वस्य कोकस्य ब्रेडो ज्ञानविदां विशुः । अक्षरं ब्रह्म सत्वं च मध्यं चान्ते च रावव । कोकाना त्वं परो चर्मो विष्यस्सेनद्वतुर्गुवः॥ ब्रह्मा कहते हैं, 'हे देव ! चाप समस्त लोकोंके कर्ता, ज्ञानियोंमें श्रेष्ठ विमु हैं। आप ही सब लोकोंके आदि, मध्य, अन्तमें विराजित अक्षर ब्रह्म और सन्य हैं, आप सब खोकोंके परम-धर्म विष्वक्सेन चतुर्शुंज हरि हैं।

जैन, बौद्ध और चार्वाक आदि कतिपय मतोंको छोडकर ऐसा कोई भी वेद-शास्त्र नहीं है जिसमें ईश्वरका प्रदिपादन न किया गया हो। यहाँतक कि मुसल्मान, ईसाई आदि भी ईश्वरके अम्लिको मानते हैं। यथा—

कुरान—पूर्व और पश्चिम सब खुदाके ही हैं, तुम जिवर भी अपना मुँह धुमाओगे, उधर ही खुदाका मुख रहेगा। खुदा वास्तवमें अत्यन्त ही उदार है, सर्व-शक्तिमान् है। ईसाने कहा है—जिसका ईश्वरमें विश्वास है तथा को भगवान्की शक्तिका आश्रित है, वह संसारसे तर जायगा, पर अविश्वासियोंकी बड़ी दुर्गति होगी।

४—मनुष्य यदि विचारदृष्टिसे देखे तो उसे स्याय-कारी और परमद्यालु ईरवरकी सत्ता और द्याका पद-पदपर परिचय मिलता है। प्राचीन और अर्वाचीन बहुत-से महारमार्थों की जीवनियों में इसप्रकारकी घटनाओं के अनेकों प्रमाण प्राप्त होते हैं। मैं अपने सम्बन्धमें इस विपयपर क्या लिल् शिवरय ही मैं यह विनय कर सकता हैं कि सर्वशक्तिमान् विज्ञानानन्द्यन परमान्माकी सत्ता और द्यापर तथा उसमे होनेवाली महारमाओं की जीवन-घटनाओं पर निश्चय करनेसे धवश्य लाम होता है।

#### (१९) श्रीपरमहंस बाबा श्रीअवधविहारीदासजी महाराज, त्रिवेणीबाँघ

 $\sim$ 0 $\sim$ 

१-ईश्वरको दो कारणोंसे माना जाता है। पहला कारण यह है कि जीव ईश्वरका खंश है और अंशका धर्म है अंशीको मानना, क्योंकि खंशीके बिना अंशका निर्वाह ही नहीं हो सकता है। अतः अंश यदि अपने धर्मका पालन करनेके लिये ईश्वरको (खंशीको) न मानेगा तो उसे माना प्रकारके दु:स उठाने पहेंगे। जीव ईश्वरका अंश है इसमें ये प्रमाण हैं—

ममैंबांशो जीवलोक जीवभूतः सनातनः।
(गीताः

इंबर अंश जीव अविनाशी । चेतन अमल सहज सुकराशी ।।
(रामचरितमानस)

नृसरा कारण है कि ईश्वरको माननेवाले ही त्रियोग कर सकते हैं। त्रियोग अर्थात् कर्मयोग, ज्ञानयोग और भक्तियोग। इन्होंमेंसे किसीके द्वारा साधन करता हुचा जीव चयने जीवनके चरम जह्य ईश्वरको प्राप्त होकर जन्म-मरणके चक्रसे छूटकर अचल हो जाता है। ईश्वरके नहीं माननेसे सनुष्यका उन्हार कभी नहीं हो सकता है। प्रमाण यह है—

सरिता-जरु जरु-निधि महेँ आई।होइ अच्छ जिमि जिब हरि पाई।। अषः ईश्वरको अवहस सामना चाहिये। २—ईश्वरको न माननेवालेको त्रियोग दुर्छभ है और योगसे श्रेष्ठ दुसरा कोई लाभ नहीं। इसमें प्रमाण है—

यं रुव्ध्वा चापरं कामं मन्यते नाधिक ततः । यिस्मिन्स्थिता न द्वः सन गुरुणापि विचाल्यते ।। तं विद्याद् दुः स्वसंयोगिवयोगं योगसङ्गितम् । स निश्चयेन योक्तव्यो योगाऽनिर्विष्णचेतसा ।।

लाम कि रघुपति मोक अकुष्ठा। × × × '× लाम कि क्लु इरिमोक्त समाना। ओह गावहिं श्रुति संत पुराना।। (रामचरितमानस)

ईश्वरको न माननेवाले इसप्रकारके भक्तियोगसे विश्वत रह जाते हैं, भक्तियोगसे रहित होनेके समान वृसरी कोई हानि नहीं हैं। इसका प्रमाख यह है—

हानि कि अग यहि सम कछु भाई। भिजय न रामहिं नरतनु पाई।।

सारांश यह है कि ईश्वरको न माननेवाला अधोगतिको प्राप्त होता है और इससे बढ़कर कोई हानि नहीं हो सकती है। १-पुराणोंमें यह बात स्पष्टरूपसे लिखी मिछती है कि समुद्रके मन्थन करते समय जब इछाइल विष निकखा और उसके तेजसे देवता-दैश्य सब जलने लगे, तब शिवजीने मगवान्का नाम लेकर उसको पान कर लिया। मगवान्ने उनकी रक्षा की, उस इलाइल विषसे मृत्युके स्थानमें अमृतका फल उन्हें प्रदान किया। इससे ईश्वरका होना सिद्ध होता है। तूसरी एक कथा सबको विदित ही है। दुर्योधनकी समामें दुःशासनने द्रौपदीका चीर पकड़कर उसे नंगी करना चाहा। द्रौपदीने ईश्वरका स्थारण किया, दुःशासन चीर खोंचते-खोंचते हार गया, उसकी एक ओर चीरका पहाइ-सा हो गया, परन्तु द्रौपदीको वह नंगी न

कर सका। द्रौपदी वैसे ही चीर पहने खड़ी रही। यह ईश्वरकी रचाका सुन्दर उदाहरण है, इससे ईश्वरके होनेमें कोई सम्देह नहीं रह जाता।

ईश्वरके होनेका तीसरा प्रमाण यह है कि गर्भगत शरीरमें प्राया-वायुका प्रवेश करना धौर पुनः शरीरसे उसका वाहर निकलना किसका खेल है ? सिवा ईश्वरके ऐसी सामर्घ्य और किसीमें नहीं है । इससे भी ईश्वरका होना सिद्ध है ।

४-ऐसी घटनाओंका वर्णन सर्वसाधारणके जिये नहीं किया जा सकता, यह कुछ अधिकारी पुरुर्योको ही बतलाया जा सकता है । हमछिये विवशता है ।



## (२०) श्रीआनन्दस्वरूपजी 'साहबजी महाराज'

१-हमें ईश्वरमें विश्वास करना चाहिये, क्योंकि ईश्वर भारमत्त्वके छिये सम्मवनीय भाष्यास्मिक विकासकी सर्वोच अवस्था है।

२-यदि इस ईश्वरमें विश्वास न करेंगे तो या तो इस निरुद्देश्य जीवन विताते रहेंगे या किसी तुच्छ विषयकी प्राप्तिमें इसे लगा तेंगे, जिससे हमें जीवनकी सर्वोच अवस्थाका आनन्द प्राप्त नहीं हो सकेगा।

३ - ईश्वरके अम्तित्वके विषयमें मेरे पास दो प्रमाण हैं -व्यक्तिगत अनुभव और भगवन्त्राप्त महास्माओं के अस्वरहनीय शाप्तवाक्य ।

ध-सन् १८१७ ई॰ में में अम्बालाये मेंट्रिक्युलेशनकी
परीक्षामें सम्मिकित हुआ था। सभी कहा करते थे कि मैं
अनुत्तीण हो जाउँगा, क्योंकि में क्लासमें कमज़ोर था।
मैं बहुत ही खिस रहा करता था और किंक्संस्थिवमृदसा हो गया था। मैं एक मिशन हाईम्फूलमें परीक्षामें
बैठा था, उस स्कूलमें पड़ाई प्रारम्म होनेकै पहले प्रतिदिन
प्रातः ईश्वर-प्रार्थना हुआ करती थी, परन्तु कोई भी
विद्यार्थी उसमें दिल्लस्पी नहीं रखता था। परीक्षाफलके
प्रकाशित होनेके एक दिन पहले, जो नियमतः लाहौरसे
प्रकाशित होनेको था, जब मैं सस्यन्त खिन्न-सा हो रहा
था, तब मेरे मनमें आया कि मैं भी तनिक प्रार्थना
करनेकी तो खेटा करूँ। अपने अबोध बालमावसे मैं
पाँच मिनटतक ईश्वरकी प्रार्थना करता रहा और तरकाल
ही सुझे एक ऐसा आन्तरिक अनुमब हुआ, विससे सुझे

निश्चय हो गया कि मेरा परीक्षाफल सर्वथा अनुकूल होगा, तब मुझे बहुत ही प्राश्चर्य और प्रानन्द हुआ । इस अनुभवसे मुझे स्वभावतः सान्त्वना मिली और मैं तमाम चिन्ताओं से सक हो गया । दसरे दिन प्रातःकाल मैं पुनः प्रार्थनाके लिये बैठा तब फिर मुझे वही अनुभव हुआ, परन्तु जिस समय मैं आसनपर वैठा इसका आनन्द ले रहा था, मेरी उस कोठरीकी खिदकीके नीचेसे किसीने पुकारकर कहा कि 'तुम अनुसीर्ण हो गये ।' लाहीरसे मेरे एक सम्बन्धीका इसी धाशयका तार भाषा था। मैं इस समाचारको सुनकर अवाक् रह गया । मैं भीरेसे अपनी कोठरीके दरवाजेपर पहुँचा और बड़ी आशङ्कासे उसे खोला परन्तु एक अन्तर्भ्वनि बलान् मुझे शान्त और निर्भय रहनेके छित्रे प्रेरित करने छनी । मैं सबकपर गया और तारको अपने हाधमें है लिया। उसे एक, दो, तीन बार पढ़ा और भीतर-ही-भीतर बहुत दुखी हुआ। मेरी दादी, जो वहाँ श्रा गयी थी, मुझे साम्खना देने लगी परन्तु मैंने उन्येयह कहकर चुप करा दिया कि मैं फेरू नहीं हो सकता । मैं पं स्टब्सफिस गया को मेरे घरने दो फर्डीगढ़ी दरीपर था और वड़ाँ मैंने अपने सहपाठियों और उनके सम्बन्धियोंका जमघट देखा, जो अनुसीयां छात्रीकी नामावलीकी प्रतीचा कर रहे थे। करीब २॥ बजे पोस्ट-मास्टरने इमारे हाईस्कृतके एक प्रतिनिधिको एक बन्द क्षिफाफा दिया। छिफाफा खोककर नामावकी निकाकी गयी । उसके देखनेपर वह पता खगा कि मैं अनुसीर्ण

नहीं हुआ हूँ बरिक विचाराधीन (Under Consideration) रक्सा गया हूँ। इस 'विचाराधीन' शब्दका अर्थ कोई भी नहीं समझा सका, क्योंकि यह शब्द प्रयम बार ही अनुसीर्यो झात्रोंकी सुचीमें आया था। एक ही सप्ताइमें जब मुक्ते उत्तीर्य होनेकी सूचना मिछ गयी तो इस शब्दका अर्थ स्पष्ट हो गया ।

यही मेरे जीवनकी पहली घटना है जिससे अगवान्के अस्तित्व और उसकी द्यामें मेरा विश्वास १६ हुआ।

# (२१) श्रीज्योतिजी \*

१-जो नित्य चैतम्यस्वरूप और सस्य वस्तु है उसमें विश्वास करना ही होगा । यह हमारे जीवनके साथ एक सुत्रमें प्रथित स्वतःसिद्ध विषय है। जब एक छोटा शिशु गाइ निदामें भौतिक संस्कारींसे दर रहता है तब वह अपने साथी प्राणारामके दर्शन कर इँसता है, रोता है और भाति-भातिके खेलके भाव दिखकाता है। इस धात-को बहुतेरे मनुष्य अपनी आँखोंने देखते हैं। इसी प्रकार ईश्वरमें विश्वास भी इसकोगोंका स्वतःसिद संस्कार है। अतपुर यदि इस शिशुकी निजाके साथीके समान उसको (ईश्वरको ) साथी बनाना चाह तो इसके लिये इसे कर्म, ज्ञान और भक्तियोगका अवलम्बन करना आवश्यक है। शिद्यु क्रमशः जितना ही पिता-माताके संस्कारसे आब्छन्न होता जाता है. उतना ही चैतन्य-सत्तासे वह दूर होता जाता है। यह विश्वनियम्साका ही खेख है भौर इसी खेलमें आनन्द है। ईश्वर तो केवल निष्किय भोका और दर्शक है। जबसक जीव किसी भी कौशकसे उसके समान नहीं हो। जाता तबतक इस खेळका विराम नहीं है।

इमारे नेत्रोंके अगोचर मन नामक एक वस्तु है। उसे किसी प्रकार भी अस्वीकार नहीं किया जा सकता। मनके पीछे वह विराट् चैतन्य-शिक्त वर्तमान है। उसीके प्रकाशसे मन प्रकाशित है। मन जब ज्ञान-शिक्त अवस्म्यनसे निश्चलताको प्राप्त होता है तब प्रत्यक्ष ही वह ईश्वरके छिवे अध्यन्त स्वाकुरू देखनेमें आता है। उस समय वह ईश्वरके छतिरिक्त अन्य किसी भी वस्तुको स्वीकार नहीं करना चाहता। उसकी वायी रूक आती है, नेत्रोंके जल (अश्वप्रवाह) से उसका वचःस्यल प्रवाहित हो उठता है। परन्तु उस समय भी उसे ईश्वरके दर्शन

या उसकी उपक्रिक नहीं होती। यह अवस्था बहुत कुछ इमशान-वैराज्यके सदश होती है।

यदि कोई कहे कि 'मनसे लेकर संसारमें जिसने पदार्थ हैं, सभी प्राकृतिक नियमोंमें चलने हैं, अतः ईश्वर नामक किसी शक्तिमान् पदार्थकी कल्पना करना व्यर्थ हैं' ऐसा कयन अमपूर्य होगा । क्योंकि प्राणिजगत्में देखा जाता है कि मनुष्यके अतिरिक्त सभी प्राणी प्रकृतिके नियमोंमें चलते हैं, उनको 'में' का बोध नहीं हैं । मनुष्यको 'में' का बोध हैं। नथा उमी 'में' वस्तुका अन्वेषण करते-करते ही आरम-चैतन्य ईश्वरका पता लग जाता है। उसकी उपलब्धि साधनके द्वारा ही हो सकती हैं।

अनेकों कारणोंसे इस ईश्वरमें विश्वास करनेके छिये बाध्य हैं। बाम्तवमें यह विश्वास हमारे जीवन और जीवनके संस्कारोंकी समष्टि है। हमारा जीवन अनेक शक्तियाँका समन्वयस्वरूप है। इनका अच्छी तरह विश्लेषण करनेसे ईरवरके अस्तित्वका पता छग जाता है। ईरवरको न मानना अपने-आपको ही खो देना है। क्योंकि चार ही दिनों बाद इसलोगोंको अनिश्चित भवस्यामें जगतसे विदा होना होगा । केवल प्रकृतिको ही जीवनका आदि भीर अन्त मान लेनेसे जीवनके रहस्यका उद्घाटन नहीं होता। चैतन्य-सत्ताके बोध और अतीन्द्रय-ज्ञानके द्वारा जीवनमें गम्भीर ज्ञान और भानन्दकी प्राप्ति होती है, इसकी मीमांसा केवळ युक्तियोंसे नहीं हो सकती। क्योंकि युक्ति किसी अनुभवसिद्ध विषयका अवलम्बनकर अग्रसर होती है भीर वह विषय यदि मनकी अम-प्रमाद-पूर्ण अवस्थाका अनुभव है, तो उसका फल भी तदनुरूप होना निश्चित है। अतुएव केवल अनिर्वचनीय चैतन्य-

<sup>\*</sup> अद्धेय पं० आंगोपीनाथजी कविराज पम० प० से मालूम हुआ है कि श्रीज्योतिज्ञीने एक संन्यासीजीकी कृपाने बास्यकालमें ही बहुत बिलक्षण-बिलक्षण अनुभव प्राप्त किये हैं। ये अध्यास्म-तत्त्वमें एक विशेष अनुभवसम्पन्न पुरुष हैं, परन्तु छिपकर रहते हैं, इसीसे हमका असली नाम प्रकाशित नहीं दिया गया ! —सम्पादक

सत्ताके स्पर्शसे ईश्वरमें विश्वास हो सकता है। इसके सिवा वास्तविक ईश्वर-विश्वासके छिये और कोई भी उपाय नहीं है।

२-ईश्वरके श्रस्तित्वके सम्बन्धमें विश्वास न हो अथवा जीवनमें ईश्वरकी उपलब्धि न हो सके तो मनुष्य-जीवनमें इससे अधिक दुर्भाग्यकी बात क्या हो सकती है ? क्योंकि प्राणिजगत्में मनुष्य क्षेष्ठ है. तथा एकमात्र मनुष्य ही धर्मका अवख्यवनकर ईश्वरतक पहुँच सकता है, इसीछिये मनुष्यकी इतनी श्रेष्ठता है। ईशारके श्रस्तित्वके सम्बन्धमें ज्ञान न होनेसे सर्वापेचा अधिक हानि यही है कि इस पहुळे जिसप्रकार पूर्ण चैतन्यस्वरूप थे. उस अवस्थाको प्राप्त नहीं कर सकेंगे । सृष्टिमें दो भाव हैं-एक प्रकाश और इसरा अन्धकार । इनमें अन्धकारका विकास नहीं होता, परन्तु प्रकाशमें विकास होता है। यदि ईश्वर-इत्प पूर्णसत्ताकी उपछन्धि न हो सकी तो इमें सदाके क्षिये मोहप्रस हो अन्धकारमें विजीन होकर रहना पढेगा। प्रश्न हो सकता है कि इसमें स्था हानि है ? वस्तृत: इसमें हानि निश्चय है, क्योंकि चैतन्यकी आछोक भीर भन्धकार-मय जो दो धवस्थाएँ हैं उनमेंसे आछोक्में सङ्कोच और विकासकी किया परिलक्षित होती है, परन्तु भन्भकार सदैव संकुचित रहता है। भ्रतएव इस संकुचित और अवग्विटत अन्धकारमय अवस्थामें पढे रहनेसे कोई भी लाम नहीं होता । अन्धकार अथवा जह-अवस्थामें चैतन्य सप्तरूपमें अवस्थित रहता है, उसमें किसी वस्तुके ज्ञान और शक्तिका विकास नहीं हो सकता। प्रकाशमें सभी क्लभोंका विकास होता है। विकासमें आनन्द है। अतएव आनन्दकी कामना रखनेवार्छोको प्रकाश प्राप्त करना आवश्यक है। जीवनमें तीन म्तर दिखायी देते हैं। प्रथम सारमें सुख-दु:ख आदि किसी प्रकारका बोध नहीं होता, यह सुषुप्त श्रज्ञानावस्था है। द्वितीय स्तरमें सुख-दःलका बोध है, मनमें चल्लकता है, इन्द्र है। तृतीय स्तरमें पूर्वावस्था, अनन्त ज्ञान, शक्ति और धानन्त्का विकास है, यह पूर्ण स्वाधीनावस्था है, इसमें चारम-वैतम्य देश और काखकी सीमा छाँवकर देवीप्यमान रहता है। यह अवस्था समरूप है। अतः यह सिद्ध है कि हैश्वरमें विश्वास न करनेसे हुमें प्रथम अवस्थामें ही पड़े रहना होता है।

३-ईश्वरके अस्तित्वके सम्बन्धमें मन ही स्वतःसिद्ध

प्रमाण है। परन्तु मन ईश्वर नहीं है। इस जो तीन बस्तु भर्यात मन, बुद्धि और अहक्षारको लेकर गर्व करते हैं, इनमेंसे कोई भी ईश्वर नहीं। बुद्धि और अहक्कार मनके ही अनुचर हैं। फिर मन भी जो चाहता है वह कर नहीं सकता। मनके पीछे एक विराद् चैतन्य-सत्ता है जो जकर्मे रस-प्रवानकी भाँति निश्चल-भावसे सब कुछ दे रही है। उसीको इस प्राचाराम, ईश्वर अथवा ब्रह्म कहते हैं। मन मं,इकी मादकतासे आच्छन होकर सांसारिक म्यापारमें किस होनेपर भी जीवनके अन्तिम काक्रमें ईश्वरको अस्त्रीकार नहीं कर सकता । उस समय सब भूखें पकड़ी जाती हैं। सन जब देहरूप घटका आध्यकर कार्य करने योग्य होता है तब भी ईश्वरकी सहायता न रहनेपर उसका कार्य सुचारुरूपेण सम्पन्न नहीं हो सकता । पक्षान्तरमें, यदि मनको ही ईश्वर माना जाय तो मनके लिये असाध्य कोई भी कार्य क्यों होना चाहिये ? वस्तुतः इस यदि सनको शुद्ध कर सकें तो वह इसें ईश्वरके समीप पहुँचाकर स्वयं विजीन हो जाता है। उस समय मन नहीं रहता, बश्कि मनके अतीत एक बोधशक्ति रहती है। सारांश यह कि, चित्तके शुद्ध होकर कमशः स्थिर होनेपर पहले चैतन्यसत्ताकी परोच्न तथा उसके बाद चपरोक्ष अनुभूति होती हैं। तब मनके द्वारा ही मनकी भूज पकड़ जाती है और मनके सक्य होते ही सत्यका प्रकाश होता है। ईश्वरके दर्शन ही ईश्वरके अस्तित्वमें सकारय प्रमाण है।

४—अपने जीवनकी ईसरोपळिक्य-सम्बन्धी वार्ते वतलानेमें दोप बाता है और वे ठीक-ठीक बनलायी भी नहीं जा सकतीं। यह कोई साधारण विषय नहीं है कि जिसको कहने अथवा लिखनेमे ही लोग समस सकें। स्योंकि यह प्रत्येकके प्राणकी वस्तु है तथा मन ही इसका साक्षी है। इसके अतिरिक्त जिसने जिस भावसे ईश्वरको देखनेकी चेष्टा की, उसी भावसे उसने उसको देखा है। किन्तु पूर्णत्वकी हिंसे देखनेपर श्रीकृष्णके चरित्र पूर्व उनके उपदेशका अवजम्बन करनेके सिवा कोई उपाय नहीं है। अन्य जो कुछ वर्तमान युगमें हो रहा है, सब उसीका चर्चित-चर्चणमात्र है। गीतामें उन्होंने जिस 'मैं' शब्दका स्ववहार किया है, वह प्रत्येक जीवका 'मैं' है, स्यक्तिगत 'मैं' नहीं है। वर्तमान युगकी भावामें कहा जा सकता है कि वह हिन्दु, सुसकमान, इसाई सबका 'मैं' है। वह

घर्जका 'मैं', कर्मका 'मैं', श्र. नका 'मैं' और मिक्का 'मैं' है। उस पूर्ण वस्तु भगवान्को ही 'मैं' कहकर वर्खन किया गया है। अवश्य अभ्यान्य सामर्थ्यवान् प्रातःसरणीय महारमाओं ने हें धरकी उपछ्टिघके विषयमें नाना प्रकारकी वालें कही हैं, किन्तु विश्वरूपदर्शन कराकर हेश्वरकी उपछ्टिघ कोई करा सके हैं या नहीं, यह हम नहीं बानते। परम्तु श्रीकृष्ण-सस्ता श्रर्जनका मोह तो इतने-पर भी तूर नहीं होता। हा! हम कितने मूर्ख हैं कि चाज विना बाधा, विना ही कष्ट परिवर्तों समान केवल भाषापर निभंर करके हेश्वर-तत्व समझानेकी चेष्टा करते हैं। अन्तु, भूमिकाको छोड़कर अपनी दो एक वार्ते कहता हूँ। विश्वास-अविश्वास मानव-जीवनकी नीति है। परन्तु इससे मेरी नीतिमें परिवर्तन न होगा। मैं जो हूँ वही रहेंगा।

संसारमें, ईश्वरमें विश्वासके विषयमें भिन्न-भिन्न महाथा भिन्न-भिन्न मत प्रकाश करते हैं, तथा पृथक्-पृथक मतोंका निर्देश कर गये हैं। मत और मार्गीकी अभिन्नता कहीं भी नहीं पायी जाती। इसका वाम्नविक कारण वही हैं, वह अनन्त, श्रसीम और चैतन्यस्वरूप हैं। उनकी माता-पिता अथवा बन्धके रूपमें उपलब्धि की जाती है: पिता-माता अथवा बन्धुके समान उनके साथ सम्बन्ध स्थापित किया जाता है; यही क्यों, उनके साथ क्या-वार्सा (बातचीत ) भी की जा सकती है। किन्तु इसप्रकार करनेये कोई वैसा ईश्वर नहीं हो जाता । ईश्वरके विषयमें जो यह बात कही गयी है वह वो प्रकारने सम्भव हो सकती है। (१) साधक मनकी दृढताके जपर अवलिश्वत कर विराट चैतन्यके द्वारा इच्छानुरूप सृष्टिका विकास कर सकता है; अथवा (२) जो चैतन्य-सत्ता निरम्तर मनके पीछे रहती है, वह कभी-कभी दया करके अक्तको दर्शन देती रहती है। किन्स जो ईश्वर हो जाते हैं. उनको फिर दर्शनकी आवश्यकता नहीं होती । वह पूर्व बस्तुमें स्थित होकर पूर्ण ही हो जाते हैं, दसरा कुछ रह नहीं जाता, वह सुबुस नहीं होते, पूर्व बोधको प्राप्त-कर चैतन्यस्वरूप हो जाते हैं।

मैंने ईखर-दर्शनके सम्बन्धमें भपने जीवनमें जो अनुभव किया है, उनमें हीसे दो-एक घटनाओं को संबेपमें जिबेदण करता हूँ। (**\$**)

उस समय मेरी अवस्था बारइ-तेरह वर्षकी थी । एक महारमाके अनुब्रहसे भैंने ईश्वरके अम्तिरवके सम्बन्धमें सैकड़ों घटनाएँ देखी थीं। एक दिन देखता क्या हूँ कि वह महापुरुष मेरे समीप बैठे हैं, उन्होंने क्या किया, ममे ज्ञात नहीं है। मैं देखने लगा कि आकाशसे एक उदातिसंद पदार्थ मानो मेरे भीतर प्रवेश कर रहा है। उसके प्रवेश करते ही मैं देखने खगा कि 'मैं' रूपमें मेरा कुछ भी नहीं रह गया है। समीप ही एक विल्ली बैठी थी। मैंने उसकी ओर देखा तो जान पड़ा, मानो वह भी में हैं। फिर तो जिस भोर मेरी दृष्टि जाने लगी, उसी घोर मैं प्रत्येक बस्तमें अपनेको देखने लगा, मानो एक आनन्दकी तरंग तरंगित हो उठी । उसी श्रवस्थामें अवस्थान मैं सोचने लगा कि कहीं मेरा सम्लिष्क तो विगढ नहीं गया है ? नहीं तो मैं ऐसा क्यों देखता हूँ १ इसी अवस्थामें में विक्कीको एकडने चला, जैसे ही मैंने विल्लीको पकदा, मैं देखता हूं कि मैं मानवी 'मैं' नहीं हैं, तथा मैंने कभी पृथक मनुष्यरूपमें जन्म लिया है, यह भी सारण नहीं है। मैं विक्षी हो गया। बिल्ली होकर अधिक समयतक न रह सका। अपनी पूर्वावस्थामें छौट श्राया, किन्तु शरीरमें मानो श्रव भी एक नशा-सा छाया हुआ था। वह महात्मा हँम रहे थे. बोले-- 'इसीके लिये मनुष्यको साधन करना पड़ता है, यह श्रत्यन्त ही कठिन है। विराट चैतन्य तुम्हारी साधनावस्थामें यदि कृपा करे तो तुम इस अवस्थामें पहुँच सकते हो, नहीं तो नहीं पहुँच सकते।

ईश्वर-दर्शनकी सस्यताको प्रमाणित करनेके लिये एक प्रशास उपाय है। अपनेको आस्म-चंत-यमें लीन करके भी उससे पृथक् रहनेका एक काँशल हैं अर्थात द्वैतभावमें निर्वोधके समान दर्शकके रूपमें रहा जा सकता है। पश्चात् जब ज्ञान होता हैं, जब दर्शनीय विषयका एर्ण ज्ञान होता है उस समय किसी प्रकार भीभूल-आन्ति नहीं हो सकती है। (जो देखना नहीं ज्ञानते उनके लिये समझनेका कोई उपाय नहीं हैं; क्योंकि यह विषय साधनकी अपेक्षा रखता है।)

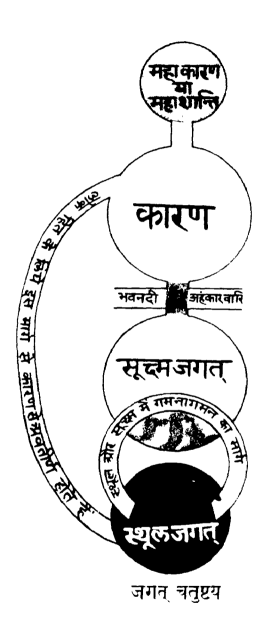
मनुष्यके जीवनमें जो विभूति-दर्शन होता है, उसमें ज्ञानतः कोई विशेषता न रहनेपर भी बहुत कुछ विश्वारणीय बातें रहती हैं। (司)

१६१७ ई० में जब मैं काशी आया, उस समय मैं विस्कृष्ट ही अपरिचित था। अगस्यकुष्टके एक गृहस्थके नाम एक सजनका एक पत्र साया था, उसीके सहारे एक अपरिचित घरमें चला गया । सकान-मास्कि महानुभाव उपस्थित नहीं थे, उनकी कन्याने मुक्ते तीसरे तहलेका एक कमरा दिखा दिया। मैं अस्यन्त संकोचके साथ कपडे-छत्ते रसकर, एक घटाईके उत्तर हेटे-हेटे बाबा विश्वनाथ और माँ अन्नपूर्वाका चिन्तन करने लगा, एवं अत्यन्त पिषत्र भावसे उनके चरसोंमें प्रार्थना करने लगा । यही मेरा प्रथम काशी-दर्शन था । काशीके माहासम्यसे मेरा हृदय पूर्ण था । परन्तु तिसपर भी पराधीन मन यह सोच रहा था कि यदि वस्तुतः परमेश्वर पूर्णरूपसे केवस यहीं रहते हैं तो जगत्के अन्यान्य प्रान्तोंके लोग किसप्रकार उन्हें प्राप्त करेंगे ? मैं इसी विचारमें मन्न था, उसी समय देखता हूँ कि एक स्त्री गोदमें एक शिशको लिये हुए नीचेसे सीदियों हारा मेरे पास आकर खबी हो गयी और बोली—'बाबा! तुम जो सोच रहे हो वहीं ठीक है। परमेश्वर सर्वत्र विद्यमान है, भक्तींने उनकी भिष्म-भिष्म स्थानोंमें प्रकट कर दिया है। ' उसी समय एक इसरी ची उसी सीदीसे आकर मुझसे कहने छगी-- 'खान करके ओजनके लिये आइये।' पहली स्त्री अब नहीं ठहरी, मेरे देखते-देखने ही वह सीदीये उत्तर गयी। दसरी सीसे मैंने पूछा-- 'क्या आपने गोदमें वस को लिये एक स्रोको श्रमी जाते देखा हूं ?' उसने कहा — 'नहीं, मैंने तो नहीं देखा: इसारे घरमें तो बच को गोदमें लिये कोई भी स्त्री नहीं आयी ।' मैं आश्चर्यान्वित होकर मन-ही-मन सोखने बागा कि 'वह पूर्ण बह्ममयी माँ ही आयी थीं, क्योंकि उनकी गोदमें मैंने जिस शिशुको देखा, वह मेरे ही अनुरूप बालक जान पड़ता था, अर्थात् शिशुरूपर्मे मानो में ही था।'

ऐसे मनुष्य कम हैं जिनके जीवनमें ईश्वरके सम्बन्धमें इसप्रकारकी छोटी-छोटी घटनाएँ न होती हों; इन सब विमृतियोंमें कोई रहस्य न होता तो छोगोंके मनमें ईश्वरके प्रति विश्वास होना अस्वाभाविक हो जाता ।

हमारे जीवनके कुछ कार हैं। वे कार स्थूब, सूक्ष्म, कारख एवं महाकारणहारा आवृत हैं। इनमें महाकारण पूर्वावस्था है, कारण वीजावस्था है, सूक्ष्म स्पूक्त छावाके समान भवस्या है और स्थूछ घटावस्था अधवा पिण्डावस्था है। स्वर-वर्णोंके बिना जिसप्रकार न्यञ्जनका उचार्य नहीं होता, इसी प्रकार यह परिदर्यमान जगत् स्थूब, स्कम, कारख और महाकारयांके बिना नहीं चछ सकता; इन्होंके द्वारा जगत् आवृत है। अतत्व हमारा जीवन भी स्थूछ, स्थ्म, कारण और महाकारणके भीतर छिया हुआ है। स्थम अर्थात् द्वितीय सारसे यह समसा स्तर प्रत्यक्ष देसे जा सकते हैं। बगावके चित्रसे यह विषय समझमें आ सकता है।

इस चित्रमें स्थूल, सुक्ष्म, कारण और महाकारखके सम्बन्धमें वर्णन है। इमारे इस दश्यमान जगत्के पीछे सूक्ष्म जगत् है, इस स्थूक जगत्में जो कुछ करते हैं, वही कर्मके फलरूपमें सुक्ष्म जगत्में जमा होता है। जिसप्रकार स्थूल देहके कर्मीके फल सुक्ष्म देइमें जन्मान्तरके क्रिये चण्क्षपमें स्थित रहते हैं, उसी प्रकार सुक्ष्म जगत् स्थूल जगन्के भ्राणुरूपमें सदा विराजमान है। यदि कोई शक्पकारुके किये भी स्थल जगवसे घलग होकर देखनेकी शक्ति प्राप्त कर लें तो उन्हें उस समय सुक्ष्म जगत्की अभिज्ञता और उसका आभास मिल सकता है। सुषम जगत् न तो गाद अन्धकार मय हैं और न गाद प्रकाशमय । चित्रमें जिसप्रकार रंग दीख पहला है, वह उसी प्रकारका है। उसका रंग कभी परिवर्तित नहीं होता। पृथ्वीको परिवेष्टित किये हुए सम्ध्याकास्त्रीन संघके समान उसका रंग होता है। वृष्टिके बाद जिसप्रकार आकाशमें इन्द्रधनुष पृथ्वीको परिवेष्टित करता है उसी प्रकार सुक्ष्म जगद स्थूल जगत्को परिवेष्टित किये हुए है। सूक्ष्म जगत्मे स्थूल जगत् अन्धकारा स्क्षम दीस पदता है। किन्तु प्रकृतिके नियमानुसार जब कोई जीव स्थूल जगतके समीपवर्ती होता है तब धन्धकार भौर प्रकाश मिले हुए दीख पड़ते हैं। यह इन्द्रधनुषके समान परिवेष्टनके मीतरके ओरकी अवस्था है। सुरम बगत-में सूर्यका प्रकाश नहीं है। पृथ्वीमें आदर प्रवेश करनेते सूर्वका प्रकाश मिलता है, तथा सूर्वके दर्शन होते हैं। आकाशमें इस जो बड़-नक्षत्रोंमें प्रकाश देखते हैं बड परस्पर एकके प्रकाशने दूसहेमें फैला हुआ प्रकाशमात्र है। प्रथम अर्थात् आविष्रकाश कहाँसे आता है, इस बातको कोई नहीं बतका सकता । इसी प्रकार सहस-जगतका प्रकारा कहाँसे भाता है, यह भी नहीं कहा जा



सकता । सुक्त्म जगत्के उत्पर जो भव-मदी और अहङ्कार-रूप परीक्षा-क्षेत्र इत्यादि चित्रमें दिखाये गये हैं वे साधन-जगतके विषय हैं; बर्यात स्थूख कगतके नाना विषयों में नैतिक जीवनकी परीक्षा देते-देते जब इमें यथार्य ज्ञान होगा, तब इस सुध्य जगतको खाँचकर कारण जगतके समीपवर्ती होंगे । इक्षका कारण जैसे बीज है, सृष्टिका कारण भी वैसे ही कारण-जगत है। वहाँ ( कारण-बगत्में ) सभी वस्तुक्रोंकी मूर्तियाँ अंकित हैं। पृथ्वीसे शुद्ध सत्ताको लेकर कारण-जगत्में पहुँचना होता है। जहाँ पहुँच नेपर स्थूलमें और सुक्ष्ममें भटकनेका कारण समझमें आ जाता है। किन्तु बीचमें भव-नदी परीक्षा-क्षेत्र है और अहक्राररूपी जल है जो चित्रमें दिखाया गया है, उसे एक प्रकारने बीजमें जल, प्रकाश तथा इवा देनेके समान समयना होगा। क्योंकि जल, प्रकाश और हवाके न पानेपर बीज अंकृरित और प्रम्पृटित नहीं होता । भव-नदीसे परीक्षा देकर पार होनेके समय भी 'मैं' रूप अहन्द्रारका त्याग करना पहता है। सुक्ष्म जगत्के पीछे एवं कारण-जगतके मध्यवर्ती स्थानमें एक प्रकारका कम्पन है, वह देखनेमें समुद्रकी लहरोंके समान है । इसीलिये बोल-चालकी भाषामें उसे भव-नदी कहते हैं। उसीमें मन्द्यको महाराजा हरिश्रनद्रके समान अपने प्रथका चिन्तन करते-करते अहन्द्रार आकर रोक देता है । भव-नदी-परीक्षा-क्षेत्रमें अहङ्काररूप जलकी लहरें सहज ही पार होने नहीं देतीं।

यह कारण-जात क्या है ? मृष्टिकर्ताकी इच्छाका जहाँ विकास और स्कृति देखी जाती है, उसे ही कारण-जगत कहते हैं। वह प्रायः स्थिर है, उसमें चाञ्चस्य सामान्य ही होता है। वहाँ अनेक साधु-महारमा वास करते हैं। योगसाधकरण योगके द्वारा, कर्मयोगी कर्मयोगहारा, जानी ज्ञानयोगके द्वारा, एवं भक्तजन भक्तिके द्वारा वहीं जाकर स्थिर हो सकते हैं। ये समस्त साधु-महारमागण स्थूल जगतके महत्त्वके लिये समय-समयपर पृथ्वीमें आते रहते हैं। सूक्ष्म जगत और भव-नदी उनको रोक नहीं सकती। वह जहाँसे आते हैं, काम शेष होनेपर फिर सीधे वहीं लीट जाते हैं।

महाकारण अथवा महाशक्ति चैतन्यकी पूर्ण अवस्था है। गम्भीर वस्तु नीकवर्ण प्रतीत हुआ करती है, इससे इसका भी वर्ण नीख है। वह महाशक्ति सम्पूर्ण वस्तकींको छेकर चीर-स्थिर-भावसे ब्रष्टाके रूप में स्थित है। वही पूर्ण अवस्था है। मलुष्य इस अवस्थामें पहुँचनेपर ही सर्वथा पूर्य हो जाता है। तब द्वैतभाव नहीं रह जाता, अर्थात् वह 'मैं' हो जाता है।

ईसरकी पूर्णताकी उपलब्धि करनेके लिये इस समम स्यूल, सूक्ष्म और कारणके मीतरमे होकर महाकारण अथवा पूर्ण ईश्वर-तत्त्वमें पहुँचना होता है।

(ग)

जब उस नितान्त बाक्यावस्थामें भगवहर्शनके लिये व्याकुल होकर मैंने संन्यास-जीवन बितानेका सङ्कल्प किया था, उस समय एक दिन हुगली जिलेके त्रिवेणीके तटपर जो घटना घटी थी, उसको किस भाषामें व्यक्त करूँ, यह समझमें नहीं आता। संन्यास शब्दका यदि कोई अर्थ है, और गीताके—

'सर्वधर्मान्परिखाल्य मामकं शर्षं द्रता।'

-वाक्यमें यदि कोई सत्यता है, तो उम समय मुझको वहीं सत्यता प्राप्त हुई थी। मेरी उस समयकी अवस्था बस्तुतः ही अन्यक्त है। दो दिन और दो रात वहाँ गङ्गा-जब पीकर और भूँजा खाकर विताये । में सर्वथा निराश्रय और अपरिचित था। एक अपरिचित मन्च्य मेरे साथ थे, पर वह भी एक दिन रहकर ही चले गये थे, अनुएव में अकेला था । तीसरे दिन राम्निके शेप कालमें क्षपाकी ज्वाला और मनके संतापमें लेटे-लेटे में विचार कर रहा था और प्रभात होनेकी बाट देख रहा था, इसी समय एक स्नीने आकर मेरा नाम लेकर पुकारा । पुकार सुनते डी मैंने ऑस खोलकर देखा, सचमूच एक लाल रंगकी सादी पहने एक भी खड़ी हैं, उनके हाथमें एक रकावी है जो सोनेकी मालूम पहती थी। उनके शरीरमे निकछती हुई ज्योतिने उस स्थानको प्रकाशमय कर दिया था । दूसरी बार उनकी ओर आँख खोलकर देखनेकी मुझमें शक्ति नहीं रही, मैं आंखें मुंदे हुए ही उनके साथ बातें करने लगा । ब्राँखें मुँदी रहनेपर भी मानो मेरे भीतरमें होकर प्रकाश चाँखोंके द्वारा बाहर निकल रहा था, इसलिये मैंने दोनों हाथोंसे ऑलॉको डॅंक लिया था । वे सुभको पुकार-कर बोर्जी 'क्या गङ्गा-स्नान नहीं करोगे ? अवेर हो रही है।' मैंने द्वाधकी आहले जरा-जरा आँख खोलकर देखा कि बहु एक धास्त्रीमें फूल तोड़ रही हैं। मैं जहाँ था, वहाँ एक ताबके बक्षके चारों ओर नाना प्रकारके फूकोंके पौधे

पितामह आदिको भी न मानना चाहिये, क्योंकि पिता आदिके माननेमें भी शब्द-प्रसाण ही है। इसी प्रकार ईश्वरफी सिद्धिमें भी बेद, श्रुति, स्मृति, पुरावा चादि अनेक साख प्रमाण हैं।

जिस वस्तुका प्रश्न होता है, उसका सामान्य झान होता है जैसे उत्तराखवडके गौरी-फलको कोई नहीं जानता इसिलवे तिह्रिष्पक प्रश्न हो कोई नहीं करता। वैसे ही नास्तिकोंको भी ईश्वरका सामान्य ज्ञान है, इसिलये उनके कथनसे ही ईश्वरकी सिद्धि होती है। आसिकोंको तो विशेषरूपसे ईश्वरका ज्ञान ग्रथीत ईश्वर-साक्षात्कार होता है। राम, कृष्य, विष्यु, शिव आदि अवतार ईश्वरके विशेष रूप हैं और सिक्षदानन्य ईश्वरका सामान्य रूप हैं। आसिकोंको ईश्वरके सामान्य और विशेष दोनों रूपोंका साक्षारकार होता है।

लक्षण और प्रमाणमें ही वस्तुकी सिद्धि होती है केवल कथनमात्रमें नहीं, इसिल्ये चय ईश्वरके कुछ लड़णोंका कथन किया जाता है।

'सत्यं ज्ञानमनम्तं ब्रह्मः' यह ईश्वरका स्वरूप-ज्ञहण
है। 'जगरकतृंस्वे सितं जगदुपादानरवम्'और 'जम्माद्ययतः'
(ब्रह्मसूत्र १।१।२) यह उसका तटस्य लक्षण है।
'अन्तर्याग्यधिवैवादिषु नद्यमंन्यपदेशात्' (ब्रह्मसूत्र
१।१८) जितने अधिवैव आदि पदार्य हैं उन सवका अन्तर्यामा अर्थात् नियन्ता है। यह बात श्रुति भी कहती है। सर्वका नियन्तापना यह परमारमाका ही धर्म है, एप्यी आदि अभिमानी देवताओंका धर्म नहीं है। वह युक्ति सिद्ध भी है क्योंकि 'फल्मत उपपत्तः' (ब्रह्मसूत्र ३।२।३८) 'इस ईश्वरसे ही सम्पूर्ण फलकी प्राप्ति होनेसे' वह सर्वका अध्यक्ष है और मृष्टि. स्थित, संहार करनेवाला भी बही है।

जिस ईसरको न जाननेसे सब अन्योंकी प्राप्ति होती है और जिसको जाननेसे मोश्रकी प्राप्ति होती है, वही ईसर सर्व प्रकारके जिज्ञासु अधिकारियोंको जिज्ञासितस्य है। जैसे स्वित्तकों जानसे स्वत्तकांके सम्पूर्ण पत्रायोंका ज्ञान हो जाता है, सुवर्जके ज्ञानसे सुवर्चके सम्पूर्ण पत्रायोंका ज्ञान हो जाता है, स्वेहके ज्ञानसे खोहके सम्पूर्ण पत्रायोंका ज्ञान हो जाता है इसी प्रकार एक ईसरके ज्ञानसे सम्पूर्ण जमत्वे पदार्थोंका ज्ञान हो जाता है। जब ईसरको केवल कत्तां ही न मानोगे तो उपर्युक्त दशन्तोंका विरोध होगा। श्रीर यह ईश्वरको केवल उपादान-कारण ही सानोगे तो

प्रतिज्ञाके वचनोंका विशेष होगा @ । जिस एकके श्रवणसे सबका श्रवण हो जाता है, जिस एकके ज्ञानने सबका ज्ञान हो जाता है, जिस एकके मननसे सबका मनन हो जाता है । यह सब प्रतिज्ञा-वचन हैं ।

यदि ईश्वरको सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान् नहीं मानोगे तो सर्व-सृष्टिका कर्त्ता ईश्वर नहीं होगा, क्योंकि जिसके प्रति उपादान-कारणका अपरोक्ष ज्ञान हो और जिसमें इच्छा एवं यत हो, वहीं कर्त्ता कहलाता है। मायाके तमोगुख-युक्त होनेसे ईश्वर जगत्का उपादान-कारण है और रजोगुज-युक्त होनेसे ईश्वर जगत्का लष्टा है और सन्वगुखयुक्त हुआ वहीं सर्वज्ञ है।

मझ (ईश्वर) प्रपद्मका उपादान है। जो उपादान होता है वह कार्यमें अनुगत होता है: जैसे घटका सृत्तिका उपादान-कारण है, वह घटमें अनुगत है, इसी प्रकार ईश्वर सब प्रपञ्चका उपादान-कारण है। इसकिये वह सब-में अनुगत है जैसे 'घटः सन् पटः सन्' घट है, पट है, यह सत्ताकी प्रतीति होती है, इसी प्रकार 'घट प्रतीत होता है,' 'पट प्रतीत होता है,' यह चेतनताकी प्रतीति है और 'घट प्रिय हैं पट प्रिय हैं' यह आनन्दकी प्रतीति हैं। ये सब ईश्वरके सम्बदानन्त्रस्वरूपका ही बीध कराते हैं। ईश्वर ही सब पदार्थीमें पूर्ण होकर स्थापकरूपमे प्रतीत हो रहा है, जैसे घटमें नेत्रांसे मुलिकाकी ही प्रतीति होती है, घट मानना मिथ्या है, इसी प्रकार सब जगह सम्बदानन्द-धन परमारमाकी ही प्रतीति होती है। नाम-इपारमक जगत वासवमें परमारमासे भिन्न कुछ भी नहीं है, यह बात खान्द्रोग्य-उपनिषद्रमें खेतकेतके प्रति उद्दालक-ऋषिने बहुत विम्तारके साथ वर्णन की है।

यह सम्पूर्ण अक्कायड ईश्वरका स्थूल शरीर है चीर सम्पूर्ण समष्टि सूक्ष्म शरीर ईश्वरका सूक्ष्म शरीर है, एवं माया उसका कारण-शरीर हैं। ईश्वरके इन तीनों शरीरोंके अन्तर्गत

'सदेव सोम्येदमग्र चासीदेकमेवादिवीयम्'

(≢न्दोम्य०६।२।१)

 <sup>&#</sup>x27;वेना मृत र्थंत भवत्यमतं मतमाबिहात विद्यादामिति XXXII'
वधा सोम्येकेन मृत्विवडेन सर्व मृष्मवं विद्यात र स्याद्याचारमणं
विकारी नामवेयं मृत्विकत्येव सत्यम् ॥ यथा सोम्येकेन कोहमणिना
सर्व कोहमवं विद्यात र स्वाद्याचारमणं विकारी नामवेवं कोहमित्येव सत्यम् ॥ (कान्दोग्य० ६। १) ३, ४, ५)

ही सम्पूर्ण न्यष्टि-सरीर एवं सम्पूर्ण प्रपन्न है। जैसे केतमें अक्षा-अक्ष्म क्यारे होते हैं और वह खेत सब क्यारोमें अजुगत है; इसी प्रकार सब व्यक्ति सरीरोमें ईवर अजुगत है। वह ईवरको न मानोगे तो व्यवक्ते तथा इस क्यारको भी कहीं मानना चाहिचे, न्योंकि यह सब ईवर करके ही व्यास है। ईवरके निचेयसे सबका निचेय होगा। प्रपना शरीर तथा जगत् प्रस्पक्ष प्रतीत होता है इसकिये उसका अभाव नात्तिकको भी इष्ट नहीं है, इस न्यायसे भी ईवरकी सिद्धि होती है। यदि कोई यह कहे कि जो प्रतीत होता है वही हुआ करता है, जो प्रतीत नहीं होता वह होता ही नहीं, उसके उसरमें ये चाठ दृष्टान्त दिये जाते हैं।

'द्र, समीप, इन्द्रियको हान । मन चन्नल, सूक्षम, विवचान । तिरोजान, सजार्ता-सङ्ग । अष्ट हेत चारो चित अङ्ग ॥

- (१) दूर-जैसे पत्नी उदता हुआ आकारामें दूर चट्टा जाता है तब प्रतीत नहीं होता, परन्तु ऐसा नहीं कहा जाता कि पक्षी नहीं है।
- (२) समीप-जैसे नेन्नोंमें अन्नन अत्यन्त समीप है किन्तु अपनेको प्रतीत नहीं होता तो भी अन्नन नहीं है यह नहीं कह सकते।
- (१) इन्द्रियको हान-भ्रम्था रूपको नहीं देखता है तो भी रूपका अभाव नहीं कहा जाता, क्योंकि नेश्रवाले रूपको देखते हैं।
- (४) मन च वक्त-सनके चन्नारु होनेसे पदार्थ प्रतीत नहीं होते तो भी पदार्थोंका अभाव नहीं कहा जाता, क्योंकि पदार्थ हैं।
- (५) सूधम-सूक्ष्म परमाणु प्रतीत नहीं होते तो भी उनका अभाव नहीं कहा जाता क्योंकि परमाणु हैं।
- ( ६ ) विवधान-जैसे राजमहरूमें परदेके अन्दर राजी वैठी हुई प्रतीत नहीं होती, तो भी राजीका अभाव नहीं कहा जाता।
- (७) तिरोबान-सारे दिवमें महीं दीखते तो भी उनका अभाव नहीं कहा जाता स्वोंकि सूर्वके प्रकाशसे वे नहीं वीखते।
- (म) सजाती-सङ्ग-वर्षाका जल जो तालाव था नदीमें भिक्ष जाता है जिससे क्सकी अकग प्रतीति नहीं होती किन्तु वह नहीं कहा जाता कि दृष्टिका जक उनमें नहीं है।

इन सबको अन्य कोरोंके न देख सकनेवर भी बोसी पुरुष इन्हें देखता है।

इसी प्रकार विचाररूपी नेजोंसे रहित जो धनीधरवादी हैं, वे ईश्वरको नहीं मानते तो भी ईश्वरका अभाव नहीं हो सकता, क्योंकि जो विचारवान् आस्तिक पुरुव हैं, वे ईश्वरको अपने आस्मरूपसे सर्वत्र देखते हैं।

गुरु-प्रम्थ साइवमें भी ईश्वर-सिद्धिके किये अनेक प्रमाब स्थक-स्थलपर दिये गये हैं, उनमेंसे कुछ दिग्दर्शन-मात्र नीचे जिल्ले जाते हैं।

'यह जो दीसे अम्बर तारे, किन ओ चीते चीतन हारे।'

यह जो आकारामें तारे लगे हैं वह किस चितेरेने चित्रित किये हैं, इस रीतिसे इनके कर्ता ईश्वरकी सिद्धि होती है।

'त् कर्ता सच्यार मेढा साँई।'

हे परमारमन् ! नू सर्व जरात्का कर्ता है और सम्बा है अर्थान् भासवका है और मेरा स्वामी है । प्रारम्भमें मंगलाचरण करने हुए गुरु नानक साहब कहते हैं—

> 'पक कें सतनाम कर्चा पुरुष निर्मेठ, निर्केर १ अकालमृरत अजूनि सेमं गुरुष्रसाद जप॥

अर्थ — एक अद्वितीय बहा जो परमात्मा है वही हमारा उपास्य है, वह कैसा परमात्मा है कि वह ओम्स्कर्प है। अब उसका स्वरूप-रुष्यण तथा तटस्थ-रुष्कण कहते हैं। सतनाम अर्थात् सत्त हो स्वरूप जिसका ऐसा कहनेसे उसके स्वरूप-रुष्कणका बोध हुआ और कर्तासे तटस्थ-रुष्क्रस्थ कहा, अर्थात् नाममात्र जो जगत् है उसका वह कर्ता है। यदि कहो कर्ता प्रधान होगा तो इसका उत्तर यह है कि 'नहीं', पूर्व होनेसे पुरुष ही कर्ता है, उसीको उपादान-कारस्य भी कहते हैं। फिर वह कैसा है कि जिसको किसोका भय नहीं है और किसीसे वैर नहीं है। जिसका काजसे रहित स्वरूप है, जो मृत्युका भी मृत्यु है। वह अत्रूनि यानी कारस्यसे रहित है। जिसका कोई कारस्य नहीं है भौर वह सबका कारस्य है। सैमं अर्थात् प्रकाशस्वरूप है। 'गुरुप्रसाद' यानी गुरुक्रपासे ही प्राप्त होता है।

गुरु गोविन्दसिंहजी कहते हैं---

'श्रीजलकेत जगतके ईसा' शोमाचमान तखवारका

चिद्ध है जिसकी ध्वजामें, ऐसा सर्व जगत्का नियन्ता ईचर है।

गुरु गोविन्द्सिहका सवप्रसाद सर्वेषा---

'दीननकी प्रतिपात करे नित, सन्त टबार गनीमन गाँर । पश्चि पश्च नग नाग नराविष, सर्व समै सबको प्रतिपारे॥ पायत है जलमें यलमें, पक्रमें कलके नहीं कर्म विचारे। दीनदयाल दयानिवि दोषन देखत हैं पर देत न हारे॥'

मृख श्लोक सुक्षमनी सोछवाँ---गुरु नामक साहब कहते हैं---

'आदि सच जुगादि सच है भी सच, नानक होसी भी सच।' सृष्टिकी उत्पत्तिसे प्रथम वह परमारमा सद था। 'सदेव सोम्मेदमग्र आसीदेकमेवादितीयं ब्रह्मः' ( छान्दोग्य० ६। १। १)

सत्ययुग आदिके पूर्व इन्ह्या-कालमें वह परमात्मा सत् हुद्या। 'तदेक्षत बहु स्थाम् प्रजायेय' वह परमात्मा वर्तमान-कालमें भी सत् हैं और गुरु नानकजी कहते हैं वह मविष्यमें भी सत् ही रहेगा। इसी मूळ-इलोककी व्याक्यामें विस्तते हैं—

'बरण सत सत परसनहार, पूजा सत सत सेनदार । दरशन सत सत पेबनहार, नाम सत सत ध्यावनहार ॥ आप सत सत्त सन धारी, आपे गुण आपे गुणकारी । शब्द सत सत प्रवकता, सुरत सत्त सत्त जस सुनता॥ बृह्यनहारको सत सब होय, नानक सत्त सत्त प्रमु सोय।

इसप्रकार जाननेवालेको सर्वत्र सत् परमाध्मा ही प्रतीत होता है, क्योंकि भूत, मविष्यत् और वर्तमान इन तीनों कार्कोमें वह सत् है। और भी कहा है—

आद पूर्ण मत्र पूर्ण अन्त पूर्व परमेश्वर है। सिमरन्त सन्त सर्वत रमणं, नानक अघ नासन जगदीश्वर है।।

× × × × वासुदेव सर्वत्रमें जन न कतहु ठठाय । अन्दर बाहिर सदा संग, नानक कोह दुराय ॥

नामकती कहते हैं कि जो सबमें निवास करता है अववा किसमें सब निवास करते हैं वह वासुनेव सर्वत्र है। किसी जगह भी उसकी कभी नहीं है। क्योंकि वह अन्दर बाहर सवा संग रहनेवाला है। हे नास्तिको ! ऐसे परमारमाको तुम क्यों छिपाते हो ! वह परमारमा तुम्हारे छिपानेपर छिप नहीं सकता । जैसे उस्त् सूर्यका अभाव कथन करता है परन्तु उस्तुके कहनेमान्नसे सूर्यका भभाव नहीं हो सकता । सूर्य तो भपना अभाव करनेवाले उस्तुको भी अपना प्रकाश ही देता है, हसी प्रकार सर्व-प्रकाशक ईश्वरका नास्तिक लोग भभाव करते हैं, यह उनकी भूक है, क्योंकि नास्तिकोंको सिद्धि भी ईश्वरसे ही होती है। इसकिये ईश्वरको सदा मानना चाहिये।

> जल यल मही अल पूर्या, स्वामी सिरजनहार। अनेक माँति होय पसर्या नानक पर्कुकार॥

जल, मरुपूमि, एप्यी, आकाशादि पश्चभूतोंमें वह परमारमा पूर्ण हो रहा है, वह परमारमा सबका नियन्ता है और वह नाना रूपोंसे संसाररूप होकर विस्तृत हो रहा है, उसका ॐकार नाम है इसलिये ईश्वरसे भिन्न कोई वस्सु नहीं है।

> बासुदेवः सर्विमिति । · · (गीना ७ । १९) सर्वे खत्विदं ब्रह्म । · · (उपनिषद्)

४-जिस ईश्वरकी क्रपासे हम आपलोगोंमेंसे निकल-कर इस वेपमें आये और आपलोग हमलोगोंको नमस्कार करते हैं तथा आपके परिचित लोग आपको मक्त जानकर नमस्कार करते हैं, यह सब ईश्वरकी ही दया है और ईश्वरमें विश्वास बदानेवाकी ही बातें हैं।

#### घटनाएँ

(क) एक सन्त कई वर्ष पहते मुस्ने मिने ये, उन्होंने अपने जीवनकी एक घटना मुस्ने सुनायी थी, जिससे ईश्वरकी सत्ता और उसकी व्यामें विश्वास विशेष बढ़ता है।

वह सन्त वदीनारायणके दर्शनार्थ गया था, वहाँसे बीटते समय रास्तेमें उसको दस्त बहुत छगने को, जिससे वह बहुत निर्वछ हो गया; तब वह एक गुकामें बेहोश होकर एक गया। इसके बाद एक पुरुष उसके पास आकर बीछा कि 'महारमाजी! यह दवा साहये भीर इसका एष्य इस भेज वृंगे।' तदुपरान्त हो जण्टे बाद दही और आस छेकर वही पुरुष भाया और उस महारमाको देकर चका गया। इसी प्रकार तीन विनीतक वह पुरुष ठीक समयपर बाकर तवाई तथा पथ्य उस महारमाको बराबर देता रहा । अब महारमाके शरीरमें कुछ शक्तिका सञ्चार हुआ तब वे एक दिन गुफासे बाहर निकले तो उनको अपने चारों ओर वर्फ-ही-वर्फ दिखायी दी। कहीं कोई मनुष्य या पद्य-पक्षी आदि वस्तु नजर न श्रायी। तब तो उनको बढ़ा आश्चर्य हुआ कि 'यह आदमी कौन है और मेरे लिये सानेको कहाँसे छाता है ?' इसके बाद जब वह पुरुष सानेके विये सामान लेकर आया, तब उससे महारमाने पूछा कि 'आप कौन हैं ? कहाँसे भाते हैं ? कहाँ रहते हैं ?' इसके उत्तरमें उस पुरुषने कहा कि 'श्राप खा लीजिये, इन प्रभौंसे क्या प्रयोजन है ?' तब महात्माने वर्दे छाप्रहसे कहा कि 'भ्राप अपना हाल बता देंगे तभी खायँगे, नहीं तो नहीं सायेंगे।' इसके बाद वह पुरुप उस महारमाकी उसी जगह चतुर्भुज विष्णु भगवान्के रूपमें दीखने लगा और बोला कि 'मैं भगवान हूँ' तब वह महारमा बोबा कि 'तो आप यहाँ साक्षात्ररूपसे सेवा करते हैं पर अन्य जगह आप साक्षातरूपसे सेवा क्यों नहीं करते ?' तब भगवान बोड़े कि 'जहाँ कोई नहीं होता, वहाँ हम माज्ञात्ररूपमे सेवा करते हैं और जिस जगह अन्य कोई होते हैं वहाँ हम घपने भक्तोंके द्वारा सेवा कराते हैं। इससे यही सिद्ध हुआ कि ईश्वर ही सबका योगक्षेम करता है---

> अनन्याश्चिन्तयन्ते। मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं बद्दास्यद्दम् ॥ (गीता ९ । २०)

(क) रियासत पटियालामें अमरगढ़ नामक एक कम्बा है। उसमें एक बाक्षण रहता था, जिसकी टाँगें जुड़ी हुई थीं, इसिलये वह लकड़ों के खड़ाऊँके महारेसे बैठा-बैठा ही चला करता था। उसने अपने मनमें विचार किया कि में श्रीजगन्नाथ भगवान् के दर्शन कहाँ तो मेरा जीवन सार्थक हो जाय। पश्चाद उसने अपने घरवालां से कहा कि 'मुम्मे श्रीजगन्नाथजी जाने के लिये खर्च दे दो, क्योंकि मुम्मे बहाँ दर्शन करने के लिये जाना है। धरवालों ने कहा कि 'मुम्मे श्रीजगन्नाथजी जाने के लिये जाना है। घरवालों ने कहा कि 'मुम्मे श्रीजगन्नाथजी जाने के लिये जाना है। घरवालों ने कहा कि 'मुम्मे देशन करने के लिये जाना है। घरवालों ने कहा कि समय रेलगाड़ी तो यी नहीं, इसलिये उसके सम्बन्धिंमें भी जाने की राय नहीं दी। परन्तु उसने किसीकी बात नहीं सुनी। इसपर सब गाँववालोंने भी उसे जाने से

बहुत रोका परम्तु वह अपने रह संकृत्यसे जरा भी न हिगा और जानेके छिये तैयार हो गया। तब उसके घर-वालींने उसको राम्तेके लिये कुछ खर्च दे दिया और वह अपना धोबा-सा सामान पीठपर बाँधकर प्रभुका सारण करके घरसे चरू पड़ा। चलते-चलते थोड़ी दर जानेके बाद वह धक गया और जंगलमें एक वृक्षके नीचे जाकर छायामें विश्राम करने छगा । इननेहीमें उसी जगह एक पुरुपने आकर उसमे पूछा कि 'तुम कौन हो भौर कहाँ जा रहे हो ?' इसके उत्तरमें उसने कहा कि 'मैं बाह्मण हूँ और श्रीजगन्नाथ भगवानके दर्शनके **किये जा रहा हैं।'तब उस पुरुपने** कहा कि 'ब्राह्मण-देवता ! तुम बहाँ तक कैसे जा सकोगे, तुममें चलनेकी शक्ति तो है ही नहीं, अच्छा हो, तुम यहांसे छौटजान्नो।' इसप्रकार उस पुरुषने बहुत मने किया सब बाह्मण बोला कि 'मैंने तो द्मपना शरीर श्रीजगन्नाथजीके अर्पण कर दिया है, इसलिये बिना उनके दर्शन किये मैं छौट नहीं सकता।' इसपर उस पुरुषने कहा कि 'यदि श्रीजगन्नाथजीके दर्शन तुम्हें इसी जगह हो जायँ तब तो छोट जाओगे ?' तब बाह्यण बोका कि 'हमको तो श्रीजगन्नाथजीके दर्शन करने हैं, कहीं-पर हो जायें।' तदनन्तर उस आहाएको वही पुरुष भगवान् श्रीजगन्नाथजीके रूपमें दीखने लगा, ब्राह्मणने श्रद्धापूर्वक प्रणाम करके उनसे कहा कि 'हे नाथ ! आपके दर्शन तो मुम्में हो गये हैं, परन्तु मेरे गाँववाले इस बातको नहीं मानेंगे, इसलिये आप कोई चमस्कार विस्ताइये जिससे उनके मनमें सन्देह न रहें तब भगवानूने उसकी ऐंदीपर अपना चरण रखकर एक झटका देकर उसे सीधा, सुन्दर पुरुष बना दिया और स्वयं अन्तर्धान हो गये । तदनन्तर वह बाह्मण भगवरप्रेममे प्रावित होकर उनकी भ्रहेतुकी असीम द्याका तथा उनके माधुर्यरूपका चिन्तन करता हुआ अपने पैरोंसे चलकर घर पहुँचा और यह घटना सबसे कही, तब सब लोगोंने इस बातको मान छिया । इस घटनाको हुए करीब सत्तर-अस्सी वर्ष ही हुए होंगे। उस बाह्मणकी सन्तान उसी ब्राममें अभीतक मौजुद है। यह घटना भी ईश्वरकी सत्ता और उनकी विशेष स्याकी परिचायक है।

(ग) थोड़े ही वर्ष पहलेकी बहुत प्रसिद्ध वृन्दावनकी घटना है, श्रीनारायण स्वामीजी एक वहे प्रसिद्ध भक्त हुए थे, जिनके बनाये हुए बहुत-से पद तथा होड़े आजकरू बहुत

प्रचित्रत हैं। उन्हीं महात्माकी एक अमृतसरमें रहने-बाली कुवड़ी शिष्या थी, वह प्रायः प्रतिवर्ष भावणके क्क्कोंके समय बुन्दावन जाया करती और वहाँपर नारायण स्वामीकी मँदीपर रास कराया करती थी। एक समय भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रका स्वरूप बननेवालेसे रास-के समयमें उस कुबड़ी माईने प्रार्थना की कि 'भगवन् ! मधुरामें रहनेवाछी कुबरीकी कूब तो भगवान्ने सस्काल दूर कर दी थी, श्राप भी भगवान् हैं, इसिकिये मेरी कमर भी सीधी कर दीजिये।' इतनेमें जी भगवान्के क्य बने थे, उन्होंने आकर उस कुबड़ी माईके कमरमें प्क कात मारी, जिससे तत्काल उसकी कमर सीधी हो गयी। यह थोड़े ही वर्षोंकी घटना है, जिसे बहुत छोग जानते हैं। हमें भी एक महात्माने यह बात उस कुबड़ी माईकी जवानी सुनी हुई सुनायी थी। सिद्धान्तसे भी मह कोई असम्भव या दुर्घट बात नहीं है। यह घटना भी ईश्वरकी सत्ता एवं उसकी विशेष दयाको प्रकट करती है--तारपर्य यह कि जिसका ईश्वरकी सत्ता श्रीर उसकी द्यापर पूर्ण विश्वास है उसको उससे लाभ भी पूर्ण होता है। स्रनेक अक्तोंकी जिन घटनाओंका वर्णन सुना जाता है वे सब ध्रव सस्य हैं । इसलिये ईश्वरमें और उसकी द्यामें पूर्ण विश्वास रखना चाहिये। इसमें किञ्चित्-मात्र भी संशय नहीं करना चाहिये, क्योंकि भगवान्ने गीतामें कहा है 'संशयात्मा विनश्यति' (४।४०) संशयवाका पुरुष विनाशको प्राप्त होता है।

(घ) मं० १९६०में हित्तारका कुम्स था। यह हमारे आँखाँ-देखी बात हैं। राश्रिमें एक बेरोके हुक्के नीचे हम-लोग नेत्र मुँदे हुए प्यानमें बेठे थे। उसी समय एक सिंह हमलोगोंके पास आ गया और गरजने लगा। हमने कभी सिंहकी गर्जना सुनी हुई नहीं थी, इसिलये हमें दर नहीं जगा और हमने अपने बस्को हिलाकर थोड़ा शब्द किया, जिससे वह सिंह पीछे हट गया। इतनेमें वहाँ हबा होने लगा, सब किसी महारमाने आकर हमसे कहा कि 'सभी वहाँ सिंह आया था।' इसी प्रकार कई दफे सर्प हमारे शरीरपर चढ़ गये, चोर भी हमारे पास आये। उस समय हमारी सहायता करनेवाला कोई व्यक्ति हमारे पास नहीं था और जब हमने ईश्वरका प्यान किया तब उसने हमारी रक्षा की। इसिक्षये ईश्वर सस्य है! सस्य है! संस्य है! ईश्वरपर अवस्य विश्वास करना चाहिये।

जब देवताओं को अपनी विजय देखकर अभिमान हुआ तब उनका मान भक्त करनेके किये उमादेवीके रूपमें वहाँपर ईश्वर प्रकट हुए, यह कथा 'केल उपनिवत्' में विस्तारपूर्वक वर्यान की गयी हैं। प्रह्वादके क्षिये वे सम्भे-मेंसे प्रकट हो गये, क्योंकि वे सब जगह व्यास हैं। द्रीपदी, गजेन्द्र, श्रुव आदिकी कथाओंको पढ़ने, सुबने, मनन करनेसे उनकी सत्ता तथा द्यामें विश्वास अधिक होता है। जिस समय, जिस जगह इद विश्वासपूर्वक उन्हें पुकारो उसी समय वहींपर वह प्रस्वच प्रकट हो जाते हैं।

पुक्र आक्षण बद्दा गरीब था, उसके पास कुछ भी नहीं था, किन्तु उसके मनमें यह इच्छा हुई कि मैं किसी प्रकारसे राजाके दर्शन करूँ। इसी चिन्तामें बह दिन-रात दुस्वी रहा करता था। वह यह बात जानता था कि मुझ-जेसे कॅंगडेको राजाके पास कौन जाने देगा ? एक दिन वह एक महात्माके पास जाकर उनसे बोला कि 'महाराज ! मुक्ते राजाके दर्शन कैसे हीं, मुक्ते इसी बातकी चिन्ता हर समय लगी रहती है।' तब उस महारमाने कहा कि 'भाई! राजाका सकान वन रहा है, उसमें जाकर कुछ भी सजूरी न लेकर राजाके दर्शनके लिये मन लगाकर खुव डरसाइ-पूर्वक काम करते रही, ऐसा करते रहनेसे किसी दिन राजाके दर्शन भी हो जायेंगे। यह बात सुनकर वह पुरुष राजाके मकानमें प्रेमपूर्वक काम करने लगा, सन्ध्या-समय जब अन्य सब मजूरीको मजदूरी दी गयी, तब उस शाझण-को भी बुलाकर मजूरी देने लगे, तब वह बोला कि 'मैं तो कुछ भी नहीं स्ट्रेंगा, क्योंकि मैं तो केवल महाराजाके लिये ही काम करता हूँ।' जब इसप्रकारमे काम करते हुए कई दिन बीत गये तो परम्परा करके यह बात राजाके पाम पहुँची कि 'एक मजबूर कुछ भी मजूरी न लेकर केवल आपके लिये ही काम करता है।' इस बानको सुनकर राजा बोला कि उस मजूरको मेरं पास ले घाओ, जब वह ब्राह्मण राजाके सामने गया, तब राजाने उससे पूछा कि 'तुम मुझसे क्या चाइते हो ?' इसपर वह बाह्मण बोला कि 'हमको तो आपके दर्शनकी इच्छा थी, सो हो गये, अब कुछ भी इच्छा नहीं है।' राजाने उसको बहुत-से द्रम्यादि पदार्घ देने चाहे किन्तु उसने कुछ भी नहीं किया, तब राजाने उसको भएने बराबरका प्रधिकार देकर अपने सदश बनाहिया।

वार्डोन्त इसमकार है कि को क्रोग चन, मान, की,

पुत्रित सांसारिक पदार्थीकी कामना करके ईश्वरकी भाराधना करते हैं वे तो राजाके मजदूरोंकी भाँति नियत किये हुए ऐसे पानेके ही भाधिकारी हैं। पर जो निष्काम मक्त केवल ईश्वरकी प्रसक्ताके लिये ही कर्म या उपासनादि करते हैं, परमेश्वर इस लोकमें ध्रुव, प्रह्लादकी भाँति उनके इन्ह्रोंकी निवृत्ति करके अन्तमें उन्हें अपने धाम या मोच-पदकी प्राप्ति करा देते हैं।

इसिलयं उन ईश्वरकी शरण होकर निष्काम भावसे उनकी भक्ति करनी चाहिये। कलियुगर्मे यही सबसे सरस और सर्वश्रेष्ठ उपाय है।

> जैं प्राणां 'हों' 'में' तजी, कता राम पिछान । कह नानकबह मुक्त नर, प्रमन साची जान ॥

जिस ध्यिकिने ध्याने साढ़े तीन हाथके शरीरके अहंकारको स्थाम दिया है और सबके कर्ता ईश्वरको तस्वये जान लिया है, गुरू नानकजी कहते हैं 'अरे मन! वह मनुष्य मुक्तस्वरूप ही है यह बात सम्य समझ ।'

एक राजा था, उसने धपने देशमें दिंदोरा पिटवा दिया कि 'जो व्यक्ति हो घरटेके अन्दर हमारे पास आ जायगा उसको इस अपना राज्य दे देंगे।' ऐसा कहला-कर उस राजाने धपने बैठनेकी जगहके बीचके रास्तेमें पाँची जानेन्द्रियोंके विषय शब्द, म्पर्श, रूप, रस और गन्धके उत्तम-से-उत्तम भोग्य पदार्थ श्रपने पास आने-वार्लों को मुफ्तमें भोगनेके लिये रखवा दिये, जैसे घड्छे-अच्छे गायन गानेवाली सुन्दर अप्सराओं के सदश युवती बियाँ तथा फोनोग्राफ, हार्मोनियम, तम्ब्रे, मितार, वीणा, सृदंग आदि अनेक वाद्य बजानेवाले प्रवीण लोग नाना प्रकारके गायनके साथ वाच बजाकर मनको मोहित करने छगे। मखमली गहोंकी शब्या एवं मनको लुभानेवाली इन्द्रकी अप्सराधींको भी अपने रूप-छावरय और मन्द मुम्कानसे मात करनेवाली युवती कियाँ अपनी ओर आकर्षित कर रही थीं। अनेक प्रकारके नाटक, सिनेमा तथा नेत्रोंको मोइनेवाले सुन्दर-सुन्दर दश्य पदार्थ रखवा दिये कि वे देखनेवालों को दूर जाने ही नहीं देते। खानेके लिये सेवा, मिष्टाच, फल आदि इतनी सामग्री प्कत्रित कर दी गयी कि श्रनकी संस्था ही नहीं गिनी जाती तथा उनके रसास्वादन किये विना ही मुँहमें पानी भर आता है। इसी प्रकार सुगन्धिके छिये अतर, फुछैछ, प्सेंस, पुष्प, बाग-बगीचे ऐसे रचे गये कि वहाँसे इटनेको चिस ही नहीं चाहता।
यह तो हिन्द्रगोंके कुछ विषय हुए। अब मनको फँसानेके
छिये भी नाना प्रकारकी सामग्री एकत्रित कर दी गयी।
इन सब मनोमोहक सामग्रियोंके उपभोगका आनन्द बिना
ही कुछ दिये मन चाहे जितना करनेकी खुछी आजा राजाने
सबके जिये दे दी। साथ ही यह भी कह दिया गया कि
दो घयटे एरे होनेपर सबको जबरदम्नी बाहर निकाल
दिया जायगा।

इजारों-छाखोंकी संख्यामें छोग राजासे मिलनेके लिये वहाँ एकत्रित हो गये । पर सबने अपनी-अपनी रुचिके श्रद्धार श्रपना सन उन भोग्य वस्तुश्रोंके उपभोगर्से छगा दिया, अधिकांश तो उनमें इतने निमग्न हो गये कि राजाके पास जाना ही भूल गये । कुछ बुद्धिमान् थे, उन्होंने विचार किया कि अभी तो समय बहुत है, इन पदार्थीका उपभोग कर लें, ठीक समयपर राजाके पास पहुँचकर राज्य हे लेंगे। ऐसा विचारकर व भी उन भोग्य मामग्रियों में ही लिस हो गये। उनमेंसे किसी एक अति बुद्धिमान व्यक्तिने ऐसा विचार किया कि यह सब सामग्री तो राजाकी है और राजाके पास जानेसे जब इस स्वयं राज्यके मालिक ही हो जायँगे फिर यह सब सामग्री श्राप ही हमारी हो जायगी, तब मनचाहा हनका उपभोग कर छेंगे. ेसा विचार करके वह व्यक्ति किसी भी ओर जरा भी न ताक सीधा तेजीसे चलकर राजाके पास पहुँच गया। राजासे भेंट होते ही राजाने अपनी पूर्वप्रतिज्ञाके अनुसार उसको राज्य टेकर स्वयं दनकी राह ली।

दार्ष्टान्त इसप्रकार समझना चाहिये कि ईश्वरस्पी राजाने मनुष्योंके लिये सम्पूर्ण भोग्य पदार्थ रचकर उनको श्राज्ञा कर दी कि जो जीव मनुष्य-शरीरको प्राप्त करके इन सब पदार्थों से मोह इटाकर केवल मेरे परायण हो जायगा उसे में ध्रपने परमधामका मालिक बना हूँगा या उसे परमपद यानी मोक्षपदकी प्राप्ति करा दूँगा। परम दयालु ईश्वरकी ऐसी आज्ञा होनेपर भी मायामरीचिकामें मोहित रहनेवाले अधिकांश जीव मायिक पदार्थोंके उपभोगमें ही अपना जीवन नष्ट कर देते हैं, कुछ समसदार लोग ऐसा विचार करते हैं कि अन्त समयमें ईश्वरमें प्रेम करके संसारी पदार्थोंने मोह इटा लंगे किन्तु जैसे दो घरटेकी

भवधिके समाप्त होते ही उन लोगोंको धक्के देकर निकाल दिया गया, इसी प्रकार भासोंकी अवधि पूरी होते ही इन जीवोंको कालदेव अवरदानी यहाँसे ले जाकर उनके अपने-अपने कमांनुसार चौरासी छच योनियोंके चक्करमें भ्रमख करायँगे। निचकेताके सदश कोई विरका ही चैराम्यवान् पुरुष ब्रह्मछोकपर्यन्तके सम्पूर्ण भीन्य-पदार्थीको नाहाबान् समझकर उनमें दोषदष्टि करके ईश्वरके भजन-भ्यानको परायख हो जायगा तो उसको इसी जन्ममें ईश्वरका साक्षारकार होकर परमपद्वी प्राप्ति हो जायगी।

≣रिः ॐ तस्सव

#### - WESTERN

# (२३) खामीजी श्रीकृष्णानन्दजी 'कैलासाश्रम'

पको देवः सर्वभृतेषु गृहः सर्वव्यापा सर्वभृतान्तरासा। कर्माध्यक्षः सर्वभृताधिवासः साक्षी चेताः केवले। निर्गणश्च॥

अर्थाव 'एक ही देवता सब भूतोंके भीतर है, वह सर्वव्यापी है, सब भूतोंका अन्तरारमा है, कर्मोंका अभ्यक्ष है, सब भूतोंका अधिवास है, साची है, चेतन है, बहै है और निर्मुण है।'

मृर्खंसे लेकर बहे-बहे विद्वानसक, बहे-बहे, स्वी-पुरुष सभी दिन-रात इस मायात्मक भौनिक प्रषञ्जकी विचित्रता-का अनुभव करने हैं। सबको प्रत्यक्त वीखनेवाले इस अपूर्व त्यावहारिक संसारको कोई भी अम्बीकार नहीं कर सकता। वेहात्मवादी नाम्तिकसे लेकर परम आम्तिक ग्रविनीय ब्रह्मवादी वेदान्तीनक सभीने अपनी-अपनी प्रक्रियाके अनुसार इस कार्यस्पी जगत्की उत्पत्ति, स्थिति शौर प्रख्य-का निरूपण किया है, सथा कार्य-कारण-पूर्वक ही हुशा करता है, इस लौकिक न्यायके अनुसार उन्होंने जगत्स्प कार्यके कारणका निरूपण करनेकी भी चेहा की है।

'मूतानीति च तद्भिदः।'
'यक्षा इति च तद्भिदः।'
'पश्चित्रिक इसंकं वह्विश इति चापरं।'
'पश्चित्रिक इसंकं वह्विश इति चापरं।'
विमूर्ति प्रसन्नं तन्मे मन्यन्ते सृष्टिचिन्तकाः।
खन्नमायाम्बक्पेति मृष्टिगन्ति हिपता।।
इच्छामात्र प्रमोः मृष्टिगिति मृष्टै विनिश्चिता।।
कान्यान्त्रसृति मृतानां मन्यन्तं कार्ताचन्तकाः॥
मानार्यं मृष्टिगित्वन्यं कीढार्थमिति चापरे।
देवस्यास्य स्वानोऽयमासकामस्य कारपुदः॥

अर्थात 'भूतवादी जगत्का मुखकारण पश्चभूनोंको ही बतकाने हैं। याक्तिक लोग यक्तको कारण बतलाने हैं।कोई पचीस सन्तोंको, कोई छुट्योस तन्तोंको कारण मानते हैं। कोई कहते हैं कि यह जगत् स्वप्तके समान अथवा माणा-स्वरूप है। दूसरे कहते हैं भगवान्की इष्डामात्रसे जगवकी सृष्टि हो जाती है। कार्डवादी कहते हैं कि कार्ड्य पद्मभूतोंकी मृष्टि होती है। दूसरे कहते हैं कि सृष्टि भोगके लिये है और तीसरे कहते हैं कि यह जगन् भगवान्की लीटा है। कुछ लोग कहते हैं कि ईश्वर आप्तकाम है, उनको इष्टा नहीं होती, सृष्टि करना उनका स्वभावमात्र है।

इसप्रकार विभिन्न मनवादी अपने-अपने मतानुसार सृष्टिके कारणकी कल्पना करते हैं। यह सृष्टि चाड़े जिस-प्रकार बनी ही, बुद्धिमानींके लिये विचारणीय यह है कि इस अट्सुन जगत्ररूपी शिल्पका शिल्पी कीन है ? जिसप्रकार किसी प्रदर्शनीमें जानेपर बहाँके विचित्र शिल्प तथा कला-कीशकादिको देखकर उनके रचयिताके अमिलकी स्पृति दर्शकके चिसमें स्वयमेव उत्पन्न होती है, उसी प्रकार इस अनिवंचनीय जगत शिल्पके कर्त्ताके रूपमें ईश्वरकी अनुभूति सबके चिलमें स्पष्ट अथवा श्रम्पष्टरूपसे होती ही है। उपनिवर्गेके अनुयायी ईश्वरको शुद्ध-बुद्ध-मुक्तस्बरूप मानते हैं। किएलके अनुयायी आदि विद्वान सिद्धको ईश्वर कहा करते हैं। पत्रज्ञिल मुनिके अनुयायी होश, कर्म-विपाकादि सम्बन्धसे रहित पुरुषविशेषको ईश्वर मानते हैं। याजिक लोग यज-पुरुवको ईश्वर कहते हैं। सार्किक लोग नित्यज्ञान आदि अष्ट गुणांसे विशिष्ट चेतन विभु कसीको ही ईरवर मानते हैं। मीमांसक लोग भी उपास्यरूपसे ईश्वरको मानते हैं। चार्चाक लोग भी ईस्वरको व्यवहारसिद्ध सानते हैं। अधिक क्या---

जरुपाणामृत्काहवास्याकुद्दाककादयः । देश्वराः सर्व पेनेते पृत्रिताः फक्कदायिनः॥ अर्थान् 'जन्न, परवर, सिद्दी, काठ, कोद्दा, कुद्दाक सादि यह सभी ईश्वर ही हैं, इनकी पूजा करनेसे ये अवस्य ही फख प्रदान करते हैं।

इसप्रकार जब सबने किसी-म-किसी रूपमें ईश्वरकी माना है तो फिर ऐसे सर्वानुसव-प्रसिद्ध ईश्वरमें सन्देश ही कैसे हो सकता है शिभीर जब सन्देह ही नहीं तो उसके निक्रपणकी क्या आवज्यकता है ? तथापि विभिन्न वार्तेके पारम्परिक विरोधके कारण लोगोंके मनमें जो यह संशय होता है कि 'ईश्वरको क्यों माना जाय, उसके न माननेसे क्या हानि है तथा ईश्वर है इसका प्रमाग क्या है ?' इनके निवारणके छिये यरिकञ्चित शास्त्रीय युक्तियोंकी सहायतासे यहाँ ईश्वर-सम्बन्धी विचार किया जाता है। यद्यपि ईश्वर श्रुति-स्मृति-अनुभव-प्रसिद्ध होनेके कारण सिद्ध ही है तथापि जबनक श्रुति-स्मृति-जन्य प्रमाण तर्कद्वारा उपपन्न नहीं किया जाता तबतक यथार्थनः वस्त-विषयक प्रमा-ज्ञानकी उत्पत्ति नहीं होती। जिसप्रकार घट-पट आदि कार्यके कारण कुम्भकार और तन्तुवाय ( जुलाहा ) आदि हैं, यह बात सबको अनुभवसिद्ध हैं, फिर यदि कोई अज्ञ पुरुष सन्देह करे कि घटात्मक कार्य है तो रहे, पर उसका कारण कुम्भकारको क्यों मानें ? इस संशयके निवारणके छिये यही युक्ति दी जा सकती है कि बिना किसी चेतन कर्त्ताके कम्ब-प्रीवा आदि श्राकारविशिष्ट घटारमक कार्यकी उत्पत्ति नहीं हो सकती । क्योंकि चदि घटादि कर्नजन्य नहीं होगा तो वह कार्यरूपमें नहीं आ सकता, क्योंकि जो कार्य होता है वह कार्याभिज्ञ कश्चीके द्वारा ही होता है। इस सार्वत्रिक व्यासिके अनुसार अन्यथा कार्य-कार्या-भाव सम्भव नहीं हैं।

तेव, गन्धर्व, यक, रक, पितृ, पिशाक्षादि विचित्र; न्यर्ग, मर्ग्यं, पाताल, चन्द्र, सूर्यं, मह, नक्षत्रादि विकक्षयाः विविध प्रायिगींके उपभोगके योग्य स्थान और साधन आदि विशेषणोंने युक्त जगत, जो परम अभिज्ञ, अरयन्त कर्मकुराल शिल्पगोंसे भी रचा जाना असम्भव है, तथा जो सद्य देश-काल-निभित्तके अनुसार एक महान् नियमका अनुवर्तन करते हुए प्रवृत्त और निवृत्त हो रहा है, अवस्य ही भोक्ता और कर्म तथा फलका विभाग जाननेवाले किसी पुरुषके प्रयक्तसे उत्यन हुआ है। खोकमें भी देला जाता है कि गृह, प्रासाद तथा रच आदिकी रचना इनका विभाग जाननेवाले किसी चेतन पुरुषके प्रयक्तपर निर्भर करती है। हसी प्रकार यह भी मानना ही पहेगा कि इस

विचित्र जगत्की रचना भी किसी चेतन सर्वज्ञ पुरुषके द्वारा हुई है। इसी बातको प्रमाणकुराल नैयायिकोंने 'क्षित्य- इरादिकं कर्त्तृ अन्यं कार्यस्वात घटवत्' इस अनुमानसे सिद्ध किया है। इसप्रकार जगत्की उत्पत्ति, स्थिति और प्रलयकी स्यवस्था अन्यथासिद्ध न होनेके कारण जगत्कर्ता ईश्वरको स्वीकार करना ही पहता है।

यहाँ यदि कोई नाम्तिक शक्ता करे कि 'जब पृथ्वी, अल, अग्नि और बायु इन चारों भूतोंके संघातरूप कारणसे ही जगत् उत्पन्न हो सकता है तो इनसे पृथक ईश्वरको क्यों माना जाय ?' इसका उत्तर यह है कि 'भूतवर्ग स्वयं अचेतन हैं. अचेतन परार्थमें स्वयं प्रवृत्ति नहीं बन सकती और प्रवृत्तिके न होनेसे इनका पारस्परिक सम्मिलन भी सम्भव नहीं; यदि सम्मिलन (संघात) नहीं तो मृष्टिकी उत्पत्ति ही कैसे हो सकती है ? यदि कोई कहे कि 'जह-बाय तो स्वतः प्रवत्त होकर अन्तरिक्षमें तृणादिको धारण करता है, इसी प्रकार ये सब भूत भी स्वतःप्रवृत्त होकर जगनका हेन् बन जा सकते हैं।' परन्तु यह दृष्टास्त ठीक नहीं, क्योंकि यदि जह-वाय स्वतः प्रवृत्त होकर कार्य करता तो जडस्वरूप साधारण धर्म-विशिष्ट शक्ट आदिमें भी स्वतः प्रवृत्ति होनी चाहिये थी परन्तु ऐसा नहीं देखा जाता। यह सभी जानते हैं कि शकटमें गति चेतनहारा ही होती है। इसलिये यह मानना पढ़ेगा कि जड-भूतोंका पारस्परिक मिलन भी किसी चेतन पुरुषके ही अधीन है। भृति भी कहती है—

> 'योऽप्मु तिष्ठन् योऽपो अन्तरो यमयति ।ः ( वृत्दरारण्यकः

> > 'मीषाऽस्माद् बातः पवते ।'
> > 'तिस्मित्रपो मातिरिश्वा दशाति ।'

'भगादस्याभिस्तपति भगात्तपति सूर्यः ।' इत्यादि ।

भावार्थ यह है कि सर्वनियम्ता ईश्वर सबके अन्तर्गत अन्तर्यामीरूपसे स्थित होकर सबको प्रेरणा कर रहे हैं।

यदि कोई कहे कि यह जो विश्वित्र उपभोगों तथा प्राणियोंके विश्विध कर्मरूप साधनकी विलक्षणतासे पूर्ण जगत् है वह कर्मके द्वारा ही बना है, क्योंकि ईसरमें विश्वमता सौर निर्मृणता आदि दोषोंको दूर करनेके छिये कर्मनिष्ठ अश्विन्त्य प्रभावको सर्व वादियोंने जगत्की विविन्नताका कारण अझीकार किया है, अतएव सर्ववादि-सम्मत कर्मको न्नापूर्व जगत्का कारण माननेसे यदि काम चलता है तो एक चौर निस्य सर्वज्ञ ईश्वरको जगत्का कर्ता मानना व्यर्थ है।

परन्तु यहाँपर विचारणीय यह है कि कमं जह है या चेतन ? कमंको स्ररूपमे अवश्य ही जह कहना होगा और वह जह कमं स्वतन्त्र होकर किसी कार्यका कारण नहीं बन सकता। जिसप्रकार दण्ड, चक्र आदि सामप्रियोंके एकत्रित रहनेपर भी उनको प्रेरित करनेवाला कुरभकार-रूपी कर्ता यदि न हो तो घटरूप कार्य नहीं बन सकता, उसी प्रकार कर्म आदि जह-कार्योंके वर्तमान रहनेपर भी बिना कर्ता ईश्वरके हस विचित्रतासे पूर्ण जगत्की उत्पत्ति नहीं हो सकती। अधिक क्या, एक रज-रूण भी अन्तर्यामी ईश्वरके संकेत बिना अपने स्थानसे हिल नहीं सकता। फिर इस विशाल ब्रह्मायहके उद्भव और प्रस्थिती तो बात ही क्या है ?

क्योंकि जड़-कर्म कर्त्ताके अधीन होनेसे उसके प्रयक्षसे उत्पन्न होता हैं, तथा उस प्रयक्षके शान्त होनेके साथ ही शान्त हो जाता है, अतः कर्त्ताके प्रयक्षके उपरम होनेपर उपरत होनेवाला कर्म कालान्तर अथवा देशान्तरमें चेतन कर्त्ताके सिवा कैसे फलको उत्पन्न कर सकता है? हसीलिये फलदाता चेतन पुरुषको मानना ही पड़ेगा और वही चेतन ईश्वर हैं।

पुनः यदि कोई शक्का करे कि, 'कमं यदि म्वतः फल-दाता न होनेसे जगत्की उत्पत्तिका कारण नहीं बन सकता तो कर्मकर्ता जोवको ही फलदाता क्यों न मान लिया जाय ? फिर जगत्-उत्पत्तिके लिये कारणभूत एक प्रयक् ईश्वरके माननेकी आवश्यकता ही नहीं होगी।' यह शक्का भी बिल्कुल ही युक्तिहीन हैं, क्योंकि अल्पण्च और श्रव्य शक्तिमान् होनेके कारण जीव सब काल, सब देश, सब निमित्तों तथा तदनुरूप फलों एवं उन फलोंके यथोचित विभागमे अभिज्ञ नहीं हो सकता, फिर वह फलदाता तथा जगिक्मांता कैसे हो सकता, फिर वह फलदाता तथा जगिक्मांता कैसे हो सकता हैं ? और यदि जीव ही स्वतन्त्ररूपसे कर्मनियन्ता, फलदाता और सर्वदेशकास्तादि-का ज्ञाता होता तो उसे कर्मा अनिष्ट फलको प्राप्ति होती ही नहीं। भला संसारमें ऐसा कौन मूर्ल है जो स्वेष्क्षासे स्वयं दु:स भोग करना चाहता हो, बल्कि— जानामि धर्म न च मे प्रवृत्ति-जीनाम्यधर्म न च मे निवृत्तिः । केनापि देवेन द्वादि स्थितेन यथा नियुक्तांऽस्मि तथा करोमि ॥

तथा---

'पव होब साधु कर्म कारयति' (श्रुति)

— इत्यादि वाक्योंसे म्पष्ट प्रतीत होता है कि जीव (कर्स-फल-भोगमें) कदापि स्वतम्त्र नहीं है। इसिलये वह जगत-कर्ता, फलदाता नहीं हो सकता। अतः कर्म और उसके फलोंका विभाग-कर्ता तथा सबका नियन्ता सर्वज्ञ सर्वशक्तिमान् स्वतन्त्र ईश्वरको मानना हो होगा।

यदि कोई कहे कि 'निर्निमित्तक कमें ही फल प्रदान करनेमें प्रवृत्त होता है, यदि ऐसा मान छे तो अनिष्ट-फलाप्राप्तिरूप दोष भी नहीं आता है और ईश्वरको भी प्रेरकरूपमें निमित्त माननेकी आवश्यकता नहीं पहती है।' यह लाघव प्रदर्शित करनेवाला सिद्धान्त केवल अविचारसे ही सुन्दर दीख पहता है, क्योंकि हम संमारमें ऐसी कोई भी वस्तु नहीं जिसे निर्निमित्तक (विना निमित्तके वनी हुई) कहा जाय। छोटी-से-छोटी वस्तुका विकार भी बिना निमित्तके नहीं हो सकता। अतएव लोकविरुद्ध तथा प्रमाणान्तरसे सिद्ध न होनेसे कर्म बिना किसी निमित्तके विकृत होकर फलरूपमें परिणत हुआ किसीका भोग्य नहीं बन सकता।

निरीधरवादी बौद कहते हैं कि, 'जैसे अयस्कान्तमीय कदाचित घेतनके द्वारा प्रेरित होनेपर कालान्तरमें भी लोहेका आकर्षक होती है, वैसे ही क्षियक विज्ञानरूप आत्माका किया हुआ कर्म भी कालान्तरमें फलका प्रेरक बन सकता है। ईश्वर कोई वस्तु नहीं है।' परन्तु यह मत आनित्तमुलक है, क्योंकि कर्म सदा कर्ताके साथ रहता है और अणिक विज्ञानसे कर्ताकों साथ रहता है और अणिक विज्ञानसे कालान्तरमें कर्त्ताका अभाव हो जाता है जिससे न तो कर्म ही रहता है और न उसका फल भोगनेवाला। यदि कोई कहे कि उस कर्मफलका भोका वृसरे चणमें उत्पन्न हुआ वृसरा विज्ञानात्मा हो जाता है, तब तो अत्यन्त ही अध्यवस्था-दोषकी प्राप्ति हो जायगी। कर्म करेगा कोई एक और फल भोगेगा कोई वृसरा। इसप्रकार 'अकृतान्यागमकृतविप्रणाशप्रसंग' रूप महान् दोष उत्पन्न हो जायगा। कर्म चीष उत्पन्न हो जायगा। कर्म चीष उत्पन्न हो कारण

विमा फल प्रदान किये ही नष्ट हो जायगा और यही 'इतिविधणाधा' दोष है; तथा विना ही किया हुआ कर्म फल देनेमें प्रकृत होगा जो 'अकृताभ्यागम' दोष है। ऐसी अध्यवस्था हो जानेसे फिर संसादमें जीन पुरुष फतकी इच्छासे कर्ममें प्रकृत हो सकता है? अतः कालान्तरमें फल आदिके व्यवस्थापकके रूपमें ईश्वरको अवस्य ही मामना चाहिये।

जरम्मीमांसक कहते हैं कि. 'कछ आदिके व्यवस्थापक जब कर्म मौजूर ही हैं तो प्रमाणहीन ईश्वरके माननेकी क्या भाषश्यकता है ? बेट भी तो 'यजेत सार्गकामः' इत्यादि वाक्योंसे स्वर्ग-फलको उद्देश्य करके यागादिका विधान करते हैं, इसमें स्पष्ट है कि यज्ञादि कर्म ही स्वर्गादि फलके उत्पादक हैं। फिर देदने भी तो कहीं ईश्वरका प्रतिपादन नहीं किया है। यदि कोई कहे कि क्षियाक यागादि कर्म ंकाळान्तरमें होनेवाले स्वर्गादि फलके उत्पादक कैसे हो सकते हैं, तो यह ठीक नहीं; क्योंकि यदि यागादि कर्मसे स्वर्गकी प्राप्ति न हो तो वेदका वचन व्यर्थ हो जायगा और इसमें वेद अधामाणिक हो जायँगे। किन्तु वेद भवौरुषेय निरपेक्ष स्वतःप्रमाणस्वरूप हैं श्वतः यागादि कर्म नाशवान होनेपर भी स्वर्गीविका कारण बन सकता है। इसपर यदि कोई आक्षेप करें कि 'कारण तो यह होता है जो कार्यके अञ्चवहित नियत पूर्ववर्ती हो। स्वर्गादि फलरूप कार्यके उत्पन्न है।नेके अब्यवहित पूर्व-चग्रमें सो यागादिरूप साधन कभी विद्यमान नहीं रहते फिर वह यागादि कर्म स्वर्गादिके कारण कैसे हो सकते हैं ?' इसका मीमांसक उत्तर देते हैं कि 'क्षणिक ओपधि-मेवनसे उत्पन्न हुआ स्थायी संस्कार जिसप्रकार कालान्तर-गत आरोग्यका कारण होता है. उसी प्रकार यागादि कर्म नाशवान होनेपर भी तजन्य अधान्तर स्थायी ऋष्टद्वारा स्वर्गादि फलको प्रदान करेगा। भाव यह है कि यागादि कर्मसे एक स्थायी भारष्ट उत्पन्न होता है जो यागादिके नष्ट हो जानेपर भी नष्ट नहीं होता और वही काळान्तरमें यागादि अनुष्ठान करनेवालींको स्वर्गादि फल प्रदान करता है। अतः ईश्वर फलदाताके रूपमें सिद्ध नहीं होता है। ईश्वरके सम्बन्धमें जो वेदवाक्य मिछते हैं वे अर्थवाद-रूप होनेसे इसमें प्रमाण नहीं हो सकते. चतः उनसे इंबरकी सिद्धि नहीं होती।'

मीमांसकोंकी यह करपना भी युक्तिविरुद्ध है। इसके

भनुसार ही भरष्टकी कल्पना हुआ करती है। इष्टविकद करूपना कभी आदरगीय नहीं हो सकती । स्रोकर्मे देखा जाता है कि जो-जो कर्म कालान्तरमें फल देनेवा है होते 🍍 उनके वे फर अवस्य ही चेतनप्रयक्त होते हैं। कर्म हो प्रकारके होते हैं —एक तो इष्ट फल देनेवाला और इसरा घटट फळ देनेवाला । इनमें पहला हट फल देनेवाला फिर दो प्रकारका होता है, एक तो तत्काल फल देनेवाका और दसरा भविष्यत्में फळ देनेवाका । गमन, भोजनाहि कर्म प्राप्ति-तृति श्रादि फल तत्काल ही प्रदान करते हैं: दसरे कृषि, सेवा आदि कर्म बीहि, इस्य शांति फल अविष्यसे प्रदान करते हैं। तस्काछ फछ प्रदान करनेवाले कर्म फल-दानके बाद नष्ट हो जाते हैं। अर्थात् वे फलापवर्गी होते है भीर कालान्तरमें फल देनेवाले कर्म फल देनेसे पहले ही नष्ट हो जाते हैं अर्थात वे उत्पन्न-प्रध्वंसी होते हैं। यह उरपश्च-प्रध्वंसी कर्म चेतन कर्ताके विना कालान्तरमें फलदायक नहीं हो सकता। छोकमें देखा जाता है कि राजा, सेव्यबुद्धिये किये हुए सेवारूप कर्मके नष्ट होनेपर भी काळान्तरमें सेवानुरूप फल सेवकको प्रदान करता है। सेवा-कर्म स्वतः नष्ट होकर कालान्तरमें कदापि म्बतन्त्र फलदाना नहीं बन सकता श्रीर न सेवाजन्य श्रद्ध ही स्वतन्त्र फल दे सकता है। इसी प्रकार कृषि म्रादि कर्मोंके द्वारा उत्पन्न धान्य भादि फलको कालान्तरमें पकनेपर क्रयकके घरपर न तो क्रयकके छोडे हुए हल आदि यन्त्र, न कृषि आदि कर्म और न तज्जन्य संस्कार ही पहुँचाते हैं, बिक्क किसी चेतनपुरुषके द्वारा ही उस धान्यरूप फलकी प्राप्ति क्रवकको होती है। इस लीकिक दृष्टान्तके अनुसार उत्पन्न-प्रध्वंसी यागादि कर्म भी चेतन ईश्वरके बिना कालान्तरमें फलके पहेँचानेवाले नहीं हो सकते । अतः फलप्रदाताके रूपमें सर्वज्ञ नित्य चेतन ईश्वरको माने बिना काम नहीं चल सकता।

मीमांसक यह भी शंका कर सकते हैं कि 'लौकिक कर्ममें यह नियम लागू होते हैं, तो वैदिक कर्मोंको इनके अधीन क्यों किया जाय ?' यह शंका यहाँ ठीक नहीं, क्योंकि पदार्थ अपने स्वभावको कदापि नहीं त्याग सकता। जिसप्रकार किसी भी देश, कालमें अग्नि अपनी उच्चाताको नहीं त्याग सकती, उसी प्रकार कर्म भी चाहे वह लौकिक हों या वैदिक, कर्मत्वधर्म सामान्य होनेके काहण अपने धर्म ( अधीद कर्ताकी अपेहा फस-प्रवास)

को कभी नहीं स्थाग सकते। अब रह गया कि 'थाग अष्टके द्वारा कर्म-फलको प्रदान करेगा.' तो यह भी नहीं हो सकता । क्योंकि अरह ब्यापार है और व्यापार कारणके आश्रित होता है। जैसे चक्रका अम्यादि व्यापार दरहके आश्रित और दरहजन्य होता है। अब धहर व्यापारधान कर्म यागके आश्चित और यागसे उत्पन्न होता है, वह बाग आदि कर्मके नाशसे आश्रयहीन होकर कहाँ ठडर सकता है ? और स्थापारवानके नाशके साथ स्थापार-का नाश अवस्यस्थावी होनेके कारण यागादि कर्मीके नष्ट होनेपर अदृष्ट स्थायी नहीं हो सकता, फिर वह स्वर्ग-का उत्पादक कैसे हो सकता हैं? अनपुर अरष्टके फकोत्पादक न होनेपर ईश्वरको कर्म-फल-दासा मानना ही पहेंगा । अतएव सर्वछोकसाची कर्म, कर्मफल और भोका-को जाननेवास्त्रा क्षेत्रकर्मविपाकाशयम रहित सर्वज्ञ ईश्वर सिद्ध होता है जो असंग और निर्लेष रहकर जीव-जगदका एकमात्र धाता, कर्ता और नियन्ता है। भगवान स्वयं श्रीमुक्तसे कहते हैं---

> इंश्वरः सर्वभूतानां इदेशेऽर्जुन तिष्ठति । स्नामयन्सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥

यहाँ यदि कोई शंका करे कि, 'निलेंप सर्वान्तयांमी हैं बर ही सबका प्रेरक थाँर नियामक है, तो निम्रहानुम्रहका कत्तां होनेसे वह राग-द्रेषादिसे युफ हो जायगा और लोक अथवा बेदमें इसके प्रमाण भी मिलते हैं। क्योंकि लोकमें कुछ मनुष्य तो धन-वांछतके अधिकारी बनकर माँति-माँतिके मनोरम पदार्थोंका भोग करते हैं और दूसरे निरन्तर दुःख मोगते हुए हाय-हाय करते दिन स्पतीत करते हैं। बेदमें लिखा है—'स एप माधु कर्म कारकति ।' तथा स्वयं मगवानु कहते हैं कि—

'तेवामह समुद्धत्तं मृत्युमंसारसागरात्।' 'परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुण्कताम्।'

--इसप्रकार ज्ञात होता है कि भगवान् किसीको तो प्रयाना प्यारा मानकर सुख-भोग तथा मोक्ष-प्रदान कर अनुग्रह करते हैं और किसीको शत्रु मानकर घोर नरकर्में डाल निग्रह करते हैं। इसप्रकार भगवान्में पक्षपातादि दोय आ जाते हैं; फिर अपने समान ही पक्षपातादि दोयमे युक्त भगवान्को माननेसे क्या काम ?

ठीक है, परन्तु निम्नहानुमहके कर्ता होनेसे ही इंबरमें

पक्षपात तथा रागादि दोष नहीं मा सकते। छोकमें तो इसके बहुतेरे इहान्त मिछते हैं—माता-पिता अपने सन्तानों के प्रति निम्रहानुम्रहकक्ष होनेसे न तो पक्षपाती कहे जा सकते हैं और न रागादिवान ही कहे जा सकते हैं; क्योंकि वे निम्रहानुम्रह जो कुछ करते हैं, सम्तानके सर्वथा कर्ष्याणके जिये ही करते हैं। इसी प्रकार कृष्याछ परमिता परमेश्वर भी निम्रहानुम्रहहारा भूतोंका कष्याण ही करते हैं।

इसपर यदि कोई शङ्का करे कि 'अज्ञ माता-पितामें यह दशन्त घट सकता है, परस्त सर्वान्तर्यामी ईश्वरमें यह कैसे घटेगा ? अन्तर्यामी होनेके कारण समरस होनेसे ईश्वरको सब भूतोंकी एकाकार प्रवृत्तिका कार्या होना चाहिये: फिर जब वह आसकाम ही है तो 'शासकामस्य का स्पृहा' इस श्रीत-स्यायके अनुसार ईश्वरमें सुन्ध-दःन्त-का दातृत्व नहीं बन सकता।' ये शंकाएँ भी निराधार हैं, क्योंकि ईश्वरमें उसप्रकारका प्रेरकन्य नहीं है। शास्त्रमें अनादि कर्मौकी बामनासे संक्षिष्ट धन्तःकरणसे उपहित चैतन्यके साक्षिप्यको ही अन्तर्यामी ईश्वरका प्रेरकरब कहा गया है। जिसप्रकार भुम्बक केवल साक्षिध्यमें ही लोहेका प्रेरक होता है, इसी प्रकार प्रेरक होनेके कारण निर्तीप ईश्वरमें दोष नहीं भा सकता । अनादि कर्मवासनाके अनुरूप विज्ञानात्माका परिणाम ही ईश्वरकृत जीवकी प्रकृति है। उन वासनाओंके अनुसार जीव जैसे-जैसे कर्म करता है, वैसे ही ईश्वर उसे फल देता है। जिसप्रकार राजा दृष्टको द्यद देने नथा शिष्टको पाछन करनेसे अन्यायी नहीं कहलाना टर्मा प्रकार ईश्वर कर्मानुसार मुख-दु:खदाना होनेपर भी दोपका भागी नहीं हो सकता । इसमें श्रुति-म्मृति आदिकै भनेकी प्रमाण है ।

'पष द्वांव साधु कर्म कारयति, पष उ एवाऽमाधु कर्म कारयति, 'पुष्यं वै पुष्यं न कर्मणा भवति पाषः पाषेनः 'स वा पष महान् अज आत्मानादो वसुदानः-बन्यादि श्रृतिः ।

'लाकवतु कीलाकेबत्यम्' 'वैषम्यनेषृष्यं न सापश्चत्वात्तया हि दर्शयति ।' 'फलमत उपपत्तः ।' 'श्रुतत्वाय ।' 'पूर्व तु बादरायणो हेतुस्यपदेशास् ।' —वत्यादि महासम पुत्रः यह शक्का होती है कि 'अपने उपभोगके साधनोंके नियन्ता खेतन जीवके होते हुए भी जीवातिरिक्त किसी
ईरवरको नियन्ता माननेसे, उस ईरवरके लिये दूसरेको
नियन्ता मानना होगा और उस दूसरेके लिये तीसरेको
मानना होगा; इसप्रकार अनवस्था-दोपकी आपसि होगी,
अतः अनवस्था-दोपके परिहारके लिये जीवातिरिक्त नियामक
ईश्वरको मानना ठीक नहीं।' यह शक्का भी युक्तियुक्त
नहीं। न्योंकि सबका प्रत्यक्ष्मृत ईश्वर सबका आत्मा
होनेके कारण जीवका भी आत्मा है। कलिएत औपाधिक
भेद रहनेपर भी ईश्वर जीवसे तत्त्वतः भिन्न नहीं है। अतः
अनवस्थादि दोपका लेश भी ईश्वर और जीवकी अभिन्नताका प्रतिपादन करनी है—

'स आत्मा तत्त्वममि इवेतकेतो ।' 'तत्मृष्टवा तदेवानुप्राविशत् ।' 'अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य व्याकरवाणि ।'

'कार्योपाधि मेवेजीवः कारणोपाचिरीधरः ।' - इत्यादि

सांसारिक जीवके आरमभूत होनेसे ईश्वर भी सांसारिक हो जायगा, ऐसी शङ्का भी ठीक नहीं होती; क्योंकि ईरवर सब धर्माधर्मसे असंस्पृष्ट होनेके कारण निर्लेष और निरवध है।—असंगी ह्ययं पुरुषः। इसप्रकार ईरवर केवल युक्तियोंसे ही सिद्ध है, ऐसी बात नहीं। बल्कि वह शत सहस्र श्रुनि-स्मृति ब्राट् प्रमाणोंसे भी प्रमाणित है—

> सूर्यो यथा सर्वलोकस्य चक्षु-र्न लिप्यते चाक्षुवैर्वाह्यदेषैः । एकस्तया सर्वभृतान्तरात्मा न लिप्यते लोकदुःक्षेन बाह्यः॥

(कठ०)

'विजरे। बिमृत्युः' 'जरामृत्युमत्येति'— (छान्दो०) 'सत्यकामः सत्यसैकत्पः पव सर्वेदवरः पुण्यं कर्म कारयति ।' (छान्दो०)

'अनहनलन्योऽभिचाकशीतिः (मुण्डक, श्वेताः) 'पतस्य वाऽक्षरस्य प्रशासने गार्गिः (इहरारण्यकः) 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्तेः— (तैःतिरीयः) 'सूर्याचन्द्रमसी धाता यथा पूर्वमकत्पयत्ः (ऋग्वेदः) 'विञ्वतश्चसुकतः ... द्यावामूमी जनयन्देव एकः।' (यजुर्वेदः) 'विञ्वस्य कसौ मुजनस्य गोप्ता।' 'अपाणिषादो अवनो प्रदेखां (स्वेताः)

'मः सर्वज्ञः सर्वनित् (मुण्डकः) 'एव सर्वेद्वर एव सर्वज्ञ एवे। इन्तर्यामी (माण्डक्य०) 'मायां तु प्रकृतिं विद्यान्मायिनं तु महेरवरम् ।' ( श्वेता ० ) 'स पेक्षत कोकान्नु सृजा इति स इमॉल्लोकानमृजतः ( पेतरेय० ) 'सां दकाम मत बहु स्यां प्रजामें येति (तां निराय ०) 'तदेश्चत् बहु स्यामिति' (छान्दो०) 'तथाऽश्वराद्विबद्याः सौम्य मावाः ( गुण्डकः ) 'तज्ञामरूपाभ्यामेव ब्याक्रियत' (बृहदारण्यकः) 'समं सर्वेषु भूतेषु तिष्ठन्तं परमेश्वरम् ।' 'यया सर्वगतं सौक्ष्मात् ।' प्रकृतिं स्वामिष्ठाय ।' 'मयाऽध्यक्षण प्रकृतिः सूयते सचराचरम् । 'अहमादिहिं भूतानां मध्यमन्तस्त्येव च ।' 'अहं इत्स्नस्य जगतः प्रमवः प्रक्रयस्तथा । (गीता) 'जन्माद्यस्य यतः ।' 'शास्त्रयोनित्वात् ।' 'ईक्षतेर्नाशब्दम् ।' 'स्वाप्ययात् ।' 'नेतरोऽनु पपत्तः ।' 'अन्तस्तद्धर्मोपदेशात् ।' ( प्रक्षाय्त्र ० ) पक पब हि भूतातमा भूते भूते व्यवस्थितः। एक घा बहु घा चैव दश्यतं जल चन्द्रवत्॥ (महाभारत मोक्षपर्व)

अतश्च संश्रेषिमं श्रुण्डं नारायणः सर्विनिदं पुराणः । स सर्गकाले च करेति सर्वे सहारकाले च तदत्ति मृयः ॥ ( पुराण

'जन्माद्यस्य सतोऽन्वयात्' ( श्रीमञ्जागवत )

इसपर यदि शक्का की जाय कि उपयुंक्त वाक्य प्रमाण नहीं माने जा सकते, क्योंकि यह केवल अर्थवादमात्र हैं; तो यह कथन युक्ति-संगत नहीं हो सकता। क्योंकि अर्थवाद-वाक्य उसे ही कहते हैं जो स्वार्थमें प्रमाणशून्य होकर विधि-निषेधसे परे अर्थात अक्रमात्र हैं। परन्तु उपर्युक्त प्रमाग्यवाक्य किसी सम्बिहित विधि या निषेधके शेषसूत नहीं हैं, अतः यह अर्थवाद-वाक्य नहीं कहे जा सकते। इन वाक्योंके समन्वयसे जिस अनन्यबोधक ईश्वर-सम्बन्धी ज्ञानकी उत्पत्ति होती है उसका बाध देखनेमें नहीं स्नाता। इसिक्षेये उपर्युक्त श्रुति आदिके वचन स्वार्थमें ही प्रमाण-भूत हैं, अर्थवाद नहीं है।

वृत्तरा एक नियम यह है कि जिस शब्दसे अवाध्य प्रमा उत्पन्न होती है वह शब्द भी स्वार्थमें प्रमाणभूत होते हैं; अतः समस्त ईश्वर-सम्बन्धी वाक्य श्रवाध्य ज्ञानजनक होनेसे स्वार्थमें प्रमाणभूत हैं, मर्थवाद कशापि वहीं हैं। ईसरके झिललमें अप्रतिषेध (निषेध वाक्यका झभाव) भी प्रमाण है। झर्थात् 'हे वाव ब्रह्मणो रूपे मूर्ल खैवासूर्स खेति'—इसप्रकार ईश्वर-खरूपका प्रस्ताव करके श्रुतिने 'नेति' 'नेति' से उस खरूपकी इयत्ताका निषेध किया है। ईश्वरकी प्रस्तावना करके श्रुतिने कहीं उसका प्रतिषेध नहीं किया है।

जो छोग कैवछ प्रधान (प्रकृति) को ही जगत्की
उत्पत्तिका कारण मानकर ईश्वरका खयडम करते हैं, उनके
इस सिद्धान्तमें भी घण्यवस्थास्य दोष धाता है। क्योंकि
त्रिगुणारिमका प्रकृतिके गुर्खोंकी विषमताका नियामक
ईश्वरको न माननेसे सदा ही सृष्टि तथा सदा ही प्रख्यका
प्रसंग उपस्थित हो जायगा। इस बातका भगवान् वेदच्यासनै
'ईखतेनीशब्दम्' 'गौण्डचेद्यारमशब्दाव'— इस्यादि अपने
भृतिमृत्कक सूत्रोंके द्वारा भर्छीभाँति निर्णय किया है।

श्रतएव देश-काल-निमित्त-विपाक प्रमृतिके विभागको आननेवाले, मेवादि कर्मोंके अनुरूप फलको जाननेवाले, सब प्राशियोंके बुद्धि-कर्म-फल श्रादिके विभागको जाननेवाले साक्षी सर्वभूतान्तरात्मा श्रन्तर्यामी एक सर्वज्ञ सर्व-शक्तिमान् ईश्वर सिद्ध हैं। जिस सर्वान्तर्यामी सर्वान्तरास्मा ईश्वरकी सत्ताके विना स्थावर-जङ्गमात्मक किसी पदार्थका अस्तित्व नहीं हो सकता है, जिसकी सत्तासे ही समस्त धराचरकी उत्पत्ति स्थिति-जय निश्चित है और जिसकी कृपा ही एकमाश्र सब जन्तुओं के भोगापवर्गका कारण है, ऐसे साखात अपरोच्च ईश्वरको क्यों माना जाय, उसे न माननेसे क्या हानि है, उसकी द्याछुतामें अनुभव क्या है ! इत्यादि शङ्काओं के छिये भवसर ही कहाँ है ! इस निवन्थमें ईश्वर-सम्बन्धी को विचार किये गये हैं, उनमें पाठकों को विचारपूर्वक देखनेसे इन सब प्रश्लोंका समाधान हो जायगा। '

अधिक क्या, ईश्वरको न मानना और अपनी सत्ताको श्रंगीकार न करना एक ही बात है। संसारमें ऐसा कौन मूर्ख और आन्त पुरुष होगा जो ईश्वरको न मानकर अपनी सत्ताको भी खो देगा। 'असट्झक्कोति चेट्टेंद् स्वयमेव भवेदसदा' विश्लान्त पुरुषके बिना दूसरा कोई अपनी सत्ताका श्वपछाप नहीं करता—'म्बासर्ख तुन कस्मैचिद् रोचते विश्लमं बिना।,

'स पर्यगाष्ट्यक्रमकायमत्रणमस्राविर ५ शुद्धमपापविद्धं, कविर्मनीषी परिभूः स्वयंभृयीयातथ्यवाऽर्यात्व्यदघाच्छायतीम्यः समाम्यः ।'

# (२४) स्वामीजी श्रीकेशवानन्दजी अवधूत

9-पिताको क्यों मानना चाहिये ? यति पिताको हम नहीं मानेंगे तो वर्णसंकर कहे जायेंगे। जो पिताकी रुचि देखकर वेदविहित कर्मोंमें प्रवृत्त होता है, वह सुप्त है और जो पिताके कहनेसे कार्यमें प्रवृत्त होता है वह पृत है। मगवान् रामचन्द्रजी सुन्त हैं और नचिकेता पृत है और जो पिताकी आज्ञाको भी नहीं मानते वह कुप्त हैं; जैसे राखा संस्थितिक पुत्र।

धान्याकृत माया जिसके अधीन है, जो गुद्ध सख-गुणवाला, सर्वका ज्ञाता और अन्तर्यामी है, जो प्रपञ्चकी वासना एवं संस्कारीका श्राश्रय अर्थान् प्रेरत्या करनेवाला है, सम्पूर्ण जगत्का उपादान और निमित्त-कारण है, जो हिरवयगर्म और विराट्का भी कारण है तथा म्यष्टि-समिट सबका अन्तर्यामी है, ऐसे प्रकाशस्त्ररूप सबके पिता, सबके प्रेरक, धन्तर्यामी ईश्वरको क्यों गृहीं मानना चाहिये हैं कुछ, परवर, पृथ्वी, कता, सबमें दसी एक ईश्वरकी ज्योति झलमला रही है, ऐसे ईश्वरको क्यों नहीं मानना चाहिये हैं जो ऐसे ईश्वरको नहीं मानते हैं, वे वर्षासंकर हैं।

२-ईश्वरको न माननेवालेका जन्म लेना वृथा है, उससे पृथ्वीका भार बदना है, उसको प्रत्यवायकी प्राप्ति होती है। जो पिताको न मानेगा, पिताको आज्ञाको न मानेगा वह (एक प्रकारसे) वर्णसङ्कर कहलावेगा। ईश्वर सबका पिता है, वीर्यरूप भी वही है, जीवनरूप भी वही है, जिसके अधीन प्राण हैं, जिसके अधीन जीवन है, उसको न मानकर सुखकी हुच्छा करना वृथा है, क्योंकि सुखका कारण (उद्गम-स्थान) तो ईश्वर ही है। शाक्षमें भी कहा है।

ईयरानुप्रहाहेबात्वंसामद्वैतवासना ।
महद्वयपरित्राणं विप्राणामुपजावते ॥
सगुण-निर्मुण दोनों रूप ईयरके दी हैं, ईयरके विशा

'मैं' और 'त्' कोई नहीं है। नाम-रूप मिथ्या हैं। असि, भाति, प्रिय ईश्वरका स्वरूप है। वह सिबदानन्द ईश्वर ही सत्य है, नाम-रूप जलाक है, जो नाम-रूपमें फैंसे हुए हैं उनको सुख कहाँ है ?

३—बेद स्वतः प्रमाण हैं इसिल्ये ईसर स्वतःसिद्ध प्रमाण है, और सब परतः प्रमाण हैं, ईसरके अन्तिरविके लिये अन्य प्रमाणों की आवश्यकता ही क्या हं ? १ प्रत्यक्ष, १ धनुमान (शब्द), ३ उपमान, ४ अर्थापत्ति, ४ अनुपलिश्व यह सब स्थूल वस्तुको ही प्रमाण करते हैं। ईसर अध्याकृत है, गुद्ध सस्वगुण ही प्रमाण हैं, वह निर्विकार है। ईसर अपने स्वरूपको कभी विस्मृत नहीं हुआ, इसिल्ये उसके लिये प्रमाण देनेकी आवश्यकता नहीं है। बैसे तो वेद, श्रुनि, स्मृति, पुराण आदि सब शास्त ईसरका ही प्रनिपादन करने हैं।

४-चकवर्ती राजा है, यीवन इद है, सब विद्याओं से पूर्ण है, शत्रुऑसे रहित है, सब उससे भयभीत होते हैं, सुम्दरी स्त्रियाँ उसके पीछे खड़ी होकर चँवर दला रही हैं. देह नीरोग है, पुष्ट और स्थूल शरीर है, यह पुरुष-सुख है । इससे सीगुना सुख मानव-गन्धर्वको है, उससे सीगुना सम्ब देव-गन्धर्वको है, उसमे सौगुना श्रजान-देवको है, उससे सीग्ना कर्म-देवको है, उससे सीग्ना सुख मुख्य देवोंको है-- ११ रुद्ध १२ सुर्य म्वस् ये मुख्य देव हैं-इनसे सौगुना सुख इन्द्रको है, इन्द्रसे सौगुना बृहम्पतिको है, बृहस्पतिसे सीगुना सुख प्रजापतिको है, वजापतिसे सीगुना सुख हिरच्यगर्भको है, हिरच्यगर्भसे सीग्ना मुख ब्रह्मदेसाको है। ऐसा सुख जिन्होंने निष्काम कर्मके द्वारा अपने स्वरूपकी प्राप्ति की है, उनकी प्राप्त है। वे स्फरणारहित बृत्तिमें खेल रहे हैं। क्योंकि बुद्धिका कारण हिरण्यगर्भ है और हिरण्यगर्भ भी त्रिगुणींके अन्दर है किन्तु जो ईश्वरको प्राप्त हो गया है वह तो गुणातीत है। वहाँ निर्मूण-सम्मुख्का भेद नहीं रहता। ब्रह्मवेसा अपने मुखकी महिमा अपने मुखसे वर्णन नहीं कर सकता क्योंकि उस सुलकी महिमा अकथनीय और उससे अभिकाहै।

िइसके बाद चापने जीवनके कई महत्वपूर्ण और

विस्वक्षण अनुभव सुनाये । फिर आगे कहा — ] यदि देव-पजा नहीं करोरो. ठाकरहार, महारमाओंके पास तथा तीर्थीमें न जाओगे तो चरण और देह पवित्र कैसे होंगे ? एक गंगाजी, दसरे श्रवतारोंकी कथा, तीसरा साधु-संग यह तीनों संसारके जीवोंको तारनेके लिये हैं। जो इनका सेवन नहीं करते. वे मन्द्य अधम हैं। जो श्रीराम-कृष्ण आदि अवसारोंकी निन्दा करने हैं वे वर्णसंकर हैं। एक रोमकी भी निन्दा नहीं की जा सकती। कौन-सा ऐसा रोस है जिसमें वे पूर्ण नहीं हैं ? क्या बनकर किसकी निन्ता करते हो ? उस ब्रह्ममें भिन्न श्रपना रूप तो हमें बताओं ? परमारमाने भिन्न कोई वस्तु हो, तब तो निन्दा की जा सके। वह तो रोम-रोममें भरा हुआ है। कारण-कार्य सब वही है। जो उसको नहीं जानते. वे ही निन्हा करते हैं। अपने पेटके छिये जो श्रति-स्मृतिका उलटा ऋर्थ करते हैं वे शठ कहलाते हैं। उनका न भला होगा और न इसलोक तथा परलोकमें उन्हें सुख ही मिलेगा। उनकी युग-युगान्तरोंमें दुर्गति ही होगी। वे लोग भविष्यको नहीं विचारने । बुद्धिसान वही है जो पहले कर्मका फल विचारे और फिर उसमें प्रवत्त हो। जो परमार्थ सम्य है यह शुद्ध है, जो ब्यावहारिक ईश्वर-रचित है वह सम्ब-रःखका हेतु नहीं, जो प्रातिभासिक है वह मनोमय है, इसमें जो फॅम जाते हैं उनका उद्धार कैमे हो सकता है ? वह सृष्टि मनोमयी है इसलिये जो ईश्वर-शरणमें आ पहते हैं, वे जन्म-मर्ग्यके दुःखर्मे कभी नहीं पड़ते। जो ईश्वर-शरणमें आते हैं, वे मूलसे सब दुःख गँवा हेते हैं। जो अहंता-ममताको छोड़ ईश्वर-शरणमें आते हैं, वे अपने स्वामीको हृदयमें पाने हैं। हैंत-कल्पनाका मूल गँवाते हैं, एक ही अखण्ड नजर पाते हैं, सस्यमें सस्यहण मिलाते हैं, फिर गर्भमें नहीं आते हैं; जो ईश्वरके गुण गाते हैं, वे हरदम अखण्ड सुख पाते हैं, वे ईश्वररूप हो जाते हैं, जो सुखकी सहिमा गात हैं, वे दुःखर्में कभी न आते हैं। अन्तर-बाहर आप समाना, सन्प्रूरुप पूरण परमाना। सब बस्ती सब ठौरमें, एको ब्रह्म पिछाना। अन्तर बाहिर आप समाया, सब जगत जिन आप उपाया । जन्म-मरणका फिर मूल न थाया, ऐसा ईश्वर जिन्होंने हृद्यमें गाया, संकट कटे परम पद पाया।



## (२५) स्वामीजी श्रीकल्याणदेवजी

1-ईरवरको इसिल्ये मानना चाहिये कि ईरवरने हम जीवोंके लिये संसारमें अनेक प्रकारके भोग-पदार्थ चौर भोग भोगनेके स्थान और नाना प्रकारके शरीर निर्माण किये हैं। उनमें विशेष करके मनुष्य-देहमें पद्यु-पक्षियोंसे प्रधिक ज्ञान देकर हमारा बहा भारी उपकार किया है। तथा जलचर, स्थलचर और आकाशमें विचरनेवाले सब जीवोंका मनुष्यको राजा बनाया है।

बह्मलोकपर्यन्त भोग और कैवल्यपर्यन्त मोक्ष-ये दोनों ईश्वरके आराधनाये ही प्राप्त होते हैं। इसलिये भोग और मोक्षकी इच्छावाले पुरुषोंको चाहिये कि ईश्वरको मानकर श्वास-रवास उनका आराधना करे। जिसने गर्भमें तथा बाह्य-अवस्था आदिमें रचा की है, एसे ईश्वरको एक क्षण भी न भूलना चाहिये।

२-ईश्वरको न माननेमें महान् हानि वेदमें कही है---असन्नव स मवति । असद्बद्धांति वेद चेत् ॥

जिसने इतने उपकार किये उसको न मानना कृतक्षता-रूप महापाप है। हिरयमकशिषु, रावण, कंस, शिशुपाल आदि ईरवरको न माननेवालोंकी कैसी दुर्दशा हुई है ? जो ईश्वरको नहीं मानता, उसे अपने आपको भी न मानना चाहिये। क्योंकि 'तरसृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत्' (तैत्तिग्रंय० त्रह्मा० ६) जीवरूप करके ईश्वरने ही प्रवेश किया है। ईश्वरको न माननेसे जन्म-मरण आदि चौरासी लक्ष योनिकी प्राप्तिरूप महा अनर्थकी प्राप्ति होगी। यह बात कठ-उपनिषदमें भी लिखी है—

'न साम्परायः प्रतिभाति बाठं
प्रमाधन्तं वित्तमोहेन मूढन ।
अयं कोको नास्ति पर इति मानी
पुनः पुनर्वशमापद्यते मे ॥
(१ । २ : ६ :

2-'मैं हूँ' यही ईश्वरके होनेमें प्रवल प्रमाश है। ग्रास्तिकोंके लिये ईश्वरके होनेमें प्रमाण देनेकी ज़रूरत ही नहीं है, उन्हें तो सदा-सर्वता ईश्वर प्रत्यक्ष ही भान होता है और श्रुति, स्मृति, सूत्र, इतिहास, पुराणादि शास्त्र ईश्वरकी सिद्धि प्रवक्ष प्रमाख हैं। क्या मुक्ति— यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते । येन जातानि जीवन्ति । यत्प्रयन्त्यभिसंविद्यान्ति । तद्विजिज्ञासस्व । तद्वज्ञेति । (तैत्तिरीय० भूगु० १)

#### बह्मसूत्र----

जन्माद्यस्य सतः (१।१।२) शास्त्रयोनिस्वात् (१।१।३) अंशो नाना व्यपदेशादन्यथा चापि दाशिकतवादित्वमवीयत पर्के । (२।३।४३)

#### भीमजगवहीता---

अहं सर्वस्य प्रमवो मत्तः सर्व प्रवति । (१०।३) ममैवाशो जीवलोके जीवजुतः सनातनः । (१५।७)

#### श्रीमद्भागवत---

इंश्वरी जीवकत्या प्रविष्टी भगवान् स्वयम् । - एकादश स्कन्धः

#### अस्य शास्त्र---

जानामि धर्मे न च मे प्रवृत्तिः । जानाम्यधर्मे न च मे निवृत्तिः । कंनापि देवेन इति स्थितेन यथा नियुक्ते।ऽस्मि नथा करोमि ॥

चारों वेटोंके चार महावाक्य भी ईश्वरके प्रवल प्रमाण हैं, यथा—

'प्रज्ञानं ज्ञह्य' ऋग्वेदीय--- पेतरेयोपनिषत् (४ । ४)
'अहं ज्ञह्यास्मिः यजुर्वेदीय---बृहदारण्यकोपनिषत्
(१ । ४ । १०)

'तत्त्वमसि' सामवेदीय- छान्द्रोग्योपनिषत् (६ । ८। ७) 'अयमातमा ब्रह्म' अथवंवेदीय माण्डुक्योपनिवत् (२)

४-अपने जीवनकी घटनाके सम्बन्धमें वास्तवमें तो उत्तर नहीं दिया जा सकता और वैसे ईश्वरकी द्या तो सदा-सर्वदा छनुभव हुआ करती है। प्रत्येक वर्ष, प्रत्येक माम तथा प्रति सप्ताहमें कोई-न-कोई ऐसी घटना होती ही रहती है, जिससे ईश्वरकी द्यामें विश्वास विशेष बढ़े। क्योंकि अग्रुभ मार्गसे हटाकर ग्रुभ मार्गमें सदा ईश्वर ही लगाता है। एकान्त स्थानमें रहनेकी रुचि उत्पन्न करके धारमिकन्तमें तथा सत्संग और शास्त्र-विचारमें प्रवृत्त कराके प्रतिक्षण परमारमा द्याका दान करता है; समय-सम्बद्द धोगक्षेम करता है; सारमानु- सन्यानको छोड़कर छौकिक कामना तो कभी सन्तको होनी ही नहीं चाहिये। ईश्वरकी द्यामें इससे बदकर विश्वास ही क्या हो सकता है । मजुष्य-शरीरकी प्राप्ति, सद्गुरुकी प्राप्ति, आत्मज्ञानकी प्राप्ति, शरीरकी नीरोगता, मोक्षमार्गके सम्पूर्ण विभौकी निकृत्ति—यह सब ईश्वर-कृत्तमे ही होने हैं।

#### गुरु प्रन्य साइवमें किसा है---

'जो जो चितवे सन्त जन सो सो केता मान'

जैसे बचा अपने माता-पितामे कोई चीज माँगता है तो वह वस्तु उसे मिल जानी है, हमी प्रकार ईश्वरसे भक्त-जन जो-जो पदार्थ माँगता है ईश्वर उसे प्राप्त करा देता है। इससे बदकर ईश्वरकी द्या क्या होगी?

#### THE PARTY OF THE P

# (२६) स्वामी श्रीनिर्वाणप्रकाराजी

#### १--श्रीभगवान् गीतामें इसका उत्तर देते हैं--

जरामरणमाक्षाय मामाश्चिर्य मतिन्त ये। ते ब्रह्म तिहिद्यः इत्समध्यातमं कर्म चास्तिलम् ॥ ७ । २ ९ मां हि पार्थ व्यपाश्चित्य येऽपि स्युः पापयोनयः । स्त्रियो वैदेयास्त्रया शूद्रास्तेऽपि यान्ति परां गतिम् ॥ ० । ३ २ अनन्याश्चिन्तयन्ते। मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्याभियुक्ताना योगक्षेमं बहाम्यहम् ॥ ० । २ २

#### २---श्रीभगवान गीनामें कहते हैं--

अश्रद्धानाः पुरुषा धर्मस्याम्य परंतप । अत्राप्य मां निवर्तन्ते मृत्युसंसारवन्मीने ॥ ० । ३ मिचतः सर्वदुर्गाणि मन्त्रसादात्तरिष्यसि । अथ चेरवमहङ्कागत्र श्लोष्यसि विनंदयसि ॥ १८। ५८

३ यह प्रभार्तनवादमें किया जा सकता है। प्रद्रैतवाद-में न तो ऐसे प्रभा बनते हैं प्योर न उनका उत्तर ही बनता है, क्योंकि 'सर्व सल्विदं ब्रह्म' 'अयमारमा ब्रह्म'— प्रधीत् सब कुछ ब्रह्म ही है, एक अर्देत सत्तामात्र है।

यह सृष्टि ही ईश्वरके होनेमें प्रायक्ष प्रवस्त प्रमाण हैं। कार्य स्वयं ही अपने कारणका प्रमाण होता है। जैसे घटमे प्रतीत होता है कि इसका कोई बनानेवाला (कर्ता) भी है। यदि प्रकृतिवादी कहें कि सृष्टि परस्परामे चली आती है, इसका कर्ता कोई नहीं है तो इसका उत्तर यह है कि प्रकृति तो स्वयं जह है, अतः इसका कर्ता अवश्य ही चेतन मानना पदेगा। जैसे यदि कोई लिसे हुए कांगजको कहे कि इसके अक्षर स्वयं ही बन गये हैं, इनका लिसनेवाला कोई नहीं, तो यह बात नहीं बनती। इसका प्रमाण गीतामें इसप्रकार है—

अहं सर्वस्य प्रभवे मत्तः सर्व प्रवर्तते। इति मत्वा भजन्ते मां बुधा भावसमन्विताः॥१०।८ मम योनिर्महद्ब्रह्म तस्मिन्नमं दधान्यहम्। संभवः सर्वभृतानां तता भवति भारत॥१४।३ ईश्वरः सर्वभृतानां हृद्देशेऽर्जुन तिहति। भामयन्सर्वभृतानां यन्त्रास्टानि मायया॥१८।६१

४-एक बार में सपरिवार गंगोत्री, जमनोत्री तथा बदरीनारायणकी यात्राके लिये निकला । उस समय मेरी अवस्था करीब १ म्सालकी थी । गंगोत्री पहुँचनेपर एक अत्यन्त शीनल स्वभावके महागम्भीर ब्रह्मचारी महागमाका दर्शन हुआ । मैं तीन दिनतक उनका सत्संग करता रहा । वह महारमा पहले उत्तरकाशीमें निवास करने थे, वारह वर्षतक उन्होंने फलाहार किया, परन्तु आरमाको शान्ति न मिली, अन्तमें उनको बैराग्य हो गया और उन्होंने गंगोत्री-में जाकर शरीर छोड़ देनेका विचार किया।

उत्तरकाशीसे वह महारमा गंगोत्रीकी ओर चल दिये श्रीर वहाँसे चार मील उपर ब्रह्माके वनमें पहुँचे। उस वनमें जाकर एक गुकाके भीतर वह तीन दिन-रान निराहार पड़े रहे। नीसरी रातको एक श्रवधून भोजपत्रकी काँपीन पहने उनके सामने गुफामें उपस्थित हुश्रा श्रीर बोला— महारमन् ! तूक्यों भूखा-प्यामा पड़ा है ?' महारमा चौंक पड़े। सामने श्यामवर्ण अवधूनको देखकर बोले कि 'हे प्रभु! श्राप कौन हैं ?' अवधूनने उत्तर दिया— 'में इन अवधूत हूँ।' महारमा उनके चरणोंपर गिर पड़े और बोले— 'भगवन्! मुक्ते इतने दिनोंके कष्ट सहन करनेपर भी शानित नहीं मिली, इसलिये में अब यह शरीर छोड़ देना चाहता हूँ।' अवधूत बोले— 'तुझे श्रवस्य शानित मिलेगी। मू

शान्तिस्वरूप ही है। श्रव अस प्रहण कर। आजकल अचर्में ही प्राण है। और यहाँसे शीव्र चला जा।' इतना कहकर वह महास्मा श्रदृश्य हो गये।

वहाँसे वह ब्रह्मचारीजी गंगीब्री आये और तबसे महाशान्तरूप हो ब्रह्मानन्दमें मझ हो रहने लगे। उन महारमासे जब मुक्ते साक्षास्कार करनेका ग्रुम अवसर मिला और जब उनका समम्त बृत्तान्त सुननेमें आया तो मेरा विश्वास ईश्वरमें और अधिक बद गया। घर आनेके थोड़े ही दिनों बाद मैंने भगवान श्रीक्रण्णजीकी शरण छी।

#### कहाँसे हो ?

वैराग्य नहीं है विषयोंसे तो मन उपराम कहाँसे हो ? शम आदि नहीं हैं साघन जो तो आतमझान कहाँसे हो ? त्रिसना न गयी तन-मन-घनंस तो अन्तर शान्ति कहाँसे हो ? जब अन्तर शान्ति न प्राप्त हुई तो सुझ निर्वाण कहाँसे हो ? जो गुंक ही नहीं हैं गुकशनमं तो गुरु आबाद कहाँसे हो १ जब अकर्क किरंगी तबह हुआ तो किर इन्सीक कहाँसे हो १ के किक फकीरी नहीं करी तो किर आजाद कहाँसे हो १ जब कुफ कि राब नहिं दूर हुई निर्वाण-प्रकाश कहाँसे हो १ करता करता किर रह्या और करें नहिं कोम। साहब सब समरस्य है जो कुछ करें सो होय॥ जो कुछ करें सो होय॥ जो कुछ करें सो होय और नहिं करनेहारा। हों हों में में करें अज्ञ नहिं जाननहारा॥ बाजीगरका खेल इन्छ गीतामें गाया। ईश्वर प्रेरक हरें सियित मरमाबत माया॥ कह निर्वाणप्रकाश आश है इन्छ तुम्हारी।

# (२७) स्वामी श्रीबद्धकेतुजी उदासीन

सं १६६० विक्रमकी बात है। मैं श्रीहारकाधीश भगवानुका दर्शनकर श्रीहारका-धामसे यात्रा करता हुआ श्रीपुष्कर-नीर्थके निकट श्रजमेर-नगरमें पहुँचा । वहाँ सार्यकालमें धानासागर-तालाबके तटपर वृद्ध योगिराज श्रीस्वामी सन्तरामकी उदासीन महारमाके दर्शन हुए। उनसे बहुत कुछ कथा-वार्ता होनेके बाद मैंने पूछा कि 'भगवन् ! अपने जीवनकी कोई ऐसी घटनाका वर्णन कीजिये जिसमे भगवानकी मन्ता और उमकी द्यामें आपका विश्वास दृद हुआ हो। महारमाजी योजे-- में युवावस्थामें घरसे निकलकर सरकारी फीजर्से भरती हो, सीमाधान्तर्से पेशाबरके समीप एक छावनीमें रहता था। एक दिन इसारे सामने ही उधरके यवन लोग गोवध करनेके लिये तैयार हुए। मैंने उनको मना किया, इसपर वे लोग इसारे ऊपर बिगइ खड़े हुए । सुझसे भी नहीं रहा गया और उनको प्राण-दरह देकर मैंने गो-माताका उदार किया। उनके सम्बन्धियोंने सरकारसे फरियाद की । मंरे ऊपर सकदमा चला और मैं ईश्वरकी प्रार्थना करके अवालसमें गया। उसकी कृषासे मेरी रिहाई हो गयी और मेरा विश्वास भगवान्में खुब बढ़ गया । फिर तो मैंने नौकरी होद दी और काशीमें जाकर कुछ दिनतक संस्कृत पढ़ी।

पीले एक दिन भगवाप्रेरणासे मैं श्रीरामेश्वरजीकी यात्राके लिये चल पक्षा।

जिउ मावै तिउ करों लाज है तुम्हें हमारी॥

राम्नेमें निजास हैटराबाटके राज्यमें श्रीगोदावरीके तटपर मैंने एक बाह्यगांके धाममें चातुर्मास बिताया। उस गाँवये दो भीलकी दुरीपर एक सुनद्द मनोहर वनमें एक बृद्ध सहारमा रहते थे। वह सहारमा पञ्जाबके रहनै-वाले थे और रूगभग तीस वर्षसे उस वनमें रहा करते थे। पहले जब आये थे तब उनमें संस्कृतकी गन्ध भी नहीं थी, परन्तु अब बह संस्कृत खुव बोलते थे। उनकी स्थाति सुनकर मुझे उनसे मिलनेकी अध्यन्त श्रद्धा हुई और मैं एक दिन उनके दर्शनके छिये वहाँ पहुँचा। वह गौर शरीर, ब्रह्मवर्षस-सम्पन्न, जटाज्द्र-संशोभित, शरीरमें विभृति लगाये सिद्धासनपर बैठे थे। उनकी भाय ७०-७५ वर्षके जगभगकी जान पहती थी। वह चोहरा नामवाले मन्त्रकी निरन्तर धुनि लगाते रहते थे । मेरे वहाँ पहुँ चने-पर मन्त्र-जप धीरे-धीरे करने छग गये। मुझसे उस महारमासे संस्कृतमें ही सम्भाषण हुआ। मैंने उनसे पूछा--- 'भगवन् ! आपने संस्कृत कहाँ और किसमे पढ़ी ?" महात्माने कहा-'यहीं ईश्वरसे ।' मैंने फिर पूड़ा-'सो कैसे ?' महारमा बोले---'सुनो, मेरा जन्म पञ्जावमें हुमा था। मैं बचपनसे ही घर-द्वार छोड़ कर साथु-वेशमें निर्वाण-मण्डलीमें रहने लगा था। श्रीगोदावरी-कुम्म-पर्व करनेके लिये में हघर आया। इधर संस्कृत जाननेवाले बाह्यणमे एक दिन बात-चीत हुई, उसने बात-ही-वातमें कहा कि 'तुम साधु लोग अपद होते हो।' यह सुनकर मेरा चित्त बढ़ा ही दुखी हुआ और मैंने तीन दिन-रात श्रम-जल छोड़कर उदासीन मावसे काल व्यतीत किया। चौथे दिन प्रात:काल स्वमानस्थामें महर्षि नारदके दर्शन हुए और उन्होंने कहा—'साधो ! हरि-नामको रात-दिन रटतं रहो। श्रल्प कालमें ही बिह्नान् हो जाओगे।' नारदकीके हसी उपदेशसे मैंने

इरि-नामकी रटन कगायी और उसीकी कृपामें मेरी इच्छा पूर्व हो गयी।

महाराजने धपनी कृटियामें ले जाकर मुझे सिद्धान्त-कौमुदी, महाभाष्य तथा पह्दर्शन सभाष्य दिख्छाये और कहा कि 'म्राजक्छ में अद्वैत-सिद्धिको विचारा करता हूँ।' हमे सुनकर ईश्वरमें मेरा श्रस्यन्त ही विश्वास और प्रेम बदा।

अब मेरे मनमें आप पुरुषोंके बचनोंपर अस्यम्स ही इड़ विश्वास हो गया है। 'भगवज्रनः जो चिन्तन करते हैं उसे ईश्वर प्रवह्य पूर्ण करता है।' मुझे इसमें तनिक भी सन्देह नहीं रह गया है।

୷<del>ୢ୰</del>ୢ୰<del>ଽୡ</del>୴୵୷

# (२८) रायबहादुर लाला श्रीसीतारामजी बी० ए०

१—आप जानते हैं कि हमारे धर्ममें ईश्वर हमारी खपील तभी सुनता है जब हममें प्रीति, प्रतीति बीर गृति तीनों होती हैं जो तुलसीदासजीने रूष्ण-गीतावलीमें लिखा है—

तुलमी निरस्ति प्रतीति, प्रीति, गति आरत-पाल कपाल मुरारा। बसन बेव रासी बिसेवलस्ति, जिरदाविल मूरति नर नारी॥क्ष

द्रौपदीक्षिकी साबीका बढ़ जाना कपोलक्किएत घटना माननेवार्लोको इस क्या कहैं, परन्तु आजकलका विज्ञान आस्मबळ (Will-force) की बढ़ी महिमा बताता है। यही बल है जिसके कारण एक मुद्दीभर हड्डीका बूढ़ा बढ़े-बढ़े शक्तिशालियोंको शङ्काके चक्करमें ढाल देता है। उसके पास न कोई अस्त है न शस्त्र, न धन है न राज्य है, केवल

\* जिन महाशयन कृष्णभीतावलाको नहीं पदा है, उनके खिये पूरा पद लिखा जाता है—

कहा भयो कपट जुआ जो हो हारी।

महाबीर रनधीर पांच पित; क्यों देहें मोहि होन उघारी॥
राज समाज सभासद समरथः; भीवम द्रोण धर्मधुरघारा।
अवला अनव अनवसर अनुचित; होत हेरि करिहें रखवारी॥
यों मन गुनत दुसासन दुरजन;तमक्यां तिके गहि दुहुँ कर सारी।
सकुिव गात गोवित कमठी ज्यों; हहरी हृदय विकल मह मारी॥
अपनेनिको अपना विलाकि बल; सकल आस विस्वास विसारी।
हाय उठाय अनाथ-नाथ सों; 'पाहि पाहि' प्रभु पाहि पुकारी॥
तुलसी निरक्षि प्रतीति प्रीति गति; आरत-पाल कपाल मुरारी।
वसन वेष राक्षी विसेष किका; विरदाबक्त मुरति नर नारी॥

यही एक घारमबल श्रिभानियोंका गर्व चृत् करनेमें समर्थ हो जाता है। किसीकी हिम्मत नहीं पहती कि एक ही बारमें उसका काम तमाम कर दे। यह आत्मबल ही सही, परन्तु हम आत्मबलका सञ्चालक कौन है?

मनुष्यका चित्त स्वभावमे अवलम्ब मौगता है। किसीको चोट लगती है तो वह 'बाप-रे-बाप' चिल्लाता है. माँ बच्चेको पीटती है तब भी बच्चा 'माँ-ही-माँ' प्रकारता है। इसका क्या कारण है ? बापको मरे बहुत दिन हो गये। अब वह सहायता करने कैसे आयेगा १ परन्त बचपनमें जब बाप जीता था तो उसने बचेको कई बार बचायाथा। वहीं बात बढ़े होनेपर भी बच्चेके चित्तमें गइ-सी गयी है या थें कि इये कि वह स्वभावहीसे एक अदृश्य अवस्तरवन द्वेद रहा है। यूनानके प्रसिद्ध हकीम एपिकटिटस (Epictetus) ने लिखा है कि अत्याचारी जिस रीतिसे प्राण-हरण करता है वह अत्यन्त सुगम है। कभी किसी अत्याचारीने किसीका गला छः महीनेमें नहीं काटा, परन्य ज्वरश्रम्त होकर भरनेमें कभी-कभी बरसी लग जाते हैं। अत्याचारी अपने जीमें यह समझा करे कि इस प्रवल हैं, इसारा कोई क्या कर सकता है। परन्तु कितने अत्याचारी कुलोंकी मीत मरे हैं। प्राण निकल जानेपर उनकी वह शेखा कहाँ गयी ? उनका बल किसने हर छिया ? जिन छोगोंने उनका अत्याचार अपनी आँखों देखा है वे कहते हैं कि अब्झा हुआ जो वह कुत्तीकी मौत मरा। औरक्रजेब धर्मान्ध था। उसे पूरा विश्वास था कि में जो कब कर रहा हैं वह इस्काम-धर्मके अनुकृष है: मन्दिर तोब्सा, काफिरोंका वध करना परम धर्म है, इससे मुझको खुदावन्द्रताला विहिश्तमें सबसे ऊँचा स्थान देगा। परन्तु मरते समय उसकी मिति किसने फेर दी और वह मरनेसे हर रहा है और कहता है—

श्चर्थ—जो चाहे मो हो, हमने तो अपना बेबा पानीमें डाल विया।

उसके इस वाक्यपर विचार कीजियं। उसको प्रतीत होने लगा कि एसो प्रजाको सताना, जिनका केवल धर्म उसमे भिक्क था, अच्छा काम न हुआ और उसकी बिहिरत-में परमपद पानेकी आशा सन्देहके आवर्त्तमें पड़ गयी। इसका क्या कारण हो सकता है ? वही झुडा अवलम्ब।

जिनका अवलम्ब सचा है वे बढ़े सुखये संमारको होइते हैं। जैसा कि बालिके विषयमें गोस्वामी नुलसी-दामने लिखा है—

रामचरन दृढ़ प्रीति करि बालि कीन्द्द तनु त्याग । मुमन-माल जिमि कण्टते, गिरत न जानइ नाग ॥ इसके पहले बाल्किका बाक्य मी सारगर्भित हैं---मुनहु राम स्वामी सकल चलन चातुरी मारि । प्रमु अजहूँ में पातकी अन्तकाल गति तारि ॥

इसमें कृष्यगीतावलीकी 'गिन' भी आ गयी है, जिससे यह ध्वनिन है कि तुमको छोड़कर मेरा और कहीं ठिकाना नहीं है और प्रीति नो दोड़के प्रथम धरणोंमें हैं ही। इसी प्रीतिकी शुद्ध पराकाष्टाको भक्ति कहते हैं।

इस प्रभागर पूरा-पूरा विचार करनेमं यह लेख बहुत बढ़ जायगा। इससे एक ही बात थ्रीर छिखी जाती है। फिजियाछोजी (Physiology) में मिनिष्क तथा मेर-रण्डमें अनेक केन्द्र (Centres) देखे गये हैं, जैसे सरके मिस्तिष्क ऐक भागमें बोल नेका केन्द्र है। उस भागके उत्पर खोपनीमें कही चीट लगी तो उस केन्द्रका काम बन्द हो जाता है और मनुष्य बोल नहीं सकता। परन्तु इसके थ्रागे विञ्चान काम नहीं करता श्रीर वेदकी वही श्रीत सिद्ध होती हैं—

यतो वाचो निवर्त्तन्ते अप्राप्य मनसा सह ।

कभी योदे दिन हुए इंग्किन्तानके एक सुप्रसिद्ध अञ्चाल-विज्ञा (Spritualism) के पविदत सर आखियर लाजने कहा था कि जीवन-विज्ञानमें अनेकों प्रसङ्ग ऐसे आते हैं जिसमें दुद्धि काम नहीं करती और यही मानना पड़ता है कि इस जीवकी सञ्चालन करनेवाली कोई शक्तिविशेष हैं जिसका इम अनुमान ही कर सकते हैं।

इन्हों दो बातोंने अर्थात् मनुष्यका हृदय एक सचा अवस्म्य चाहता है और दूसरा यह कि विज्ञानकी इतनी उन्नति होनेपर भी अनेक बातें ऐसी हैं जो बिना एक अदृदय सञ्चालक शक्ति माने हुए समझमें नहीं आ सकतीं, हम ईश्वरके अस्तित्वमें विश्वास करते हैं।

२--इसका पहला उत्तर तो प्रश्न (१) के उत्तर-के चन्तर्गत है अर्थात् मनुष्य, जिसका हृदय अवस्त्रज्ञन माँगता है, निरालम्ब हो जायगा और उसका जीवन दुःखमय होगा । हमने बहुत-से नास्तिकोंके चरित पढे हैं-जैसे डेविड शुम (David Hume) जो बढ़े सजन और बड़े उदार थे। बीद-धर्मको भी लोग नाम्तिक मानते हैं। परन्तु इसके धार्मिक और विनयसम्बन्धी सिद्धास्त बहुत बढ़े-चढे हैं । श्रीराहल मांक्रतायनकी रची पुस्तक बुद्धचर्या-की भूमिकामें लिखा हुआ है कि बुद्धदेवके उपदेश दो प्रकारके थे। एक साधारण धर्म और दर्शनके विषयमें ग्रीर दूसरे भिश्च-भिक्षियोंके नियम। पहलेको पालीमें 'ध्रम्म' (धर्म) कहा गया है और दूसरेको विनय। इस धर्ममें तथा सीमांसकोंमें कर्म प्रधान है। पर इसे कर्म कही या नैयायिकोंके अनुसार कर्त्ता कहो, अथवा वेदान्तियोंके मतसे ब्रह्म मानो, हमारी समझमें केवल नाम-मात्रका मगड़ा है। एक अक्षर-शक्ति माननी ही पड़ेगी, चाहे उसे किसी नामसे पुकारो । साधारण जनतामें इतना आध्यवस नहीं होता कि देविह हामकी भाँति अपना चरित्र शुद्ध रक्खें। अभी तो यह है कि हमारे पापांको पुछिस या राजकर्मचारी नहीं देखते परन्तु ईश्वर तो देखता है। मनुने मनुष्यके शरीरमें जो ईश्वरका एक प्रतिविग्व चारमा है उसको इमारे कर्मीका साची माना है। मनुस्पृतिमें न्यायाधीशका धर्म है कि गवाइको यह समझा दे कि मृठ मत बोलो । उसका एक वाक्य यह है---

अप्तमैव द्यारमनः साक्षी गतिरारमा तथारमनः । मावमस्याः स्वमारमानं नृणां साक्षिणमृत्तमम्॥

चारमा ही चारमाका साक्षी है, भारमा ही बारमाकी गति है। ऐसा जानकर तुम मनुष्योंके उत्तम साक्षी अपनी चारमाका अपनान (सूद बोजकर) न करो।



सेंट फ्रां**सिस** 







सेंट लुई

### कल्याण





गेयों



एलिजावैय



सुच्छकटिक-नाटकमें एक नीच दास यह कह रहा है कि चन्द्रमा और सूर्य साची हैं, यह सब उसी सिद्धान्त-को सूचित कर रहा है कि हमारे कर्मों का देखनेवाला एक घटरय पुरुष है जिसकी शक्तिको धगर हम समर्में तो हमें पापकी प्रवृत्तिसे रोकता है। ऐसी शक्तिमें विश्वास न होनेसे साधारण जनता स्वच्छन्द हो जायगी, जिससे प्रजा-विश्वकी सम्मावना है। यह हमारे जानमें बड़ी हानि है।

३-ईश्वर प्रमाणसे सिद्ध नहीं हो सकता। ईश्वर-सिद्धिके सारे प्रमाण उपमान (Analogy) ही हैं और कोई-कोई दार्शनिक उपमानको प्रमाण नहीं मानते। ऐसे उपमानका एक उदाहरण हम रोमन दार्शनिक प्रिकटिट्सके वाक्यसे उजुत करते हैं—

इसकोग संसारके कार्मोमें ऐसे ही फँसे रहते हैं जैसे मेलेवाले मेलोंमें । मेलोंमें गाय-बैल बिकनेको था रहे हैं । मेलेकी भीड़का भाधकांश कय-विक्रमके किये आया हुआ है । कुछ लोग ऐसे भी हैं जो केवल मेला देखने बाये हैं चौर यह एछते हैं कि मेला कैसे लगा और क्यों लगा, किसने लगाया चौर किस प्रयोजनसे लगाया ? इस संसारकी भी यही दशा है । इसमें कुछ तो पशु हैं, जिन्हें केवल अपने चारेकी चिन्ता है । थोड़े-से लोग यह जानना चाहते हैं कि संसार क्या है चौर इसका शासनकर्त्ता कीन है ।

#### प्रश्न-क्या इसका कोई शासनकत्ती नहीं है ?

उत्तर-विना शासनकर्त्ता और निरीक्षकके किसी भी राज्य या कुछका प्रबन्ध एक दिन भी नहीं चल सकता और इतना बढ़ा संसार केवछ संयोग (Chance) से कैसे स्थिर रह सकता है? जब शासनकर्त्ताका अस्तित्व सिद्ध हो गया तो यह प्रभ उठते हैं—

- (1) इस शासनकर्त्ताके गुख क्या है ?
- (२) उसके शासनकी रीति क्या है?
- (१) इसलोग जो उसके शासनमें रहते हैं, क्या हैं चौर किस प्रयोजनसे बनाये गये हैं !

ऐसे विचार उन्हीं थोड़े-से दर्शकींके चित्तमें उठते हैं जो इस मेलेका तत्त्व जाननेका प्रयक्त करते हैं और मेलेसे कौट जाते हैं परम्तु चौर मेलेबाके ऐसींपर इसते हैं। पशुओं में भी समझ होती तो वे भी उनपर हैंसते जिनको दाना-वास छोड़कर धौर बार्तोकी चिन्ता नहीं रहती है।

ऐसे ही अनेक उदाहरण दिये जा सकते हैं। परन्तु सबका खण्डन हो सकता है। इसीने सांख्य-शास्त्रके जाचार्य कपिछने कहा है कि —

#### ईश्वरासिद्धः

संसारमें साधारणतः और भारतवर्षमें विशेष करके अनेक सन्त हो गये हैं। इसका एक उदाहरण महारमा सुरकिशोर हैं। सुरकिशोरजी मिथिलेश-नन्दिनीजीको स्वयनी बेटी मानकर भावना करते थे। अयोध्या श्राते थे तो सरयुके उत्तर तटपर ठहरते थे, क्योंकि जामाताके नगरमें जाना निषिद्ध है। उनके पास सीताजीकी बड़ी सुन्दर मुर्ति थी, जिसका वे निरय श्रांगार और एजा करते थे। एक दिन फूर्लोंके बड़े सुन्दर गहने बनाकर आपने मूर्तिका श्रांगार किया और ध्यानमग्न हो गये। भावना करते-करते कड़ने खगे कि हमने सी अपनी बेटी महाराज दशस्थके घर यह समझकर व्याही थी कि वे धनाक्य है, पुत्रीको सोने-के गहने पहनायेंगे। इसी भावनामें वह अत्यन्त ब्याकल हो गये और रोने लगे। श्रीजी भावनामें उनको दर्शन देकर बोलीं कि 'बाबा, सोच न करो, यहाँ गहनोंकी कमी नहीं है, गरमीके कारण सोनेके गहने उतार दिये और फुलके गड़ने पहन किये हैं।

क्या इस इनको मूठा सकार और दगावाल समझें ? या पागल मानें ? परन्तु और बातोंमें सम्सोंका पागलपन देख नहीं पहता । इनके उपदेश समाजकी स्थितिके जिये अत्यन्त लाभकारी होते हैं । इजारों इनको एजते हैं । इनमें कितने पढ़े-खिखे बिहान् भी होते हैं । इस यह माननेको तैयार हैं कि धमंके नामसे बढ़े-बढ़े अत्याचार हुए हैं, परम्मु इसमें धमंका क्या दोष है ? दो-चार वने दुए सन्त स्वार्थी लोभी छम्पट निकल गये तो इससे सारा सन्त-समाज कैसे कलंकित हो सकता है ? धमं वही है जिससे उपदेश प्रहण करनेवालेके चिक्तो शान्ति हो; दुःख सहन करनेकी क्षमता बढ़ जाय और ऐसे उपदेश सन्तों हीने प्राप्त हुए हैं । इस उनको महना कैसे कह सकते हैं ? ईश्वरके लित्तका यह बहुत पुष्ट प्रमाण नहीं है, परन्तु इमारे मक्तमें यह एक प्रस्थक्ष प्रमाख है । कारसीमें एक पद्य प्रसिद्ध है— मर्बाने सुदा सुदा न नाशन्य । केकिन नकुदा जुदा न नाशन्य ॥

हरिजन यदिप नहीं हरि भहहीं। हरिसे कबहुँ विकाग नहिं रहहीं।।

परन्तु अक्त चौर अगवन्त दोनोंकी महिमा उसीके समझमें भा सकती है जिसमें श्रदा भीर भक्ति दोनों हों। मैं अयोध्यादासी हैं। मेरे माता-पिता दोनों वैष्णव थे और अयोध्याके प्रसिद्ध महारमा बाबा रघुनाथदासनीके शरणागत थे । ये महापुरुष पहुछे बादशाही सेनामें रावर्ट (Robert) साहबकी प्रजटनके सिपाड़ी थे। मैं इनका बहुत मुँड्छमा था । मैंने इनसे पूछा 'बाबाजी, मैंने सुना है कि एक बार भापके बदले भगवान्ने पहरा हिया था।' बाबाजी कहने छगे-- 'बच्चे, हम क्या जानें, किसीने हमारे बदले पहरा दे दिया होगा । हम तो दिन-भर अपनी बारकमें बैठे 'सीताराम, सीताराम' जपते थे। कुछ मक्त सिपादी भी इमारे पास आकर बैठ जाते थे और धर्को रामधुन होती थी । एक बार इमने चपनी पछटनके कप्तान साहबके पास जाकर सकाम किया और उनसे कहा कि 'हम आपकी नौकरी न करेंगे।' कप्तान बहा सजन था कहने छगा कि 'रघनाथसिंह! हम तुमकी जानते हैं, तुम बढ़े भक्त हो। तुम जहाँ जी चाहे नही, तुम्हारी सनब्बाह तुम्हारे पास भेजवा दी जायगी' बाबा-जीने उत्तर दिया-- 'मनुष मजूरी देत हैं कैसे राखें राम ।' इसका अर्थ यह है कि 'हम आपके नौकर हैं, काम भी पृश नहीं करते तब भी भाप इसको खानेको देते हैं। जब हम भगवानुकी सेवा करेंगे तो वह हमको कैसे भूखा रख सकते हैं ?' इतना कहकर बाबाजी जगसायपुरीको चळे गये । वहाँसे छौटनेपर कुछ दिन चित्रकूट रहे । फिर अयोष्यामें वासुदेव-घाटपर मौनीबाबाके शिष्य हुए और फिर बावजीवन श्रीश्रयोध्यासे बाहर नहीं गये, मेरे माता-पिताको बाबाजीके चरणोंमें बड़ी भक्ति थी। सेरा नाम भी उन्हींका रक्ता हुआ है। मेरे जितने संस्कार हुए सब बाबाजीकी आज्ञासे किये गये। जब मुण्डनका समय घाया, तो पिताजीने बाबासे निवेदन किया कि बच्चेका मूँडन करना चाहिये। बाबाजी बोले 'कछ ले आओ, नाई भी साथ लेते घाना।' घर छौटकर जब मेरी मातासे कहा तो माता कहने जगी कि 'साइत भी पूक् की है !' पिता-

जीने कहा कि 'वाबाजीकी आज्ञासे बढ़कर साहत नहीं हो सकती।'

दूसरे दिन इसकोग गनेशी नाईको साथ केकर छावनीमें पहुँचे। बाबाजी उस समय सरयू-बान कर रहे थे। पिताजीको दण्डवर करते देखकर अपने शिष्यसे बोले कि 'वह कटोरी उठा छाओ जिसमें हम शालमाम नइकाते हैं।' शिष्यने कटोरी खाकर नाईको दे दी और उसने उसमें सरयू-जक मर किया। बाबाजीने कहा 'अच्छा मूँ इ हो।' नाई पिताजीको देखने छगा और पिताजीने उसका अभिप्राय समझकर कटोरीमें कुछ रुपये डाछ दिये। मुग्डन हो गया और इसकोग बाबाजीको दण्डवत्-प्रणाम करके घर बौट आये। नाई इसके पीछे बहुत दिनीतक जिया और सदा यही कहता रहा कि 'मह्या जबसे ई कटोरा मोरे घर आवा है, मोरे खायका नहीं घटा।'

इसके थोड़े ही दिन पीछे पाँचवें वर्षमें विचारम्म निश्चय किया गया। इसछोग कायस्य हैं, इसारे यहाँ मौजनी बुछाये जाते ये चौर फातिहा पढ़कर 'बिस्मिछाह' कराया जाता था। परन्तु पिताजीकी भिक्त उन्हें फिर बाबाजीके चरणोंमें खींच ले गयी चौर बाबाजीकी झाजासे पाटी-बोरका लेकर इसजोग छाननी पहुँचे। बाबाजीने बोरकेमें सरयूजीका कीचड़ घोळवाया और कसेहरी (एक प्रकारकी कच्ची किजक) मैंगवाकर उसकी लेखनी बनायी गयी। फिर सहात्माजीने मुझे अपने पास बिढा जिया और पाटीके उपर विनयपत्रिकाका एक पद छिखा। बाबाजी बोछते जाते थे और मैं दोहराता जाता था। पद्य समाप्त होनेपर वही पाटी, बोरका और कजम मुझे दे दिये गये चौर मुझसे कहा गया कि इसी लेखनीसे पाटीपर एक रेखा खींच हो। बाबाजीका पकड़ाया हुआ कछम सत्तर बरस हो गये, अवतक मेरे हाथसे नहीं छूटा।

जब स्कूलमें नाम जिल्ला गया तो जब-जब परीक्षा होती थी बाबाजीसे आजा की जाती थी। १ बरस स्कूलकी और ४ बरस कालेजकी पढ़ायोमें कभी बिरजा ही अवसर हुआ है जब दर्जेमें पहलेसे दूसरा नम्बर आया हो। अवधके स्कूलोंको मिजाकर जब परीक्षा हुई तो अवधमें सबसे ऊँचा नम्बर रहा। जब घवध और पश्चिमोच्सर देशके कालेजोंको मिजाकर इम्तिहान किया गया तो उसमें भी अम्बक ही नम्बर रहा और जब बी० ए० की परीचा ही गयी तो उस समय अकेला कळकत्ता-विश्वविद्यालय या जिसमें खंका (कोलम्बो), रंगून, पश्नाब, मध्यप्रान्त और पश्चिमोत्तर देशके खात्र सम्मिखित थे, उसमें भी सबसे उँचा नम्बर मिला, जो इस प्रान्तके रहनेवालेको न पहले कभी मिला या और न उसके पीछे कभी मिला । कळकत्ता-विश्वविद्यालयमें अवतक मेरी प्रतिष्ठा है और वहाँके सुप्रसिद्ध बाह्स-चान्सलर सर आश्चतोष सुखोपाध्याय मुस्ते One of my most distinguished fellow graduates for whom I have the highest respect लिखा करते थे।

तीसरी घटना इसीके कुछ दिन पीछेकी है। जून १८७९ में मेरा विवाह हुआ। जब बरात समधीके हार-पर पहुँची और पालकी उतारकर रक्खो गयी, उन्हीं बाबाजीके दो चेले फूलकी एक माला और दो बड़े-बड़े आम लिये हुए पिताजीके पास पहुँचे और बोले कि 'बाबाजी-ने बखेके लिये यह माला और दो आम भेजे हैं, पिताजी उनको लेकर मेरे पास झाये। माला मेरे गलेमें डाल दी गयी और दोनों आम जैसे ही वेरागी मेरे हाथोंपर रखने लगा, पिताजी बोल उठे कि बाबाजीने तुम्मे इस विवाहसे दो पुत्र दिये। दोनों पुत्रांमें ज्येष्ट इस समय आबकारी कमिश्नर-का परसनल असिस्टेण्ट है और उसका छोटा भाई रिजस्टार डिपार्टमेण्टल इक्जामिनेशन्स है। इसके उपरान्त उमकी मानाने त्रिवेणी-वास लिया।

मुक्ते भी वैष्णवी शिक्षाका प्रभाव पद-पदपर अनुभूत हुआ है। संसार काँटोंका वन है। यह-बड़े संकट झैलने पबे हैं परन्तु इस शिक्षाने कवचका काम किया है। छोटे मुँह बड़ो बात है, परन्तु अनेक अवसरोंपर ऐसा अनुभव हुआ है कि धनुष-वाण लिये हुए सरकार मेरे पीछे खड़े हैं और कहते हैं कि 'सावधान, जबतक तू धर्मपथपर चलेगा, तेरी रक्षा की जायगी और तू विचलित होगा तो तू भी भार का जायगा।'

इस ७५वर्षके जीवनमें अनेक घटनाएँ ऐसी हुई हैं जिनसे वचनेके छिये ईश्वरको धन्यवाद दिया गया है। साहित्यक्षेत्रमें ही एक महाशयने हमारा अपमान करनेमें कोई कसर नहीं रक्की परन्तु हमने कमी उनकी और

उनके साथियोंकी परवा न की । इमारे मित्रों और सहायकोंकी कमी नहीं थी परन्तु सबको रोक दिया और यही कहते रहे कि जो व्यर्थ हुए या ईपीके वश इमपर बार कर रहा है उसके प्रत्युक्तरमें कोई जाभ नहीं है, क्योंकि ईपी एक ऐसी अग्नि है जिसे मनुष्य आप ही उत्पन्न करता और आप ही उसमें मस्म होता है। और ईश्वरकी द्यासे हमारी हानिको कौन कहे, लगातार उन्नति ही होती गयी । और हमें इस बातका सन्तोष है कि हम कुछ साहित्य-जीवियोंकी सहायता कर रहे हैं। इसको इम ईश्वरकी द्या न कहें तो क्या कहें ?

एक घटना हम और छिखना चाहते हैं। मुरायाबादमें जब हम डिप्टीक्रुक्टर थे तो एक मण्डली ऐसी बनी हुई थी जो कहती थी कि इससे मिछकर रही, जितनी चाही उतनी रिश्वत हो । उस मण्डलीमें नित्य रिष्डयोंका जल्सा होता था। यह भी एक प्रलोभन था। परन्तु हमने अपने कर्तन्यके विचारमे उस मण्डलीमें सम्मिलित होना स्वीकार न किया । एक दिन २० वीं तारी खको सूर्य अम्त होने छगा जब हम क्चइरीये उठे । विक्टोरिया-फिटनकी सवारी थी। सईसने कड़ा कि टप (Hood) गिरा दिया जाय, हमने कहा नहीं, देर हो गयी है घर चली । जब हम शहरमें पहुँचे तो तहसीछके फाटकके सामने एक दुष्टने एक लाठी चलायी। लाठीका बार टपपर पढ़ा और उसकी उञ्जलती चोट हमारी बायें कनपटीपर लगी । इसके कारण वहाँ सूजन हो गयी। टप न उठा होता सो खोपड़ी चुर हो गयी होती। हमारा गुजर चपरासी कोचबकसपरमे कृद पड़ा और उस दुष्टको पक्रकर कोतवाली ले गया। दूसरे दिन ज्वाहण्ट मजिन्द्रेटने उसे भार महीनेका कारावास दिया। इस जानते थे कि उसने यह कास किसकी प्रेरणासे किया है परन्त ईश्वरको धन्यवाद देकर चुप रहे। इसे ईश्वरकी स्थान कहें तो क्या कहें ?

आपने अपनी आँखों देखा है कि हमने अपने मकानमें एक कमरा रामायण-मन्दिर बना रक्खा है। उसमें अनेक प्रकारके रामायण-मन्य और रामचरित-सम्बन्धी चित्र हैं। हम उसीमें रहते हैं। चौकिके सामने श्रीरामजानकीका एक सुन्दर चित्र लगा हुआ है। उसके दर्शनसे खोचन तृप्त रहते हैं।

----

# (२९) महामहोपाध्याय पं० श्रीप्रमथनाथजी तर्कभूषण

१—श्रीभगवान्को माननेसे सनुष्य परा-शान्ति और शाश्रत-स्थानकी प्राप्तिका अधिकारी होता है। प्रमाण यह है —

> ईश्वरः सर्वभूतानां हृद्देशेऽर्जुन तिष्ठति । आमयन् सर्वभूतानि यन्त्राह्मद्धानि मायया ॥ तमेव शरणं गण्छ सर्वभावन भारत । तस्त्रसादारपरां आस्ति स्थानं प्राप्त्यसि शाश्वतम ॥ (गाता)

२---श्रीभगवान्को न माननेमे मनुष्य इस संसारमे सर्वथा विश्वत होता है तथा व्सरोंका अनिष्ट करनेमें प्रवृत्त होता है। प्रमाण---

असत्वमप्रतिष्ठं ते जगदाहुरनीश्वरम् । अपरस्परसम्भूतं किमन्यत्कामहेतुकम् ॥ पतां दृष्टिमवष्टम्य नष्टात्माने।ऽत्पनुद्धयः । प्रमवन्त्युमकर्माणः क्ष्माय जगते।ऽहिताः ॥ कामाश्रित्य दुष्प्रं दम्ममानमदान्तिताः । मोहाद्गृहीत्व।ऽसद्ग्राहान्त्रवर्तन्तेऽशुचित्रताः॥ (गीता) ३—अनुमान और श्रुतिके द्वारा भगवान्का परोच-क्यान होता है। उनकी कृपा होनेसे प्रत्यक्ष-प्रमाणद्वारा भी सर्वत्र उनकी सत्ताकी उपक्रकित्र हो सकती है। प्रमाख---

यो मां परयति सर्वत्र सर्वे च मिय परयति ।
तस्याहं न प्रणश्यामि स च मे न प्रणश्यति ॥ (गीता)
न्यायचर्चेयमीशस्य अवणानन्तरागता ।
उपासनैव क्रियते मनन्वयपदेशमाक् ॥
(न्यायकुद्धमाक्राह्व

तं त्वीपनिषदं पुरुषं पुच्छामि । (छान्दोश्योपनिषद्)

४---जीवनकी प्रत्येक विपत्तिमें ही ईश्वरकी सत्ता और करुणा स्पष्टरूपमें प्रकाशित होती है। जैसे---

> विषदः सन्तु नः शक्षत् तत्र तत्र जगद्गुरोः । मनतो दर्शनं यत्स्यादपुनर्भवदर्शनम् ॥ (श्रीमञ्जागवत)

#### ---

# (३०) सर लल्ल्भाई साँवलदास

३--- जिन छोगोंने इस जगत्के कारण और प्रयोजन-को समझनेके लिये गम्भीरतापूर्वक विचार किया है उनको अर्थाचीन विज्ञानके हारा प्राप्त हुए परिगार्मी नथा अर्वाचीन और प्राचीन दार्शनिकोंके द्वारा निश्चित किये हुए सिद्धान्तींके अध्ययनमे ज्ञात होना है कि विज्ञान और दर्शनकी अधिकार-सीमाके परे एक वस्तु है जिसकी कियाशीलता ऐसे दश्योंमें स्वक हो जाया करती है जिनका रहस्योदघाटन विज्ञानके द्वारा नहीं होता. तथा जिसका निर्णय तथा कथित वैज्ञानिक रीतिहारा नहीं किया जा सकता। उस शक्ति अथवा सत्ताके ग्याँका वर्शन वैविककास्त्रीन ऋषियोंकी 'नेति-नेति' के इारा सम्यक्रहरामे होता है। उस शक्तिको परवहा, हिरचयगर्भ, इंश्वर, पुरुषप्रकृति, भगवान् अथवा दैव जिस नामसे मनुष्य चाहते हैं, पुकारते हैं । जब विज्ञान जगत्के रहस्य-के उद्घारनमें असमर्थ होता है तब प्रायः हम सबके भीतर इसके समाधानकी हत्कराध होती है, जो इमें

किसी देवी शक्तिमें विश्वास करनेके छिये विषय करती है जिसे हम ईश्वर कहते हैं। मैं समझता हूँ कि ईश्वरकी सत्तामें विश्वास करनेमें यह सर्वश्रेष्ठ प्रबुख प्रमाण है।

५—उच वाद्यण-वंशमें उत्पन्न होने तथा सनातमी
देवी और देवताओं के विश्वासमें पाले-पीसे जाने के कारण
पाश्चाग्य लेख कों तथा धार्मिक हिन्दू सुधारकों के न्यावनमण्डनके सम्पर्कमें आनेपर मेरे इत्यको गइरी देस चार्या ।
आगम्टस् कीम्ट, हर्वर्ट म्पेंसर और इक्सले के मन्यों को
पड़कर मेरी श्रद्धा मृतातः लड़का गयी । चाहर्स बैंडका
और श्रीमती एनी बेसेयटके लेखोंने मेरी बीस वर्षकी
अवस्थामें ही मुझे संशयवादी (Agnostic) बना
हाला । यद्यपि में खुले तीरपर ईश्वरको अस्वीकार करता
था परम्तु बहुधा अपने बिज्ञानके अध्रे ज्ञानपर मैं
निराश हो जाया करता था । जैसे-जैसे समय बीतता
गया और जैसे-जैसे मुझे यह बान पड़ने लगा कि
बिज्ञाब और अर्थाचीव दक्षेत्र परम ज्ञाबके द्वारको गहन

लोखते, वैसे-ही-बैसे मेरी निराशा बदती गयी। इसी सन्दिग्ध मानसिक दशामें मेरे श्रद्धास्पद गुरु श्रीरामकृष्ण भाण्डारकरने मेरे हाथमें William James की Verieties of Religious Experience नामक पुस्तक दी। यहींसे मेरे धार्मिक जीवनमें परिवर्तन प्रारम्भ हुआ।

विज्ञान और दर्शनके परे कोई शक्ति है, इस विश्वास-का बीज मेरी बड़ी लड़कीकी दुःसाध्य बीमारीके अवसरपर मेरी स्वर्गीय पत्नीकी ईश्वरीय भावनाके द्वारा पछ्वित हुआ। मेरी दूसरी छड़कीने जब अपनी दीर्घकाछीन और दुःसाध्य बीमारीमें अध्यक्त शारीरिक पीड़ासे दुःखित रहते हुए भी भक्ति और श्रद्धाके पदोंकी रचना की तो उसके प्रभावसे मेरी ईश्वरास्तित्वकी श्रद्धा और भी अधिक बढ़ गयी। इसप्रकार जिस अभूतपूर्व श्रद्धासे में सम्पन्न हुआ, वह न तो मेरे बचपनकी श्रद्धा थी और न हमारे सहस्वशः देशवासियोंकी श्रद्धा थी, परन्तु मेरे प्रयोजनके लिये वह पर्याप्त थी। ईश्वरमें इसप्रकारकी आस्याका पुनर्वार होना उस प्रमुको महती द्याका एक चिह्न है। मैंने उसकी कृपा तथा रचाके अनेकों प्रसंगोंका अनुभव किया है, परन्तु वह मेरे व्यक्तित्वसे इतना घनिष्ट सम्पर्क रखते हैं कि उनका उहनेख न करना ही ठीक है। श्व

--->Keb/Ke---

# (३१) स्वामी श्रीअभेदानन्दजी, अध्यक्ष श्रीरामकृष्ण वेदान्त-आश्रम

१ - इंबर इमारे प्राण एवं चेतनाका प्रनन्न स्रोत है तथा इमारे आरमाका आरमा है। इसीलिये इमें उसके अमिल्वमें विश्वास करना चाहिये। इम उसीके अन्दर रहते हैं, उसीके अन्दर चलते-फिरते हैं और उसीके अन्दर जीते हैं। परन्तु इमें ऐसे ईश्वरकी सन्तामें विश्वास नहीं करना चाहिये जिसके सम्बन्धमें यह कहा जाता है कि वह इस बाह्य जगतको शून्यमेंये उत्पन्न करता है और जो अपने धाममें सिहासनासीन होकर पापियोंको नरककी ज्वालामें अनन्त कालतक जलाता है और पुर्यारमाओंको अस्य स्वर्ग-सुलकी प्राप्ति कराता है। इसप्रकारका ईश्वर साम्प्रदायिक सिहान्मों एवं विधि-निषेधोंके पोषक प्रचारकोंकी कल्यमामें ही रहता है।

ईश्वर यह महान् समिष्ट है जिसके हम सारे जीव क्षुत्रातिक्षुत्र श्वंशमात्र हैं । वह सिंबतानन्दस्वरूप हैं तथा श्रिक एवं प्रातिभासिक बाग्र सत्ताश्चोंके मुल्में रहनेवाका वास्तविक तत्त्व हैं । जिसप्रकार श्वंशका भस्तित्व श्वंशिक आधारपर हैं हसी प्रकार हमारी सत्ता ईश्वरके आधारपर हैं । इसप्रकारके ईश्वरको न माननेसे हमारा जीवन स्वर्थ हो जायगा । ऐसी दशामें हमारे किये न तो सदावारकी, न नीतिकी और न धर्मकी आवश्यकता रहेगी और इमारा जीवन पशुआंका-सा हो जायगा। दूसरे और तीसरे प्रश्नोंका उत्तर भी इसीके अन्दर आ जाता है।

४-मैंने सारे संसारका भ्रमण किया है। मैं जिस समय मंसार-यात्राके लिये चला था, उस समय एक बिस्कुल अकिञ्चन संन्यासी था । मैंने लन्दन, पेरिस, न्यूयार्क, संन्क्रान्सिस्को सथा अमेरिकाके संयुक्तप्रदेश, कनाडा, अलास्का एवं मेक्सिकोके ग्रन्यान्य नगरीमें भाषण दिये, अमेरिकाके संयुक्तप्रदेशमें धर्मीपदेशकके रूपमें २४ वर्ष न्यतीत किये. अटलान्टिक सहासागरको सन्नह बार पार किया । जापान,चीन एवं फिलिपिपाइन द्वीपमें भ्रमण किया और भारतवर्षको छौटनेपर मैंने पैदल हिमालयको पार किया और निब्बतको गया और फिर २४ वर्षनक केदारनाथ, बद्दीनाथ, राङ्गोत्तरी, अमनोत्तरी, अमरनाथ, द्वारका, रामेश्वर एवं अन्य तीर्थीमें अमण करता रहा। मेरे जीवनके इस दीर्घकालमें इजारों ऐसी घटनाएँ हुई जिनमें मेरा ईश्वरकी सत्तामें विश्वास रह होता गया और ममे सर्वत्र उस सर्वशिक्तमान् जगदीस्वरकी दया-ही-दया टीख पड़ी । जिसे ईश्वरमें विश्वास होता है उसकी भगवान स्वयं सारी अवस्थार्श्वीमें रक्षा करते हैं । वह जीवन्मुक्त हो जाता है क्यीर शरीर छोड़नेके बाद शाश्वत-सुख एवं ब्रह्म-भावको प्राप्त हो जाता है।

पहले भीर दूसरे प्रस्नोका सी भागने उत्तर लिखा था, पर किसी कारणबदा उसकी प्रकाशित नहीं किया गया। पूज्य वयोष्ट्य,
 विद्वान् लेखक महोदय कल्याणकी नीतिको समझकर समा करेंगे।

## (३२) श्रीआनन्दघनरामजी

९—(क)क्योंकि, हमारे कक्ष्याणके लिये प्रयक्ष करनेवाले आस-पुरुषींने ईश्वरमें विश्वास करनेके लिये कहा है।

- (स) क्योंकि, हमें एक ऐसी शक्तिकी आवश्यकता है जो हमें कल्याण प्रदान करनेवास्त्री, उन्नतिमें सहायता पहुँचानेवाली हो।
- (ग) सस्य और सामर्थ्यवान् शक्तिरूप ईश्वरका अम्तित्व है, इसस्थिये हमें उसमें विश्वास करना चाहिये।
- २-(क) ईरवरके धमिलवमें विश्वास नहीं धरने-मे हम श्रेष्ठ और महान् विभूतियोंके वचनोंका उल्लाहन करनेवाले शहंकारी होकर पतितावस्थाको प्राप्त हो जायँगे।
  - (स) इस कभी अपनी पूर्ण उन्नति नहीं कर सकेंगे।
- (ग) ईश्वर एक श्रेष्ठ शक्ति हैं, ऐसा विश्वास न होनेसे उस शक्तिका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये प्रयक्त नहीं हो सकता, और उसके सामर्थ्य और गुणका ज्ञान नहीं हुआ तो उसके साथ एकरवकी प्राप्ति न हो सकेगी, हमसे हम अज्ञानी, सामर्थ्यहीन, दीन, दीन और क्षुद्र ही बने रहेंगे।
- ३- (क) पूर्वकालीन पुरुषोंमेंसे श्वधिकाधिक लोगोंने इंक्सरके अस्मित्वको स्वीकार किया है।

अर्थात् छेश,कर्म,जन्म आदि श्रविद्यामे रहित सद्वार करनेमें समर्थ पुरुष ही ईश्वर है।

तत्र निरातशयं सर्वश्रवीजम् । (१।२५)

धर्यात् उसमें भसीम सर्वज्ञामका बीज है।

पूर्ववामपि गुरुः कालेनानवच्छेदात् । (१।२६)

अर्थात् वह सर्वश्रेष्ठ भौर कालकी सीमाके परे 🍍 ।

(ग) भुति भी कहती है---

ब्रह्मेव स्वशक्तिं प्रश्नःत्विषयामाश्रित्य लेकान्सृष्ट्वा प्राविश्या-न्तर्यामित्वेन ब्रह्मादीनां बुद्धीन्द्रियनियन्तृत्वादीश्वरः ।

( निराकम्बोपनिषद् )

अर्थात् जन बद्धा अपनी सन्धिः प्रकृतिके योगले सन

छोकोंको उत्पन्नकर ठनके अन्तरमें प्रवेश करके सब-की बुद्धि, इन्द्रिय आदिका नियन्त्रण करता है, तब उसे ईडबर कइते हैं।

( घ ) श्रीमच्छंकराचार्य भी कहते हैं---

मायोपाधिस्सनीश्वर इत्युच्यते, अविद्योपाधिस्सन्नारमा, जौव इत्युच्यते । (तस्ववोष)

अर्थात् ब्रह्म मायाकी उपाधिसे युक्त होकर ईरवर कहलाता है तथा अविद्याकी उपाधिसे आत्मा स्थया जीव कहलाता है।

(क) श्रीमद्भगवद्गीतामें भगवान्ने कहा है— ईश्वरः सर्वमूतानां इद्देशेऽर्जुन तिइति । (१८ । ६१)

अर्थात हे अर्जुन ! ईरवर सब भूतींके हृदयमें वास करता है।

यो लोकत्रयमाविश्य विभन्धेन्यय ईश्वरः।
(गीता १५।१७)

अर्थात जो अविनाशी तीनों छोकोंमें स्पाप्त होकर उनको चारण-पोपण करना है वह ईस्वर है।

हसप्रकार आस-वाक्य शब्द-प्रमाया है। सब सनुमान-प्रमाया खीजिये। जिसप्रकार वर्षाकी अनेक बूँवें जिस सज्ञान खजानेसे निकलकर आकारामें आ पृथ्वीपर गिरती हैं उन्होंको समुद्र कहा जाता है। ये बिन्दु उसके धोनक होते हैं, उसी प्रकार यह अनन्त भून जिससे निर्माण होते हैं वह खजाना ईरवर ही है ऐसा अनुमानद्वारा ज्यक होता है। सब प्रत्यच-प्रमायाको लीजिये।

में हूँ। मैं ज्ञान, सुल और सत्ताका स्वयं अनुभव करता हूँ। मैं हूँ (अस्ति), इस विषयमें मुझे राष्ट्रा ही नहीं है। मैं हूँ, इसकी ज्ञानम्फुरणा (भाति) मुक्ते ही होती है, मुक्ते सबसे अधिक प्रिय 'मैं' ही है। यही (सल् चित् ग्रानम्य) सामर्थ्य, ज्ञान ग्रीर आनम्यका पूर्व शक्ति-स्थान ग्रावीत ईश्वरका प्रत्यच-प्रमाण है।

इस 'मैं' रूप सीमित सत्ता, सीमित ज्ञान और सीमित भागन्यका अहडार प्रेमके द्वारा जितनी अधिक सीमामें एकरूप होकर बदता जायगा उतना ही अधिक इंक्सीय सामर्थका अनुभव करदे-करदे सबुष्ण एवं ईश्वरीय सत्ताके अनुभवका आनन्द प्राप्त करेगा। वह प्रस्वक्ष-प्रमाणका शाक्षानुकृष्ठ अनुभव प्रस्यत्व है।

४—इस प्रश्नके डलरके छिये मेरी १५ वर्षकी प्रवस्थासे छेकर आजतक छगमग ७० वर्षके घनेक अनुसव मेरी डायरीमें दर्ज हैं, उनमें १० डायरियों मेरे पास ऐसी हैं, जिनमें बढ़े-बढ़े छोगोंके अनुभव उनके इस्ताक्षरके साथ छिसे हुए हैं। तथापि उनमेंसे केवछ १ अनुभव संक्षेपमें यहाँ दिये जाते हैं।

(क) मेरे पिताजी छोटी प्रवस्थासे ही पुराण आदि प्रन्य बाँचा करते थे। जब वे पोथी बाँचने छगते तो मैं उनके पास बैठकर सुना करता था। परन्तु पी छे अब मैं शिक्षा प्राप्त करने जगा और कुछ साहित्यका मैंने घण्ययन किया तो उन कथाओं के विषयमें मुझे संशय होने छगे। पेसी स्थितिसें ही मैं सन् १८८३ ई० में चित्रणी गांव अपने निहाकमें गया। एक दिन मैं गाँवके बाहर उसर भूमिमें जाकर बैठा था कि मुझे स्पष्टतः यह वायी सुन पड़ी कि 'तु छः महीनेके अन्दर सर जायगा ।' मैंने तभीसे पाठशास्त्रा छोड़ दी घौर पड़ना छिखना भी छोड़ दिया तथा शिवसन्दिरमें बैठकर दिन-रात भगवानके ध्यानमें बिताने छगा । छः महीने बीतनेपर मुझे सन्तोष हुआ और तब इन्द्रियातीत ज्ञानका भी मुझे अनुभव होने छगा । सन् १८८४ के सितम्बरमें मेरे पिताका अचानक देहान्त हो गया । स्कूकर्मे मेरी शिक्ता मराठी पाँचवें दर्जेतक हुई थी तथा भंगरेजी दूसरी पुलकसे मैंने दूस पाठ पढ़े थे । सन् १८६५ ई० में में पटवारीगिरीकी परीक्षा पास करके पटवारीका काम करने छगा । किसी सुयोग्य सदगुरुद्वारा सन्त्र लेनेकी इच्छा मेरे मनमें उत्पन्न होने क्रमी. परन्तु स्रोजनेपर मुझे कोई योग्य गुरु न मिछा । अचानक ता० ६-८-६० को एक प्रत्यने स्वप्नमें मुझे मन्त्रोपदेश किया और धपनेको चैतन्य-सम्प्रदायका अनुयायी बतकाकर परानन्द और ब्रह्मानन्द नामक प्रन्थ पदने तथा नागपुरकी और साचास्कार होनेकी बात कहकर चळा गया । जगनेपर मैंने बहुत दिनौतक उन पुस्तकोंकी तकारा की । अन्तमें एक दिन एक बनियेके रही कागजोंके बोरेमें लोजनेपर मुसे अचानक वे प्रस्थ मिछ गये और डम्हें पाकर मुक्ते बड़ा ही आनम्द हुआ। फिर पीछे १६-- १२--- ६३ ई० के दिन नागपुरकी और नावगाँव नामक ब्रासमें स्वप्नमें वर्षान दिये हुए पुरुषके बोदे समयके किये मुझको दर्शन हुए भीर उन्होंने मुझे स्वप्नकी याद दिखायी भीर फिर प्रसाद देकर वह कहीं निकल गये।

(स) ता॰ ५-- १२-- १० ई॰ की बात है,मैं तासगाँव-में पटवारीका काम करता था। एक दिन कक्षक्टर मि० केंद्रीने सक्षे बाँघोंकी स्रोर फम्ल जाँच करनेके छिये बुलाया । बह काम किसी दूसरे पटवारीद्वारा हुआ था, उसके विषयमें सुमें कुछ जानकारी न थी, उस समय जो मैंने साहबके साथ स्पष्ट और खरी बार्ते की तो उसे मुझपर गुम्सा हो आया । चिटनवीस बलवन्त मास्कर खाँदेकरने उसे वस्तुस्थितिको खुब समझा दी थी, तथापि वह एक प्रत्यको ठोकर मारकर मेरी छोर बेंस उठाकर छएका: मैं प्रभु-सारणमें ज्यों का-स्यों शान्त और निर्भय खड़ा था। मरे समीप आकर उसने मेरे जपर उठाये हुए बेंतको वापस किया और क्रोधित होकर चपरासीको बुलाकर उसमे कहा-- 'उठाभ्रो पत्थर, सिरपर दो ।' चपरासीने पत्थर उठाकर श्रपने सिरपर रख लिया । साहेबने फिर पक-दो-बार उसे 'सिरपर दो, सिरपर दो' कहा: और चपरासीने दोनों ही बार उत्तर दिया- 'ले किया है साहब !' तब साहबने उसे दो बेंत कगाये और कहा 'फैंक दो' चपरासीने पत्थर फेंक दिया। इसप्रकार साहेब-के 'दो' शब्दको उसने 'लो' समझा चीर बेंत मेरे उपर न लगकर उसके उपर छरो !

(ग) ता० ४--९-६७ की बात है। मैं बेंदरी गाँवमें प्रवारीके कामपर था । कागजात देखनेके लिये साँगलीके नायब-पदाधिकारी ने सुझे बुलाया । उनके कुर्कने कागर्जी-को देखनेके जिये मुझसे कुछ रुपये माँगे और विना रुपये छिये कागर्जीको देखनेसे इनकार कर दिया जिससे मैं छौट न सका । अन्तर्मे जैंने एक दिन सबेरे नायव-पदाधिकारी-के घरपर जाकर गुप्तरूपमे उसमे सब बार्ने कह शालीं। दोपहरके वक्त कचहरी जाकर उसने मुझे बुलाया और सरकारी तौरपर मुझसे जवाब तलब किया और कहा कि 'बो कुछ तुमने मुझसे कहा है उसे सिद्ध करो, नहीं तो मेरे आफिसकी बहुनाम करनेके कारण तमपर दावा किया बायगा ।' मैंने कहा-'कोई गवाह तो मेरे पास नहीं है, उस क्रकेको ही बुकाकर जवाब तलब कर लीजिये । क्रकेने उलटे मुम्पर ही दोषारोपण किया श्रीर कहा कि, 'यही जरुरी हरीटनेके गर्जसे कागजातको देखनेके लिये मुझे दो रुपये दे रहा था परन्तु मैंने कम भानेपर देखनेका बादा

किया था, इस बातको शिरगाँवका पटेल जानता है। यह सुनकर मैंने उसकी झोर देखकर जोरसे पृक्षा—'क्या आपने मुझसे रुपये नहीं माँगे थे?' मेरे शब्दोंको सुनते ही वह बेहोश होकर ज़मीनपर गिर पहा । डा॰ गाँडवेको बुखाने चपरासी दौड़े, उनके आनेके पहले ही वह होशमें आया और अपने रुपये माँगनेके अपराधको स्वीकारकर उसने इसा माँगी। इसप्रकार उस प्रसङ्गों प्रभुने मुझे बचाया।

(घ) सा॰ ११-१-११०१ की बात है प्रेगके कारवा इसकोग बांसवीके खेतोंमें मोंपवियोंमें रहते थे तथापि में प्रतिवित्त सौ-पचास प्रेगके रोगियोंको देखकर उन्हें कोषधि दिया करता था । इसी बीच मुझे और मेरी स्नीको बुसार चढ आया और तीन दिनतक इस पढ़े रहे । डा॰ साधव-राव सोनी रोज आकर इमें देख जाया करते थे। एक दिन मैं विस्कुछ वेहोश हो गया । घरके छोग सब काम बोब्कर मेरे पास बैठ गये । मेरा मानसिक जप चल रहा था। एक बजेके बाद तो मुझे कुछ भी द्वीरा न रहा. केवल मनोमय जपका स्मरण हो भाता था । करीब तीन बजेके समय मेरी बायीं और एक काली और भयदूर बड़ी आकृति आकर बैठ गयी और मेरी पीठके नीचेंस हाथ डाककर उसने मुझे उठाना चाहा । इस समय मेरी झाँसें मुँदी हुई थीं परन्तु वह स्वप्न नहीं था; इसी बीच श्राकाशमें एक रूम्बी-सी सुक्ष्म आकृति दीख पदी और एक सुच्या आवाज सुनायी देने लगी। वह आकृति मेरे समीप बाने कमी और बावाज भी कुछ बुख्य होने लगी। वह आकृति उस काली आकृतिकी अपेक्षा बड़ी थी, समीप आते ही वह पूर्णतया दीख पहने छगी। उसका शरीर उजला घीर मुँह जाल था, ऐसी श्रीहनुमान्-जीकी मूर्तिको मैंने देखा। वह उस काछी आकृतिको पकडकर आकाशमें उद गयी। नव मुझे बाहरी होश हुआ, मुक्तमें ताकत भा गयी और मैं कपड़े पहनकर बाहर चळा गया । स्प्रोगोंने कहा कि इसे सम्रिपात हो

गया है, बाहर न आने दो; परम्तु मैंने सबको अपने होशमें आनेका विश्वास दिखाया । मैं दो मीक दूर डा॰ सोनीके पास गया, उन्होंने देखा तो सुझे १०६ हुन्नार था। वहाँसे मैं और वह साथ-साथ मेरी झोपबीको आये। मैं तो उसी चण अच्छा हो गया और मेरी खी दूसरे दिन खंगी हुई।

(क) ता० २६-३१-३६१७ ई० की बात है। मैं निध्य नियमके भनुसार आनन्दपूर्वक काम-धन्धेमें क्या हुआ 'राम-नाम' स्मरण कर रहा था, उसी समय कुछ मित्र मुझसे मिछनेके लिये जाये । बम्बईसे आये हुए एक स्नेहीके दिये हुए फलको मैं अपने मित्रोंको ईश्वरार्पण-बुद्धिसे बाँटकर अन्तर्मे अपने मुँहमें दे ही रहा था कि इतनेमें मेरे सामने अन्तरिक्षमें नीलवर्ण प्रकाशमय वसाभरणीये युक्त पैरोमें पैजनी पहने मुरछी बजाती और नृत्य करती हुई एक विश्वेकी एक सजीव मुर्ति दीख पदी । अकस्मान् प्रकट हुई उस दिष्य मूर्तिको देखकर मैं चिकित हो गया । मेरे नेश्रीमें आनन्दाश्र भर आये, शरीर-में रोमाञ्च हो गया भीर मैं तल्लीनभावने उसकी ओर देखने खगा, वह मूर्ति वैसे ही नाचती हुई उपर उठती थोड़ी ही देरमें घन्तर्हित हो गयी। मैं उसके सारगके ग्रानन्दमें संसारको भूलकर दहीं लब्ध हो गया । बोलते-बोलतं अचानक मेरी ऐसी अवस्थाको देखकर मित्र-मरहली विश्वित हो गयी । एक आव्मी हाक्टरको बुकाने गया । डाक्टरके आनेके पहले ही मैं उनके साथ आनन्त्र-पूर्वक बातें करने लगा और मैंने इस चमस्कारको कड़ मुनाया ।

इसप्रकार मानवी शक्ति तथा मानवी प्रयक्तके परे अनेक प्रकारके अनुभव प्रदानकर प्रभु मेरे मनको विकसितकर सदा-सर्वदा आनन्दपूर्वक इरि-स्मरण कराते हुए परदु:ख-निवारण तथा ज्ञान-दानके कार्यमें जीवन वितानेके स्त्रिये योग्य सहायता करते रहते हैं।

# (३३) रावबहादुर श्रीचिन्तामणि विनायक वैद्य एम० ए०, एल-एल० बी०

१-२—ये दोनों प्रश्न मेरी समझये स्पर्य हैं। ईड़बर हैं तो यह प्रइन ही नहीं बनते। आप यदि चाहें तो यह मान सकते हैं कि जक, भाकाश भथवा सूर्य कुछ भी नहीं है और वह भी मान सकते हैं कि इन सबकी सत्ता-को न मानने में ही काम है। परम्तु चापके न माननेवर भी इनकी सत्ता अवस्य है। इसके अतिरिक्त अपने काम-के किये भूकी बातपर विश्वास करना बुद्धिमानीका काम नहीं।

यदि इसे यह निजय है कि ईरवर हैं तो फिर आपके सामने और न साननेसे इन्द्र बनता विगदता नहीं। ३-यह प्रश्न है कि ईश्वरकी सत्ताको माननेके जिये आपके पास क्या प्रमाण हैं विल्कुल ठीक है। ईश्वरकी सत्तामें मुख्य तीन ही प्रमाण हैं, पहला अनुमान, दूसरा शब्द और तीसरा प्रत्यक्ष । हमारें जो स्वम सक्षे निकलते हैं उनके हारा ईश्वरकी सत्ता प्रत्यत्त सिद्ध हैं। इन सब प्रमाणोंका विचार मैं श्रपने निवस्थमें कर चुका हैं।

४-इस प्रभमें आप दो बार्तीको भूलमे एकमें ही रख देते हैं। आप मुझये यह चाहते हैं कि में ईश्वरकी सत्ताके प्रमाणक्रवमें अपने कुछ और अनुभव बताऊँ, परन्तु श्राप साथमें 'दया' को भी जोड़ देने हैं। दयाका प्रश्न बिल्कुल भिन्न है। पाश्चात्य विद्वानींके मनमें ईश्वर सर्वशक्तिमान एवं द्रथासागर हैं. किन्तु वेदान्त-दर्शनको यह सिद्धान्त मान्य नहीं है। महर्षि बादरायणने एक सुत्रमें कर्मके सिद्धान्तको साननेके लिये 'वैपस्यनेर्ध्सय-प्रसंगात' इस कारणका निर्देश किया है। किन्तु हमारे सिद्धान्तके अनुसार मन्ष्यको उसके कर्मके अनुसार ही शभाशभ फल मिलता है। इस कमके सिद्धान्तको न माननेसे ईश्वरके अन्दर विषमता (वैषम्य) एवं निर्दयता (नैपृण्य) का दोप आमा है। 'हिन्दुधर्माची तस्वे' इस विषयपर मेंने जो कोई नियन्ध लिखे हैं तथा ब्याख्यान विये हैं उनमें मैंने इस विषयका विस्तारपूर्वक विवेचन किया है। मैं ईश्वरके अम्तित्वके प्रमाणमें अपने एक म्बमका उल्लेख करूँगा। वह इसप्रकार ई--अपनी हिन्द-भारतका श्रन्त' नामक पुम्तकके मृद्रण-व्ययमें कुछ कमी पड़नेके कारण श्रीमान महाराजा साहेब कारमीरको इस अर्पण कर उनमे कुछ द्रस्य प्राप्त करनेके उद्देश्यमे मे

श्रीनगर गया और वहाँ आठ-दस दिन ठहरकर इसके लिये उद्योग करता रहा, किन्तु सफल नहीं हुआ। मेरे मित्र जिनके यहाँ मैं टहरा था, सुक्रमे कहने छने कि तुम कछ दिन और ठहरों और काश्मीरकी सैर करों। वे मड़ी किसी प्रकार भी जाने नहीं देते थे। एक दिन रातको प्रातःकालके करीय मैंने स्वप्नमें एक आवाज सनी 'चरे. वैद्य! तूँ यहाँ क्यों पड़ा है, दक्षि एको लॉट जा। दसरे दिन प्रानःकाल ही एक जरूरी नार मिला। बम्बईकै निकट शासवने नामक ग्राममें एक वेश्याश्रम है। यह तार उनके मुख्याच्यापकका भेजा हुआ था । उसमें जिल्हा था कि 'अमक तिथिको इस आश्रमका वार्षिक समारम्भ है इसके लिये आए अध्यक्ष चने गये हैं अतः अवश्य पधारिये ।' इस तारको पदकर मेरे मित्रको आजा देनी ही पड़ी। बय, फिर क्या था, में तुरन्त वहाँसे चल पडा । कौश्ती बार मैं इन्दौर होकर आया । वहाँ मेरे एक मित्र सरदार की वे साइब हैं. मैं उनसे मिला तो उन्होंने सम्भय पूछा कि आप कारमीर क्यों गये थे ? मेरे कारण बनलानेपर वे बोरे 'आप इतनी दर क्यों गये ? मैं श्रापको इस हिन्दी पुम्तकके सृद्धणके लिये सरकारी प्रागटमे एक हजार रूपये देता है।' यह कहकर उन्होंने रुपयोंका चेक भी उसी समय लिखका है दिया। मैं श्रपने इस म्बरापर आश्रर्य करने लगा और उस समय सुके यह दर निश्चय हो गया कि ईश्वर कैवल हैं ही नहीं. किन्त वे सबके अन्तःकरण्में रहकर 'श्रामथन सर्वभूतानि यन्त्रारुढानि सायया । इस वचनके अनुसार सारे संसार-चकको यनमञ्जल चला भी रहे हैं।

# (३४) डा॰ तारापद चौधरी एम॰ ए॰, पी-एच॰ डी॰

५-क्योंकि ईश्वरमें विश्वास करना हमारा आन्तरिक स्वभाव है। देखा गया है कि मनुष्य जन्मसे ही ईश्वरमें विश्वास करता है। बिना किसीके उपदेशके वह एक ऐसी वस्तुमें विश्वास करता है जो स्वयमेव श्रञ्जेय है तथा उसके नियमन और बुद्धिके परे हैं। कोई जन्मसे नाम्निक नहीं होता बक्कि बनाया जाता है। वह परिस्थितियोंसे निर्मित होता है तथा अपने अधूरे निर्याय (विकृत निगमन) के हारा हंश्वरकी यथार्थ मावना करनेमें असमर्थ होता है। हम अपने श्रक्तिस्वके समान ही हंश्वरके अस्तिस्वका निषेध नहीं

कर सकते । यद्यपि वह हमारी नर्कशक्तिकी पहुँचसे बहुत दूर है तथापि हमें उसकी उपस्थितिका पग-पगपर अनुभव होता है ।

२ ईश्वरमें विश्वास न करनेने यही हानि होती है कि हम एक ऐसे तत्त्वको जान-वृह्मकर भुला देने हैं जो हमें कभी नहीं भूछता। यह तो मार्गमें पड़े हुए ठोकर देने-वाले परधरोंका विचार न करके ऑस मुँद करके दौड़नेके समान है। विश्वक साथ ही ईश्वरके दयालु स्वरूपके प्रति अद्याकी अवज्ञा करनेसे हम कृतभ वन जाते हैं, और स्वयमेव जीवनके इस श्रम-जालमें निरन्तर सहायता करने-बाले एक मित्रकी सहायतासे छाम उठानेसे वश्चित रह बाते हैं।

३-ईश्वरकी भावना केवल अन्तर्ज्ञानसे होती है। इंश्वरसे एक ऐसी वस्तुका भान होता है जिसमें प्रत्येक वस्तुका समावेश हो जासा है। वह एक तस्व है जो धारम और भनास—समस्त दश्योंकी व्याख्या करता है। वस्तु सभावके अनुरूप, हमारी समस्त सत्ताके उसके अन्तर्गत होनेके कारण वह हमारी शारीरिक अथवा मानसिक किसी भी शक्तिका विषय नहीं बनाया जा सकता। बुद्धिके द्वारा उसे खोजना, पृथ्वीपर रहकर इसके चक्करके देखनेकी चेष्टा करनेके समान है। यही कारण है कि बुद्धि उसे प्रा-प्रा नहीं समझ पाती और संशयके लिये कुछ-न-कुछ अवसर रह हो जाता है। परन्तु हम उसका अनुभव कर सकते हैं और यह भनुभव ही उसके अस्तित्वमें विश्वास करनेका दह आधार है। तथापि हम कुछ हेतु उपस्थित करते हैं जिनसे हमारा समाधन हुआ है तथा जो औरोंका भी समाधान कर सकते हैं।

(क) ईश्वरके किसी रूपमें विश्वास करना, चाहे वह रूप कैसा ही भहा वयों न हो, हमारा जन्मजात स्वभाव है। देखा गया है कि अस्यन्त श्रसभ्य जातिका सन्हर्य भी किसी शक्तिमें विश्वास करता है जिसे वह अदम्य समझता है और इसकिये उसको अपने ही भहे ढंगसे प्रसन्न करने-की चेष्टा करता है। सुसभ्य पुरुषके मनमें ईश्वरके दूसरे ही स्वरूपका भान होता है जो सृष्टिके कल्याएके जिये सदा ही सावधान और चैतन्य रहता है। सुसभ्य पुरुष उसकी पूजा, उसकी महिमा और दयाका ग्यागान करता हुआ उसके प्रति अपनी कृतज्ञता प्रकट करता है। इस-प्रकार ईश्वरके दो स्वरूप हैं - भयानक और दयालु। पहुले खरूपसे वह एक निरंकुश शासकके समान है, जिसके आदेशको पालन करना ही होगा । कोई भी, यहाँतक कि जब-पदार्थ भी दरहमुक्त हो उसके आदेशोंकी श्रवहेलना करनेका साइस नहीं कर सकते । सूर्य, तारे, नचन्न, अग्नि, वायु और जल सभी नतसिर हो उसके आदिष्ट पथका श्रनुसरण कर रहे हैं। दूसरे खरूपमें वह श्रद्धेय पिता, स्तेड्डी मित्रके समान है, जो महान्-से-महान् और तुच्छ-से-तुच्छ प्रायीकी समानरूपसे सुधि लेता है। वह शिद्यके उत्पन्न होनेके पूर्व ही माताके स्तनोंमें दुध उत्पन्न कर देता

है, तथा जगत्को सब प्रकारसे सौम्य और सुसजित बना प्राणियोंके निवास योग्य बनाता है। यह दो स्वरूप खो जगत्के कोने-कोनेमें फ्राभिक्यक्त दीख पढ़ते हैं प्रायः सार्वभौम ईश्वर-विश्वासके मूल आधार हैं।

(ल) सभी युगों और देशोंके महारमाओं ने, जिन्हें तारकाछीन पुरुषोंने बौद्धिक तथा नैतिक दृष्टिसे अपनेसे बहुत ही श्रेष्ठ समझा था, ईश्वरमें विश्वास तथा उसकी दया और न्यायमें श्रद्धा रखनेकी शिखा दी हैं। एवं उनमें किसी अन्य प्रवृत्तिका आरोपण नहीं किया गया है। उनमें अमका तो आश्रेप ही नहीं किया जा सकता, क्योंकि अम या तो अस्यन्त भयमे उत्पन्न होता है या उत्कट अभिलाषासे। क्योंकि किसी मनुष्यका असन्ते पीछे दौहना सम्भव नहीं है, और एक सखे पुरुषमें, जो सांसारिक ऐश्वर्यकी शिष्टकुल ही परवा नहीं करता, श्रत्यन्त भयका होना स्वीकार नहीं किया जा सकता। इसल्यि यह परिणाम निकालना युक्तिसंगत है कि उन महात्माओंने श्रपने श्रेष्ठ अन्तर्शानके हारा, सांसारिक कार्यकलापकी क्षुव्यतामे मुक्त हो ईश्वरका प्रत्यक्ष श्रनुभव किया और दूसरोंको जो हससे विश्वत थे, श्रपने निजी विश्वासद्वारा प्रोग्साहित करनेकी खेष्टा की।

(ग) यह जगत् प्रत्यक्षरूपमे सामअस्य श्रीर श्रसा-मञ्जस्यका सम्मिश्रण है। रचना और विनाश, अमृत और विष, जीवन और मृत्यु, प्रकाश और श्रन्थकार इस संसारमें साथ-साथ चलते हैं। तथापि संसारका प्रवाह चला जाता है, और विभिन्नतामें एकता, श्रसामञ्जस्यमें साम अस्य, क्षणभंग्रतामें नित्यता दीस पड़ती है। वह कौन-सी शक्ति है जो समन्त अञ्यवस्थित शक्तियोंको नियमनमें रखती है, तथा समम अमारमक दृश्योंमें एक चरम सस्यका निश्चय कराती है ? इस इस जगत्में प्रत्येक वस्तुको अपने स्थानमें पाते हैं, प्रत्येक वस्तुको छपने पृर्णह्रपर्मे पाते हैं, प्रत्येक वस्तुएँ परम्पर किया-प्रतिक्रिया-में लगी हुई अपने निजी ढंगसे विकसित हो रही हैं, मानो सबका लक्ष्य एक ही है। मनुष्यके मनमें इससे श्रेष्ठ रचनाका चिन्तन नहीं हो सकता । वह कौन है जो इसप्रकार खोटे-से-छोटे अणुओंके द्वारा खेल रहा है ? इसे कोई बहरू हा, प्रकृति अथवा अनन्त कालकी श्रुरधता ही क्यों न कहे, इस तो इसे ईश्वर कहेंगे। केवल नासमें मतभेद हो सकता है, तथ्यमें सब ही एक मत है।

(घ) इसमेंसे प्रत्येक भनुभव करते हैं कि इस हैं, और

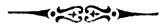
अपने निजके अस्तिस्वर्धे चपने विश्वासका आधार केवल अपनी चेतना होती है। अर्थात् इस अनुभवका विषय एक महैत सरव है जो शरीरसे बिल्क्स ही भिन्न है. यह कीवनकी विभिन्न परिवर्तनश्रील अवस्थाओं -- बाल्य, युवा, वृद्धावस्था, जाप्रत्, स्वप्न, सुषुप्ति प्रभृति सभीके अन्तर्गत अनुभतिकी एकताके द्वारा तथा उस स्मृति-शक्तिके द्वारा सिख होता है जो जीयनकी विभिन्न अवस्थाओं को एक सुत्रमें प्रथित करती है। हम जानते हैं कि हमारा शरीर भौतिक है, क्योंकि वह द्रव्योंके द्वारा अर्थात् रज-वीर्यके द्वारा निर्मित होता है, द्रव्यकि द्वारा पोषण किया जाना है. और द्रव्योंकी कमीके कारण विनाशको प्राप्त होता है। इस यह भी जानते हैं कि समन्त भौतिक द्रव्य जड होते हैं, इसलिये किसी प्रकारके भी विनिमय अथवा मिश्रग्रमे इच्यके द्वारा चेतना नहीं उत्पक्त हो सकती, क्योंकि यह माना जाता है कि द्रव्यारमक विभिन्न तत्त्वोंके मिश्रणके द्वारा इस केवल उनमें किसी विशिष्ट रीतिसे सहयोग करनेके लिये प्रेरित कर सकते हैं परन्तु इससे इस ऐसे किसी पदार्थको उरपञ्च नहीं कर सकते जिसका उनमें सर्वथा श्रभाव है। इसप्रकार यह स्पष्ट है कि जिसे हम धारमा या जीव कहते हैं वह सत्ता है, परिणाम नहीं है। इसलिये वह अनादि, अनन्त और नित्य है। तस्वतः शक्तिस्वरूप होनेके कारण, जो केवल अपनी उपस्थितिसे द्रव्यके रचनारमक गुणोंको इसलिये प्रेरित करता है कि अपने भाश्रयके लिये एक अस्थायी जीवन-गृह बना भीर उसकी रचा कर सके, वह तस्व एक तथा समस्त प्राण-भारियोंमें एक ही रूपमें हैं। उच्चता श्रथवा विद्युदके समान प्रत्येक वस्तुओं में इसे अन्तर्भृत मानना पढ़ेगा जो उनके समान ही स्वयमेव कछ अधिष्ठानोंमें जिसे हम सजीव कहते हैं अभिज्यक्त होता है, तथा निर्जीव पदार्थीके हारा उनके आन्तरिक गुलांका निर्धारण करते हए क्रिया-शील होता है।। इस सर्वव्यापी, सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमानुको हम ईश्वर कहते हैं।

भव यह प्रश्न होता है कि क्या द्रव्य (प्रकृति)

पूर्णतया आत्मा (पुरुष) में भिन्न है ब्रर्थात क्या जातासे शेय तत्त्वतः अलग है?यदि ग्रलग है तो जानका प्राप्त करना कैसे सम्भव है, क्योंकि ऐसी कोई निर्दिष्ट प्रणाली नहीं जिससे पुकका प्रवेश दूसरेमें हो सके शयह देखा जाता है कि द्रष्यके समस्त गणोंका वर्शीकरण केवल रूप. रस. गन्ध, स्पर्श और शब्द अर्थात उन तत्त्वोंमें हो सकता है जो क्रमशः हमारी पाँच ज्ञानेन्द्रियोदारा ग्रहण किये जाते हैं। इसारी छठीं ज्ञानेन्द्रिय सन है जो इन पाँचींका सञ्चालन करता है, तथा इनके अनुभवींको विचारसे संयुक्त करता है। यह माना जाता है कि गण विशेषतः जब वे इन पाँच तस्वींके रूपमें रहते हैं तब उस द्रव्यसे जिनमे उनका सम्बन्ध रहता है अलग नहीं किये जा सकतं, तथा उनसे जो संवेदन इसारी तत्तद इन्द्रियोंस उत्पन्न होते हैं वह इन दोनों प्रकारके तत्त्वोंके सादृश्यके प्रत्यक्ष रूप हैं। दूसरे शब्दों में ज्ञानके साधन, स्वयं ज्ञान और ज्ञेय एक ही श्रेगी तथा एक ही प्रकारके हैं। मन जो उन्हें एकत्रित और संयुक्त कर सकता है उसमें उनके प्रहण करनेकी शक्ति आवश्यक है स्वीर इस बातका बोध श्राहमामें ही होना चाहिये जो केवल अपनी उपस्थिति-मात्रसे मनमें जीवन प्रदान करता है। इसप्रकार यह निष्कर्ष निकलता है कि ज्ञाता और ज्ञेयके हन दो विभिन्न स्वरूपोंमें केवल एक ही तस्व, ज्ञान अथवा चेतना है।

इसप्रकार स्पष्ट है कि 'ईश्वरका असिस्व' यह कथन केवल लोकिक प्रयोग है क्योंकि 'ईश्वर' धौर 'ब्रस्तिस्व' समानार्थक शब्द हैं।

४—मरा अपने जीवनका एक अनुभव यह है कि चाहे कितनी ही अदम्य कठिनाइयाँ उपस्थित हों, तुम्हें ईश्वरकी सहायता निश्चय ही प्राप्त होगी—रात यह है कि तुम उसकी कृपाके द्वारा प्राप्त अन्तःकरण और बुद्धिके अनुकूल काम करो, वह सहायता किसी श्रलोंकिक रीतिसे नहीं, बल्कि बहुधा ऐसे सामान्य निमित्तोंके द्वारा मिछती है कि तुम्हारे लिये यह जानना भी कठिन हो जाता है कि इसमें उपकार करनेवाले ईश्वरका हाय है।



## (३५) श्रीयादवजी महाराज, बम्बई

१-भगवान्को इसलिये मानना चाहिये कि—इस सारे नाशवान् जगन्में एक वही श्रवल सत्य है। उसे मानना चाहिये अपृर्णये पूर्णतामें पहुँचनेके लिये, श्रस्यये निकलकर सत्यमें पहुँचनेके लिये, मृश्युमेंसे अमृतस्वकी प्राप्तिके लिये, देहमे छूटकर आत्माको पानेके लिये, मायाके पुराने बन्धनोंसे छूटकर मुक्त होनेके लिये, अधोगतिके घोर अन्धकारमय गहरे गह्देसे निकलकर देवताओंकी उच्च भूमिकाका दर्शन करनेके लिये, तिमिरसे निकलकर दिव्य ज्योति प्राप्त करनेके लिये, पाप-पथको परिस्यागकर पुरुष प्रदेशमें प्रवेश करनेके लिये, मायासे मुक्त होकर महापद पानेके लिये और शोक, मोह, छुंश, सन्ताप, रोग, जरा, मरण आदि दुःखोंसे छूटकर परमधाममें—परम्लक्षके श्रनन्तकालीन अलौकिक दिष्य मुख, शाधनी शान्ति एवं श्रख्य आनन्दमें विहरनेके लिये।

इसप्रकार अपने श्रेयके लिये, हितके लिये या कल्याण-के लिये परमेश्वरको मानना पहला है।

२~मनुष्य ध्रपने प्रत्येक कर्मके जिम्मेवार है, इन्साफके समय उसे प्रभुके सामने हिसाब पेश वरना पड़ेगा। यही समझकर संसारमें सारे पापोंको छोड़कर मनुष्य पुरुषमार्ग-पर चलता है।

परन्तु जब मनुष्य अमवश यह मान लेता है कि परमेश्वर ही नहीं है, अपने किसी भी कर्मका जवाब पृछने-बाला ही कोई नहीं है, तब उसके लिये पाप-पुरुष-जैसी कोई चीज रहती ही नहीं। उसके लिये पाप-पुरुष दोनों समान हैं। धर्म-अधर्म, नीति-अनीति, सस्य-असस्य आदिमें आम्निक सनमें जो भेद रहता है, वह नाम्निक सनसे निकल जाता है। वह उच्छ क्रूल हो जाता है।

्मा मनुष्य, किम समय, किम मुहूर्तमें कौन सा दुष्कर्म नहीं कर बैठेगा, यह कहना असम्भव है। ऐसे मनुष्य देश, समाज और कुटुम्ब ही नहीं. अपने लिये भी भयक्कर होते हैं।

क्यों कि ज्यों ही सनुष्य धर्मकी सर्याता और बन्धनीं में छूट जाता है, स्यों ही वह म्वेच्छाचारी हो जाता है। फिर मनमानी करनेको उसके लिये दसों दिशाएँ सुखी हो जाती हैं। उसे दोष तो लगता नहीं, उसके सिरपर कोई इन्साफ करनेवाला है इस बातको वह मानता नहीं, अन्तर्में अपने कृत्योंके लिये कहीं जवाब तलव होगा यह बात उसे स्वीकार नहीं। फिर किसीका धन हर लेनेमें क्या आपित है? किसीके पास कोई अच्छी चीज देखी और उसकी लट्ट लिया, इसमें क्या खरावी है? किसीकी स्त्रीको उदा लेनेमें क्या हर्ज है ? श्रीर यदि किसीके साथ झगढ़ा हो जाय. वैमनस्य या वैर हो तो उसे सवाके लिये हटा देनेमें—सार डालनेमें, काट डालनेमें ही कौन-सा दोष है ? कछ नहीं।

सचमुच, मनुष्य जब यह मानने लगता है कि 'परमेश्वर नहीं हैं', तब वह मनुष्य न रहकर राक्षस बन जाता है। ऐसे नाम्तिक जहाँ बढ़ जाते हैं, उस स्थानमें और नरकमें कोई विशेष भेद नहीं होता।

परमेश्वरको न मानना सर्वनाशको निमन्त्रण देना है। ३-शृन्य अध्यक्तमेंसे व्यक्त सृष्टि कहाँसे पैदा हो। गयी ? मांस-मृत्र श्रौर विष्टामें सनुष्ययन जाता है, उसमें जीव श्रा जाता है, फिर देखो तो वह अपार विचारवान, अगाध-बुद्धि श्रौर अध्यन्त चतुर होता है। यह सब बातें कहाँसे भावों ?

एक ही बीर पुरुष रणक्षेत्रमें सहस्रों मनुष्योंको मार देता है, उसमें यह शक्ति कहाँ से उत्पन्न हो गयी ? फिर जब दही उन्न पड़ता है, तब उसे श्मशानमें ले जानेके लिये उठानेको उलटे चार श्रादमी बुलाने पड़ने हैं; अब उसकी बह शक्ति कहाँ चली गयी ?

एक राजा लाखों मनुष्योंपर हुकूमत चलाता है। परन्तु मरनेपर उमकी कीमत भी मिटी बराबर हो जाती है। उस समय वैद्योंको बुलाइये, वे कपालपर हाथ रखकर कहेंगे,—मरे मनुष्यपर हमारी दवा के हैं काम नहीं करनी। जबतक जीव होता है, तभीतक दवाएँ कारगर होती हैं। वैद्य यदि जिला सकते हों अथवा उनकी दवाओं-में यदि जीवन देनेकी शक्ति हो तो एत देहपर उनका असर क्यों नहीं होता? क्या उस समय औषधका तस्त्र निकल जाता है? क्या वैद्योंकी होशियारी मारी जाती है?

अन्धेरेमें दीपक श्रतमलाता है, वे मे ही श्रून्यमेंसे यकायक चेतन प्रकट होता है। और जैसे दीपकके बुक्तते ही भ्रम्थकार छा आता है, वैसे ही चेतनके निकल जानेके साथ ही देहके लिये समस्त सार वस्तुएँ असार हो जाती हैं। ऐसा वह जीवन-तस्त क्या वस्तु है !

पञ्चभूतांसे प्राणी यनते हैं, वैज्ञानिक कहते हैं कि हमने पाँच तन्वीपर विजय प्राप्त किया है, उनको अपने वशमें कर लिया है। पवन, जल, अग्नि और आकाशी तन्न आज मनुष्यके दास बनकर नौकरोंकी भाँति काम कर रहे हैं यह हमारा प्रताप है।

इन वैज्ञानिकोंसे पृक्षिये, क्या श्राप इन तस्वोंसे प्राशियोंकी रचना कर सकते हैं ? क्या आप मृत देहको जीवित कर सकते हैं ?

जीव क्या है ? कहाँ से आता है ? किस तरह झाता है ? देहमें कब और कैसे प्रवेश करता है ? मरनेके समय वह देहसे निकलकर कहाँ जाता है ? इन प्रश्लॉका निश्चित उत्तर आप दे सकते हैं ? इमारी नजरके सामने मनुष्य मरने हैं परन्तु किसीने जीवको जाने देखा है ? उसे रोकने-की शक्ति किसीमें है ? देहमेंसे निकलनेके बाद कोई वापस उसी देहमें प्रवेश कर सकेगा ? दुनियामें बड़ी-बड़ी खोज हुई है, हजारों नये हुनर और सहस्तों गुप्त कलाएँ मनुष्यके हाथ लगी हैं, यह सस्य है, परम्तु बड़ी-बड़ी डींग हाँकने-वाले वैज्ञानिक, बहुमुह्यवान् ओषधियाँ रखनेवाले प्राणाचार्य वैधराज, एवं चतुर कलाकार श्रादिसे यह प्रश्न है कि क्या आप जीवन-मरणके भेदका पता पा सके हें ? उसका सज्ज्ञालन-सूत्र क्या आपके हाथमें है ? आप इसका विपयमें अपनी इच्छानुसार कर सकते हैं ? आप इसका उत्तर दे सकते हैं ? सभी सिर हिलाकर अपनी असमर्थता प्रकट करेंगे। सभी कबूल करेंगे कि हमारा ज्ञान श्रपूर्ण है, हम अपर्ण हैं, हमारी समझ श्रभी अपूरी है।

इसप्रकार हार मानकर जहाँ मनुष्यमात्र अपनी असमर्थना घोषित करते हैं. वहाँ हमें निश्चय विश्वास होता है कि इस विश्वका सञ्चालक और नियन्ता कोई है। जगन्में निष्य होनेवाली श्रजुत घटनाएँ इस महासमर्थ प्रभुके अम्लिखकी साक्षी दे रही हैं और दृश्यमें क्रीड़ा करनेवाला समस्त क्रीड़ाओंका सूत्र उस सर्वशक्ति-मान् महान् परमात्माके हाथमें हैं, इस बातको साबित कर रही हैं। #

#### 

## (३६) परिडतवर श्रीमायारामजी वेदान्ततीर्थ

घपनी बुद्धिये इन प्रइनोंका उत्तर देना मुक्ते बहुत ही कठिन मालूम होता है। ईधरानित्व-विषयक विचारार्णव अस्यत्त ही गम्भीर है, उसका थाह हमारे परम प्रय महर्षि वशिष्ठ, वामनेव, भृगु, श्रंगिरा आदि तथा श्रवांचीन विद्वत-श्रेष्ठ उद्यनाचार्य, गंगेशोपाध्याय प्रभृति भी नहीं पा सके हैं। श्रतः इस विषयका यदि सम्यक् विवंचन मैं न कर सफ्ँ तो इसमें आश्चर्य ही क्या है? इसिल्ये मेरे इस विचारमें जो श्रुटियाँ हों उनका समाहित चिक्तसे समाधान कर द्यालु विद्वद्वत्व इमा प्रदर्शित करेंगे। क्योंकि समा ही सत्युक्षोंका भूषण है।

जगत्में दो पदार्थ हैं -- चेतन और अचेतन। अचेतन पदार्थके महरा, त्याग अथवा नाश आदि व्यापार चेतन- जन्य ही होते हैं; जैसे घट-पट आदिकी उत्पत्ति, स्थिति,

तथा उनका व्यवहार और माश यह सभी जीवरूपी चैतन्यके प्रयवदारा होता है। परन्तु पृथ्वी आदि पदार्थों की उत्पत्ति, स्थिति और रूप जीव-चैतन्यके प्रयक्षम नहीं होता, क्योंकि जीवमें पृथ्वी आदि उपाटानविषयक स्थपरोक्ष ज्ञान, चिकीपी और कृति नित्यरूपा नहीं है। अतः एक ऐसे पदार्थकी कहपना आवश्यक हैं, जिसमें यह नित्यरूपसे रहते हीं। पृथ्वी आदि पदार्थ घट आदिकी तरह जन्य हैं और जीव उनका कर्त्ता नहीं हो सकता, अतः इनके कर्त्तारूपमें जीवातिरिक एक चैतनकी आवश्यकता है और वहीं चेतन ईश्वर है। ईश्वर श्रनुमान और शब्द-प्रमाणसे सिद्ध होता हैं। हमारे देशके प्राचीन विद्वानोंने अनुमान-प्रमाणमें कार्यस्व आदि निञ्चलिति हेनुकोंसे ईश्वरकी सिद्ध दिखलायी है। जैसे—

<sup>\*</sup> पुत्रय चरण श्रीयादवजी महाराज अब इस संसारमे नही रहे, उन्होंने सारी उन्न हरि-भक्ति मीर हरि-नामका जप, कीर्तन और प्रचारकर जीवनका परम लाभ प्राप्त किया। ऐसे पुण्य-पुरुषोंका ही संसारमें जन्म लेना सार्थक है। —सम्पादक

कार्यायोजनधृत्यादेः पदात्प्रत्ययतः श्रुतेः। वाक्यात् संख्याविशेषाच साध्या विश्वविदत्ययः॥ ( क्रसमाजिक ४ । १ )

अर्थात् कार्यस्व, आयोजनस्व, धृतिमस्व, पद, प्रस्यय, भृति, वाक्य, संख्याविशेषमे विश्वविद् ईश्वरकी सिद्धि होती है।

कार्मत्व-( क्षित्यड्क्रादिकं सकर्तृकं कार्यत्वात् घटवत् )

अर्थात् जिसप्रकार घट-पटादि कार्य सकर्नृक हैं, उत्पी प्रकार पृथ्वी ग्रीर श्रंकुर श्रादि भी कार्य होनेसे सकर्नृक हैं, और वह कर्ता पृथ्वी श्रादि उपादान-गोवर श्रपरोक्ष ज्ञान, चिकीर्षा और कृतियुक्त ईश्वरके श्रतिरिक्त दूसरा नहीं हो सकता।

आयोजनत्य-( सर्गाद्यकाजीनद्वयणुकारम्भवस्माणुद्वयसंयोग-जनकं कर्म चेतनप्रयक्षपर्वकं कर्मत्वात् अस्मदादिशरीर्राक्रयावत् )

श्रयांत् जिसप्रकार हमारे शरीरकी कियाएँ चेतनके व्यापारसे ही उत्पन्न होती हैं, उसी प्रकार सृष्टिके आदि कालमें द्रयणुकमे लेकर परमाणुद्रयसंयोगपर्यन्त जो कर्म हैं वह चेतनके प्रयक्षमे ही उत्पन्न हुए हैं। परन्तु यहाँ चेतन-पदमे जीवका प्रहण न होकर सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान् ईश्वरका ही बोध होता है।

पृतिमः व---(ब्रह्माण्डादि पतनप्रतिबन्चकी मृतप्रयस्रवदिविष्ठित पृतिमत्वात् वियति विहङ्गमधृतकाष्ठवत् )

अर्थात जिसमकार आकाशमें पिश्चरों के द्वारा मुँहमें धारण किये जानेपर काष्ठादि स्थित रहते हैं, उसी प्रकार धारण किये जाने ( एतिमस्व होने ) के कारण ब्रह्मारहादि भी अपने पतनके प्रतिबन्धकरूप किसी प्रयह्मवान्में अधिष्ठित हैं; और यह प्रयद्भवान् हंश्वरके अतिरिक्त दूसरा नहीं हो सकता।

पद--( पटादि सम्प्रदायव्यवहारः स्वतन्त्रपुरुवप्रयोज्यः व्यवहारत्वात् आधुनिकलिप्यादि व्यवहारवात् )

अर्थात् जिसप्रकार आधुनिक स्त्रिप आदिका स्ववहार स्वतन्त्र पुरुषके द्वारा होता है उसी प्रकार व्यवहार होतेके कारण घट-पट श्रादि पर्दोका प्रथम व्यवहार स्वतन्त्र पुरुषके द्वारा हो प्रयोगमें आया होगा और क्योंकि जीवको सृष्टिके आदिमें घटपटादिविषयक ज्ञान सम्भव नहीं, इसस्थिये घटादि पदींको प्रथम न्यवहारमें प्रयुक्त करनेवाला ईश्वरके श्रतिरिक्त दूसरा नहीं हो सकता।

प्रत्यय--( वेदजन्यज्ञानं कारणगणजन्यं प्रमात्वात् प्रत्यक्षादि-प्रमावत् )

अर्थात् जिस्तप्रकार प्रत्यक्षादि प्रमा कारणगुणजन्या अर्थात् किसी चेतनसे होती है, उसी प्रकार प्रमा होनेके कारण चेदजन्य ज्ञान भी कारणगुणजन्य प्रर्थात् किसी चेतनद्वारा होना चाहिये थीर वह चेतन जीव नहीं हो सकता, क्योंकि चेदजन्य ज्ञानका उपादानविषयक अपरोक्ष ज्ञान उसे नहीं है। इसक्तिये सह्त ज्ञानविशिष्ट केवल ईश्वर ही सिद्ध होता है।

श्रुति—(वदः पौरुषया वदत्वात् आयुर्वेदवत् )

अर्थात् जिसप्रकार श्रायुर्वेद पुरुषप्रणीत होता है उसी प्रकार वेदस्वके कारण वेद भी पुरुषप्रणीत है और वह पुरुष जीव नहीं हो सकता, क्योंकि वेद महाज्ञानकरूप है, इसलिये जीवातिरिक्त ईश्वर ही वेदप्रणेता सिद्ध होता है।

वाक्य-( वेदः पीरुषये। वाक्यत्वात् भारतवत् वेदवाक्यानि पीरुषयाणि वाक्यत्वात् अस्मदादिवाक्यवत् )

श्चर्यात् जिसममकार सहाभारतादि वाक्य पुरुपप्रणीत हैं उसी प्रकार वाक्य होनेके कारण वेद भी पौरुषेय हैं, परन्तु वेदके सहाज्ञानकल्प होनेके कारण खेतन जीव उसके प्रणेता नहीं हो सकते, अमः तिह्वयक उपादानज्ञानयुक्त ईश्वर ही वेदवाक्यप्रयोता सिद्ध होता है।

सस्या-विशेष—-( द्वयणुकपरिमाण सङ्ख्याजन्यं परिमाण-प्रचयाजन्यत्वे सति जन्यपरिमाणत्वात् प्रकृष्टतादशकपारुसदश-कपानद्वयारव्यघटपरिमाणवत् )

शर्यात् जिसप्रकार प्रकृष्टकपाछद्रयगत परिमाणसे उत्पन्न घट-परिमाण है उसी प्रकार परिमाणप्रचयके अनादि होनेसं जन्यपरिमाणके कारण ह्रयणुक-परिमाण संख्याजन्य हैं। श्रीर मृष्टिके आदिमें हस इयणुक-परिमाणगत दिला-संख्याकी उत्पत्ति हमारे बुद्धिद्वारा नहीं हो सकती, क्योंकि उस समय नृतीयक्षण अथवा चतुर्यक्षण-प्वंसप्रतियोगिनी बुद्धिका अभाव है। अतः ह्सप्रकारकी संख्याका उत्पादक निस्य बुद्धिवाला ईश्वर सिद्ध होता है।

२-ईश्वरको यदि न माना जाय तो अचेतन कर्मीका फक्रदाक्षा किसी-न-किसीको मानना ही पदेगा । यदि कोई कहे कि अचेतन कर्म खयं फछ देते हैं, तो यह बात युक्त महोगी। क्योंकि यदि कर्म किसी खेतन्यके नियन्त्रखंके बिना खयमेव फल प्रदान करें तो कर्मोंका फछ सब समयमें ही मिछना चाहिये, परन्तु ऐसा जगत्में नहीं देखा जाता; अतः कर्मोंका फछप्रदाता ईश्वर है। पुनः यदि शङ्का की जाय कि 'मान खें, यदि कर्मफछदाता ईश्वर हैं, भ्रार खगत्में किसी मतुष्यका सुख-विकाससं पूर्ण तथा किसीको दीन-हीन अकिञ्चन बना देता है जैसा कि देखा जाता है, तो इसमें ईश्वरमें वैपन्य-नंधू यय दोप आ जाता है। 'परन्तु ऐसी शङ्का युक्त नहीं; क्योंकि ईश्वर कर्मफछ देनेमें खतन्त्र हैं और जीवोंको उनके कर्मानुसार ही फल प्रदान करता है, अतः उसमें पक्षपात-दोप नहीं आ सकता। इसिक्य ईश्वरको माने विना सांसारिक व्यवस्था प्रमाणित नहीं हां सकती।

३-इंश्वरास्तित्वमें अनुमान-प्रमाण किञ्चित् प्रद्शितं किया गया, जिसे विद्याप जाननेकी इच्छा हो वह श्रीउदयनाचार्यकृत 'कुसुमाञ्जाल', श्रीगंगशोपाप्यायकृत 'ईश्वरानुमान-चिन्तामण्यि,' कद्बीकारकृत 'इंश्वरानुमान-कद्बी' श्रादि प्रन्थोंको देखं जिनमें अनुमानसे नाना प्रकारकी युक्तियोंद्वारा इंश्वरका सिद्धि की गर्या है।

अब ईश्वरकी सिद्धिमें ईश्वरोक्त वेद भी प्रमाणित हो जाता है। जैसे---

> 'द्यावासूमी जनयन्देव एकः विश्वस्य कर्त्ता सुवनस्य गोसा।'

क्षर्थात् 'स्वर्ग ऑर पृथ्वीको बनानेवाले वह एक ही देव (परमाध्मा) सबकी रक्षा करते हैं।' तथा—

> यो ब्रह्माणं बिद्धाति पूर्वं यो वे वदाश्च प्रहिणोति तस्मै । तं हं देवमात्मबुद्धिप्रकाशं मुमुक्षवे शरणमहं प्रपद्ये॥

अर्थात् 'सृष्टिके आदिमें महाको उरपश्चकर जो वेद-ज्ञान प्रदान करता है, उस आत्मबुद्धिके प्रकाशरूप देवके शरणमें में मुमुख जाता हूँ।' इसप्रकार अनेक श्रुतियाँ ईश्वरके अस्तित्वमें प्रमाण हैं।

भगवान् वेदच्यासने भपने मक्कसूत्रमें 'जन्माधस्य यतः' तथा 'प्रकृतिश्च प्रतिशानिरोधात्' इत्यादि सूत्रोंसे स्पष्टतः ईश्वरको सिद्ध किया है। परम कारुण्याग्रगण्य भरावान् महर्षि पत अस्तिजी भी कहते हैं कि---

'हाराकमंदिपाकारायैरपरासृष्टः पुरुविदेशेष ईश्वरः

कथीत् 'ह्रोश-कर्म-विपाकादिसे असंस्पृष्ट पुरुषविशेष ईश्वर है। तथा भगवान् गीतमने भी अपने इस सूत्र— 'ईश्वर: कारयां पुरुषकर्मसाफरयदर्शनात्' धर्थात् पुरुषके कर्मोके साफर्यसं उनके कारणरूपसं ईश्वर सिद्ध होता है।'—से ईश्वरकी सिद्धि की है। महर्षि कयाद भी 'संज्ञा-कर्मत्वसाद्विशिष्टानां किन्नं प्रत्यक्षप्रवृत्तत्त्वा संज्ञाकर्मणः'— इत्यादि सूत्रोंस ईश्वरकी आवश्यकता बतलाते हैं।

सांख्यसूत्रके पन्चमाध्यायमें यद्यपि ईश्वरकी अन्यथा सिद्ध किया है तथापि उसके कपिछप्रणीत होनेमें सन्देह हैं। यदि सांख्यसूत्र कपिकप्रणीत हैं तो 'ईश्वरासिद्धेः' सुत्रको प्रीढिवादमात्र माना जा सकता है और यदि नहीं है तो इसकी प्रामाणिकता ही नहीं मानी जा सकती। वाचस्पति मिश्रने अपनी सांख्यतत्त्वकांसुदीमें 'न च क्षीरप्रवृत्तेरपीश्वराधिष्ठाननिबन्धस्वेन साध्यस्वाद्ध साध्येन' इत्यादिद्वारा ईश्वरमें कर्त्तव्यका खण्डन किया है और बतलाया है कि किसी भी कार्यमें कारुएय और खार्थसे ही प्रेचावरपुरुषकी प्रवृत्ति होती हैं। सृष्टिकी उत्पत्तिके पूर्व जीवोंको सुख-दु:खके साधक इन्द्रियादि नहीं होतं, क्योंकि उस समय इन्द्रियादिका आश्रय शरीर नहीं रहता है श्रतः उस समय उन्हें सुल-दुःख भी नहीं होते । इसलिये जब दु:ख ही नहीं तो जीव दु:ख-परिहारक कारुगय ईश्वरमें कहाँसे आ सकता ? अर्थात् कारुण्यसं ईश्वरद्वारा मृष्टि सिद्ध नहीं होती । यदि कोई कहे कि सृष्टि होनेके बाद जीवोंके दु:खसे करुणावश ईश्वर उनपर दया करता है, तो यह भी सम्भव नहीं हो सकता । क्योंकि जीवीमें दुःख होनेसे तरपरिहारक ईश्वरमें कारुग्यका होना तथा ईश्वरमें कारण्यके होनेसं जीवोंमें दु:खका होना अन्योन्याश्रय-दोप पूर्ण हो जाता है । अतः कारुग्यसं सृष्टिमें ईश्वरकी प्रवृत्ति सिद्ध नहीं हो सकती । दूसरे ईश्वरके पूर्णकाम होनेके कारण भी अपने स्वार्थके उद्देश्यसे सृष्टिमें प्रवृत्त नहीं हो सकता, श्रतः ईश्वर कदापि जगत्का कत्ती नही है, किन्तु प्रकृति ही जगत्कर्त्री है।

परन्तु सांस्थवादियोंकी यह बात युक्तियुक्त नहीं है, भगवान् वेदच्यासकृत मझसूत्रके 'ईचतेनीशब्दम्' इत्यादि सूत्रोंसे सांक्यभतका निराकरण दोता है। महर्षि जैभिनि तथा कुमारिष्ठ भट्ट प्रभृति पूर्व-मीमांसकोंने भी धपने शास्त्रोंमें ईश्वरकी चर्चा नहीं की है, कर्मकी प्रधानत। दिखलाना ही उनकी इस प्रवृत्तिका कारण है।

उपर्युक्त संचित्त प्रमाणींद्वारा ईश्वरको अनेक नामोंबाला कहा गया है—

यं शैवाः समुपासते शिव इति ब्रह्मित वेदान्तिनो बोद्धा बुद्ध इति प्रमाणपटवः कर्त्तेति नैयायिकाः । अर्ह्शेन्नस्ययः जैनशासनरताः कर्मेति मीमांसकाः संाऽयं नो विद्यात् वाञ्छितफर्ज् त्रेटोक्यनाथो हरिः॥

प्रधात 'जिस ईखरको शैवलोग 'शिव' मानकर उपासना करते हैं और वेदान्तीलोग जिन्हें 'प्रक्रा' मानते हैं, बौद 'बुद्ध' मानते हैं, प्रमाणपटु नैयाधिकगण जिन्हें 'जगत्कर्ता' मानते हैं, जेनीलोग जिन्हें 'अहन्' मानते हैं और मीमांसक जिन्हें 'कम' मानते हें, ऐमे त्रिलोकीनाथ हमारी रक्षा करें।' यदि सच पूजा जाय तो संसारमें कोई ऐसा पुरुष न होगा जो ईश्वरको न मानता हो। महानान्तिक चार्षाकादि भी किसी-न-किसी तरह ईश्वरको मानते ही हैं: अडिद्यनाचार्यजी इसुमाअलिमें लिखते हैं—

इह यं कमपि पुरुषार्थमर्थममानाः शुद्धबुद्धस्यभाव इति औपनिवदाः, भादिविद्वान् सिद्ध इति कापिताः, हराकमंविपाकाश्राँपरपरामुद्दे। निर्माणकार्यमधिष्ठाय सम्प्रदायप्रद्यातकोऽनुप्राहकक्षिति पात अलाः, लोकवेदविरुद्धैरिप निर्हेषः स्वतन्त्रश्चेति
महापाशुपताः, शिव इति शैवाः, पुरुषेतम इति वैष्णवाः,
पितामह इति पौराणिकाः, यञ्जपुरुष इति याज्ञिकाः, निरावरण
इति दिगम्बराः उपास्मत्वेन देशित इति मीमांसकाः, याबदुकोपपन इति नैयायिकाः, लेकव्यवहारसिद्ध इति चार्बाकाः, कि
बहुना कारवे।ऽपि यं विश्वकमेति उपासते तस्मिन्नेवं जातिगोत्रप्रवरचरणकुळवर्मादिवदासंसारं प्रसिद्धाऽनुनावे भगवति सन्देह
पव कृतः ? किं निरूपणीयमिति ।

अर्थात इस संसारमें किसी भी पुरुपार्थके चाइनेवाले पुरुष ईश्वरको मानते हैं। जैसे अट्टीतवादी ईश्वरको शुद्ध-बुद्ध स्वभाववाका मानते हैं, किपलमतवाले उसे श्रादि बिद्धान और सिद्ध मानते हैं, पानजल उसे क्षेत्रादिरद्दित और निर्माणकार्याधिहित सम्प्रदायप्रशोधक और अनुप्राहक कहते हैं, महापाञ्चपत छ।ग लोक-वेद-विरुद्धने निर्केप और स्वतन्त्र मानते हैं, शैव उसे शिव कहते हैं, वैध्यव पुरुषोक्तम कहते हैं, पौराखिक पितामह कहते हैं, याश्चिक हसे यहा- पुरुष कहते हैं, दिगम्बर (जैन) उसे वस्न-रहित कहते हैं, मीमांसक उसे उपासनामे प्रसिद्ध कहते हैं, नैयाधिक जगरकर्ता कहते हैं, चार्वाक स्लेकव्यवहारसिद्ध कहते हैं, प्रधिक क्या कहें शिल्पशास्त्र भी जिसे विश्वकर्मा कहते हैं उस गोत्र-प्रवरादिके समान समन्त संसारमें प्रसिद्ध परमारमामें सन्देह कहाँसे हो सकता है ?

ईश्वर वेदोंके झारा हिताहित उपनेशोंको नेनेवाला जगत्का परमपिता है। उसे नैयायिकलोग जगत्का निमित्त-कारण तथा अईतवादी अभिन्न निमित्तोपादान-कारण मानते हैं। इसी प्रकार समम्म आचार्य ईश्वरको जगत्का कारण मानते हैं। ईश्वर पिनृवत द्यालु हैं, कोई भी दुश्वरित पुरुष उसकी शरण लेता है, तो वह परमेश्वर उसे पुनीतकर सर्वोच्च बना देता है। जीव भगवान्की शरण लेकर ही उसकी कृषासे इस महादु:खरूप संसारसे नर आते हैं। एक उपासक कहना हैं—

अपराधमहस्रभाजन पतित भीमभवार्णबोहरे । अगति दारणानन मंत्र रूपया केवरुमात्मसान्कुरु ॥

अर्थात् 'इ भगवन ! इस भयक्कर संसारमें गिर हजारों श्रपरार्थोंका पात्र बना दुशा में दूसरे किसी मार्गको न टेखकर आपके शरणको प्राप्त होता हूँ। नाथ ! अब आप कृपाकर मुझे अपनाइये।'

४- मुझे भगवान्की अकारण परमद्यालुतापर विश्वास है, वह अनेक अवसरीपर मेरे अपराधीका विश्वार न कर मेरी चित्त-बृत्तिको अपनी श्रोर छगाता हुआ जगत्के नाना प्रकारके दुःखींस श्राण करना है। भगवानके समान दूसरा कोई भी करुखाशील तथा परमोदार नहीं है। भगवान् स्वयं श्रीमुखसे कहते हैं—

> अपि चेरमुद्वराचारो भजते मामनन्यभाक् । माधुरेव स मन्तव्यः सम्यग् व्यवसिते। हि सः ॥ स्किप्तं भवति धर्मारमा शबच्छान्ति निगच्छति । कीन्तेय प्रति जानीहि न मे भक्तः प्रणव्यति ॥ मां हि पार्थ व्यपाब्रिस्य येऽपि स्युः पापयोनयः । ज्ञियो वैदयास्तव्या शद्रास्तेऽपि यान्ति परां गतिम ॥

मेरा पूर्ण विश्वास है कि यदि सब कर्मोंको छोड़कर भगवानके अनन्य शरण हुआ जाय तो विना किसी ही कियाके मनुष्यका उद्धार हो सकता है। भगवान् कहते हैं—



प्रमाभक-स्रदास

सर्वेधर्मात्वरित्यउम मामेकं शरणं ब्रज् । अहं त्वा सर्वेषापेभ्यो माञ्चयिष्यामि माश्चः॥

जब-जब विक्षेपादि दोगॉसे मेरा मन विक्षिस होता है तब-तब उस परमारमाके नामसारण्ये मेरे चित्तमें शान्ति आती है। उसके म्मरण और प्यानये मनुष्य सब कुछ प्राप्त कर सकता हैं। मैं तो श्रीहरिको संसाररूपी वटका बीज मानता हैं—

> भव पव वटः प्रोक्तः तत्पितिः परमेश्वरः। तमेव नौमि देवेशं श्रीशं वटपर्ति प्रमुम्॥

ष्यांत् संसार ही वट है थीर उसका पति परमेश्वर हैं अतः उस देवेश लक्ष्मीपति प्रभु वटपतिको मैं नमस्कार करता हूँ।

इन वटपति भगवानको मैं शिवेश या श्रीशमे अभिक

मानता हूँ, यही मेरा सगुण-ब्रह्मके सम्बन्धमें निश्चय है,— इसीको स्वनिर्मित बटपप्यष्टकमें मैंने इसप्रकार छिसा है—

> निराकारं स्वामिकयतु तव रूपं श्रुतिनृतं अहं तु त्वां मन्ये कर वरणयुक्तं गुणनिविम् । शिवेशः श्रीशो वा भवतु न भिदा यत्र तमहं नमामि श्रीनाथं भवभयहरं श्रीवटपतिम्॥

भगवान्की धपरम्पार मिहमाको मुक्त-जैसा मन्द्रप्रज्ञ मनुष्य क्या वर्णन कर सकता है ? पर हरिचरण-मेवी भगवन्-भक्तोंकी कृपामे जो कुछ सुना था, लिख दिया है। अब हमे----

> यत्करोषि यदश्नासि यज्ज्हिषि ददाप्ति यत् । यत्तपस्यसि कीन्तेय तरकुष्टच मदर्पणम्॥

इस स्रोकके अनुसार प्रभु-चरयों में समर्पण करता हूँ।



#### (३७) स्वामी श्रीशिवानन्दजी

१ प्रत्येक मानव-प्राणीके किये ईश्वरमें विश्वास करना अनिवार्य है। इसके दिना मनुष्यका चल ही नहीं सकता । प्रविद्या अथवा अज्ञानके प्रभावसे सनुष्यको दुःस्व मुख-सा प्रतीत होता है। जगत दुःख, शोक, विपत्ति और क्लेशोंसे पूर्ण है। जगत भागका गोला है। राग-द्वेप, कोध-ईध्या और मन्सरसे भरा हुआ अन्तःकरण नकती हुई भट्टी है। विषयी पुरुष भ्रमके कारण मोहमें पड़ रहे हैं। जन्म-मृत्यु, जरा-रोग और शोकसे इमें खयमेव मुक्त होना है। यह केवल ईश्वरमें विश्वास करनेये ही हो सकता है। इसरा कोई उपाय नहीं है। धन और ऐश्वर्यसे इसें यथार्थ सुख नहीं मिल सकता । यहाँतक कि यदि हमें सार्वभीम राज्यकी भी प्राप्ति हो जाय तो उससे भी हमें चिन्ता, क्वंश, दुःख, शोक, अब और निराशा धादिसे सुटकारा नहीं मिछ सकता। कैवल ईश्वरमें श्रद्धा तथा ज्यानके द्वारा भगवत्-प्राप्ति होनेसे ही यथार्थ शाश्वत सुलकी प्राप्ति हो सकती है तथा हम सब प्रकारके भय और चिन्तानरूसे श्राण पा सकते हैं, जो प्रतिचण इमें जलाते रहते हैं। ईश्वरमें भदा होनेसे इस उसका सतत चिन्तन करनेके लिये तथा उसका ध्यान करनेके विषे प्रेरित होते हैं और फलतः हमें भगवत्प्राप्ति हो ब्राती है।

ईश्वरमें और ईश्वर-प्राप्तिमें श्रद्धा रखनेसे हमें परम शान्तिकी प्राप्ति होगी, उस शान्तिके प्राप्त होते ही समन्त दुःच निर्मूल हो जायेंगे। फिर हमारा भटकना बन्द हो जायगा । इस कर्मके बन्धनसे छुट जायँगे । इस अमर हो जायंगे। इमें शाश्वत दिन्य ज्ञानकी प्राप्ति होगी। इस एक ऐसे पदको प्राप्त होंगे जहाँसे पुनः इस तुःसमय छोकको लौटना न होशा, क्योंकि दिव्य ज्ञानके द्वारा हमारे पापीं-का नाश हो जायगा । हमारा मन सड़ा समाहित रहेगा । फिर इमें न तो सुसकी प्राप्तिमें हर्ष होगा और न दुःसकी प्राप्तिमें विषाय ही होगा। हमारा धम्तःकरण हिमवत् शीतल हो जायगा और हम दिव्य चेतनामें सदा श्रवस्थित रहेंगे। इमें अक्षय सुखकी प्राप्ति होगी। इस ईश्वरके साथ एकरस हो जायँगे तथा हमें नित्य, अनन्त, अक्षय भानन्दकी प्राप्ति होगी । दिव्य चेतनामें अवस्थित होनेपर इस भारी-से-भारी दुःखर्में भी विचित्रित न होंगे। हमें अतीन्द्रिय आनम्दकी प्राप्ति होगी।

यदि इस धनन्य विश्वसे रदतापूर्वक भक्तिभावसे ईश्वरकी अर्चना करेंगे तो वह इमें पूर्ण अभय प्रदान करेंगे। ईश्वर इमें बुद्धियोग प्रदान करते हैं, जिसके द्वारा इस उन्हें सुगमतासे प्राप्त कर सकें। हमारे उपर कृषायुक्त हो वह इसारे अञ्चानान्यकारको ज्ञानन्योतिके प्रकाशहाक नष्ट कर देते हैं। यदि इस दद अस्ति और श्रद्धापूर्वक अपने सनको उसमें खगावें तो वह संसार-ससुद्रसे शी श्र ही इसारा उद्धार करते हैं। इस तीनों गुणोंको पार कर जाते हैं तथा जन्म-सृत्यु, जरा-शोकसे खुटकारा पाकर असर-सुधाका पान करते हैं। उनमें विश्वास करनेसे अस्ति और श्रद्धाके द्वारा इस उन्हें तस्त्रतः जानेंगे तथा उसमें प्रवेश करेंगे। उनकी कुपासे इस मार्गमें आनेवाळी समस्त बाधाओंको तूर करेंगे तथा परमपद—परमधामको प्राप्त होंगे।

र-मिंद हम ईश्वरमें विश्वास न करेंगे तो हमें इस संसारमें थारम्बार जन्म लेना पहेगा तथा नाना प्रकारके दु:स सहने पहेंगे। अज्ञानी, श्रद्धाहीन तथा संशयात्मा पुरुष विनाशको प्राप्त होते हैं। उन्हें तनिक भी सुखकी प्राप्ति नहीं होती। संशयात्माके छिये न तो हहकोक है और न परछोक। जो पुरुष ईश्वरमें विश्वास नहीं करता, वह सत्य और असत्यको नहीं पहचान सकता, उसे विवेक-शिक्त नहीं रहतो। ऐसे पुरुष असत्यवादी, अभिमानी और अहंकारी होते हैं। उन्हें अतिशय काम, कोच और लीभ होता है। वे गिहित उपायोंसे धनका अर्जन और संग्रह करते हैं। वे आसुरी स्वभावके मनुष्य बन जाते हैं। वे नाना प्रकारके घोर पाप करने हैं। उनके जीवनका कोई आदर्श नहीं होता, वे धासुरी योनिको प्राप्त होते हैं, तथा जन्म-जन्मान्तर मुदताको प्राप्त हो हीनतम नरकर्मे गिरने हैं।

३-नृतीय प्रश्नका उत्तर 'ब्रह्म' शीर्षक छेखर्मे झा गया है।

ध-लगभग बंद सं वर्ष हुए, दिचया-भारतके त्रिचनापछी-जिलेमें कारत-स्थानकं समीप नेरत-माममें सदाधित वक्क इन्द्र सरस्वती नामके एक बहुत ही प्रसिद्ध ज्ञानी-योगी रहते थे। उन्होंने ब्रह्मसृत्रहृति, भाग्मविधा-विकास तथा भन्य बहुतरे प्रस्थोंका प्रयाप किया था नथा नाना प्रकारके चमरकार दिखलाये थे। एक बार जब वे कावेरीके तटपर समाधिमग्न थे कि वादमे बहुकर किसी दूसरे स्थानमें चले गये और बासुके नीचे गढ़ गये। मजदूर स्थान जोतनेकं लिये गये और उन्होंने योगीके सिरपर जाधात किया और उससे कुछ रक्त निकल आया। उन्होंने वहाँ सोदना ग्रुक किया चीर एक योगीको समाधिस्य देखकर वे धरयन्य चिकत हुए।

बूसरी बार एक समय यह अवबूतके क्यमें मंगे ही

एक मुसहमान-सरदारके जनाना-सीमों बुस गये। वह सरदार महात्माके ऊपर बहुत ही गुन्सा हुआ और उसने क्रोधमें उनकी एक बाँह काट हाछी। सदाशिव ब्राह्मण विना ही कुछ कहें-सुने वहाँसे चल दिये, उनके हंगसे मालूम होता था कि उन्हें तिनिक भी कष्ट नहीं है। सरदार महात्माकी इस अहुत अवस्थापर अरयन्त ही चिकत हुआ। उसने विचारा कि यह मनुष्य अवस्य ही कोई महात्मा है। उसे बड़ा ही पक्षाचाप हुआ और उसने महात्मासे चमा माँगनेके खिये उनका पीछा किया। सदािशवको पता ही न था कि उनकी बाँह कटी हुई है। जय सरदारने कैम्पकी सारी घटना उनमे कह सुनायी तो सदािशवने कह दिया कि हमने तो क्षमा कर ही रक्खी है और उन्होंने अपनी कटी हुई बांहको छू दिया। वहाँ तरकाछ नयी बाँह निकल आयी।

इस महारमा के जीवन-चरित्रको जाननेयं मेरे मनपर
गहरा प्रभाव पड़ा ! मुसे दढ़ विश्वास हो गया कि मन
भीर इन्द्रियोंकी की बामे तथा विषयोंसे परे एक स्वतन्त्र
विष्य जीवन है ! वह महारमा जगत्मे नितान्त भनजान
रहते थे । जब उनकी बाँह कट गयी थी तो उन्हें तनिक
भी उसका अनुभव नहीं हुआ था । वह दिश्य चेतनामें
सराबोर थे । साधारण पुरुष शरीरमें एक स्ट्रेके जुमनेसे
भी चीरकार कर उठता है । भ्राप्त पुरुषोंके हारा जब
महारमा सदाशिवकी इस अजुन घटनाको मेंने सुना और
जब मैंने इसे पुन्तकोंमें पढ़ा तब मेरे मनमें एक दद
विश्वास हो गया कि एक देवी सत्ता तथा देवी शाक्षत
जीवन है जहाँ समन्त दुःख विस्तान हो जाते हैं, समन्त
कामनाएँ परितृत हो जाती हैं तथा मनुष्यको परम आनन्त,
परम शान्ति नथा परम जानकी प्राप्त होती हैं।

#### ईश्वरकी दया

निम्नलितित विचारोंसे मुक्ते सदा ईश्वरकी असीम इयाका अनुभव होता है।

मानाके गर्ममें कल्ल और भ्रणका पाछन तथा दस मासतक उनकी रचा कीन करता है ?— ईश्वर ! शिक्षुके उग्पन्न होनेके पूर्व मानाके मनोंमें तूथका प्रबन्ध कीन करता है ?—ईश्वर ! भोजनको रस और रक्तके क्पमें कीन परियात करता है ?— ईश्वर ! रक्तको हृदयसे धमनी-में कीन प्रवाहित करता है ?—ईश्वर ! मकको तमाम जैतिक्योंने अधोमागर्में कौन पहुँचाता है ?—ईश्वर ! उस मेंदकको जो अखरड चष्टानके भीतर रहता है भोजन कौन पहुँचाता है ?—ईश्वर ! वह शरीरके भीतर मेहतरका काम करता है, वह बाह्य जगत्में स्थरका रूप धारणंकर प्राकृतिक मेहतरका काम करता है। वह नारंगी- अंगृरका रूप धारणंकर तुम्हारे सूचे गड़ेकी प्यास बुझाता है। वह एक सावधान नौकरके समान तुम्हारी खाँखोंके पछकोंको बन्द कर देता है जिसमे उनमें पूल न पहने पावे। वह तुम्हारे लिये सब कुछ करता है। उसकी

असीम अनुकरपा प्रत्येक वस्तुमें, सृष्टिके प्रत्येक परमाणुमें वृक्ति पहती हैं। एक छोटे-मे अपराधके करनेपर भी तुन्हें अपने नौकरको क्षमा करना बहुत ही कठिन जान पहता है। तुम कितना कोध प्रकट करते हो, परन्तु परमात्मा असंक्य जन्मोंके तुन्हारे करोड़ों घोर अपराधोंको खमा कर देता है। वह कैसा अद्भुत धर्यवान् है ? उसकी अपूर्व करणाको तो देखों! उसका सतत चिन्तन करते रहो। उसे सदा सरण करो। श्रद्धा श्रीर भिक्तके साथ उसके हिर, राम, नारायण, शिव प्रश्नुति नार्मोका जाप करो।

# (३८) श्री-श्रीभीमचन्द्र चटर्जी बी० ए०, बी० एल०, बी० एस-सी, एम० आइ० इ० इ०, एम० आइ० इ०

ईश्वानुप्रहर्का प्राप्ति-मुक्ते अपने जीवनमें ईश्वरानुप्रहर्की प्राप्ति कब हुई है, यह बात पूजी गयी है। अपने विषयमें कुछ कहना यद्यपि शिष्टाचार-विकद्ध होगा तो भी मैं जीवनकी कुछ घटनाथोंको संखेपमें लिख रहा हैं। इसमें जहाँ कहीं अहकू एका भाव आवे, उसपर पाठक कृपया ध्यान न हैंगे।

वचपनमें ही पिनृहीन होतेके बाद्ये आजतक में वरावर ईश्वरकी कृषाका उपभोग करता श्रा रहा हैं। अतर्व उसकी कृपाका कौन-सा नमूना आपको बनलाऊँ, यह समझमें नहीं आता । अने हों घटनाएँ सा बारण दृष्टिसे देखनेपर अधुभ जान पड़ी थीं, परन्तु कुछ दिनी बाद यह बात समझमें आ गयी कि शिव कभी अशिव नहीं हो सकते । मैं टाई वर्षका शिशु जब पितृहीन हुआ, उस समय मेरी माता कहती थीं कि 'जब तुमलोगोंको कोई अभाव हो, तभी शिवको स्मरण करना, वह सर्व-व्यापी हैं, श्रतः जिस अवस्थामें तुम जहाँ उन्हें पुकारीगे, वे सुनेंग और जो अच्छा होगा, करेंगे । शिव अशिव नहीं हो सकते । उनको केवल धपनी अवस्था जना देना, क्या चाहिये तथा क्या नहीं चाहिये, इसको वह श्राप समझ कंते।' यह 'मातृ-आदेश' ही हमलोगोंकी मूल सम्पन्ति ( Capital) है, जीवनभर इस इसीको लेकर उथल-पुथल करते रहे हैं।

जन्मके बाद ही मेरा खास बन्द (Suspended respiration) हो गया और शरीरपर मिही-सी छगे रहने-के कारण धायने मृत शिशु समझकर उसको फॅक देनेके लिये गमछेमें बाँध लिया और सूनिकागृहको साफकर सुने ले जानेको तैयार ही थी कि उसी समय मेरी चावी- ने 'पुत्र हुआ किन्तु मरा हुआ' सुनकर विखित और दुःखित हो स्विकागृहमें प्रवेश किया; उसने सुने खोलकर मेरे शरीरमे मिट्टी हटाकर देखा कि शरीरका लाल रंग है तथा सब जानेपर जो दुर्गन्य होती है, वह भी नहीं है। उन्होंने सन्देह करके शरीरका सब मेल हथाया और स्थानक्या किया, मुने मालूम नहीं। फल यह हुआ कि मैं रोने और खास केने लगा। भगवानकी कृपाये उस समय गंगा-यात्रा नहीं करनी पढ़ी। चाची बहुधा मुने मेरा जन्म-कृतान्त सुनाया करती थीं।

मेरी श्रवस्था लगभग चार वर्षकी और मेरे वहं भाईकी सात वर्षकी थी, उस समय मेरे अस्यन्त कठिन रोग हो गया। माताने कोई उपाय न देख श्रीश्रीवाना वैद्यनाथजीके यहाँ धरना दिया। बावा भोनेनाथकी कृपा-प्रार्थना करती हुई वह विना कुछ खाये-पिये मन्दिरमें रहने छाति। हम दोनों भाइयोंने पहले दिन वाजारसे खरीदकर कुछ खा लिया, दूसरे दिन भात न मिलनेसे हमें कष्ट जान पड़ा और हमने भात बनाया, किन्तु उतारनेके समय भातसे भरी हाँडी उलट गयी और हम विना खाये ही रह गये। हमने शिवसे प्रार्थना की कि 'हमें बहुत ही भूख सता रही हैं, धाप शीघ्र ही हमारी माताको आदेश देकर कृतायं कीजिये।' कहनेकी आवस्यकता नहीं कि बाबा शिवने उसी हातको हमारा कन्दन सुना और माताको आदेश

देकर कृतार्थ किया । बादको जब मेरा रोग बहुस बद गया, तब कलकत्तेके प्रसिद्ध डाक्टर R. L. Dutta ने जवाब दे दिया तथा मुक्ते तीन दिन घरसे बाहर तुलसीके तले रक्ला गया। उस समय माताने कहा कि 'दल साहेबने जवाब दे दिया है परन्तु बाबा वैद्यनाथने आदेश किया है कि तुम्हारा पुत्र अकालमें ही कालके गालमें नहीं जायगा, इस आदेशकी बात मेरे द्वारा कहलाकर माताने मुझे दूसरे डाक्टरको दिखानेके लिये कहा और साथ ही यह भी कहा कि 'कोई भी डाक्टर इस्राज करें, मेरा ज़ड़का अवस्य बच जायगा । तो भं एक डाक्टरका इलाज कराना चाहिये---'निमित्तमात्रं भव सन्यसाचिन्।' इसी समय एक दिन क्षाक्टर बाबूने मेरे बेलेक्टोना टिंचर मालिश करनेकी व्यवस्था की, परनतु कम्पाउएडरने भूलसे इसे खानेकी दवा बतलाकर भेज दिया । मेरी माता चंगुलीसे दवा उठाकर मुमे खिलाना चाहती थी, परन्तु दवामें अत्यन्त दुर्गन्ध पाकर डाक्टरको चिना दिखाये खिलाना उचित नहीं समझा और उसको अलग रख दिया । कहना नहीं होगा कि भगवरक्रपासे इस बार भी मेरे प्राण बच गये। उनके इस विश्वासकी तथा मेरे बचनेकी यह बात भाज भी मेरे हृदय-पटपर अद्भित है। शिवने हमारी पुकार सुनी। बाल्यकालमें ही उनकी कृपापर मेरा दद विश्वास हो गया, न्यारह महीने रोग भुगतकर मैंने पथ्य लिया। और भगक्कुपासे मैं अबतक जीवित हूँ।

परिश्रमका अभ्यास—अत्यन्त ग्रीव होनेके कारण ज्योतिषियोंने तथा दो एक आरमीय स्वजनोंने कहा—इसके नसीवमें विद्या नहीं है, यह कभी इन्ट्रेंस भी पास नहीं कर सकेगा, इसप्रकार कई तरहकी असुविधा होनेके कारण में पढ़ना छोड़कर तरह वर्षकी अवस्थामें New Glenes वायबागानमें नौकरी करने जलपाईगुड़ी चला गया। पाँच महीने बिना वेतन काम सीखनेपर १४) महीना वेतन हुआ। उसमेंसे १०) में माताको भेजता था और ४) में अपना सारा काम चलाता था। मैंने सिर्फ इस महीने यह नौकरी की। सुबह ६ बजेसे ११ बजेतक, फिर १२ बजेसे म बजेतक तथा पुनः रातको ६ बजेसे २ बजेतक काम करता था। इसमकार १८ धयटा फैक्टरीमें चाय तथार करता था। इसमकार १८ धयटा फैक्टरीमें चाय तथार करता था। वेतन केवल १४) मासिक था। भगवान्की यह विदेश कृता थी क्योंकि इसीके कारचा मुक्में परिकास करनेकी छाकि था गयी और कम्यास हो गया। जबकपनमें यदि इसप्रकार परिश्रम करनेका अभ्यास म होता तो मैं कभी इतना कार्य नहीं कर सकता।

इंश्वर-निर्मरताकी शिक्षा--- रहकीमें कोई अनुचित कार्य न करनेपर भी तीन वर्ष अध्ययन करनेके बाद सुमापर मिथ्या दोषारोपण कर सुभे कालेजसे निकाल दिया गया। एक सप्ताइके बाद ही मुक्ते गारएटीड नौकरी मिलनेवाली थी, इसी समय मुझपर यह आधात लगा । मैंने लाचार होकर गवर्नर जनरत्नके समीप सेमोरियल भी भेजा परन्त कोई फल न हुआ। भगवानुकी इच्छा दुसरी ही थी। घर-द्वार-सर्वस्य बन्धक रखकर ऋषा लेकर पदने गया था. सोचा था कि निश्चय ही कृतकार्य होऊँगा । इठान् ऐसा क्यों हो गया, उस समय मैं बहुत सं चनेपर भी नहीं समभ सका । ऐसी अवस्थामें मेरे मनमें धर्माग्याग या आत्महत्या करनेकी बात न छायी हो, ऐसी बात नहीं है। सम्भवतः मुझसे पहले कोई भी छात्र कालेजमें इसप्रकार अपमानित नहीं हुआ होगा, इसप्रकारकी तुलनामृलक धारणा मुक्ते और भी अधीर बनाये डालती थी। किन्तु 'शिव अशिव नहीं हो सकते' इस हर विश्वासके सहारेखे ही मैंने धर्य धारण किया, किसी कर्मफलका भीग था, हो गया । 'भोगादेव क्षयः' 'भोगनेस भोगोंका नाश होता है,' इस विचारसे मुक्ते विशेष सास्त्वना मिली । मैं उत्साइके साथ पदने-क्षित्रने एवं अन्यान्य कर्मोंमें लग गया । मुक्ते भगवानके ये शब्द याद आ गये---

> मिय सर्वाणि कर्माणि संन्यस्याध्यहमचेतसा । निराज्ञार्निर्ममा भृत्वा युद्ध्यस्य विगतज्बरः ॥ (गीता ३ : ३०)

अर्थात् 'मुझमें समस्य कर्मोंको अध्यात्म-चित्तस्य निचेष करके, भाशा-समता-रहित तथा शोक-शून्य होकर युद्ध करो।'

> कर्मण्येवाधिकारस्ति मा फलेतु कदाचन। मा कमंफलहेतुर्मूमी ते सङ्गोऽस्त्वकर्मणि॥ (गीना २ । ४७)

चर्यात् 'तुम्हारा कर्ममें ही अधिकार है, कर्मफक्षमें करापि नहीं। नुस कर्मफलके हेतु न बनो और न कश्री कर्म न करनेमें ही तुम्हारी प्रकृत्ति हो।'

आगे चलकर अगवान् श्रीकृष्णकी कृपासे मैं पुन:-पुन: इसी कावेजके Final अर्थात् अन्तिम परीचाका परीचक निर्वाचित होता रहा। एवं हुसी रुड़की-काझेजके प्रिसिपका एवं बाहरेक्टर आफू पब्लिक हुन्स्ट्रकान्ने रुड़कीके हुलेक्ट्रिक्क हिंजिनियरिंगके शिक्षकको हुलेक्ट्रिक्क हिंजिनियरिंगकी शिक्षको हेलेक्ट्रिक हिंजिनियरिंगकी शिक्षा किसप्रकार देनी चाहिये यह जाननेके क्रिये मेरे पास भेजा।

सरकारी नौकरीसे कुछ दिनौतक पाप-क्षय करके मैं निर्वित्र जीवन विताता तथा कुछ पूँजी भी इकट्टी कर लेता । यीच-बीचमें भीखकी झोखी नहीं उठानी पहती । परन्तु रहकीमें नौकरी न मिलना बहत अच्छा हुआ, ऐसा करके भगवान्ने मुझपर कितनी कृपा की, सो कहा नहीं जा सकता। मैं कालेजसे निकाले जानेके बाद बहाँ एक सर्टिफिकेट लेने गया था, परन्त प्रिसिपल महोदयने वह भी नहीं दी । उन्होंने 'में उस कालंजमें तीन वर्ष पद चुका हैं इसका भी प्रमाणपत्र न देकर मुझे Non-Engineer बनाकर संसार-यात्रा-निर्वाह करनेके लिये संसारमें भेज दिया । परन्तु भगवत्कृपास मैंने चागं चल-कर लन्दनकी M. I. E. E. (Chartered Electrical Engineer) और M. I. E. उपाधि प्राप्त की जो इज्जबैंग्ड श्रीर भारतका श्रेष्ठ Professional recognition है। अबतक इस उपाधिवाले भारतमें सिर्फ पाँच ही सजन हैं. जिनमें जान पहता है कि विना विख्रायत गये यह भगवन्कृपा सुझपर ही हुई है। भगवान कृपा करके नाना प्रकारकी शिक्षा देने हैं, चायबगीचका मजदर कहाँ-नक सीस सकेगा इस बातको शिव जानने थे। शिवकी इच्छा बैसी नहीं थी । अपने पैरोंपर खड़े होना होगा । साइसपूर्वक परिश्रम करना होगा । देशके दु:खदारिद्रवकी ओर देखकर चलना होगा, अहक्कार और अभिमानको उतार फेंकना होगा। माँ काछीकी उपासना करनी है तो उसका बाहन शबरूप महादेव होना होगा अर्थात देहारमज्ञानको बिएक्छ ही स्याग करना होगा, तभी माँ हमारे वक्षःम्यलपर नाचेगी, ऐसा न करनेसे माँ इमारी कन्यारुपिखी होनेके कारण छोटी बालिका पास आनेमें हरेगी। बन्यथा हिलने-इकनेसे माँको भय लगता है, इसकिये सर्वधा शव या स्तरूप ( अइड्रार-श्रून्य ) होनेकी शिक्षा दी गयी है।

उनकी कृपासे असम्भव सम्भव हो जाता है—
त्वामात्रितानां न विपन्नराणान्त्वामात्रिताह्याश्रमतां प्रयान्ति ॥
(चण्डी)

मैं जिस समय रुक्कीमें पदता था, उस समय वहाँकी पदाईकी प्रधासे मेरी श्रद्धा बहुत ही उठ गयी थी, वहाँ गुरु-शिष्य-सम्बन्ध भी नहीं रह गया था। इसारे साइव शिक्षकगण कत्ते-विज्ञीके समान भी नहीं समझते थे । यह सब देखकर मैंने स्वयं एक इजिनियरिंग-विद्यालय खे. छनेका विचार किया था। इस विषयमें मेरे परम बन्धु श्रीयुत प्रमथनारायण विश्वास ( Retired Divisional Engineer ) महाशय जो अभी जीवित हैं, साक्षी दे सकते हैं। परन्तु धन कहाँसे आवे ? भगवानुके राज्यमें धनके लिये कोई सत्कार्य रूका नहीं रह सकता । इसी विश्वासपर मैं कर्म करने लगा । इस उद्देश्यमे मैंने पनद्रह वर्ष परिश्रम करके जो प्रन्थ लिखा, उसका नतीयांश सात खरडों में प्रायः ३००० प्रष्टों में प्रकाशित हुआ है। मैंने सन् १६१३ में पूज्यपाद श्रीमान मदनमोहन मालवीयजीको इञ्जिनियरिंग-कालेजका प्रथम Estimate दिया जो २८७००) का था। १६१६ में मैंने जो दसरा Estimate दिया था वह ५००० •०) था । इसी वर्ष हिन्दू-युनिवसिंटी ऐक्ट (Hindu University Act) पास हआ। सहाराज परियालाके ५००००) संजूरी देनेपर सन् १६१= में पूजनीय मालवीयजीने मुझसे एक और Estimate चाहा, उसे मैंने ४२ विश्वविद्यालयोंके Prospectus पढ़कर छः महीनेमें तेंथार किया, वह ८५०००) का था। इस Estimate के छुप जानेपर मालवीयजीने विज्ञोंकी सम्मतिका (Expert opinion) संग्रह किया तथा सबकी सम्मतिके अनुसार यह कालंज १११८ में संस्थापित हथा । भगवान श्रीरामचनद्वजीने मेरे स्वप्तको कार्यरूपमें परिणतकर अपनी असीम दया प्रकट की। मेरी १८ वर्षकी वासना पूर्ण हुई तथा १६ वर्षकी साधना सिद्ध हुई। यह कार्य भी भगवस्कार्य ही है। मैं इसप्रकारकी क्रपाका पात्र होनेमें सर्वथा अयोग्य होनेपर भी कभी-कभी यह स्मरण हो जाता है कि उन्होंने मुझपर कितनी द्या की है. जो सम्मे अब कोई कासना नहीं रह गयी है और न किसी प्रकारको चिन्ताका ही कारण रह गया है।

भगवरकृपांस माँकी दया होती है—मेरे रुड़कीसे विफल-मनोश्य होकर लौटनेके बाद एक दिन माताजी अकेली बैठी मन-ही-मन कुछ कह रही थीं। इतनेमें ही मैं उनके पास चल्ला गया। मैंने पूछा-'आप क्या बोल रहीं थीं?' उन्होंने उत्तर दिया, 'देख, आज मैं तुमको एक धादेश देती हूँ। इसीको तुम मेरी यथार्थ आज्ञा समझना। दूसरे समय यदि मनकी दुर्बछताके कारण मैं और कुछ कह दूँ तो उसे न मानना। सदा स्मरण रखना कि यही मेरी यथार्थ आज्ञा है।' फिर उन्होंने कहा—'इसफकार इमलोगोंके अत्यन्त अर्थामाव है, इस अर्थामावके कारण यदि कुत्ते-सियार मेरे हाइ-मांसको खा जायँ तो भी तुम मेरी ओर देखकर पदना छोइ धनकी चेष्टा न करना। अभी कम-से-कम बीस वर्ष और पदना। मैं एक ही गरूइ प्रसद करना चाइती हूँ, अरुणकी माँति कच्चे अरुडे तोइकर निकले हुए बच्चोंका दल नहीं।'

मेरी माताने २१ बार रामायण और १६ बार महाभारत और हितोपदेशका पारायण किया था । भगवकृपासे ही ऐसी माँ मुझै मिली थीं।

भगवान्पर निभरताकी शिक्षा--क्छकत्तेमें मेरे बढ़े छडकेको टाइफायड हो गया था। ६२ दिनके बाद उसे पथ्य विया गया था। उस समय मैं बंगाल-टेकनिकल स्कूलमें काम करता था। वहाँ मुझे ११०) मासिक वेतन मिलता था । लडकेकी बीमारीके समय मेरे पाम एक कौडी भी नहीं थी। एक दिन मेरी स्त्रीने कहा-- 'साज मैंने कानकी बाली बन्धक रखकर डाक्टरकी फीस ही है; कल डाक्टरके आनेपर क्या दूँगी ?' मैंने अपने साथ काम करनेवाले परम बन्ध श्रीयुक्त पूर्णचन्द्र गङ्गोपाच्याय ( जो आज शिवपुर-इश्रिनियरिंग-कालेजके असिम्टैंग्ट श्रोफेसर आफ मंकनिकल-इञ्जिनियरिंग हैं) महारायसे यह बास कही । उन्होंने कहा-'मेरे पास एक सोनेकी धड़ी है, उसे मेरी की नहीं जानती, वह मैं आपको देता हैं, आप उसको वन्धक रखकर भथवा बॅचकर अपना काम चलाइये, पीछे देला जायगा ।' उनकी इस बातको सुनकर मैंने उन्हें आन्तरिक धन्यवाद देकर कहा--'भाई, कब क्षावझ्यकता पहनेपर ले जाउँगा ।'यह कहकर मैं वहाँसे चका आया क्योंकि मुझे उस समय भगवान्की यह वासी वाद हो आयी थी---

> अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेवां नित्याभियुकानां यागञ्चमं बहाम्यहम्॥ (गीता ५। २२)

अर्थात् 'अनम्प्रशावसे चिन्तन करते करते जो छीग

भेरी उपासना करते हैं, उन अपनेमें निस्ययुक्त हुए पुरुषोंका में योगक्षेम वहन करता हूँ ।' तूसरे मनुष्योंको पुरुषार्थकी आधरयकता पहली है । अगवानके उपर यथार्थरूपसे निर्भर करनेसे ही मेरे पुरुषार्थका अन्त हो गया, फिर मेरे छिये जो श्रंय होगा, वह श्राप ही करें। उस समय शिवके उपर अभिमान हो आया और मैंने मनमें निश्चय कर लिया कि उन्हींके भरोये रहेंगा, जो कुछ होना होगा, हो जायगा । वह सर्वज्ञ प्रभु मानी मेरे निवेदनकी ही बाट देखते थे। अभी एक घरटा भी नहीं बीता था कि इतनेमें एक मनुष्यने मुझे पुकारकर कहा-'सहाराजा कासिमबाजार आपको बुछा रहे हैं ।' मैंने दूसरे दिन प्रातःकाल उनसे भेंट की,उन्होंने सुमसे गृछा कि 'भापका बेतन कितना है और कवसे इमारे यहां कार्य ( Vice-Principal Polytechnic Institute of Maharaja Kasimbazar में ) कर रहे हैं। मैंने उनने कहा कि 'में छः सासमे कार्य कर रहा हूँ । फिर उनके यह पूछनेपर कि कितने रुपयेमें मेरा काम चल सकता है, मैंने कहा कि २००) मासिक मेरे लिये येथेष्ट होगा। उन्होंने क्रपा करके मुझे डेढ सी रुपये मासिक देनेके लिये कहा । मेरा सब दुःख दर हो गया । इस वेतन-वृद्धि मेरा Credit बढ़ गया, लोग मुझे ऋण देनेपर राजी हो गये, क्योंकि मेरी आमदनी धन १९०) से १५०) हो गयी थी। घण्टं भरके निवेदनसे ही यह कार्य हो गया । क्यरे लोग इसे काकतालीय संयोग कह सकते हैं। किन्तु जिसको अपनी स्रीके साथ ऐसी बातचीत होनेपर पुरुषार्यको असाध्य जानकर इसप्रकारके निवेदनसं फल मिल गया वह प्रमुकी कृपाके सम्बन्धमें कवापि अविश्वास नहीं कर सकता । यही मेरी माताकी शिक्षा है । मैंने वारम्बार इसको अजमाया और अवतक कभी विफल्डमनोरथ नहीं हुआ । किन्तु यह बाद रखना चाहिये कि प्रभु करेंगे वही, जो सङ्गलजनक होगा । हमारी प्रार्थना हमारे इष्टके प्रतिकृत भी हो सकती हैं। शिव इस बातको समझने हैं, इस महीं समझते । इसीछिये बहुया इस अपने इच्छानुसार फल न पानेपर उस सर्वज्ञ सर्वशक्तिमानुको दोच देने सगते हैं।

१११६ इंस्बीके ग्रीष्म कालमें मेरे वर्षे भाई साहेवने मुझे एक शासग्रामकी मूर्ति देकर कहा कि 'नारायणकी एका करनेसे एक ही महीनेमें विशेष मङ्गल होगा तथा पदार्थतः कोई अमङ्गल न होगा।' मैं पूजा करने खगा, पर मक्क अमक्कको बात मूळ गया, जिस दिन एक महीना समास हुआ उस दिन मेरी बीने सबेरे ही मुझसे कहा— 'जेठजीके कथनानुसार आज एक महीना पूरा हो गया परन्तु कुछ भी तो नहीं हुआ।' मैंने कहा— शाख्यामजीकी मूर्तिसे मेरे भगवान्का नामकीर्तन तो हुआ ही है, यही मक्कबमय है। तथा—

> यद्यदाचरित श्रेष्ठस्तत्तदेवेतरे। जनः । स यत्प्रमाणं कुरुते कोकस्तदनुवर्तते ॥ (गीता १ । २१)

अर्थोन् 'श्रेष्ठ स्यक्ति जो-जो चाचरया करते हैं, साधारण छोग भी बही-बही कर्म करते हैं। वह जो प्रभाणित करता है इतर छोग उसीका अनुवर्तन करते हैं।'

'मैं नारायणकी संवा करता हैं, इसे देखकर हमारे बाक-बच्चे भी भगवस्कीर्तन करेंगे. यही परम लाभ है। तथा यह बात भी याद रखनी चाहिये कि मैं प्रभुके शरगागत हैं, अतएव यह भी हो सकता है कि उनकी विशेष कृपासे मैं किसी महान् विपत्तिसे बच गया हैं। विपत्ति आकर चली गयी हो और उनकी कृपासे मुझे उसका कुछ पता भी न लगा हो। सतपुव भाई साहबके वचन सभी प्रकारमे सत्य ही तो हुए हैं।' ये बातें हो ही रही थों कि मेरा बढ़ा लड़का आया और गङ्गा-स्नानको जानेके जिये सुझसे अनुसति साँगने छगा। इसके बाद दसरे और तीमरे जबकेने भी धाकर गङ्गा-स्नानके किये अनुमति चाही। मैंने कहा, 'आज मेरा मन नुमलोगोंको खान करनेके लिये जाने देना नहीं चाहता। इसी बीचमें मेरे टाइपिस्ट हीलेन बाब आ पहुँचे तथा अपने साथ लक्कोंको गङ्गा-खानके लिये भेजनेका अनुरोध करके वे उन्हें साथ छे गये। छगभग दो घवटे बाद देखता हैं कि मरे जबके तथा शैरेन बाबू पुक्ति-पुसरित शरीरसे मेरे सामने था खड़े हुए। पृथ्वनेपर उन्होंने कहा कि हमारे भगस्तकुरहको एक गछीके कोनेपर आते ही एक चार-तला मकान इसारे सामने ही फटकर क्षयामात्रमें गिर पड़ा और दो-चार सेक्यड भी बदि हम आगे बढ़े होते तो चारों आदमी दब गये होते और घरमरको सदाके बिये शोकसागरमें इवना पहता । उस मकानके गिरनेसे तीन आदमी, एक घोड़ा और एक साँड ये पाँच प्राणी सर गये।

शास्त्रग्रामकी की प्वाका सुफल प्रस्प हो गया। यह किसते समय मैंने अपने दूसरे और तीसरे छड़केको अखग-अखग छे बाकर पूछा कि यों तो भगवान् सदा ही मुझपर द्या करते हैं किन्तु कव उन्होंने सबसे अधिक कृपा की है ? इसके उत्तरमें दोनोंने बिना एक दूसरेसे पूछे इसी घटनाको सर्वप्रधान कृपापूर्ण वतस्त्राया।

आज छः वर्ष हुए मेरा एक छडका कृष्णनारायण १ वर्ष १० मासकी उन्नमें काशी-छाभकर मुक्त हो गया । मेरी कोने उसके शोकमें आहार त्याग दिया । एक ग्लास शवंत और आधमेर द्धपर दो वर्ष रहनेके बाद उन्हें भवानक बीमारी हो गयी। मुखये अत्यन्त दर्गन्धमय कार निकलने कगी । सारे सन्धिस्थान केशके समान काले हो गये; यहाँतक कि जीभतक काछी हो गयी। यहाँके सभी अच्छे-घच्छे डाक्टर देखकर कुछ भी नहीं निश्चित कर सके। कलकत्तेके भी खास-खास डाक्टरीने देखा परन्तु कुछ भी फल न हुआ। दिनमें जब दो-तीन बार नाड़ी छट जाया करती थी, ऐसे समय काशीके प्रसिद्ध साधु महारमा श्रीहरिहरबाबाके उपहेशके अनुसार एक दिन शनिवारके प्रातःकाल भैंने भीये कहा-- 'तम यदि पुक काम करो तो उसमे आज ही कोई ऐसा अच्छा डाक्टर, कविराज भथवा अच्छी भौपध प्राप्त हो आयगी, विसमें तुम्हारा श्रेय होगा बड़ी होगा।' उनके यह पूछनेपर कि मुक्ते क्या करना होगा, मैंने कहा कि, 'बस, केवल राम राम जप करो ।' उन्होंने समझा कि शायद मेरा मृत्यु-समय समीप होनेके कारण ही यह ऐसा कह रहे हैं। किन्तु मैंने उस भावसे नहीं कहाथा। मैं जानता है भगवान् कहते हैं---

> चतुर्विषा मजन्ते मां जनाः सुकृतिनोऽर्जुन । आर्त्तो जिक्कासुरयीयी क्वानी च भरतर्षम ॥ (गीता ७ । १६)

भर्थात् 'हे मरतर्षम ! हे अर्जुन ! सुकृतिशाली चार प्रकारके व्यक्ति सुझे भजा करते हैं —आर्न, जिज्ञासु, अर्थार्थी और ज्ञानी ।' मुझ-बैसे संसारी मनुष्य Priviledge प्रथवा अधिकार केवल आर्च होनेपर ही है। श्रीरामने सुझको इससे ऊँचा अधिकारी नहीं बनाया । हमारे न चाहनेपर भी वे कृपा करते हैं, इसपर हम उनकी ओर महीं देखते । कारण यही है कि अस्यन्त तमभावने हमको बेर रक्का है, सतः सब कोई डपाय महीं है।

मध्याह्नके ११ वजे उनकी नाडी छट गयी। अब उनकी रामनाम लेनेमें भी असमर्थ देखकर मैंने सारी अवस्था श्री-रामके प्रति निवेदन कर दी। इसी नाडी छोड़नेकी अवस्थामें सन्धाके समयमें अचानक Captain J. M. Gupta M. B. महाशय (जिनके साथ अवतक केवल दो ही दिनका परिचय था ) मोटरसे आये और मकानमें उपर आकर मुझले कहने छगे - 'I came to you as a friend and not in my professional capacity' 'आपके एक द्वात्रके द्वारा मैंने सुना कि आपकी स्नी प्रश्यन्त पीड़िता है, इसे सुनकर अुझसे रहा नहीं गया । सनमें आया कि आप निश्चय ही डावटरको दिखलाते हैं, ऐसी अवस्थामें Professional etiquette के लिये बिना बलाये जाना उचित नहीं है, परन्तु भीतरसे एक ऐसी आवाज आयी जिससे मैं रुक न सका। इसीलिये मैं उन्हें देखनेके छिये आया हैं। मैंने तत्काल अपने बन्ध डाक्टर श्चसरनाथ बन्दोपाध्याय महाशयको भी बुला लिया। दोनोंने मेरी सीको देखा और गृप्त महाशयने कहा-'भीभवाब क्या चाहते हैं ?' भैंने कहा-इन्हें लखनऊ ले जाया जा सकता है या नहीं। उन्होंने उत्तर दिया Pulse (नाडी) ही नहीं है, दरवाजेंसे बाहर निकालते ही Heart fail हो जायगा और मणिकणिकाको जाना होगा। मैंने कहा कि 'आप जो अच्छा समभें वहीं करें।' फिर गुप्त सहाशयने कहा-'मैंने पश्चियां करनेवालींस पूछा था. उन्होंने बतलाया कि आज कुल एक तोका पेशाब हुआ है, और एक तोखा दूध भी नहीं पिया है। कई -दिनोंसे नींद नहीं घायी, अतएव जिससे नींद आवे और प्रातः कल भूख छगे, वही उपाय करना उचित है।' तस्काछ ही उन लोगोंने विचारकर श्रीपध दी और उसी मन्ध्याको नींद्र था गयी। इसरे दिन प्रातः रागिणी भूखके कारण कल सानेके लिये माँगने लगीं । डाक्टर गुप्त दूसरे दिन प्रातः-काल भाकर बोले कि 'कल बीमारीको बिना ही सममे दवा दी थी। अब यह देखना चाइता हैं कि क्या बीमारी है और इसमें कौन-सी औषध देनी चाहिये।' मैंने उनको पहले विनकी सारी बार्ने कह सनायी और कहा 'कल अगवानने भीषध दी है, अब भाग भूख भी उठाकर दे देंगे तो यह बच जायनी।' उन्होंने परीचा करके कहा कि रोग Typical Scarvey है। कहना नहीं होगा कि श्रीरासकी क्यासे और उनकी चिकित्सासे मेरी की धत्यन्त शीज रोगमूल हो गर्वी । मेरी की भीरामकी कुपासे ही अच्छी

हुई, इस बातको डाक्टर अमरनाथ बाबू भी मुक्तकवढसे स्वीकार करते हैं। क्योंकि उस अवस्थामें रोगीको अच्छा करना मनुष्यके छिये ग्रासाध्य था।

मनुष्यका मन अस्यन्त दुर्बल तथा साधारणतः अकृतज्ञ है। इसिकिये जो हो गया है उसे बहतेरे Chance या काकतालीय संयोग कहेंगे। परन्त इसी विश्वासके उत्पर अर्थात भगवत्क्रपाके उपर मैंने एक ग्रन्थ किया है जो श्रन्य किसी प्रकार भी मुक्तमे नहीं लिखाया जा सकता था। प्रभुने यदि उसे मंगलजनक समस्त और मुझमें वास्तविक लोक-हित-वत देखा ने। यह ग्रन्थ प्रकाशित हो जायगा । वे यदि समक्रों। कि उससे मङ्गल नहीं होगा तो वे सङ्गलमय प्रभु इसको कदापि प्रकाश नहीं करेंगे। सहस्रधा प्रार्थनीय मेरे शिव कभी अशिव न होंगे। अतएव इसके प्रकाशित होनेपर भी रामकी क्रपा, और प्रकाशित न होनेसे भी राम (भगवान्) की कृषा समझकर मैं धन्य होऊँगा। प्रन्य आयुर्वेदकी शीषध और वृक्षलतादि-सम्बन्धी (Ayurvedic Materia Medica and Pharmacology ) है, अभी छपानेसे अनुमानतः १५-१८ खरहों में (प्रत्येक खरह ५०० एष्ट) समाप्त होगा, इसके छिये मैंने विन्ध्याचल दो वर्ष. हिमालयमें चार वर्ष और भ्रान्यान्य स्थानीमें प्रायः १२ बर्यतक शास्त्रोक्त भेषजीका अनुसन्धान किया है। मैंने इसमें सम्भवतः २० वर्षतक १६ घण्टा तथा कुछ वर्ष ( प्रायः ५ वर्ष ) बीम धर्ग्ट प्रतिदिन परिश्रम किया है। इसप्रकार परिश्रम करना मैंने चायबागानमें मीखा था। इञ्जिनियर होते हुए आयर्वेटोक ऑफ्य-सम्बन्धी पुम्तक विखनेमें मेरा प्रयोजन केवल भगवत-इच्छा ही है। इसके लिये पहाबकी कन्द्राओं में छः वर्ष धुमना पदा। उनकी कृपान होनेसे इसप्रकार परिश्रय-साध्य विषयमें कभी मैं योग नहीं दे सकता था।

परम भावसे विश्वास करनेथे ही वह जीवनको जाकर्षण कर लेता है भीर तभी मिन्नकी प्राप्ति होती है। इसमें भक्तिकी मात्रा बहुत ही कम है किन्नु यही होसियो-पेथिक हाई डैक्यूरानके समान कार्य करती है, इस बातको मैंने प्रत्यन देखा है। भनाथ-बन्धु भगवान् दीनोंके उपर बड़ी तथा करते हैं, मैं जानता हूँ कि मेरे कोई सहारा नहीं है, इसीसे प्रभुने इतनी कृपा की। मैंने देखा कि भायुवेंद्रीय भोषियों में बड़ी गदयद मची है, एकके स्थान-में दूसरी ही चीन स्थवहारको हाथी जाती है, इसीकिये अगेषि-निर्णयका भार भगवान् ने मेरे उपर दे दिया ।
यही समझकर यह परिश्रम किया गया। मैंने कभी सोचा
ही नहीं कि मेरी पुस्तक प्रकाशित होगी या नहीं, अथवा
हसे कोई पदेगा या नहीं । पीछे जब पुस्तक प्रायः समाप्त
हो चळी तो मैंने देखा कि हस पुस्तकको सचित्र प्रकाशित
करने में चार छाख रुपये छाँगे । तब मैं कई देशी नरेशों के
पास गया परन्तु कहीं भी सफळता नहीं हुई । मैंने समझा
कि मेरा काम अभी श्रीरामके मन-छायक नहीं हुआ ।
इन्छ और स्थाग तथा परिश्रम नहीं करनेसे साधना सिद्ध
होनेवाछी नहीं है । किन्तु यदि मैं पहले जानता कि चार
छाक रुपये न होनेसे यह प्रन्य प्रकाशित नहोगा तथा

यदि मुझे इस मन्यके प्रकाशनसे यरा किंवा अर्थ-प्राप्तिकी आशा रहती तो कदापि इस मन्यके जिल्लनेमें इतना कटोर परिश्रम नहीं करता। भगवान्की कृपासे ही इसप्रकारके माव मेरे मनमें नहीं उठे थे। उनके प्रीत्यर्थ ही मैंने इस काममें हाथ ढाला था, प्रकाशित होनेके जिये नहीं।

शिवने चायवागानसे लौटे हुए कुलीके द्वारा ३० खबडों-में ऐसे प्रन्थ लिखवाये, जिनके छपनेपर १४००० पृष्ठ हो सकते हैं। इसके लिये में उनको सहस्रों बार प्रणाम करते हुए कहता हूँ कि—

> मूकं कराति बाचालं पंगुं कंघयतं गिरिम् । यत्कृपा तमहं बन्दे परमानन्दमाधवम्॥

## (३६) श्रीनिळिनीमोहन सान्याल एम० ए०

१-इस विष-संसारके प्रत्येक अंशकं।—चाहे वह वह-जगत् हो, चाहे जीव-जगत्, चाहे मनुष्य-समाज—
भलीभाँति निरीक्षण करनेसे हमें इस बातका अनुभव होता है कि यह ठाट किसी विराट् सत्ताका प्रकाश है। इसके छोटे-से-छोटे पदार्थके भीतर भी जो सृष्टि-कीशल, रचना-नेपुष्य तथा अनिवार्य नियमका परिचय मिछता है, उसमे स्पष्ट छपछम्भ होता है कि किसी विचारशीक सत्ताके द्वारा यह सारा जगर् नियन्त्रित हो रहा है। अतप्व हमारे सुल-दुःल उसीके अधीन हैं। जब इस बात-की अनुभृति होती है, तब बच्चे जैसे माताकी गोदका आश्रय मिछनेसे अपने आपको मय-शून्य तथा परम सुली समझते हैं, वैसे ही इस विपद-संकुळ भव-सागरमें हमारा एक आश्रयदाता है, यह समझकर हम निःशक्त हो जाते हैं और सन्तोष अनुभव करते हैं, अतप्व हमें ईश्वरपर विश्वास रखना अस्यन्त आवश्यक हैं।

२-यदि ज्ञान-बुद्धि-विचार-सम्पन्न कोई महान् सत्ता इस विश्वकी चालक न हो, तो क्या यह अनियममे ही चल रहा है, क्या यह आकस्मिकताका ही छीला-क्षेत्र है ? यदि ऐसा ही होता, तो मनुष्यकी नैतिक तथा धार्मिक बुद्धि अर्घ-होन हो जाती और मनुष्य-समाजको उन्नतिकी शहपर चक्रनेकी आवश्यकता न रहती। ३-ईश्वर-विश्वास मानव-मनकी एक तीव आकांक्षा है। सभीमें यह मनोभाव पाया जाता है। जब मनुष्य अपने आपको असहाय, निःसक्त वा व्यथित समझता है, तब वह ऐसे एक देवताको खोजता है, जो उसके दुःखका मोचन कर सकता हो—जिसपर वह निभर कर सकता हो। इस देवताकी शरणमें आकर उसे सान्त्वना तथा बल मिकते हैं।

समुख्य यह भी चाइता है कि इस जीवनके कहांको झेळते हुए भौर सस्य तथा शुद्ध राइपर रहते हुए वह उस पार पर्टुचेगा तब उसे भविष्य-जीवनमें भी उस देवताका आश्रय सिलेगा, जिससे वह शान्ति और आनम्द-का उपभोग कर सकेगा।

४-आयुकी वृद्धिके साथ-साथ ईश्वरपर मेरा विश्वास इदतर हो रहा है, और भाइन्दे उनके आश्रयमें रहने-की आकांश्वा बदती जा रही है। मेरे जीवन-कालमें मेरी बहुत-सी प्रार्थनाएँ उन्होंने पूर्ण की हैं। आप मले ही हँसें, परन्तु मैं धीरे-घीरे श्रीकृष्ण भगवान्को हर वस्तुमें अनुभव करने छगा हूँ, यद्यपि मैं अभीतक रिपुओंके बहामें हूँ।

#### (४०) श्रीप्रज्ञानपादजी

आपके प्रइनोंके जवाब देनेके पहले 'ईश्वर' के अर्थके सम्बन्धमें सुम्पष्ट धारणा होनी चाहिये। 'तस्व' या 'सस्य' को 'ईश्वर'का 'प्रस्यय' वाचक समझनेसे 'सन्त्' ही है और वह है 'एक' धीर 'श्रद्धितीय' जिसका लिंग---में हैं। शास्त्रीय-भाषामें कहनेसे---

'पकमेवादितीयम् ' 'साऽहमस्मि ।'

जं भी कुछ कहा जाय, सब कहनेके मूलमें, सब भापेक्षिक (Relative) सत्यके आवार-स्वरूप, मैं हैं निरपेच (Absolute), पारमाधिक सस्य । मेरे अस्तित्व-के अपर ही 'सब कुछ' ( सुकसे अखग, प्राग्मेतर ) का अस्तित्व निर्भर करता है। मैं ही 'सब कुछ' की 'पद्वी' हैं। मैं अपनी 'महिमा' में ( स्वे महिम्नि ) में स्थित हैं । परिदृश्य-मान 'संसार' या 'भव' के भीतर ओतप्रोत होकर 'स्थिर' या 'अचब्रक' मैं स्थित हैं। सुतरां सुक्तमे 'अछग' कुछ है नहीं, जो सब माल्यम होते हैं-वे सब ही सिर्फ 'मानी' हैं---'हैं नहीं,' सिर्फ 'मानी' हैं। सब कुछ मेरी ही 'महिमा' है। मैं जैसा चाहूँ (यदि मैं चाहूँ तो ) वैसा ही हो जाय, क्योंकि मेरे अतिरिक्त और कुछ न रहनेके कारण मेरे मंकरूपके विरुद्ध कुछ बाधा हो नहीं सकती । मेरा प्रभाव अप्रतिहत है । जब मैं कुछ 'चाहने-वाका' 'सङ्करप करनेवाला' मालूम होता हैं-- उस समय मेरे क्रियाशील रूपका उदय होता है,-अर्थात् 'मन' का उदय होता है। वह मन 'अहम्' का अभिमान करता है. अतः उसके साथ 'अहंकार' युक्त रहता है; यही अहंकार अथवा सन 'अभिनिवेश' के कारण क्रमशः अपने 'स्यापक' रूपमे इटते-इटते मानी सीमावत सण्डरूपकी प्राप्त होता है। उस समय वह अपने व्यक्त, खगर, चुद्र रूपको ही अपना सत्य रूप समस्त्रकर अपने अव्यक्त, धनन्त, बहुन सत्य रूपको भूल-सा जाता है। धनः वह अपनी असहाय, उपाधियुक्त अवस्थासे विद्वात होकर अपनेसे अतिरिक्त, आम्मेतर किसी सर्वेशिकमान् तयाकिथत ईश्वरकी कल्पना करता है और उसमें 'शकि', 'दया', 'बल' ब्रादिके किये प्रार्थना करता है। परन्त वह कभी भी अवनी सरय स्थितिसे, जो कि अनस्त, अप्रतिहत-शक्ति है, अज्ञता न हो सकतेके कारण, जभी उसके चन्द्रर 'वीव संकक्य'

ध्ययवा किसी विषयके छिये 'तीव इच्छा' का उदय होता है, तभी उसके सारे अस्तित्वके ग्रंगोंमें शक्तिका स्फ़रण होता है,-उस शक्ति-रफुरणसे, उस इलचलसे उसका अय्यक्त, धनन्तशक्ति, सर्वव्यापक मन जग जाता है और उसकी उस 'तीव इच्छा' के अनुसार काम हो जाता है। सुतरों काम वह स्वयं ही करता है-पर, अपने अज्ञानके कारण, अपने अध्यक्त रूपका ज्ञान न रहनेके कारचा बहु उस कामका कर्ता अपनेसे अखग, आस्मेसर ईश्वरको समझ लेता है-यदि वह काम प्रिय हो। कामके 'अप्रिय' होनेसे उसका कर्ता शैतान है, ऐसा समझ बैठता है। इस रीतिये अपने अज्ञानके कारण, अर्थात् अपने अव्यक्त सस्य रूपके सम्बन्धमें अज्ञानके कारण ही धारमेतर ईखर और शैतानकी कस्पना हो जाती है। किन्तु तस्वतः मन हो सय कुछ करता है—सब कुछ मनही है--'सर्व मन एव' और यह मन सर्वशितमान, सर्वव्यापी, अमन्त आदि गुर्णीये (जिन गुर्णीका भारीप श्रज्ञान भारमेतर ईश्वरपर करता है ) भूपित है--जिसका दिग्दर्शन 'शिवसंइक्ष्यसूत्रीं' में ['तन्मे मनः शिवसंकल्प-मन्त्' व प्रवंद करता है। थोड़े में --

में हूँ, — ईश्वर में ही हूँ। मुझसं अलग चौर कुछ नहीं है। अतः में जैसा चाहता हूँ वैसा ही होता है! अवस्य यह चाहना मेरा होना चाहिये। इसमें 'म्यकः' और 'अन्यकः' में विरोध न होना चाहिये। 'अन्यकः' की इच्छाके अञ्चलार सब कुछ हो रहा है। इस विषयका ज्ञान न रहने के कारण 'न्यकः' उसकी चपना काम समझ नहीं पाता।

प्रश्नीका बसर---

९, २. ३-ऐसं ईश्वरपर विश्वास न करणा निरर्धक है। अपने अस्तित्वके सम्बन्धमें किसका सम्बेह है १ 'सब कुछ' पर सन्बेह हो सकता है, पश्न्यु सन्बेह करनेवाके 'में' के अस्तित्वपर सन्बेह कीन करेगा ?

४-'द्या' शब्द निरर्थक है, श्रांशिक दृष्टिका, अञ्चान-का फल है। द्या-निष्दुरता आदि सभी कुछ स्वयद-दृष्टिसे होते हैं। इस जीवनकी प्रत्येक घटना अपनी तास्काछिक इच्छा (श्रव्यक) से ही सम्भव हुई और हो रही है— यह बात अब सुम्पष्ट है।

# (४१) इ० भ० पं० लच्मण रामचन्द्र पाङ्गारकर बी० ए०, सम्पादक 'मुमुश्च'

ईश्वर-विश्वास प्रकाश है, और अविश्वास अन्त्रकार है: इसमें एक भावारमक वस्तु है और दूसरी इसके विपरीत केवल अभावात्मक । मैंने अपने सारे जीवनमें प्रायः प्रकाशमें चलनेकी चेष्टा की है और इसीलिये अन्धकार-पर विचार करना भी मेरे लिये चारयन्त कठिन है । ईश्वर-में विश्वास ईश्वर-प्राप्तिकी पहली सीड़ी है। यह वालीका विषय नहीं, बल्कि रहम्यसय धानन्दका विषय है; और इस विषयमें में अपनी असमर्थताका अनुभव करता हूँ। तथापि उस मराठी कृषिके अनुसार कि 'पक्षिगण विस्तृत आकाशमें अपनी शक्तिके अनुसार ही उद्देत हैं, उसी प्रकार मन्ष्य भी अपनी शक्तिके अनुयार (अनन्तशक्तिमस्पन्न) भगवानका चिन्तन अथवा गुण-कीर्तन करते हैं' मेरे समान पासर जीव उस प्रयक्क्षमें लगनेका साहम करता है, जिसमें तुलसीदास और तुकाराम-जैसे महान सन्त असमर्थता प्रकट करते हैं ! भगवत-सङ्गीत या प्रार्थना आत्माका मंगल-सर है, उससे गायक भक्त पवित्र और तलीन हो जाता है ।

मेरे मामने चार प्रश्न रक्खे गये हैं---

इनमें ये पहले तीन प्रश्न एक-ये हैं और आस्तिकता अथवा नामिकतासे सम्बन्ध रखते हैं: चौथा प्रश्न वैयक्तिक है और अधिक उरक्रष्ट है। मेरे विचारमे तर्क, युक्ति अथवा हेन्द्रों में नाम्तिक पुरुष आस्तिक नहीं बनाये जा सकते; और न तर्कद्वारा आम्तिक ही आस्तिकताकी श्रीर बढता है। तर्कतारा हम प्रेम नहीं करने । हम विश्वास या प्रेम इसीलिये करते हैं कि वसा किये विना हम रह नहीं सकते। माता-पितामें हमारे प्रेमका कारण तर्क नहीं है। प्रेम सरभवतः एक अन्तम्तरव है, जिसको कुछ मनुष्य साथ लेकर जन्मते हैं और कुछ बिना साथ लिये । भक्त प्रह्लाद-🕏 विषयमें कहा जाता है कि भगवानुमें उनका स्वाभाविक ब्रेम था--- 'तस्य नैसर्गिकी रतिः' एकनाथ महाराज कहते हैं कि वह जनमरे मक्त थे, जनमरे ही वह भगवत-प्रेमी और मगवान्के लेकक थे। सम्मव है यह पूर्व जन्मोंके सकर्मोंका फरू हो । शुद्ध, स्वाभाविक और निर्दोष प्रेम एक (ईश्वरप्रदत्त ) उपहार है। कहा जाता है कि कवि बीर और दार्शिक उत्पन्न होते हैं, बनाये नहीं जाते । इसलिये विशिष्टरूपसे भगवानुका प्रेमी भी प्रेमको साथ

लेकर ही उत्पन्न होता है। इससे यह कक्षापि नहीं समझना चाहिये कि अविश्वासी पुरुष कभी विश्वासी बन ही नहीं सकता । मैं एक ऐसे मनुष्यको जानता हैं जिसने पचास वर्षीतक ईश्वरकी उपेक्षा करने हुए पापमय जीवन बिताया। अचानक उसका परिवर्तन हुआ और श्रपने जीवनके अन्तके इस वर्षीको उसने यथार्थतः हो सन्त-जीवनके रूपमें बिताया । मेरा विचार है कि कहर से-कहर नाम्तिक भी ईश्वरमें विश्वास, यहाँतक कि प्रेम भी कर सकते हैं । कोई भी ऐसा पापी नहीं हो सकता जो सन्मार्गपर न आ सके और कोई ऐसा नास्तिक नहीं हो सकता जो आमिकताकी ओर न छौट सके। उपर जिस मन्द्यका भैंने सङ्घेत किया है, उसे अचानक एक धर्मारमा यो विके सरसङ्गका सुध्रवसर मिला और वह छः सहीने उनके साथ रहा, अन्तमें एक दिन प्रातः-काल वह पापी एक सन्तके रूपने परिवात हो गया। मेरा कथन यह है कि नास्तिक पुरुष तर्क श्रीर यक्तियों ये नहीं बल्कि ईश्वर-प्रेमी और धर्मात्मा पुरुषोंके सहवासये ही आस्तिक बन सकता है। सरमङ्ख्या नगवस्त्रेमी पुरुषोंका सहवास एक महती कियारिमका शक्ति है जो चट्टानों की तोड-फोडकर उसपर पवित्र जलका सोता बहा देती है। श्रजामिल, अधासुर, बजवभू, बकासुर, पिंगला प्रभृति इसके उदाहरण हैं। रामायणके प्रणेसा महिये वालमीकि इसके सुन्दर उदाहरण हैं। यहाँतक कि गोस्वामी न्छसीदासजी भी अपनी स्त्रीके उपारमभये सरपथको ब्राप्त हुए हैं। गोस्वामी तुलसीदासजीने ठीक ही कहा है कि --

'बिनु सत्सङ्ग विवेक न हाई।'

ईश्वरमें विश्वास करना ईश्वर-प्राप्तिकी प्रथम सीदी है। अद्भा, भाव, विश्वास, निष्ठा इन सबका एक ही अर्थ हैं— ईश्वरके अस्तित्वमें उपक विश्वास। अद्धाहीनता ईश्वर-प्राप्तिक समस्त साधनोंपर पानी फेर देती है। विश्वाससे भगवान् में भक्ति, रित या प्रेम होता है। भगवान् और भगवान् और भगवान् ही सृष्टिये प्रेम ही भक्ति है। अद्धा ही ईश्वरीय ज्ञानका हार हैं—'अद्धावांश्वभते ज्ञानम्' कहा है, 'तर्कवान् छभते ज्ञानम्' कदापि नहीं। समस्त तर्क और युक्तियाँ उसके सामने क्षीण हो जाती हैं, अथवा उसमें लीन हो जाती हैं, बहु हुन सबसे परे हैं—'यो हुद्धेः परतस्तु सः।'

वह बुद्धि, मन तथा इन्द्रियों मे परे हैं। जब तम एक बार उन्हें प्राप्त कर लोगे, तब बुद्धि, मन, इन्द्रियाँ और शरीर, यही क्यों, अखिल विश्व उसके द्वारा परिचालित तथा उसीमें स्थित अनुसूत होगा । वस्ततः प्रभुके सिवा कुछ है ही नहीं। बस, केवल एकमात्र ईसर ही हैं। वहीं सब कुछ हैं। अपने आएको उसमें मिटा देना ही ईचर-प्राप्ति है। ऋग्वेडका 'नासदीयसुक्त' श्रीर भगवड़ीताका 'त्रेय' ( अध्याय १५ श्लोक १२ मे १**म**) जहाँतक शब्दकी शक्ति है वहाँतक ईश्वरके परम सस्य भावको अभिव्यक्त करते हैं। यद्यपि ईश्वर भावना नहीं बहिक सत्य तत्त्व है । उसकी प्राप्तिके लिये उच्चतम साधना आवश्यक हैं। उसके लिये सन्ध्यको किसी सार्गका **प्रानुसरण** करना **हो**गा। केवल जानने और विचारनेसे ही काम नहीं चरेगा. बिह्क जीवन और आचरणमें उसमें होना और बनना पदेगा। भक्ति या प्रेमके द्वारा छाप उस सग्या और निर्गणम्बरूप परमारमामें एकश्वको प्राप्त हो सकते हैं। एक ही अनेक है और धनेक ही एक है। अच्छा, वह मार्ग कौन-सा है ? आपको कहाँ मिरेगा ? कौन उसे हिस्सलावेगा ? जो उस मार्गसे जाकर वहाँ पहुँचे हैं. उनके सिवा कौन उस मार्गको दिखला सकता है ? केवल सन्त-महारमा ही उस मार्गको दिखला सकते हैं। स्वानुभवके बलपर वह बतलाते हैं कि ईश्वर नुम्हारे भीतर है, उसकी खोलो । सार्ग और साध्य दोनों एक ही हैं । उपनिषद. गीता. भागवत, संसारके समन्त धर्मग्रन्थ, तथा साधु-महात्माओंके लिखे प्रत्योंका म्वाध्याय, नित्य दैनिक सन्ध्या, पवित्र सन्दिरी और तीथौंका दर्शन करना, दृषित प्रन्धीं, सन्दर्भी और सम्भावर्णीये वचना-यह समस्त माधकाँके लिये (विशेषकर प्रारम्भिक साधकाँके लिये) कुक आवश्यक साधनाएँ हैं। हुनये आत्मा पवित्र होता है, बक्कि यह प्रतीति होती है कि आत्मा सदा ही पविच है। ईश्वरका स्वागत करनेके लिये अपने इदयक्ष्पी मन्त्रिका हार लोल दो और फिर देखों कि वह वहाँ पहलेसे ही सीजूद है। नुम्हारे शरीर-यन्त्रका सञ्चालक भी तो वही है। जैसे भक्त भ्रव कहते हैं-- 'बो मेरी रसनामें वाशीका सखार करता है, हाथ और पैरोंको चलाता है, मुझे शब्द-श्रवणके योग्य बनाता है, तथा मेरे समस्य शरीरमें व्याप्त है उसकी मैं देखता हूँ-उसके किये सेवा नसस्कार को ।' ईयर इसारे भीवर है और

बाहर भी। समस्त धर्म साधन हैं। अहक्कारको नष्ट करके यह अनुभव करना कि केवल वही एक है और वही सब कुछ है, साधन कहलाता है। वही क्यापक और व्याप्य है, वह साकार है और निराकार है। वह सगुण है और निराकार है। वह सगुण है और निराकार है। वही सब कुछ है। वह 'सत्यं शिवं अहेत' है। विश्वास, श्रद्धा, प्रेम तथा अनुभूति आरमाके लिये अत्यन्त ही शक्तिप्रद और मानन्दप्रद होते हैं। ईश्वर-विश्वासी सहज ही आन्तरिक शत्रुओंका सामना करना है और शक्तिसम्पन्न होता है। नाम्तिकका अवस्थवन क्या हो सकता है? तन, धन, जन और मित्र समय पहनेपर नहीं ठहरते। बेचारा नाम्तिक अकेला पह जाता है? आन्तिकके लिये भगवान उसकी शक्ति तथा आनन्दके नगम होते हैं। 'संशयारमा विनहयति' और 'न मे भक्तः प्रश्रयति' ये दो दिशाएँ हैं, इनमेंसे नुम जो चाहो, जुन सकते हो।

भगवान् ने दुनियाके महान् ग्रन्थ भगवतीतामें भपने भक्तीको बहुत-से आखासन-वाक्य निये हैं---

- (१) 'बागक्षेमं वहाम्यहम् ।'। १.। २२)
- (२) 'ददामि बुद्धियांग तं येन मामुपयान्ति ते।'
  (१०। १०)
- (३) 'तेषामञ्चानजं तमः नाशयास्यात्मभावस्थः ।' (१०।११
- (४) तेवामहं समुद्धत्ती मृत्युसंसारसागरात्। (१२। ४)
- ( ५ ) अहं त्वा सर्वपोपस्यो मोक्षयिष्यापि माशुचः ।' ( १८ । ६६ )

आस्तिकके लिये स्वयं श्रीभगवान् इसप्रकार धपने ऊपर जिस्सेवारी जेते हैं। परन्तु नास्तिकके लिये कोई आधार नहीं है! उसे किसके द्वारा और कहाँसे सहायता मिल सकती है! आस्तिकके लिये भगवान्के ये आसासन किलेबन्त्योंके समान हैं और वह इनके भीतर जगरप्रमुके द्वारा रिचन हुआ सुखाने विश्वाम करता है। भगवद्गक और भगवन्-प्रेमी माता-पिताकी सन्तान होनेके कारण धार्मिक वातावरणमें पाले-पोसे जाने तथा अपनी सुद्र और विस्तृत यात्रामें धार्मिक पुरुष-चिथोंके सत्सङ्ग-में रहनेके कारण, एवं धाध्यारिमक साहित्यके अध्ययकका ज्याची होनेके कारण मुखे कभी हंस्टके व्यक्तियों विश्वास करनेके किये तर्ककी आवश्यकता नहीं पड़ी। मैं सर्वा ही अपने शरीरके रग-रगमें उसके अस्तित्वका अनुभव करता था। उसकी दबा मेरी मुल-सम्पत्ति है, उसकी करुगा मेरा कवच है. उसका चिन्तन मेरा परम आनन्त है. तथा उसके भक्तोंके साथ सम्भाषण मेरा स्वर्ग है ! क्या मछली-को पानीसे प्रेम करनेके जिये शिक्षा देनेकी आवश्यकता है ? मैं कह चुका हैं कि शक्त प्रह्लादका ईश्वरके प्रति नैसर्गिक (स्वाभाविक) प्रेम था। अपने लिये ऐसा कहना असङ्गत जान पहता है: परन्तु इसमें सरयताकी कुछ भी कमी नहीं। जिसप्रकार जलकी धाराके साथ पुष्प बहुता जाता है उसी प्रकार मेरा मन भक्ति-ग्रहाके प्रवाहमें प्रवाहित होता चला जा रहा है। मैं भगवानुमें विश्वास और भक्ति रखता है। सम्भव है कि सुझे छदयकी प्राप्ति देशमे हो. परस्त सस्त-महारमाओंद्रारा सञ्चास्तित भगवद्भक्तोंकी सेनाका एक त्रुख सिपाडी डोनेमें डी सुद्रो पुरा सन्तोप है। मेरी गाड़ी जो मार्गच्युत हो गयी थी, अब दरुम्त हो गयी है और अब मैं अपनेको उसकी खत्रकायामें सुखी और सुरक्षित पाता है जो मेरी जीवन-रूपी गाड़ीका गार्ड और डाइवर दोनों है। मेरे समन तकं, युक्तियाँ और हेत् बहुत पहुरे श्रद्धाके पात्रमें विस्तीन हो गये हैं। मेरे मन, बुद्धि तथा आत्मापर उन्होंने अधिकार कर लिया है। यस वही, केवल वही, एकमात्र श्रकेला वही रह गया है, उसके सिवा और कछ भी नहीं है। ओह ! उसके चिन्तन और प्रेममें कैसा आनन्तका सागर उछख रहा है ! कैसा परमानन्दका स्रोत बहता है !

अब मैं यह स्पष्ट करना चाहता हूँ कि मैं नास्तिकताके चक्करसे किसप्रकार बचा। सन् १८९४ ई० में मैं पूना फर्जुमन-का रेखमें पदता था, यह एक परिवर्तनका युग था। प्राचीनताका स्थान नवीनना प्रहण कर रही थी। हमारे अधिकांश शिक्षित पुरुप पाश्चारय आचार-विचारसे प्रभावित हो रहे थे। पचीस वर्षतक महागष्ट्रके शिक्षितोंके मनपर मिल, रोक्सर चौर हक्सले शासन करते रहे। हमारे चंप्रेजी और लाजिक (तर्कशास्त्र) के अध्यापक फर्जुसन-कालेजके पिसिपल श्रीयुत चागरकर महाशय थे। वह एक महान् सजन पुरुष थे, तथा सामाजिक सुचारके कर्णधार समसे जाते थे। यह अपने कालेजके विचार्यियों तथा साधारण जनतामें अपने सर्वप्रिय पत्र 'स्वारक' इत्तर क्वीम आवनार्योका प्रचार करते थे।

उन्होंने प्राचीन साहित्य और प्राचीन आचार-विचारीसे मुख मोइ छिया था। वह देश-भक्त थे, परस्तु पाश्चारय सम्यताका उनके ऊपर पूर्ण प्रभाव था । मुझे विद्यार्थीके रूपमें उनके साथ छः वर्षीतक रहता पदा। वह खन्नमखुला नाम्तिकवादका प्रचार करते थे । हिन्द-धर्म, शास्त्र और प्रस्पेक प्राचीन बातके प्रतिकृत उनके लेखोंका नवयवकींके अपर बढ़ा ही प्रभाव था और धवतक है। युक्ति धौर तर्क उनके प्रधान अस थे भौर उनके हारा बड़ी ही निष्ठरतामे उन्होंने प्राचीन आचार-विचारके उत्पर आक्रमण किया था । उनकी प्रेरणासे श्रविश्वास (नाम्तिकता) का जाद सुझपर भी कास कर गया। सैंने सोचना आरम्भ किया कि संसार बिना ही ईश्वरके निराक्तम्ब है। मेरा मन ईश्वर-विश्वास और अविश्वासके बीच विश्वर्शित होने लगा । मेरे घर और कालेजके प्रभावों में परस्पर यद मच गया। आस्तिकताकी गोदमे श्रजानकी श्रोर जाते समय एक वर्ष-तक मुझे ब्याक्लना और विषादका श्रनुभव होता रहा। मैं निराश, संशयप्रम्त और क्रिकर्तव्यविमुद बना रहा। परन्तु में तो श्रद्धा, सन्तोंके जीवन और सन्त-साहित्यके प्रचार तथा पुनरुद्वारके लिये नियुक्त किया गया था, अतएव भगवान्ने मुक्ते नास्तिकताके गर्तसे निकालना चाहा। एक दिन सार्यकालके समय मैं पुनासे ३० मील दर पुक पहाड़ी के शिखरपर ध्यान कर रहा था. मैं अचानक इस परिवर्तनशील दश्य जगतकी नश्वरतामे निक्लकर निग्य निर्विकार ब्रह्मावस्थामें जा पहुँचा । आधे घरटेतक मैं अपने आपको पूर्णतया भूल गया और पूर्णानन्दमें निमिजित हो उठा । वह एक प्रकारकी समाधि थी। यहीं मेरे अन्तर्जीवनमें परिवर्तन हो गया। मुक्ते एक नवीन जन्म प्राप्त हुआ। यह समाधि-दशा मुक्ते अकस्मात् और केवल भगवानुकी दयासे प्राप्त हुई थी। क्योंकि उस समय मैं श्चवनी चोरसे कोई चेष्टा करनेयोग्य नथा। श्रीर नयह वह समाधि थी जो थोगाभ्यासके द्वारा प्राप्त होती है। मैं पर्यभ्रष्ट हो रहा था। दयासय प्रभुते मुझे बचाया। मैं अनुसब करने लगा कि प्रभुने अपने आपको सदाके लिये मेरे सामने प्रकट कर दिया। मुक्ते विश्वासके लिये एक आश्रय मिल गया धौर मैंने अपने खोये हुए विश्वासको पुनः पा लिया। दूसरे ही दिन देंने रामदास और तुकारामके ब्रन्थ खरीदे श्रीर नवीन दृष्टिसे उनकी सावनाओं में प्रविष्ट किया । बबसे बीबा और भागवत, ज्ञानेश्वर और एकनाथ.

रामदास और तुकाराम मेरे उत्साइ-वर्द्धक साथी हो गये। अध्ययन और ध्यान, तथा धार्मिक महारमाखाँके सरसङ्गसे मैं अपनेमें शक्तिका अनुभव करता हैं। मैं उस सन्दर पथका पथिक हैं जो ईश्वरस्वकी ओर ले जाता है। मैं आज भी अपने उस पुराने प्रोफेसरको श्रद्धा तथा प्रेमकी दृष्टिसे देखता हैं । मेरे विषयमें किसीको भ्रान्ति न हो, इसलिये मैं स्पष्ट कह देना चाइसा हैं कि मुक्ते अभीतक ईश्वरकी प्राप्ति नहीं हुई है। मैं अभीनक अपनी उपासनाको ईश्वरीय द्याके साथ हटतापूर्वक बढ़ानेमें समर्थ न हो सका हैं। इस बातमें मैं अस्थिर धीर श्रपराधी हैं। परन्तु मैं इतना कइ सकता है कि विश्वाससे श्रद्धांकी ओरका तथा श्रद्धाये ईश्वर-प्राप्तिकी ओरका मार्ग सौम्य, मुखप्रद और शानन्दमय है। ईश्वर सचमुच महान् और द्याल है; हम उसे जितना चाहते हैं उसकी अपेक्षा कहीं श्रीधक वह हमें संसार-सागरसे उद्धार करनेके लिये चिन्तित रहता है। वह समल दीन-दुली और विपद्गमन जीवोंको प्यार करता है, उनके छिये उसकी करुणाका पार नहीं। हमारे अपने कस्यागके लिये वह हमलोगींसे पूर्ण भारम-समर्पणकी ग्राशा करता है। वह विवस्ता गोपियोंसे-निःस्वार्थ प्राणियोंसे. जिन्होंने कामनारूपी समन वस्त्रोंको दर फेंक रक्खा है, सदा प्रेम करता है। यह अनुप्रहमे पूर्ण है और माताके बास्सल्य-प्रेमसे भी अधिक प्रेमपूर्वक हमारी और देखता है। इमें अपनी और बढ़ते हुए देख, वह सदा सहायता करनेके लिये तैयार रहता है। हमें आगे अर्थात् अन्तरारमा-की ओर बदना चाहिये। वह हमारे समीप है, हमारे भीतर और बाहर है तथा सृष्टिके प्रत्येक रूपमें अभिन्यक्त हो रहा है। वह हमारी उन्नतिकी निगरानी करता है. और हमें अपनी श्रोर ले जाता है। हम समल प्राणियांके ऋषमें उसके साथ प्रेम करना सिन्हें । हमें आनुन्दित होना चाहिये कि इस उस प्रमुके हैं और उसके मोतर हैं। उपनिषद कहते हैं कि वह आनन्यस्वरूप दै-- रसो वै सः।' भगवान् तुकाराम कहते हैं कि वह आनम्द-सिन्धु है ।

मुझे अपने प्रारम्भिक जीवनकी एक घटना याद काती है जिससे ईश्वर-प्रार्थनाकी सहता सिद्ध होती है। उस समय मैं केवल आठ वर्षका था। मेरे पिता रामभाउ इस्यस्त धर्मान्सा पुरुष थे। वह प्रतिदिन प्रात:काक चार

बजे उठते, म्नान करते और फिर शोपहरतक पूजामें बैठे रहते । वह प्रतिदिन सम्पूर्ण गीताका पाठ श्रीर विष्णु-सहस्रनामके दस पाठ करते थे। आधनिक पुरुष उन्हें सम्भवतः शिक्षित 'educated' न कहं, क्योंकि वह प्रामीण थे और केवल टूटी-फूटी संस्कृत जानते थे, अंग्रेजीसे बिएकुल अनजान थे। परन्तु जीवनकी पवित्रता तथा भारमाकी अकिकी इष्टिये वह अदितीय थे। उस समय इस पुनासे १६ मील पश्चिम और आलम्दीसे लगभग १२ मील उत्तर एक गाँवमें रहा करने थे। यह वही आलन्दी तीर्थ है जहाँ गीताके प्रसिद्ध भाष्यकार और महाराष्ट्रके प्राचीन कवि और वार्शनिक जानेश्वर महाराजकी समाधि है। उस आठ वर्षकी अवस्थामें में मुख्डोंके रोगये बाकामत था, दिनमें मुक्ते चाठ या दम बार मुच्छी आ जाती थी। मेरी माता तथा मेरे दसरे सम्बन्धी मेरे जीवनसे निराश हो गये थे। मेरे पिता बहुत ही नि:म्प्रह थे। एक बार वह लोगोंके बहुत कहने-सुननेपर बाध्य होकर पूनाके चतुर डाक्टरॉको दिखलानेके लिये सुभे ले चरे। उन्होंने मुझे बैलगाडीमें बिठाया और गाडीवानसे पुनाके बदले आरुन्दी छे चलनेके लिये कह दिया। इसप्रकार हम ब्रालन्दी प<sup>र</sup>ेचे । पवित्र इन्द्रायगी**में स्ना**न किया और ज्ञानेश्वरके सन्दिरमें गये । संरे पिताने भक्तिपर्वक पूजा की भीर मेरे निरको श्रीजानेश्वरके चरणोंमें रख दिया. तथा ऑंबोंमें श्रीम् भरकर हुन्य भरकर जोरसे प्रार्थना करने लगे--'हे ज्ञानेवर ! हे मेरी माता ! मैं इस लड़केको नुम्हारे चर्णों में रखता हैं। मैं तुमसे बदकर कोई उत्तम वैद्य नहीं जानमा और न नुम्हारे चर्यातीर्थमे बदकर उपयोगी कोई औषध ही जल्मा है। में इस खबकेको मुम्हारी सेवार्से अर्पण करता हैं । तुन्हीं इसके साता-पिता और रक्षक हो, यदि तुम्हारी इच्छा हो तो इसकी रक्षा करो । यह तुम्हारी द्यापर छोड़ दिया जाता है।' सखे और यथार्थ प्रार्थीकी प्रार्थना सुनी जाती है, उसकी कामना पूरी होती है। मैं शपधार्यक यह घोषित करता हैं कि तबसे मुझे इस भौतिक शरीरमें एक बार भी मुख्की न आयी । इसप्रकार मैं अपने जीवनमें एक दुष्ट रोगसे बचा था और बचपनमें ही क्षपने पुज्य पिताके हारा महाराष्ट्रके अवतार चौर प्रधान सन्त ज्ञानेश्वर सहाराजके श्वरवॉर्सि मैं अर्पण कर दिया गया था । जानेश्वर माताकी जब !

# (४२) पण्डित श्रीमदनमोहनजी शास्त्री, प्रिं० मारवाड़ी-संस्कृत-कालेज, काशी

(1)

8—यह उस समयकी घटना है जब मैं चौदह वर्षका था। पञ्जाब गया था। वहाँ मेरे निनहारूके छोग धाये भीर मुझे घोड़ेपर सवार कराकर ले चले। मैंने अपने ठाकुरजीको भी साथ ले किया था। राम्तेमें मेरे धन्य साथियोंने अपने-अपने घोड़े दौड़ाये। मेरा घोड़ा भी उनके पीछे दौड़ने लगा। मुसे सवारी करनेका पूरा अभ्यास न था, इससे मैं घोड़ी ही दूर जाकर घोड़ेसे गिर पड़ा। पास ही एक नहर वहे नेगने बह रही थी, मेरे ठाकुरजी उसमें जा गिरे।

बहुत छान-बीन की, पर पता न छगा । फिर तो में अधीर हो उठा । मेरे साधियोंने मुझे बहुतेरा समझाया-बुझाया, पर मेरी अधीरता बढ़ती ही गयी। वह छोग मुझे समझा-बुझाकर अपने घर गये और मैं अपने मामाके घर गया । परन्नु ठाकुरजीका वियोग मुझे असझा था । मैं अनाथके समान ज्याकुछ होकर रोता रहा । मुझे सान-पीनेकी ह्बछा ही नहीं होती थी । मेरे मामाके घरमें सब जोग मेरी इस अवस्थान बहुत ही उदास हो गये । भोजनके छिये जब उन छोगोंने आग्रह किया तो मैंने कह दिया कि अब तो जबतक ठाकुरजी न मिलंगे, शका ग्रहण न करूँगा ।

सल्त्याको मेरे माना-पिता भी का गये। सुने रोता हुआ देखकर उन्होंने सुने आधासन दिया और जबरन् दूज पिलाया। दूजके घूँट बढ़ी कठिनाईसे मेरे गलेके नीचे उतरे। रोते-रोतं सल्त्या हो आयी और रोते-ही-रोतं मैं गतको सो गया।

सोनेपर मुझे एक स्वम दील पदा। एक सुन्दर पुरुष मेरे ठाकुरजीकी हाथमें छिये हुए घाया और उसने मुक्त कहा—'छो अपने ठाकुरजीकी। पहचानो तो, यही न तुम्हारे ठाकुरजी ?'मैंने उनके हाथसे धपने ठाकुरजीकी छे छिया और में मन-ही-मन धानन्दित हो उठा। परन्तु नींदके टूटते ही न तो वह मनुष्य ही रहा और न ठाकुर-जी ही मेरे पास रहे। मैं पक्ताने छगा और फिर मुझे निरासाने का थेरा।

वूसरे दिन प्रात:काल दो घगटे दिन चढ़रेपर सबस्य मिली कि डाकुरजी मिल गये। घटना इसप्रकार हुई कि जिस समय मेरे ठाकुरजी नहरमें गिरे थे, उस समय उसमें बाद धायी थी। फिर पीछे पानी कम हो गया। बहाँ एक खी अपने एक लड़केको साथ लेकर वस्त्र धोनेके लिये गयी। ठाकुरजीके सोने और मेरे रोनेकी खबर तो फैल ही रही थी, बाजकने ठाकुरजीको किनारे पाया और उस खीने उससे उन्हें लेकर एक धार्डमीके द्वारा शीव ही मेरे पास भेजवा दिया।

अपने स्रोये हुए ठाकुरजीको पुनः पाकर मुझे जो आनन्द हुआ उसका वर्णन नहीं किया जा सकता। फिर तो ठाकुरजीकी पूजा करके और उनका प्रसाद पाकर में कृतार्थ हो गया। मुझे इस घटनाका वर्णन भेजत समय इर छग रहा है, कहीं में द्रवहनीय म बन्हें।

( ? )

करीय साठ वर्षकी यात हैं । बायू शिषद्यालजी अपनी पत्नीको साथ ले प्रजाबसे काशी पहुँचे और वहाँ जाकर उन्होंने यह निश्चय किया कि परमातमा जैसे रक्षों, वैसे ही रहकर निर्वाह करेंगे पर मोचदायिनी काशीको न होड़ेगे । महला नीची ब्रह्मपुरीमें उन्होंने एक होडा-सा मकान खरीदा । साधारण कारोबार शुरू किया और सदाचारपूर्वक सरकतासे भगवान्का भजन करते हुए भगवत्-शरण होकर जीवन बिताने लगे।

एक दिन रात्रिको उन्हें एक स्वम हुआ। भ्रानन्द-कन्द् नन्द-नन्दन मुरछोमनोहर श्रीकृष्णचन्द्रजीने उन्हें दर्शन देकर कहा—'भाई! मैं तुम्हारे मकानकी दीवालमें हूं। पास ही नाजी वह रही है। उसमें बड़ी दुर्गन्ध आती है। मुद्दे यहाँसे निकालो।' इस स्वमके देखते ही शिवद्याष्ठजीकी आँखें खुज गर्यो। सामने देखा तो वह परम मनोहर मूर्ति गायब है। इस विचित्र स्वमसे उन्हें बड़ा ही कुत्ह्छ हुआ। नाना प्रकारके संकर्प-विकस्प मनमें उठने लगे। सबेरा होते ही उन्होंने कुछ विद्वानोंसे इस विचयपर सम्मति माँगी। एक विद्वान्ने कहा— 'भाई! स्वमकी बात है, इसमें क्या कहा जाय हाँ, जाब भगवान्की प्रार्थना करके सोना; पदि पुनः वैसा ही स्वम हुआ तो कल विचार किया जायगा।' पियदतजीको विश्वास नहीं हुआ, उन्होंने यह कहकर सरस्व शिवदयास्न-जीको टाल दिया।

उन्होंने वैसा ही किया। सोनेके पूर्व पवित्रतापूर्वक शुद्ध हृदयसे भगवान्की प्रार्थना करके सोनेपर पुनः वैसा ही स्वप्न हुआ। भगवान्ने पुनः उसी मनोहर मृतिसे दर्शन दिया और बोले—'तुम दूसरे छोगोंसे क्यों पूखते हो ? क्या मैं तुम्हें व्यर्थ ही आदेश देता हूँ ?'

बस, क्या था! शिवद्याळजी चॅकिकर उठ बैठे और भगवत् सारण करते हुए उन्होंने ज्यों न्यों रात बितायी। प्रातः होते हो राजों को बुलाकर मकान खुटवाना शुरू कर दिया। उनके इस कामको देखकर पड़ोसके छोग तरह-तरहकी बातें करने और हेंसने छगे। इतनेमें एक मजदूरने जैसे ही दीवालमें एक झटका मारा, वैसे ही च्रेके एक देलेमें सटी हुई भगवान् चृन्दावन-विहारी छालकी एक मनोहर स्वर्ण-मूर्ति यकायक नीचे गिरी। उस समय वहाँ कितने ही की-पुरुष-वच्चे का थे। श्रीशिवद्याल-जीकी छोटी कन्या भी, जिसका नाम मुझादेवी था, वहाँ खड़ी थी, उसकी निगाह उस देलेमें विपकी हुई मूर्तिके ऊपर पड़ी और उसने शीघ ही कहा—'देखिये बाबूजी, यह क्या चीक है ?'

शिवव्यालजीने जो भगवान्ही उस स्वर्णमयी मनोहर मूर्तिको देखा, वह आनन्दसे उछल पड़े। उनके हर्षका पारा-वार न रहा । वह प्रेम-गद्भद हो उठे, प्रॉब्सेंसे अधुधारा बह चली । भगवान्की उस मूर्तिको ढेलेसे अलग करके विद्वानोंको बुलाकर बन्होंने विधिपूर्वक पूजा करके एक घरमें स्थापित किया । उसी दिनसे दग्पति भ्रीभगवान्छी सेवामें तन-मन-धनसे लग गये। दिन-रात ठाकुरजीकी चर्चा और भ्राचीमें बीतने लगे।

अब भगवान्की कृपासे उनके व्यवहारमें भी उन्नति होने छगी। कुछ ही दिनों में उनके पास काफी सम्पत्ति हो गयी। उन्होंने उस सकानको नये ढंगसे बनवाया। चौमासा, सर्दी, गर्मीके छिये ठाकुरबीके निमित्त भाँति-भाँतिके सामान, श्रक्षार आदिके समारोहमें ही उनके दिन बीतने छगे। बब तो उनकी निष्ठा हतनो वदी कि जो कुछ करना होता सब भगवान्के बागे निवेदन करते बौर उनसे जो आदेश होता उसीके अनुसार बाचरण करते।

सुख-दुःख, शादी-गृमी सब प्रकारके व्यवहारमें ठाकुरजीकी आज्ञाका पालन करते हुए उन्होंने धपने जीवनमें अन्त समयतक भगवान्की सेवामें ही शान्ति छाम किया 1%

# ( ४३ ) स्वामी श्रीसत्यानन्दजी तीर्थ

1-धर्म, अर्थ, काम, मोचस्तरूप चतुर्वगंकी प्राप्तिके लिये ईश्वरको मानना चाहिये। आर्च, जिज्ञासु, अर्थार्थी और ज्ञानी चारों प्रकारके मनुष्य अपने-श्रपने प्रयोजनकी सिद्धिके लिये ईश्वरका आराधन करते हैं। सर्वतोमावसे समाराधन किये गये मगवान् श्रपने आराधकके वशीभूत होकर उसके सकल मनोरथोंको पूर्ण करते हैं। मगवान्की तुष्टि मगवान्को नहीं माननेसे नहीं हो सकती, अतः मगवान्की सन्नुष्टिके लिये भगवान्को मानना चाहिये तथा मगवान् हो केवल सस्य, आनन्द और ज्ञानस्वरूप हैं। सर्वतिरिक्त निखल प्रपञ्च असस्य, दुःखमय और कह है अतः सिद्धनानन्दस्वरूप मगवान् ही माननेयोग्य हैं। अथच भगवान् ही सब प्राण्यियोंके हृद्यमें अन्तर्यामिरूपसे विराजमान होकर उनकी अपनी वासनानुसार उन्हें

ग्रुमाग्रुभ-मार्गमें प्रेरणा करते हैं अतः वह ग्रुभ-मार्गमें ही हमारी बुद्धिवृत्तियोंको प्रेरणा करें—एतद्यं भी भगवान्की अनुकूछता-प्राप्तिके छिये भगवान्को मानना चाहिये। जिसके अज्ञानमे यह संसार-आज विजृम्भमाण हो रहा है और जिसके ज्ञानमे इसमे मुक्ति होती है, उस आग्म-तत्त्वके साक्षाव अपरोद ज्ञानकी प्राप्तिके जिये भी मगवान्-के चरणा ही शरण है। अत्रप्त यह कहा गया है—

यर्द्धन्त्रनाम वरणेवणयोठमकया

वेतोमहानि विविदे गुणकर्मजानि ।

तिसम् विशुद्ध उपहरमतः आत्मतत्त्वं

साक्षाद्ययामहृद्दशोः स्वितृप्रकाशः ॥

२-पूर्वप्रकोत्तरमें द्वैयरको माननेसे जो-जो साम

#### गज-उद्धार



जब लग गज बल अपनो बरत्यो नेक सरघो नहि काम। निर्वल है बल राम पुकारघो आये आधे नाम॥

हणंन किये गये हैं ईश्वरको न माननेसे उनका अकाम ही प्रथमतः हानि है। केवल यही नहीं, किन्तु आसुरमाव-प्राप्ति-पूर्वक घोरतर नरककी भी प्राप्ति होती है, एवं हष्ट-नाश और अनिष्ट-प्राप्तिकप हानिसे वचनेके किये भी ईश्वर आराधनीय है। ईश्वरको न माननेवाले हिरयसकशि उ, रावय, कंग्र अन्ति असुर जगत्की ब्रशान्तिके हेतु हुए हैं

चतः ईश्वरको न माननेसे जगत्की भशान्तिरूप हानि भी होती है।

३-ईश्वरके अस्तित्वमें सबसे प्रवछ प्रमाण श्रुति (वेद ) है। चत्रपृष श्रीम्यास भगवान् उत्तर मीमांसामें 'शाख-योनित्वात' इस सुत्रमें शाख (श्रुति ) को ही परमात्मा-के विषयमें प्रमाणरूप ने उपन्यास करते हैं, तथा शाखका कारण भी परमात्माको ही निरूपण करते हैं। ×××

--1>13100000\$1€1--

## (४४) श्रीमहम्मद हाफिज सय्यद एम० ए०, लन्दन

१-क्योंकि ईश्वरमें विश्वास करना अक्षय शान्ति और सुका ध्रव मार्ग है। जिन कोगोंको इस बातका ज्ञान है कि दारीर, मन और बुद्धि नहीं है, विल्क इनकी अपेक्षा कोई एक महान् वस्त् है, उन्हें अनुभव होने सगता है कि उनके पास मन और बुद्धिको अपेक्षा कोई अधिक स्थायी बस्तु है जो उनके अन्दर निवास करती है। यह आरमा है जो विकार, क्षम अथवा मृत्युको नहीं प्राप्त होता । यह सदा सम रहता है । इस आत्माके ज्ञान तथा अनुभवसे मनुष्य काळान्तरमें भगवस्त्राप्ति करता है। जब भगवत्त्राप्ति हां जाती है तब मनुष्य शान्ति, विभूति और भानन्य-सब कुछ पा जाता है जो मानवी प्रयक्षका प्रधान जक्ष्य होता है । इम इन्द्रियोंके विषयरूपी जहस्रमें इसीकिये भटकते रहते हैं, चणिक और तुच्छ वस्तुओंके पीछे दौहते रहते हैं-कि कहीं क्षणभरके छिये भी हमें सुख मिल जाय परन्तु जब इसको उनसे सन्तोष नहीं होता, तब इस उनकी अपेक्षा अधिक स्थायी वस्तुकी खोज करते हैं। तब इसारा ध्यान अन्तर्मुख होता है और इस देखते हैं कि इमारे अन्वेपग्का विषय इमारा अपना ही आएमा है। आत्माका वाम्तविक स्वभाव आनन्द है इसलिये जो सनुष्य अपने आरमामें ही रममाण रहना सीखते हैं वह स्वभावतः प्रभूत आनन्दको प्राप्त करते हैं। हमारा हो आत्मा सब-का आत्मा है। आत्मा एक ही है जो समानरूपसे सबके हृदयमें निवास करता है। यही आत्माओंका आत्मा और प्राणींका प्राण है, यही जीवन है और आश्यन्तरिक प्रकाश है। इस एक आत्माको जानना ही सबको, ब्रह्मको, परमारमाको जानना है। भारमा जीवारमाके रूपमें सबतक कदापि यथार्थ शान्ति और सुखका श्रनुभव नहीं कर सकता, जनतक उसे परमारमाका प्रत्यक्ष नहीं होता।

जब मनुष्य अपने दैनिक जीवनमें अपनी वास्तिक सत्ता अर्थात् भारमाका अनुभव करता है तभी उसे परमारमाका प्रस्यद, ज्ञान, विश्वास और निष्ठा होती है।

२-इस प्रभका उत्तर भी पहले प्रश्नके उत्तरमें ही आभासित हो चुका है। उँचे दृष्टिकोणमें ईश्वरमें विश्वास नहीं करनेमे ईश्वरका कुछ नहीं बिगड़ता, विके उस मनुष्यकी ही हानि होती है जो विश्वास न रखनेके कारण अपनी सत्ताके शाश्वत श्रोतके साथ सम्बन्ध रखने तथा उसके ज्ञानके द्वारा प्राप्त होनेवाली शिक्त, शानित और आनन्दसे विश्वात रह जाता है। निम्न तथा विकासके दृष्टिकोग्रासे कोई हानि नहीं है। मनुष्यके विश्वास या अविश्वासके द्वारा ईश्वरकी वास्तविकता अथवा शाश्वत सत्ताका हास या विकास नहीं होता।

ईश्वरकी सत्ताका चाहे कितना ही खण्डन अथवा निषेध किया जाय इसमे उसमें किश्चित भी कमी नहीं भा सकती । वह सदा ही विद्यमान रहता है। याज जो ईश्वरमें विश्वास नहीं करते वह कल या दूसरे जीवनमें अपना मत बदल सकते हैं। समय आनेपर सबको विकस्तित, प्रसरित और उञ्जत होना पहेगा। मनुष्य जैसे ही विकसित होता जाता है वैसे ही कमानुसार ईश्वरकी सत्तामें उसका विश्वास भी बदता जाता है।

३-कोई नहीं, क्योंकि ईश्वरके अस्तित्वके समर्थनमें जो हेतु या प्रमाख सामान्यतः उपस्थित किये जाते हैं के सन्तोषप्रव नहीं होते । कार्य-कारण-भाव, कर्तृत्व, नियामकता तथा पाप-पुर्य-सम्बन्धी हेतु ईश्वरमें निष्ठा ज्ञानेके क्षिये पर्याप्त नहीं होते । इनपर गम्भीर आक्षेप हो सकते हैं। उनका यहाँ विस्तृत विवेचन नहीं किया आ सकता । प्रमाण और अस्यन्त निश्चित प्रमाणका आविर्माव मनुष्यके मनमें तब होता है जब वह उस आरमानुमवके मार्गपर चलने खगता है जिसका उक्षेत्र इपर्युक्त पंक्तियों में किया जा सुका है। ४-ईश्वरकी द्यासे सम्बन्ध रखनेवाली अपने जीवनकी किसी घटनाका वर्णन मैं नहीं करना चाहता, इसप्रकारकी घटनाएँ मेरे लिये सदासे प्रश्चर प्रमाणमें होती आयी हैं।

#### \_\_\_\_

#### (४५) हनुमानप्रसाद पोद्दार

इन प्रश्नीपर बहुत बड़े-बढ़े प्रातःसारणीय प्रज्य-चरण महारमाओं चौर विद्वानीने उत्तर छिखने-छिखनानेकी कृपा की है, फिर मुक्त-सरीखा न्यक्ति क्या किले ? पहले तीन प्रश्नॉ-पर तो कुछ जिल्लनेकी सावश्यकता ही नहीं। कारण, प्रथम तो ईश्वरके खरूप भीर तत्त्वका यथार्थ ज्ञान भगवत्-प्राप्त-पुरुषोंको ही होता है। और जिनको होता है वे भी वाणी-द्वारा उसका निर्वेषन नहीं कर सकते । इसरे 'ईश्वरांक'में और इन प्रश्नोंके उत्तरमें यथेष्ट बातें कही भी जा चुकी हैं। तीसरे मेरा कोई अधिकार भी नहीं। वास्तवमें अनुभव-की रष्टिसे सो ऐसे प्रश्न ही नहीं बन सकते। इसके सिवा ईमारका जो कुछ वर्णन होता है, वह अधरा ही होता है। वर्णनका विषय ईश्वर, यथार्थ ईश्वर-स्वरूपसे बहुत ही नीचे इतरा हुआ होता है। जो बुद्धि-मन-वागीके परेकी चीज है, उसका कोई क्या वर्णन करे ! निर्मुण रूप स्वसंवेच हैं। सगुण-साकार रूप ऐसा मनमोहक और पागल बना देनेवाला है, जिसको देसकर जनक-जैसे ज्ञानी राजर्षि चकित और **डम्मल हो जाते हैं। भगवान् श्रीराम-छन्मण्**को पहले पहल देखकर राजविं अनक, महर्षि श्रीविश्वासित्रसे कहते हैं---कहृद्द नाथ मुन्दर दांउ बालक । मुनि-कृत-तित्रक कि नृप-कुत-पालका। सहज विशासक्य मन मारा । शकित होत जिमि चन्द चकारा ॥ इन्हुहि विकोकतः अति अनुरागा । बरवस ब्रह्मसुखि मन त्यागा ॥

शतप्त इन प्रभोपर मैं कुछ भी न क्लिकर, चतुर्थ प्रश्लेक दसरमें कुछ किस्तनेकी चेष्टा करता हूँ।

सिंदानन्द्वन श्रीमगवान्की सत्ताका प्राणीमात्रको पद्ध-पछ और पद-पद्पद प्रत्यक्ष होता है। भगवान्की सत्तासे ही सबकी सत्ता है। कहने और सुननेवाखा चेतन-सत्ता-भारी प्राणी भगवान्की सत्ताको अस्वीकार कर ही नहीं सकता, बो करता है बहु उन्मत्त प्रकाप करता है और प्रकारान्तरसे भगवत्-सत्ताकी ही भोषवा करता है।

इसी प्रकार, इस जिस स्थितिमें स्थित होकर इस समय किया कर रहे हैं, उस स्थितिमें, ईश्वर केवड स्थिदानम्बयन दोनेपर मी, ईश्वरकी द्याका भी बैसे ही पछ-पछ और पद-पद्पर प्रत्यक्ष होता है जैसे उनकी सत्ताका। भगवान्की द्यासे मनुष्य अपने जीवनमें ऐसे-ऐसे महान् विछक्षण अनुभव करता है जिनके सम्बन्धमें सहसा सर्वसाधारणके सामने कहना-सुनना मोहवश अविधासके उत्पादन करनेके सिवा और कुछ फछ उत्पक्ष नहीं करता। जिन दिख्य और अछौकिक रहस्पोंको भगवत्-कृपामे भगवत्-प्रेमी जान पाता है, कहा जाता है कि वे हतने गुढ़, हतने स्क्ष्म और हतने गम्भीर होते हैं कि न तो उनकी किसी छौकिक प्रमाणमें सिद्धि की जा सकती है, न किसीकी छौकिक बुद्धिमें वे वातं आ सकती हैं और न उनके प्रकट करनेकी कोई आवश्यकता ही होती है।

इतना सब होनेपर भी वे बातें इतनी सत्य, इतनी प्रायक और इतने तथ्यकी होती हैं कि तूसरेको सममाने और उनके सत्य सिद्ध करनेका साधन या उपाय दृष्टिगोचर न रहनेपर भी, जिसको वे प्राप्त होती हैं, उसके छिये वे उतनी ही अपरोक्त हैं जितना अपने छिये अपना आरमा । एक मनुष्यको किसी अत्यन्त एकान्न स्थळमें किसीके द्वारा अमर फल प्राप्त हो जाय और वह उसके महान् स्वावका अनुभव करनेके साथ ही उसे खाकर अमर हो जाय और किर वह चाहे इस बातको प्रमाणोंसे, युक्तियोंसे सिद्ध न कर सके तो इससे न तो उसका अनुभव मिष्या होता है और न उसे दूसरेको समसाकर उससे सचाईका प्रमाणपत्र लेनेकी आवश्यकता ही रहती है। इसी प्रकारकी अनेको रहस्यमधी बातें भगवन्-कृपास अकोंके अध्यास्म-क्रीवनमें हुआ करती हैं, पर उनका पता उनको और उनके अगवान्को ही होता है। भगवान् कहते हैं—

सावते। इदयं महां सातूनां इदयं त्वहम् । मदन्यते न जानन्ति नाहं तेभ्यो मनागिष ॥

ज्यों-ज्यों मनुष्य भगवत्-कृपाका अधिकाधिक प्रत्यक्ष करता है त्यों-ही-त्यों वह भगवत्-रहस्यके राज्यमें प्रवेश करता है, परम्यु-- 'मगवतरसिक रसिककी बातें, रसिक बिना कोट समुद्दी सकेना।'

ऐसी रहस्यकी वातोंके विषयमें मैं क्या छिखूँ ? मेरी तो बही प्रार्थना है कि दैवीसम्पदासम्पन्न प्रेमी महापुरुषोंके जीवनकी ऐसी, ईश्वरकी द्यासे होनेवाछी दिव्य घटनाओं-की सम्यतापर पूर्ण विश्वास करनेमें ही छाभ है।

सांसारिक विषयों में तो भगवान्की द्या स्थूख-रूपमें भी दर्शन देती रहती है। परन्तु मनुष्योंको यह एक महाभ्रम हो रहा है कि धन-जन-मान आदि मांसारिक बस्तर्श्वोकी रक्षा और प्राप्तिमें ही वे भगवानकी दया समझते हैं, उनकी अप्राप्ति और विनाशमें नहीं। वास्तवमें भगवानुकी दया दोनों ही प्रकारमे होती है। कई बार मनुष्यके जीवनमें ऐसी घटनाएँ होती हैं जो उस समय देखनेमें बड़ी भयानक, अवाञ्छित, दु:खदायिनी और भपनी इच्छाके प्रतिकृत प्रतीत होनी हैं और उस समय सनुष्य भ्रम-वश नारदके सीहकी भाँति भगवानुको कोसने भी लगता है, परन्त जब उनका अन्तिम परिखाम प्रकट होता है, तब सोट-निशाका नाश होता है और भगवद-नुबहरूप भवनभाम्करके विषय प्रकाशसे उसका मन-पन्न प्रफृष्टित हो उटता है। उस समय उसके रोम-रोममें अपने-आप ही भगवानके प्रति हार्दिक कतज्ञताकी ध्वनि निकलने लगती है, चित्त उस चिन्ताहरण चतुर-पृहामणि-के चिन्तनमें संलग्न हो जाता है। वास्तवमें विषयी पुरुषोंकी दृष्टिमें जो अग्रम घटनाएँ हैं, वही प्रमारमाकी प्राप्तिके मार्गमें ईश्वर-दयाका एक प्रकारका प्रकाश है, जो साधक-के यधार्थ कल्याणके लिये ही संघटित होती हैं।

मनुष्यके जीवनमें इसप्रकारकी अवाध्यित भौर मनो-वाध्यित फलके रूपमें प्रकट होनेवाली दयाके दर्शन अगिएत बार होते हैं; मेरे जीवनमें मो ऐसी ध्याणित घटनाएँ हुई हैं और हो रही हैं। परन्तु न तो उन सबका स्मरण ही रहता है और न, जिनका स्मरण है उन सबके प्रकाश करनेका स्थान, सुधवसर और संकल्प ही है। यहाँ सिर्फ मीतके मुँहसे बचनेकी तीन घटनाझोंका वर्णन करना खाहता हूँ, जिनसे भगवानुकी सत्ताका कुछ पता लगता है।

(क) सन् १८१६ ई० में श्रासाममें मयानक भूकम्प हुआ था, उस समय मेरी उन्न छनभाग चार वर्षकी थी। शिखांग (आसाम) में हमारा कारवार था। मेरे वादाजी कनीरामजी वहाँ रहते थे। पिताजी

कलकत्तेका कारवार सँभाएते थे । माताजीकी बहुत छोटी डम्रमें मृत्यु हो जानेसे मेरी दादीजीने मुझको पाछा। उनका मुझपर जो खेह था एवं उन्होंने मेरे लिये जितने कष्ट सहै, उसका बदला में हजार जन्म सेवा करके भी नहीं चुका सकता। उनके जीवित रहते मैंने इस घोर परा ध्यान नहीं दिया. अब पछतानेसे कोई साभ नहीं। जिनके माता-पिता आदि जीते हैं, उन्हें बढ़ा सौमाग्य प्राप्त है, वे जीभर उनकी सेवा करके आनम्द लुट छें, नहीं तो पीछे मेरी तरह पश्चात्तापके सिवा प्रस्यक्ष सेवाका धौर कोई साधन नहीं रहेगा। अस्तु। मैं दादीजीके पास शिलांगमें रहता था। मेरी एक बुआ भी वहीं आयी हुई थीं, उनके दो सन्तान थीं - एक कन्या और एक पुत्र । वे दोनों मेरे समवयस्क थे। हम तीनों साथ-साथ खेला करते । भूकम्पके दिन हमारे निकटवर्सी श्रीभजनकार श्रीनिवासके यहाँ किसी इतका उद्यापन था। उनके यहाँ हमें भोजन करने जाना था। युशाजीके होनी बालकोंने जानेसे इन्कार कर दिया, मैं श्रकेला ही गया, वे घरपर रह गये। सन्ध्याका समय था, लगभग पाँच कते होंगे । मैंने श्रीभजनलाल श्रीनिवासके गोठके पी है रसोईमें जाकर भोजन किया, रसोईसे निकलकर गोडेमें घम ही रहा था कि घरती बढ़े जोरमे काँप उठी, मैं चित्राया और मेरे श्रास-पास पत्यरोंकी वर्ष होने लगी। सारा सकान सिनटों में ही ध्वंस हो गया। मैं दब गया । परन्तु आश्चर्य ! मेरे चारों श्रोर पत्थर हैं, उनपर एक तस्ता था गया और उसके ऊपर पत्थरींका पहाड़ । मैं मानी खोहमें-- काली गुफामें पह गया। पता नहीं, वायुके आने-जानेका रास्ता कैये रहा, परन्तु मैं मरा नहीं। भूकम्प बन्द होनेपर मुसनधार वर्ष हुई और उसी समय इमारे बगलके एक गोर्डमें आग लग गयी, चारों और हाहाकार मचा था। कीन दवा, कीन बचा, कुछ पता नहीं। दादाजी हम तीनों बाखकोंकी स्रोजमें लते । मेरी बुग्राके दोनों बालक गो ठेके परधरोंके नीचे मरे मिले। मेरी बड़ी बुभाजीके पौत्र मुझये कुछ बड़ी उन्नके श्रीरास गोयनकाकी भी छाश मिली, इँइते और पुकारते दावाजी अञ्जनलाल भीनिवासके गोठके पास भाये। वे बढ़े जोरसे पुकार रहे थे 'मझ मझ ।' मैंने आवाज सुन को। तन्हा-सा वालक था, भयभीत था, रो रहा था, परम्तु न साखुम किस प्रेरणासे मैंने चकिमर बोरसे बत्तर दिया, 'यहाँ हूँ, जल्दी निकालिये।' परयरोंका देर इटाया गया । मैं निकलकर दादाजीके गोदी चढ़ गया, उन्होंने हृद्यमे लगा लिया। दोनों रोने खगे। उनके रोनेके कई अर्थ थे! दादीजी तबतक अपने इष्ट श्रीहन्मान्जीको याद कर रही थीं। हन्मान्जीने उनकी पुकार सुनी,— यूशाजीके वालकोंके दबनेका दु:ल क्षग्राभर-के लिये कुछ हल्का हो गया।

तबसे शिलांगर्मे पत्थर-चूनेसे मकान नहीं बनते। तकते और टीनॉके ही होते हैं।

(ख) सन् १६१६ की बात है मैं वस्वई में रहता था। रातको अपने फफाजी श्रीलक्ष्मीचन्दजी छोहियाके घरपर, जो बम्बईसे कुछ दर बी० बी० एएड सी० आई० रेलवेके शास्ताकज-स्टेशनके पं० श्रीशिवदत्तरायजी वकीलके बँगडेमें रहते थे, जाकर खाया श्रीर सोया करता था। एक दिनकी बात है। रासको करीब म बजे थे, कृष्णपत्तकी अँधेरी रात थी। मैं लोकल ट्रेनसे जाकर शान्साक जके फ्राटफार्मपर उतरा । अब तो दोनों ओर फ्राटफार्म हैं, उस समय एक ही छोर था और रोशनीका भी प्रबन्ध नहीं था। न इक्षिनके सर्चछाइट थी। श्रीशिषदत्तरायजीके बँगलेमें जानेके लिये रेलवे लाइन लाँघकर उस और जाना पदता था। मैंने वेवकफी की। दौड़कर इश्विनके सामनेसे लाइन पाइ करने चला। लोकल देन एक ही मिनट टहरती है। में नया था, मैंने समझा, गाड़ी छुटनेसे पहले ही मैं लाहन पार जाऊँगा । परन्त ज्यों ही मैंने काइनपर पैर रक्ता त्यों ही गाडी छट गयी, परन्तु ईश्वरीय प्रेरणा और प्रबन्धसे उसी समय, किसी अज्ञात पुरुषने मेरा हाथ पक्षकर जोरमे खींच छिया । मैं दूसरी छाइनपर जाकर शिर पदा, गादी सर्राटेसे निकल गयी। तीन काम एक साय हुए - मेरा लाइन काँघने जाना, गाइी छुटना और अज्ञात व्यक्तिहारा खींचा जाना । एक-इी-दो सेकएडके विख्यवर्में मेरा शरीर चकनाच्र हो जाता। परन्तु बचानेवाछे प्रभूने उस अँधेरी शतमें उसी जगह पहले ही मुझे बचानेका प्रबन्ध कर रक्खा था । मैं थर-थर काँप रहा था, ईश्वरकी दयालतापर मेरा हृदय गदगद हो रहा था। आँखोंसे ऑस वह रहे थे। मैंने स्टेशनके पुँचले प्रकाशमें देखा, एक नौजवान बोहरा असलमान खड़ा ईस रहा है और क्ट प्रेयसे क्ट रहा है-- काइन्दा ऐसी गरूती न करना,

आज भरावान्ने शुम्हारे प्राया बचाये।' मैंने मूक अभिनन्दन किया, कृतज्ञता प्रकट की। छाइनपर रोड़ों में गिरा था, परम्तु दाहिने पैरमें एक रोड़ा जरा-सा गड़नेके सिवा सुक्ते कहीं चीट नहीं छा।। मैं दौड़कर घर चछा गया। और ईम्बरको याद करने छा।।

(ग) सन् १६२६ की बात है। मैं लक्ष्मणगढ़ ( जयपुर ) के भाई श्रीलच्छीरामजी चूडीवालाके धन और परिश्रमये स्थापित ऋषिक्छके उत्सदमें शरीक होनेको बम्बईसे जा रहा था। घटमदाबादसे दिल्ली-एक्सप्रेसके हारा रवाना हुआ । मैं सेकरह क्लासमें था, मेरे साथ एक छोटा बाह्मण-बालक ऋषिइलमें भर्ती होने जा रहा था। में इधरकी एक सीटपर सोया था और सामनेकी सीटपर वह सोया था। दूसरे दिन सुबह अन्दाज पाँच बजे थे। ब्यावर-स्टेशनपर एक टी० टी० महोदय हमारे हिब्बेमें सवार इए। मैं जिस सीटपर सोया था, उसीपर मेरे पैरोंके पास वे बैठ गये। मैं जग रहा था, अपने पैरें के पास किसीका बैठना मुझे अच्छा नहीं छगा, इससे शिष्टाचारके नाते मैं उठ बैठा। सोया था तब मेरा सिर सीटकी अन्तिम तीसरी खिदकीके पास था. जागकर बैठा तो वह खिकको खालो हो गयी. मैं बीचकी खिककी के पास बैठ गया और टी॰ टी॰ महोदय इधरकी सीसरी खिडकीके पास बेठे थे। तीनों खिड़कियाँ बन्द थीं, मैं टी० टी० महोदयके साथ बातें कर रहा था। इतनेहीमें पीछेसे बढ़े जोरकी भावाज हुई और दूसरी सीटपर सोये हुए ब्राह्मण-बालकने एक चीख मारी। हमलोग भौचछ रह गये। पीछे घुमकर देखा तो मालूम हुआ कि एक बहुत बदा पत्थर खिइकीके काँचके लगा, खिइकीका बहुत मोटा काँच च्र-च्र हो गया और उसके दुकदे उछल-उछ्छकर सब तरफ विखर गये। उसीका एक जरा-सा दुकड़ा बालकके सिरमें लगा था, इसीसे उसने चील मारी थी, मैं सोया होता सो अवस्य ही स्विषकीके पास मेरा सिर रहता और **व**ह जरूर ही पत्थर और काँचकी चोटसे टूट जाता। परन्तु बचानेवा रेने टी॰ टी॰ महोद्यको भेजकर मुक्ते प्रेरणा की, में बैठा हो राया और बच गया । यह घटना अक्षमेरके पास सकरेरा और सरधमा स्टेशनके बीचकी है। टी० टी० महोत्यमे कहा कि यहाँ अन्सर ऐसी घटनाएँ हुआ करती

हैं। फ्रजमेरमें टी॰ टी॰ महोत्यने कमरा साफ करवाया । भौर उन्होंकी कृपासे में शीशा तोब्मेके इस्रजामके बसेब्से सहज ही बच गया ।

अपने ही सम्पादकत्वमें निकक्षनेवाळे पत्रमें, अपने ही

किये हुए प्रश्नोंके उत्तरमें, श्रपने ही लीवनकी घटनाओंका वर्णन लिखना धष्टता है। लिखना नहीं चाहता था, परन्तु कुछ मित्रोंकी इच्छा देखकर अन्तमें संक्षेपमें दो-चार बातें लिख दी हैं। विहान् गुरुजन और पाठकाण चमा करें।

# चित्र-परिचय

भगवदाराधन—(रङ्गीन) अपरका मुखपृष्ठ, हिन्दू, मुसलमान, ईसाई, पारसी, राजा-प्रजा, साधु-संन्यासी, स्नी-पुरुष सब भक्तिभावसे भगवानुकी अर्चनार्मे रत हैं।

मगवान् श्रीकृष्णरूपमें—(रङ्गीन) ए॰ (ॐ) भगवान् श्रीकृष्णरूपमें बाँसुरी लिये विराज रहे हैं। ध्यान करनेयोग्य श्रश्यन्स ही मनोहर छृति है।

महर्षि वेद्व्यास-(साहा) ए० ८, महर्षि बेद-ब्यास प्रस्थानत्रयीकी रचना कर रहे हैं।

महर्पि पतञ्जिलि-(सादा) ए० ८, योगसूत्र, भ्याकरण, महाभाष्य आदि शास्त्रोंके स्वयिता महर्षि पतञ्जिक समाधिस्य बैठे हैं।

भाषात् मःस्यरूपमें-( रङ्गीत ) ए० २४, भगवान् मरम्यावतारके स्पर्मे हैं। विशेष विवरणके लिये 'दशावतार' शर्षक लेख एष्ट ४६३ देखिये।

महर्पि कपिल-(साता) ए० ४०, सांस्यशास्त्रके निर्माता महर्पि कपिल वनमें नदीके तटपर तप कर रहे हैं।

महर्षि जैमिनि—(सादा) ए० ४०, मीमांसा-शास्त्रके स्थिमिता महर्षि जैमिनि मण्डपर्मे बैठे यज्ञ-कुण्डमें हवन कर रहे हैं।

भगवान् कुर्मरूपमें—(रङ्गीन) ए० ५६, भगवान् कुर्मावतारके रूपमें हैं 'दशावतार' शीर्षक लेख एष्ट ४६३ देखिये।

महर्षि कणाद-(सादा) ए० ७२, वैशेषिक-शास्त्रके प्रणेता महर्षि कणाद अपने आश्रमके समीप वैठे प्रन्थ जिल्ला रहे हैं।

महर्षि गौतम-(सादा) पृ० ७२, न्यायदर्शनके रचियता महर्षि गौतम अपने आश्रममें बैठे शास्त्रार्थ कर रहे हैं।

भगवान् वराहरूपर्ने-( रङ्गीन ) पृ० ८०, भगवान् वराहावतारके रूपमें हैं। 'दशावतार' शीर्षक केल पृष्ठ ४६१ देखिये।

देवर्षि नारद-(सादा ) प्र• १६, देवर्षि नारदवी

भगवान्के प्रेममें भक्त हुए बीगा बजाते हुए हरि-नाम-कीर्तन कर रहे हैं और भगवान् वृक्षकी ओटमें छिपे अपने भक्तकी भावना देखकर मुग्ध हो रहे हैं।

महर्षि शाण्डिल्य-(सादा) ए० १६, महर्षि शारिडल्य मगवानुकी आराधना करके सामने बैठे भक्ति-सुत्र लिख रहे हैं।

भगवान् श्रीनृसिंहरूपमें - (रङ्गीन) ए० १०४, भगवान् श्रीनृसिंहावतारके रूपमें हैं। भक्त प्रह्लादकी गोदमें लेते ही आपका कोघ शान्त हो गया है श्रीर बड़ी ही स्नेहभरी दृष्टिये आप उसे देख रहे हैं। 'दशावतार' शीर्षक लेख एष्ठ ४६३ देखिये।

राजा जनक और शुकदेख मुनि-(सादा) ए० १२०, राजा जनक सिंहासनपर आसीन हैं। बालयोगी श्रीशुकदेव मुनि उनके यहाँ ब्रह्मज्ञान सीखने गये हुए हैं। राजाने उन्हें अपने सामने सुन्दर ऊँचा आसन दिया है। शुकदेव मुनि आसनपर बैठे विदेह महाराज जनकका उपदेश श्रवण कर रहे हैं।

भगवान् वामनरूपमें - (रङ्गीन) ए० १२८, भगवान् वामनावतारके रूपमें हैं। 'दशावतार' शीर्षक लेख पृष्ठ ४६३ देखिये।

भगवान् परशुरामरूपमें - (रङ्गीन) ए० १४६, भगवान् परशुरामावतारके रूपमें हैं। 'दशावतार' शीर्षक लेख ए० ४६६ देखिये।

भगवान् श्रीरामरूपमें (रङ्गीन) ए० १७६, भगवान् श्रीरामावतारके रूपमें हैं। 'व्शावतार' शीर्षक छेख ए० ४६६ देखिये।

मगवान् श्रीवलरामरूपर्ने-(सादा) ए० ११२, भगवान् श्रीवलरामजीके रूपमें इल और मूसख िकये विराजमान हैं। एष्ठ ४१३ देखिये।

नन्दनन्दन-(रङ्गीन) ए० २००, सगवान् नन्द-नन्दन गौके समीप खड़े वंशी बजा रहे हैं। कैसी मनोहर जब है! महर्षि वालमीकि—(सादा) ए० २०८, महर्षि वालमीकिजी वनमें सुगष्ठालापर बैठे ज्यान कर रहे हैं, उनके पास वनके हरिया, सिंह, मोर और गौ चादि अपने स्वभावको भूळकर प्रेमपूर्वक विचर रहे हैं।

भगवान् बुद्धरूपमें-(रङ्गीन) ए० १२४, भगवान् भीनौद्धावतारके रूपमें हैं। 'दशावतार' शीर्षक लेख पृष्ठ ४६६ देखिये।

भक्त-रक्षा-(सादा) ए० २४०, द्रौपदीका चीर दुःशासन सींच रहा है, भगवान् अन्तरिक्षसे चीर बदा रहे हैं, प्रसिद्ध कथा है।

मानान् किलक्रुपमें (रङ्गीन) ए० २४८, मगवान् श्रीकल्कि-अवतारके रूपमें हैं। 'दशावतार' शीर्षक लेख एष्ट ४६३ देखिये।

श्रीशङ्करान्तार्य-(सावा) ए० २१४, आचार्यप्रवर श्रीभाष शङ्कराचार्य महाराज अपनी शिष्य-मण्डलीको उपवेश दे रहे हैं।

श्रीविष्णु भगवान्-(रङ्गीन) ए० २७२, भगवान् विष्णुरूपर्मे शङ्क, चक्र, गदा, पद्म धारण किये कमलासन-पर स्थित हैं।

आदर्श हिन्दू-नारी-(सादा) ए० २८८, सांसारिक भोग-विकःसमें मन न कगानेवाली गृह-कार्यमें दक्ष हिन्दू-रमणी अत्यम्त प्रेमपूर्वक भगवानकी एका कर रही है। ऐसी देवियोंसे ही हिन्दू-गृहकी शोभा बढ़ती है। धन्य है वह परिवार, जहाँ इसप्रकारकी भगवज्रक्तिपरायणा सुषीका नारी निवास करती है।

श्रीनामदेवजी-(सादा) एड २म१, महाराष्ट्रके परम अक्त श्रीनामदेवजीने रोटियाँ बनाकर रक्खी थीं, भाप छपुरांकाको गये थे कि इतनेमें कुत्ता रोटी छेकर माग चछा। श्रीनामदेवजी, जो सबमें भगवान् देखते थे, उसके पीछे यह करते हुए दौड़ रहे हैं कि 'भगवान् रोटियाँ रूखी हैं, मुन्ने घी छगाने दोजिये तब भोग छगाइये।' भगवान्ने कुतेका रूप त्यागकर शक्कु-चक्र-गदा-पग्न भारण किये दृए अपने चतुर्मुलस्करुपये उन्हें दर्शन दिया।

श्रीभगवान् शंकर-(रंगीन) एष्ट २१६, भगवान् इंकररूपमें सुगछालापर ध्यानस्य बैठे हैं।

श्रीरामानुजाचार्य-(सादा) पृष्ठ ३०४, वेदान्त-विशिष्टाद्वैत-मतके संस्थापक, गीता, दशोपनिषद् और ब्रह्मसूत्रके प्रमुख भाष्यकार श्रीखामी रामानुजाचार्य बैठे भगवान्त्री पूजा कर रहे हैं। श्रीवल्लमाचार्य-(सादा) पृष्ठ ३०४, वेदान्तके भुदाद्वैत-मतके संस्थापक, भीस्थामी वल्लमाचार्यजी बैठे हुए हैं।

श्रीमध्याचार्य-(सादा) पृष्ठ ३०४, वेदान्तके द्वैत-मतके संस्थापक, स्वामी श्रीमध्याचार्यजी शास्त्र-मनन कर रहे हैं।

श्रीनिम्बार्काचार्य-( साता ) पृष्ठ ३०४, देदान्तके हैताहैत-सतके संस्थापक स्वामी श्रीनिम्बार्काचार्य ।

भगवान् शक्तिरूपमें-(रंगीन) गृष्ठ १२०, भगवान् दशभुजाधारिणी शक्तिके रूपमें महिषासुरका नाश कर रहे हैं।

श्रीचेतन्य महाप्रभु-(सादा) पृष्ठ ३३६, श्रीगौराङ्ग महाप्रभु श्रीकृष्णचैतन्य हरि-नाम-कीर्तनमें तन्मय हो रहे हैं। श्रीचैतन्यदेवकी विस्तृत जीवनी गीताप्रेससे निकल रही है। चैतन्य-चरितावलीके नामसे पहला भाग निकल चुका है।

स्वामी नित्यानन्द-(सादा) पृष्ठ ३३६, महामधु चैतन्यदेवके साधी परम भक्त श्रीनित्यानन्दजी सङ्कपर हरि-नाम-कीर्तन करते हुए चलेजा रहे हैं।

अद्वेताचार्यजी-(सावा) एष्ट ३३७, भीचैतन्य महा-प्रभुके साधी अद्वेताचार्यजी हरि-नाम-कीर्ननमें मत्त हो रहे हैं।

भक्त हरिदासर्ज्ञा—(सादा) पृष्ठ ३३७, भी-भगवन्नामके सतवाले यवन हरिदासजीको धर्मान्य मुसलमान मार रहे हैं, वे शान्तिमे मार सहते हुए जोर-जोरसे हरि-नाम उचारण कर रहे हैं।

भगत्रान् गणपतिरूपमें-(रंगीन) ए० ३४४, भगवान् श्रीगणेशजीके रूपमें आसीन हैं।

स्वामी श्रीरामानन्दजी—(सादा) पृष्ठ ३६०, उत्तर-भारतमें भगवज्ञक्तिके प्रचार करनेवाकींमें अग्रगण्य स्वामी श्रीरामानन्दजी विराजमान हैं।

श्रीकवीरसाहब-(सादा) एड १६०, हिन्तू और मुसल्मानोंमें समानरूपते तात्त्वक भगवन्नक्तिका प्रचार करनेवाले श्रीकवीरसाहब गई पर आसीन हैं।

गोस्वामी तुलसीदासजी-(सादा) पृष्ठ ३६०, भक्ताप्रगण्य, कविकुक-चृदामणि श्रीरामचरित-मानस-जैसे ब्रम्यत प्रन्थके रचयिता महारमा गोस्वामी श्रीतुलसीदास-बी राम-पाम-परायण हो शासावकोकव कर रहे हैं। श्रीपयहारीजी और पृथ्वीराज--(सादा) पृष्ट ३६०।

श्रीज्ञानेश्वर-(सादा) पृष्ठ १६१, महाराष्ट्रके सन्तीं-में अग्राक्य गीताकी ज्ञानेश्वरी टीकाके रचयिता भगवान् श्रीज्ञानेश्वर महाराज आसनपर विराजमान हैं।

श्रीएकनाथ-(सादा) पृष्ठ ३६१, महाराष्ट्रके परम वैष्णव, कवि सन्त श्रीएकनायकी सृगचर्मपर बैठे ज्यान-मप्त हैं। सर्प ऊपर चढ़ रहा है। एकनायजीका जीवन-चरित्र अभी गीताश्रेससे निकळा है।

श्रीतुकाराम-(सादा) पृष्ठ ३६१, महाराष्ट्रके परम भक्त श्रीतुकारामजी महाराज वैठे हरिगुणगानमें स्त हो रहे हैं।

समर्थ श्रीरामदास-(सादा) पृष्ठ १९१, महाराष्ट्रमें भक्ति, ज्ञान और वैराग्यके साथ देशमिक्तिका प्रवल प्रचार करनेवाले और छत्रपति महाराज शिवाजीके गुरु समर्थ श्रीरामदास हाथमें माला छिये भगवशामका जप करते जा रहे हैं।

भगवान् सूर्यक्रपमें-(रंगीन) पृष्ठ ६६८, भगवान् श्रीसूर्यनारायणके रूपमें रथपर बैठे हैं। रथमें सात घोड़े जुते हुए हैं। सारथि अरुण घे.डों हो हाँक रहे हैं।

भगवान् ब्रह्मारूपमें-(रंगीन) पृष्ठ ६६२, भगवान् बतुरानन श्रीब्रह्माजीके रूपमें कमलासनपर बैठे हैं।

गुरु नानकजी-(सादा) पृष्ठ ४००, पञ्जाबमें भक्ति-का प्रचार करनेवाले हिन्दू और मुसलमानोंको समानरूपसे भगवान्के भजनकी शिक्षा देनेवाले सिक्सोंके भादिगुरु नानकजी गद्दीपर बैठे मगवान्का स्मरण कर रहे हैं।

श्रीश्रीचन्द्रजी-(सादा) एष्ट ४००, गुरु नानकजीके पुत्र तथा उदासीन-सम्प्रद यके संस्थापक श्रीश्रीचन्द्रजी शासनपर बैठे हुए इरिनाम-जप कर रहे हैं।

श्रीगुरु गोधिन्दं सिंहजी-(सादा) पृष्ठ ४००, हिन्दू-जातिके रचक तथा सिन्दा-सम्प्रदायके संस्थापक गुरु गोधिन्दसिंहओ गई।पर बैठे हैं।

श्रीधनकण्डीजी-(नेपाछवाछे)(सादा) प्रष्ठ ४००। स्थामी श्रीरामतीर्थजी-(सादा) प्रष्ठ ४०१, कगव्में ज्याबहारिक वेदान्तकी शिक्षा देनेवाले प्रसिद्ध ब्रह्मनिष्ठ स्वामी रामतीर्थकी आसनासीन हैं।

स्वामी सहजानन्दजी (स्वामिनारायण)--(सादा) प्रड ४०१, स्नामिनारायण-सम्प्रदायके संस्वापक। स्वामी मङ्गलनाथजी-(सादा ) पृष्ठ ४०१, ऋषि-केशके बक्कलीन महारमा ।

स्वामी सियारामजी-( सादा ) पृष्ट ४०१, हिमाळय-प्रदेशके ब्रह्मकीन महारमा।

भगवान् अग्निरूपमें-(रंगीन) पृष्ठ ४१६, भगवान् श्रीभ्रमिदेवके रूपमें वकरेके पीठपर आसीन हैं।

श्रीरामकृष्ण परमहंस-( सादा ) एष्ट ४१२, परम-भागवत ब्रह्मनिष्ट महारमा श्रीरामकृष्ण परमहंसको कीन नहीं जानता । बंगाकर्मे मक्तिभावपूर्ण बेदान्त-भमंके आप सुप्रसिद्ध उपदेष्टा हो गये हैं।

श्रीप्रभु जगद्बन्धु-( सादा ) पृष्ठ ४३२, बंगाङके एक महापुरुष ।

श्रीस्थामी विवेकानन्द-(सादा) पृष्ठ ४३२, परमहंस रामकृष्यके शिष्यों में स्वामी विवेकानन्द सर्वश्रेष्ठ हैं, इन्होंने बेदान्त-धर्मकी कीर्ति-पताका संसारमें, विशेषकर अमेरिका-में फहराकर हिन्दू-शाखोंके प्रति छोगों में श्रद्धाका प्रसार किया है।

प्रभुपाद श्रीविजयक्षण गीस्वामी-(सावा) प्रष्ट ४६२, बंगासके प्रसिद्ध महारमा जटिया बाबा।

स्वामी विशुद्धानन्द-(सावा) पृष्ठ ४३३, काशीके एक प्रसिद्ध विद्वान् महास्मा हो गये हैं।

स्वामी भास्करानन्द-(सादा) प्रष्ठ ४३३,काशीके पुक परम विद्वान् संन्यासी हो गये हैं।

तैलकु स्वामी-(सारा) प्रष्ठ ४३३, काशीके एक सुपितद् महारमा हो गये हैं, आपने २४० वर्षसे अधिक उम्रतक श्रीवित रहकर इस संसारका त्याग किया।

सिद्धाकृढं स्थामी-(सावा ) पृष्ठ ४३३, महाराष्ट्र-वेशके प्रसिद्ध महारमा ।

भगवान् दत्तात्रेयक्षप्रमें-(रंगीन)पृष्ट४४०, भगवान् श्रीयोगिराज दत्तात्रेयके रूपमें विराज रहे हैं।

याक्षचल्कय-मेंत्रेयी-(सादा) पृष्ठ ४५६, याज्ञचल्क्य-जी संन्यास छेकर घरसे जाने छगे तब उन्होंने अपनी दोनों पक्षी काल्यायनी और मैत्रेयोको घरका सामान आधा-आधा बाँट दिया, काल्यायनी तो कुछ नहीं बोळी, परन्तु मैत्रेयोने कहा कि 'भगवन्! क्या इस धनसे मुझे शान्ति मिळ जायगी। यदि नहीं तो मुझे बह धन दीजिये, जिससे शान्ति मिळी।' बृहदारययक उपनिषद्में यह कथा बही ही उपदेशप्रद है।

श्रेयाची निवकेता भीर यमराज-( खादा ) प्रश

४४६, कठोपनिषद्की कथा है। यमराजने ब्राह्मण-बालक मिक्केताको बहुत-से भीग-पदार्थ देने चाहे, परन्तु उसने आस्म-तस्व जाननेके सिवा और कुछ भी लेना न चाहा, छन्तमें यमराजने उसे जानोपदेश किया।

गायत्री देवी-(रंगीन) पृष्ठ ४६४, प्रसिद्ध हैं। ईप्रवरचन्द्र विद्यासान्द-(सादा) पृष्ठ ४८८, संगोळके एक सहापुरुष।

देवेन्द्रनाथ ठा हर-(सादा) एष्ट ४०८, ब्राह्मसमाज-के संस्थापकोंमें भाप बंगालमें महर्षि देवेन्द्रनाथ ठाकुर-नामयं प्रसिद्ध हैं।

स्वामी द्यानन्द-(सादा) पृष्ठ ४८८, प्रसिद्ध भार्य-समाजके संस्थापक।

केशवचनद्र सेन - ( सावा ) पृष्ठ ४८८, नवीन ब्राह्म-समाजके संस्थापक।

ऋषि-आश्रम-(रगीन) पृष्ठ ४९६, वनमें सरिताके तटपर ऋषियों हा आश्रम मुशोभित हो रहा है। ऋषिष्ठ-द अपनी-श्रपनी कृटियों के सामने बेठे ध्यान कर रहे हैं। एक ऋषि पुष्पात्र हाथमें लिये पुष्प-चयन कर रहे हैं। एक ऋषि पुष्पात्र हाथमें लिये पुष्प-चयन कर रहे हैं। आश्रममें एक सिंह अपनी हिंमक वृत्ति छोड़ कर येंठा हुआ है, एक ऋषि-बालक उसके पास बंटा हुआ खेल रहा है। एक दूसरा बालक प्रेम खंक हिरणाको पकड़े हुए हैं। दो और बालक हवनकुषहके समीप कुद्ध दृगियर बंटे बंद पद रहे हैं। पुष्पींसे आश्रमकी छटा अपूर्व हो गयी है। शाश्रमकी दूसरो भोर नदीकी उज्ज्वक धारा अपनी निराली छटासे बहु रही है। प्राचीनकालके श्राश्रमोंका कैसा सुन्दर और मनोहर जीवन होता था, उसका कुछ श्राभास हम चिश्रसे मिकता है।

महातमा ईसा (साहा) प्रष्ट २०४, ईसाई-बमेंके संस्थापक और पाश्चान्य देशोंमें भक्तिहा प्रचार करनेवाले।

महातमा जरशोश्त्र (सादा) पृष्ठ ५०४, महारमा जरशोश्त्र पारसी-धर्मके संस्थापक।

सुक्तरात-(सादा) एष्ट ४०५, यूनान-देशके प्रमिद्ध मन्धवेत्ता ।

एमर्सन (सादा) पृष्ठ ४०४, श्रमेरिकाके प्रसिद्ध सन्तवेत्ता एमर्सन ।

टॉलस्टॉय-( सादा ) पृष्ठ ५०५, रूस-देशके प्रसिद्ध

-0-(>-0-0

सस्वज्ञानी ।

जैम्स एलन-(सावा) १८ ५०५, प्राप्तिक युगमें इक्नलेग्डमें जेम्स एलन एक प्रसिद्ध स्थावहारिक तस्त्रज्ञानी को गर्व हैं।

मीरा-(रंगीन) पृष्ठ ५२१, भगवान्की भिक्तमें सन-मन-प्राया श्योद्धावर करनेवाकी जगवकी प्रातः सारायीया नारियों में अग्रगय मीराको कीन नहीं जानता । यह उसी भक्तिमती मीराका चित्र है। मीरा बीणा हाथमें छिये हरि-गुण-गान कर रही है।

भक्त-बल्सन्ता-(सादा) पृष्ठ ५३०, महाभारत-युद्ध समाप्त होनेपर शिविर-द्रारपर भगवान्ने अर्जुनको पहले स्थाने उत्तरनेको कहा, रथमें उत्तरने ही घोडांसमेत स्थाजल गया, हन्मान्जी श्राकाशमें उह गये। भगवान्ने कहा, रथ तो द्रांण-भाष्मादिके वाणींस पहले ही जब गया था, हमे तो मैंने भम्म होनेसे बचा रक्का था। महाभारतमें कथा है।

विश्वासी सक्त भ्रुव-(रंगीन) एष्ट १४६, धाकक भ्रुव वनमें स्ग-चर्मपर बंदे तप कर रहे हैं।

जगत्-चतुष्ट्य (रंगीन) पृष्ठ ४५६, वर्णन श्री-ज्योतिजीके लेख पृष्ठ ४४६ में देखिये।

सेंट फ्रास्स्स-(सारा) पृष्ट २७८, ईसाई महारमा। भक्तांकर्मे जीवनी एप चुकी है।

संद लुई-(सादा) प्रष्ट ५०००, ईसाई महात्मा। संद कथेरिन सादा) प्रष्ट ५०६, ईसाई अक्त का, मकाकमें जीवनी द्वप चुकी है।

सेंट एजिजावेथ-(सादा) पृष्ठ ५७६, ईसाई भक्त-क्री, कस्याणमें जीवनी निकल चुकी है।

सेंट गेयों-(साता) एष्ट १७६, ईसाई-भक-महिला। सेट टेरेसा-(सादा) एष्ट१७६, ईसाई-भक-महिला। प्रेमी भक्त स्रदास-(रंगीन) एष्ट १६४, भगवज्रक महारमा स्रदासजी नम्ब्रा और तबळा बजाते हुए इरि-गुण-गानमें मस हो रहे हैं।

गजराज-उद्धार-(सादा) पृष्ठ ६१०, गजराजको उदारनेकं किये भगवान् गम्ब छोडकर आये हैं भीर बाहकी चकदारा मारकर उसका भी उद्धार कर रहे हैं।

# गीतांत्रेसकी शिक्षाप्रद, सुन्दर, सचित्र और सस्ती पुस्तकें प्रिक्त करनेका उपाध स्थायी ग्राहक बनानेका प्रबन्ध

अनेक प्रेमी सजन प्राय: कहा करते थे कि प्रेससे जो नथी पुम्तकें निकलं, वे हमें बी० पी० में भेज दिया करो। कुछ भाइयोंकी यह शिकायस भी रहा करती थी कि हम प्रेसकी पुम्तकें मँगवाना तो खाहते हैं परन्तु हमें यह पता नहीं कामा कि कय कीन पुस्तक निकजी हैं। अब यह प्रधन्ध किया गया है कि जो सजन प्रेमकी सभी पुस्तकें जेना चाहेंगे और स्थायी ग्राहकोंमें नाम जिखा देंगे उन्हें नयी पुम्तकें निकलते ही नीचे लिखे अनुमार पान मृल्यमें भेज दी जायेंगी।

स्थायी याहक बननेक नियम

१-प्रत्येक स्थायी ब्राहकको अपना नाम-पता साफ अक्षरोंमें लिख भंजना और १) एक रुपया पहले जमा करा देना पहेगा।

यह एक रूपया झाहक के नामसे अभा रहेगा। जब वे झाहक नहीं रहना चाहेंगे तब रूपया वापस कर दिया जायगा।

२-स्थायी प्राहकोंको सभी नथी-पुरानो पुस्तकें पौने मूल्यमें दी जायंगी । बाकस्त्रचं प्राहकोंको ही देना पढ़ेगा । कक्ष्माण, उसके विशेषांक और बाहरकी पुस्तकें स्थायी माहकोंको पौने मह्यपर नहीं मिळ सकेंगी ।

३-नयी पुस्तकं प्रकाशित होते ही ब्राहकोंको सूचना

भंज दी जायगी और उसके बाद दो सप्ताहके अन्दर वी० पी० जायगी।

किसी सजनकी बांव पीव लौट आवेशी तो बीव पीव खर्च उसके नामपर जमा किये हुए १) मेंसे काट लिया जायगा, इसके बाद वे प्राहक नहीं माने जायगे। बीव पीव पारसलखर्च बाद देकर जो पैसे बचेंगे वे उन्हें भेज दिये जायेंगे बीव पीव पारसलखर्च एक त्ययेसे ज्यादा होगा तो प्राहकसे बसल किया जा सकेगा।

४-डाक खर्चमें यचत होनेके खया छयं एक रुपयेसे कमकी पुम्तक वी॰ पी॰ ये नहीं भेजी जार्यमा । इस सम्बन्धमें आवद्यक नियम समय समयपर घटाये-बहाये जा सकेंगे।

# गीतावेसकी पुस्तकें

# श्चीमद्भमक्द्रीता श्रीशांकरभाष्यका सरल हिन्दी-अद्याद

अनुवादक---श्रीहरिकृष्णदासूजी गायन्दका

इस प्रन्थमें क्या है ?

१-मूख भाष्य है।

र-भाष्यके सामने ही धर्थ जिसकर पहने और समस्रकोर्मे सुगमता कर दी गयी है। २-श्रुति, स्मृति, इतिहासोंके उद्ययन प्रमाणोंका सरत श्रर्थ दिया गया है ।

४-भाष्यके पदोंको खलग-त्रलग करके जिला गया है।

प-मगवान् श्रीकृष्णके दो तिरंगे बड़े और श्रीकाश-शंकराचार्य मगवान्का एक सादा चित्र है।

६-गीतामें भाषे हुए इरेक शब्दकी पूरी सूची हैं।

७--बहुस मोटे-चिकने कागजपर बम्बेया टाइपमें छपा है।

सस्तेपनमें अपनी जोई। नहीं रखता ।

माइज २२ ×२६, ८ पेजी, पृष्ठ ५०४, मूल्य साधारया जिल्द २॥), बढ़िया कपड़ेकी जिल्द २॥।)

#### इसपर कुछ सम्मतियाँ

गीता-शांकरभाष्य तथा अनुवादसहित विलक्षण खपा है। ऐसे खब्छे रूपमें यह द्यादेय ग्रन्थ अभीतक नहीं छपा था। अनेक धन्यवाद। '''ऐसे खन्तरारससंस्कारक ग्रन्थोंका प्रकाशन कर के '' कितने कस्यासभाजन हुए सो कहना कठिन है। ''''

-महामहोपाध्याय टा० श्रीगेगानायजी क्षा, एम० ए० वाइस चान्मलर ( इलोहाबाद युनिवरसिटी )

"अनेक धन्यवाद । स्वामी शंकराचार्यके प्रन्थोंको हिन्दी-भाषानुवाद-सहित प्रकाशन करनेका उद्योग प्रशंसनीय है । गीता-शांकरभाष्य हिन्दी-अनुवाद-सहित प्रकाशित करके आपने हिन्दू-जनताका बढ़ा उपकार किया है। धर्म ही हमारा आधार है, धर्महीमें अरुचि हमारे अधारतनका कारण है। जिस उद्योगसे यह अधापतन रुक जाय हमसे बदकर हपकार क्या हो सकता है?

--(ायबहादुर अवधवामी ठाला श्रीमीनारामजी बीठ ए०

आपके भेजे ग्रन्थरक श्रीमञ्जगवद्गीता-शांकरभाष्य "
"मिले अनुगृहीत हुआ । "गीताके शांकरभाष्यका
अनुवाद तो छापकर निश्चय ही बहा काम किया है। यह
अन्य बडे ही उपयोगी निकले "

---श्रीरामदाय गाँ**ड एम० ५०** 

(स्वामी श्रीशंकराचार्यजीके अन्यान्य प्रन्थोंका भी अनुवाद हो रहा है)

# श्रीमद्भगवद्गीता

मृळ, पदच्छेद, अन्वय और साधारण भाषाटीकासहित ( बद्धी गीना )

४ बहुरंगे चित्रोंसहित

आकार बिमाई ६ पेजी, मोटा कागल, ५७० पृष्ठ, साफ-शुद्ध छपाई, अत्तर बड़े, हाथ-कर्षेके कपड़ेकी मजबूत जिल्हा मु०१।)

( एक प्रति वी॰ पी॰ से मँगाने शलों को ॥=) डाक्सर्च, -) पैंकिंग और =) मनिआर्डरफीस-- कुल २-) पढ़ेगा। सममकर आर्डर दें)

संस्करण सालवाँ ( अवतक ५६००० छप चुकी 🖁 ) २ ] विना अधिक परिश्रमके ही समक्त सकते हैं। विद्यार्थियों के भी बढ़े कामकी है। अर्थमें खींचातानी नहीं है। त्यागसे भगवत्प्राप्ति-विषयक निवन्ध भी है। गीताके प्रधान और सूचम विषय भी हैं। ऐसी सस्तो गीता भीर न मिलेगी।

# श्रीमद्भगवद्गीता

मूज, पदच्छेद, अम्बय और भाषाटीकासहित, ४ बहु-रंगे चित्रोंसे सुसज्जित।

#### (मझली गीता)

आकार २२×२६ साइनका सोल्हपेजी। विकता कागन । ४६ म पृष्ट । सुन्दर-शुद्ध छपाई । मृत्य अजिल्द् ॥ ) सजिल्द् ॥ । ), यह १५००० छप सुकी हैं [ हाक-महस्ता १ का । हो), २का ॥ हो) ]

विशेषता यह है कि प्रत्येक अध्यायके प्रधान विषय अध्यायके प्रारम्भमें ही और सृष्म विषय प्रत्येक श्लोकके साथ किनारेपर ही दिये गये हैं। वह एक प्रकारमें श्लोकका सारांश है। शेष बार्ते १।) बाकी गीमाके श्रनुसार ही हैं।

# श्रीमद्भगवद्गीता

मृजश्लोक और भाषाटीकामहित,२ बहुरंगे चित्रोंसे सुसजित (माटे अक्षरवाली)

आकार २० × ३० सील इपेजी। कागज चिकना। पृष्ठ ३१६। छपाई गुद्ध और सुन्दर। भ्रत्यर मोटे। सुन्दर सुखपृष्ठसद्दित। मृख्य॥) प्रथम संस्करण ३२५० सं० १६८७, द्वितीय संस्करण ५००० सं० ११८८।

रबोक और साधारण भाषाटीका, टिप्पणी, प्रधान विषय और त्यागमे भगवश्यासि-नामक नियन्धसहित । इसके अचर मोटे और बड़े होनेके कारण यह छोटे-घड़े सबके बिये बहुस ही उपयोगी हो गयी है।

# श्रीमद्भगवद्गीता (सचित्र)

(मृह)

आकार २२ × २६ सोलइपेजी । कागत विक्ता । पृष्ठ ग्राइं सुद्धनेवालं १०६ । मृज्य अजिन्द । । सजिक्द । ह), माहायय, अंगम्यास, करम्याससहित । छपाई-सफाई ग्रुद्ध और सुन्दर ।

अवर खूब मोटं हैं। पाडके किये योग्य है। श्रीभगवान्-

का एक सुम्दर तिरंगा चित्र भी दिया गया है। यह तीन बारमें १४००० छप खुकी है।

# श्रीमद्भगनदीता (सचित्र)

(केवल माषा)

आकार २० × ३० सोकहपेजी। चिकना कागज। एष्ट २००। मृत्य।) सजिल्डा ।≈), लुपाई-सफाई शुद्ध और सुन्दर। यह चार बारमें २४००० छप सुकी है।

संस्कृत-इलोक न पद सकनेवालों के लिये बड़ी उपयोगी है। इसके अत्तर बड़े और गहरे हैं। स्त्रियों के लिये इसे विशेषरूपमें मँगवानेकी सिफारिश हैं।

अन्तमं गीताकी श्लोक सूची भी जोड़ दी गयी है।

# श्रीमद्भगवद्गीता

(छोटी गीना)

मूल श्रीक और साधारण भाषाटीकासहित आकार छोटा, जेवमें भीरखनेयोग्य। कागज चिकना। एड ३५२ । उत्तर भगवानका एक सुन्दर चित्र। गीता-महिमा, गीताकी अवेक अध्यायके प्रधान विषयोंकी सूची और त्यागमें भगवानासि नामक निबन्धसहित। मृत्य ≥)॥ सजिल्द ≅)॥ खुपाई-सफाई शुद्ध और साफ। मंस्करण १० वाँ। यह तीन लाख पचास हजार (३.४०,०००) अप चुकी है। यह सबसे अधिक विकती है।

इसमें श्लोकोंके साथ भाषाठीका भी है। नियमित-रूपसे अर्थनिहत पाठ करनेवाले सन्जनोंके लिये यह गीता कडी उपयोगी है।

# मूल गीता और विष्णु-

### सहस्रनाम

४ एकरंगे चित्रोंसहित

बाकार होटा । कागज विकला । एष्ट १३२, सजिल्द्र मृत्य केवछ क) बाहवाँ संस्करण । ७०६०० हप चुकी है । इसमें गीताके मृख रकोकोंके ब्रतिरक्त विष्णुसहस्रताम भी हपा है । केवछ पाठ करनेवाळोंके कामकी चीज है ।

<sup>इपार्</sup> सार है। मिता सन्द्री

धाकार २ × २॥ इ.स., ग्रष्ठ २६६, सजिल्द भीर सचित्र, कृपाई मौर अक्षर शुद्ध, साफ भीर सुन्दर । मूल्य केवल ह), देखनेमें बड़ी सुन्दर है। बहुत छोटी होनेके कारण हर समय पास रखनेमें बहुत सुभीता रहता है। जेबके एक कोनेमें रक्खी रहती है। चौथा संस्करण। अवनक ६०००० छप चुकी है। इसे देखते ही एक ले बेनेको जी चाहता है। इसमें गीतामाहास्म्य, करन्यास, ध्यान आदि भी विस्तारसे छापे गये हैं।

# मीतः (दो पद्यांमं)

मृत्य केंबर 🔿

यह वही प्रसिद्ध गीता है जो 'कल्याय' के गीतांकनामक विशेषांकमें निकली थी। इसे देखकर आपको बहुत आश्चर्य होगा। केवल दो पक्षोंमें भगवान और अर्जुनके चित्र-सहित सम्पूर्ण १८ अध्याय गीता छाप दी गयी है। हिन्दुस्तानमें इतनी छोटो गीता अभीतक कहीं भी नहीं छपी। यह संसारकी एक श्रनोखी चीज है। चित्रकी तरह शीशों मदाकर रखनेयोग्य है। एक गीता मँगवाकर देखिये। इसे ताबीक्रमें मरकर गजे या हाथमें बाँध सकते हैं।

# गीता दूसरा अध्याय

भाषाटीकासहित, पाकेट-साइज. एष्ट-संख्या ३१, मूझ्य केवल )। एक पैसा। यह ३०००० छप चुकी है। गोनामें भगवानुका उपदेश दूसरे अध्यायमें ही प्रारम्भ होता है, इसिखये गीतामें इस अध्यायमा एक विशेष स्थान भी है। इस अध्यायमें सांख्ययोग, निष्काम कर्मयोग और आरमाकी अमरता एवं स्थिर बुद्धिवाले प्रस्पोंके लक्ष्योंका विस्तारमें वर्षन है।

यह पुम्तक बाँटनेके लिये बहुत उपयोगी है।

# श्रीमद्भगवद्गीता

गुजराती टीका

हिन्दी गीता १।) बालीका गुजराती अनुवाद ५००० छप चुकी है

इसमें हिन्दी गीताकी सभी वाने उसी तरह रक्की गयी हैं। भगवान् और अर्जुनका चित्र नया लगाया गया है। पत्रच्छेद, अन्वय, सरल अर्थ, अध्यायों के प्रधान विषय, प्रत्येक रक्षोकका विषय, गीता-माहारम्य आदि भी छापे गये हैं। चार सुन्दर रंगोन चित्र हैं, त्यागसे भगवन् प्रासि- नामक निवम्य भी जोड़ा गया है। ५७० प्रष्टकी सिंकिट्द पुस्तकका मृदय केषरू १।) (१-४-०) है। डाकसर्च ब्राहकींको देना होगा।

एक पुस्तकका डाकलर्च, पैकिंग, मनिकाईरखर्च भादि मिलाकर ॥।-) ( >-१२-० ) होने हैं। कई सजन साथ मिलकर अधिक पुस्तकें मेंगावेंगे तो स्व मिकिकायत होगी।

# श्रीमद्रगबद्गीता

### वँगला टी

मभली गीता ॥</a>
श्वालीका वँगला अनुवाद
४००० छप चुकी है

इसमें हिन्दी-गीताकी सब वाने वेंगलामें लिख दी गयी हैं। इसमें भी भगवान और श्रर्जुनका चित्र दूसरा नया बनाकर कगाया गया है। पदच्छेद, अन्वय, सरल अर्थ, अध्यायोंके प्रधान विषय, प्रत्येक इलोकका विषय, गीता-माद्दात्म्य आदि वेंसे ही छापे गये हैं। चार सुन्द्र रंगीन चित्र हैं। त्यागसे भगवत-प्राप्ति-नामक निबन्ध भी जोड़ा गया हैं। संस्कृत शब्दके सामने ही उसका ठीक अर्थ दिया गया हैं। थोड़ी बँगला जाननेवाले भी हमें सरकतासे पद सकते हैं। १४० पृष्ठ हैं, दाम १) सजिल्द १।)

# मीता-मूची

### गीता-साहित्यकी विम्तृत सूची

इसमें तीनापर लिखी गर्या २२०० विभिन्न टीका, टिप्पणी, अनुवाद, लेख प्रादिके लेखक, प्रकाशक, मुक्य, पृष्ठ-संक्या, संस्करण आदि अनेक ज्ञानस्य यानोंका विवरण है। कोई २२ सायाकी गीनाओंका परिचय संप्रद्व किया गया है। यह पुस्तक बढ़े कामकी है। केवल १००० छपी है। स्वीदनेवाले उक्शी करें। मुक्य ॥)

# मिता-दैनिद्नी

( छप गर्या )

( गीता-डायरी सन् १९३३ की )

पाकेट-साइज, पृष्ट-संन्या ४०० से ऊपर मृत्य ।) सजिहद ।/), यह डायरी जनवरीसे दिसम्बरतककी सुपी हैं।

इसकी पाँच साकमें ५०७५० प्रतियाँ छप चुकी हैं। सन् १६३२ की डायरी तो तीन बार इपनेपर भी सास प्रारम्भ होते-होते ही प्रायः समाप्त हो गयी । इसमें मिली. वार, संवत, श्रंग्रेजी तारीख, बँगका तारीक, प्रधान-प्रधान स्वोहार, पर्व, श्रंबेजी कैलेंग्डर, दिन्दी तिथि, मनुष्य-जीवनका उद्देश्य, यम-नियम, हरिनामसे परम शान्ति, शान्ति-सन्देश, गीता-अयन्ती आदि कुछ जानने-योग्य बातें (रेक, डाक, तार, चिट्टी, पासंछ, राजिग्द्री, बीमा, बी॰ पी॰ आदिके नियम, अहालती स्टाम्पकी दर, इनकमटैक्सकी दर आदि ) एक दिनके वेतनका नकशा, रेल-पारसलके महमूछकी सुची, व्याच फैलानेका नकशा, माप-तीलकी सुची (कपड़ा-वजन, श्रंग्रे जी मिक्का, श्रंग्रेजी वजन, श्रंग्रेजी और देशी वजन, जमीनका श्रंग्रेजी नाप, जमीनका देशी नाप, समय, डाक्टरी वजन, डाक्टरी माप, वैद्यक-वजन, कागजका साप, इव द्रव्योंका वजन ) घरेलू नुसखे, अमृत्य बचन आदि उपयोगी बातें भी छापी गयी है। दो देज घरेल घटनाओंको लिखनेक लिये भी लगाये गये हैं।

यह प्रत्येक गृहस्य, प्रत्येक विद्यार्थी और प्रायः हर विभागके मनुष्यके पास रहनेथीम्य है । सबसे महत्वपूर्ण बात यह है कि श्रापको यह लेनेसे हायरीके साथ-साथ सम्पूर्ण गीना भी हुस में मिल जायगी। एक पन्य हो कान होंगे। इसये अधिक श्रीर क्या लाभ हो सकता है?

बहे-बहे प्रसिद्ध पत्र-सम्पादकोंने इसकी मुक्त-कण्ठस प्रशंसा की हैं। स्थानाभावसे यहाँ छाप नहीं सकते।

# श्रीमद्भगवद्गीता

### मगठी टीका

हिन्दी गीता १।) बालीका मराठी अनुवाद ( छप रहा है )

इसमें हिन्दीकी तरह ही सभी विषय रहेंगे । यह बहुत सरछ, सुबोध, सुन्दर, सचित्र और सजित्द होती। तथार हो जानेपर 'कस्थाण' में स्चना निकक सकेती। मराटी भाषा-भाषी प्रेमीगण धीरज रक्खें।



#### श्रीजयद्यालजी गोयन्द्रकाद्वारा लिखित कुछ पुस्तकें

# तत्त्र-चिन्तामणि (सचित्र)

आकार इवक काउन १६ पेजी, प्रष्ट-संख्या ४०६, २ सुन्दर तिरंगे चित्र, अक्षर मोटे और छपाई साफ, मूल्य केवल ॥।-) स० १)

इसारे पाटक-पाटिकाएँ आपके नामसे चिन्परिचित हैं। ऐसे सजनके ग्रन्थपर इमारी ओरसे विशेष लिखनेकी चाबण्यकता नहीं दीखती। विशान पत्र-मन्पादकोंकी इस तास्विक ग्रन्थपर क्या सम्मति है इपका पता निम्निकेखित कुद्व वाक्योंने लग सकेगा—

'इन लेखोंके पटनेसे पाठकके हृद्यमें अपूर्व प्रान्ति और विश्कि तथा ईश्वरके प्रति आस्थाकी भावना बढ़ती हैं। लेखकके स्वयं साथक होनेसे लेखोंकी महत्ता और भी बढ़ जानी हैं।' ——क्षेमंबार

'यह पुन्तक प्रधानतः शीताके आधारपर जीवनसन्दकी ध्याख्या करती हैं । इसमें किया मक जीवनके
विभिन्न स्वक्ष्योंका वर्णन है और जीवनके विभिन्न क्षेत्रोंमें
सफलता प्राप्त करनेके लिये आवश्यक भाँति-माँतिके
धर्मीका निर्देश किया गया है। इस पुन्तकमें बतलाया
गया है कि किसपकार शीतोक श्राद्श्यं धर्मका वाखिज्यध्यापारमें भी उपयोग हो सकता है और किसपकार इन
ध्यवहारोंके द्वारा भी परमार्थ प्राप्त किया जा सकता है।
यह पुन्तक वरतुनः अपने अधिकारीके हाथमें ज्ञानकी
कसीशिके समान है।

'कल्याणमें खयद्यालको गोयन्द्रकाके समय-समयपर लिखे २६ निबन्धोंका इस पुस्तकमें संग्रह किया गया है। ज्ञानीकी अनिवंचनीय स्थिति, भगवान क्या हैं, अनन्य प्रेम ही मक्ति हैं, उवासनाका तस्त, धर्म क्या हैं. कर्मका रहस्य आदि निबन्धोंके नार्मोंसे ही पुस्तकका प्रतिपाध विषय ध्यानमें आनेयोग्य है। धार्मिक प्रस्थ पहनेकी जिनकी रुखि हो, उनको इस प्रस्थके वाजनसे अच्छा लाभ हो सकता है।'

'''गोयन्द्काजीकी 'तरव-चिन्तासिंग' मिक्का । मेरे-लिये बहुत कासकी साबित हुई है । गोयन्दकाजीकी पुस्तकका मेरेपर बहुत गहरा प्रभाव पदा है, इसप्रकारकी कृतियाँ उन कोगोंके लिये ज्योतिस्तम्भस्वरूप हैं जिनको विस्तीर्थं जीवन-सागरमें उचित भागं बतानेवाका कोई रचक न हो। ......

——ताराचन्दराय एम० ४०, घोषेमर वरिकन युनिवसिंग ।
'नश्व-चिन्तामित्ति' परमार्थ-मन्त्रमालाका प्रथम पुष्प विला है। इसके २९ मुशोभित क्लोंके उपर देखनेवाले तत्त्वजिज्ञासुको प्रथम भगवान् ही खड़े होकर अपने प्रज्वलित तेजमे तश्वकी चिन्ताको दृर करनेवाला 'चिन्ता-मणि स्वयं ही पाठक-पाठिकाओंके गलेंमें बाँघ देते हैं। प्रभृतपूर्व दश्य नजर प्राता है। इसमें कुल मन्देह नहीं।'

(भिन्न-भिन्न अस्तीके रूगभग नवीन और प्राचीन विषयोंपर प्रामाणिक पुस्तकें लिखनेवाले महाराष्ट्रके महान विद्वान) —पं० आनन्द्रधनगमजी, नासगीव

--हिनवादी ( नवना ५, कन्यास ।

'गोयन्द्रकाजीने इन बेखोंमें जो आध्यान्मिक तस्य कट-कटकर भरा है, यह धार्मिक जिल्लामुओंके मननयाग्य है। इस पुस्तकके परनेसे मनको एक अपूर्व गान्ति प्राप्त होती है। पुस्तक उपादेय और संग्रहणीय है।

---वन्सानं कानपुर

'तत्त्व चिन्तामणि वस्तुतः पदनीय और मननीय ग्रन्य हुआ हैं। सचित्र और सन्ते दामोस सुल्म होनेके कारण उसकी उपयोगिता और भी बढ़ गर्या है। आदर-ग्रीय गोयन्द्रकाजी "भक्ति-साहित्यकी जो अगर सेवा कर रहे हैं, वह उन्होंके श्रनुरूप हैं।

--श्रीकाद्यांनाथतः स० मन्पादकः ज्वताबनः ।

'तरव-चिन्तामिया अनेक विचारपूर्ण विषयों से परिपूर्ण है। भाषा ब्रीड और चित्ताकर्षक है। यह पुस्तक धर्म-जिल्लासुबाके किये बहुत उपकारक है।'

---पं विष्णु शास्त्रीजी वापट

पुन्तकमें धर्मका भाव बढ़ा जागरूक है, प्रस्पेक प्रष्टसे सचाई और सारिवकी भड़ा प्रकट होती है। खेखकको अपने मतका प्रचार नहीं करना है, इसलिये उन्हें किसी बानका आग्रह नहीं है। उन्होंने जगतके तत्वोंको अपनी ऑखोंसे घपने लिये देखनेकी कीशिश की है, यही उनकी इसका अधिकारी बना देता है कि उनकी बात सुनी जाय। जैस्कोने एच • जी • वैरुसके किये लिखा है---'Whoever sees the world genuiney through hisowu eyes challenges the world,' अर्थान जो सचाईके साय मंसारको स्वयं देखना है, वह औरोंके मतको जुनौती देता है। इसलिये वह नये उङ्गसे बात कहता है श्रीर यह उसकी श्रवणाई योग्यता है। 'तत्व-चिन्तामणि' इसी दक्की पुम्तक है, जो श्रद्धालु मनुष्योंको स्वयं सोचने श्रीर सरकर्म करनेपर बाध्य करती हैं ....। यों तो पुम्तकके सभी क्षेत्र स्पाट्य हैं और उनमें धर्मका प्रवत भाव पाया जाता है, तो भी 'ज्ञानकी दुर्बभना', 'निराकार-साकार-तन्त्र', 'भगवान् क्या हैं', 'गीतामें भक्ति', 'सञ्चा सुब', 'गीताक संन्यास' और 'निष्काम-कर्मयोगका स्वरूप' तथा 'व्यापारस्थारकी आवश्यकता' और 'स्यापारमे मृक्ति' शीर्षक लेख बहुत ही सुन्दर और लाभप्रद हैं। पिछले दो लेख तो अमृत-रूप हैं ''।--माबरी

निष्कामकर्मयोग (२) सच्चा सुख और उसकी प्राप्तिके उपाय (३) प्रच्चा सुख और उसकी प्राप्तिके उपाय (३) श्रीप्रेम-भक्तिप्रकाश (४) भगवान् क्या है ? (५) स्थागसे भगवन्-प्राप्ति और (६) धर्म क्या है ? नामके जेख भी शामिल हैं। ये लेख चलग-श्रनग पुस्तका-कार भी छुपे हैं।

# परमार्थ-पत्रावली

(स्वित्र)

श्रीतयद्यालमी गोयन्द्रकाळे कस्थाणकारी ११ पत्री-का छोटा-सा संग्रह, पृष्ठ १४२ प्रिटक कागज, मुस्य ।)

इन चिट्ठियों में अनेक छोगांने अपनी साधन-सम्बन्धी कितनाइयाँ, ध्यवहार-सम्बन्धी प्रक्ष और परसार्थ-सम्बन्धी शक्त और परसार्थ-सम्बन्धी शक्त और परसार्थ-सम्बन्धी शक्त हों। साधनहीन सौर मगवन मजन-सरण न करनेवालोंको चेनावनी दी गयी है। कई पत्र तो मानसिक दुःखोंके लिये खाटी-मीठी दितकारी द्वाके समान हैं। इन प्रश्ने कितने विचयोंके उपरेश आये हैं सो अल्हा जिल्लाकर बना सकता कठिन है। वही ही उपारेय पुस्तक है। ज्वपाई आदि भी साफ है।

यह ग्रन्थ अपने पूजनीय जनों और ग्रेमी सजानींको भेंट देने योग्य है।

### गीता-निबन्धावली

यह 'गीनाके कुछ जानने योग्य विषय' नामक पुस्तकके ह उपयोगी लेलोंके साथ दूमरे ह महत्वपूर्ण बेख जोहकर हालहींमें झापी गयी है। गीताकी धनेक बातें समफनेके जिये उपयोगी मंग्रह है। यह गीता-परीक्षा-मिमितिकी मध्यमाकी पहाईमें रक्खी गयी है। सुन्दर टाहप, चिकना कागज, पृष्ट-संख्या पद, मुल्य केवल हो॥

# गीतोक्त सांख्ययोग ख्रीर निष्काम कर्मयोग

इसमें अनुभव और युक्तिये गीताके उक्त दो विषयों पर बड़ी विद्रसाप्र्यां ध्यां ग्या की गयी है। बड़े-बड़े गीता-प्रमियों और पण्डितोंने इसकी सुक्तकरहमें प्रशंसा की है। गीताके इन अन्यन्त जटिल विषयों को बहुत ही सुगम और सुबोध बना दिया गया है। एष्ट ४०, मूल्य के कर -)॥, दो बारमें ७००० छप खुकी है।

# सचा सुख और उसकी प्राप्तिके उपाय

इस जहवादके युगमें जिस अलौकिक आनम्दसे लोग विमुल्त-से हो रहे हैं, उसकी प्राप्ति निम्सन्त्रेष्ठ इस मजुष्य-रेहमें ही हूं। सकती है, इस विषयपर बढ़े उत्तेजक शब्दों में जोग दिया गया है। भगवन्त्राप्तिके सुगम साधनों का बढ़े तास्विक हंगसे इसमें विचेचन किया गया है। भगवहशंन, आस्मसालान्कारको असम्भव अथवा कठिन मानकर उपराम हो जानेवाले सजानों तथा साधन-तस्पर साधकोंको इसका अध्ययन श्रवश्य करना लाहिये।

स्ताकार भौर निराकारके ध्यानादिका रहस्वपूर्ण भेद और सरस्र विश्वि जाननेके इच्छुकॉको इसे पड़नेके क्रिये हमारा विशेष अनुरोध हैं। मृख्य /)॥ संस्करण दुसरा, १०००० इप सुकी है।

# श्रीमद्भगवद्गीताके कुछ जानने योग्य विषय

सुन्दर मोटे टाइपमें ख्पी हुई, एष्ट-पंक्या ४३, सृक्य-)॥ पुस्तकका विषय नामसे ही जान पहला है। इसमें सरक, सुबोध भाषामें गीताके कुद विषय समस्तानेकी चेष्टा की गयी है। पुस्तक सबके सनम करने योग्य है। इसकी अनेक विद्वार्नोंने प्रशंसा की है।

(१) गीताके अनुसार जीवन्युक्तका स्वस्प (२) जीव, ईश्वर और शक्कका भेद (६) कर्म, विकर्म और अकर्मका स्वस्प (४) चर, अचर और पुरुषोत्तम (५) गोता मायावाद मानती है या परिचामवाद (६) जानवीग चादि श्वरत्रोंका एयक्-एथक् श्वर्योंमें प्रयोग। यह ६ निवन्ध इस पुष्पक्में हैं।

#### सम्मतियाँ

····पुस्तक बास्तवमें गीताकी उत्तम कुक्री हैं। ----श्रा आरु २म० आश्री

'लेखकने ... प्रभाषासहित अपने विचार प्रगट किये हैं। गीताको बाखीपान पद चुकनेपर गीताके प्रेमियोंको एक बार इस पुस्तकको भी देखना चाहिये।'

--- 'कुसुमोकार<sup>\*</sup> बाठ **ए**ठ, *एल-ए*स्ट व बीठ

'गीताको सुबंध बनानेके छिये और समन्वयके छिये ऐसी पुस्तकोंकी बडी घावश्यकता है।'

---- जीवनशहूर याक्षिक एम**०** ५०

'इस पुस्तकमें गीताके कतिपय जटिल तथा ताश्विक विषयों पर श्वन्छा प्रकाश डाला-गया है।'

---आनन्द, लखन र

'इसमें गीताके कुछ विषयोंका विवेचन है जो गीताके पदने और सममनेमें सहायता दे सकता है।'

--- वाजी प्रनाप, ग्वालियर

# गीताका सूक्ष्म विषय

इसमें तीताके प्रत्येक श्लोकका सरल हिन्दीमें सारांश दिया गया है। इस पुस्तिकाको याद कर खेनेपर एक छोटा-सा बालक भी यह बता सकता है कि गीनाके किस श्लोकमें क्या विषय है। पाकेट-साहज, एष्ट-संख्या मन, मूल्य -)। ४००० छप खुकी है।

## श्रीप्रेमभक्तिप्रकाश

(सातवाँ संस्करण, दो रंगीन चित्रोंसहित)

.

समको उसकी कपटपूर्ण प्रार्थनाओं के लिये जीवास्माके द्वारा भरसना, भगवानुके प्रभावका प्रार्थनाके रूपमें कथन तथा साकार ईश्वरकी मानसिक पूजा आदिका बड़ी रोचक प्रीक्षीसे वर्णन किया है। साधक सगुण भगवान् के ध्यानमें मग्न होकर किसप्रकार श्रद्वैतान-दका अनुभव कर सकता है, इसका रहस्य इस छोटी-सी सारगर्भित पुस्तिका के पहनेसे भजी माँति माल्स हो सकेगा। श्रीविष्णु भगवान् के २ रंगीन चित्र देनेपर भी मृज्य केवल -) ही रखा गया है।

# भगवान क्या हैं ?

भगवान्के विषयमें मनुष्योंको अधिकतर जो शक्काएँ होती हैं, उनका समाधान गीतादि शास्त्रों और अपने अनुभवके बाधारपर किया गया है। छोटी-सी पुस्तकमें परमार्थ-तरव भर देनेकी चेष्टा की गयी है। भगवद्ध्यानकी विचियाँ भी खिल्ली गयी हैं। भाषा सरल है। मृत्य –) इसकी १४००० पुस्तकों छए चुकी हैं।

### त्यागसे भगवत्राप्ति

गृहस्थमें रहता हुन्ना भी मनुष्य जिन सात प्रकारके । यागों के फलस्वरूप परमाध्माकी प्राप्ति कर सकता है, उनका प्रतिपादन इसमें किया गया है। तीन भूमिकाओं में विभाजित ये सातों रयाग अगवात्रेमियों के जानने योग्य हैं। इसके पटनसे साधक अपने साधनकी स्थितिका अपनी प्रकार ज्ञान प्राप्त कर सकता है। मोजनिद्दर्श प्राप्तिके लिये यह अवश्य ही पथप्रदर्शक है। मूल्य -), इसकी १०४०० पुस्तके हुए चुकी हैं।

# धर्म क्या है ?

नामसे ही पुस्तकके विषयका पता बग जाता है।
प्रश्नोत्तरके दंगपर होनेसे यह पुस्तिका बड़ी रोचक बन
गयी है, जाननेयोग्य श्रावश्यक बातोंका इसमें उन्हें कुर दिया गया है। मुन्य )।, इसकी २६००० पुस्तकें छुप चुकी हैं। यह बाँटनेके जिये वही भन्दी चीज है।

## गज़ल गीता

चिथा बार ५०००० छन है।

लक्कों के गानेपोग्य एवं निन्य पाठके योग्य सरक हिन्दीमें गज्जके ढंगपर गीताके बारहवें अध्यायके कुछ कपदेशोंका अनुवाद है, इसे लहके खूब पसन्द करते हैं। मूल्य आधा पैसा मात्र।

### श्रीहनुमानप्रसादजी पोदारद्वारा लिखित और सम्गादित कुछ पुस्तकों--

#### गोस्वामी श्रीतुङसीदासजी छिस्ति

### विनय-पत्रिका

### सरल हिन्दी-टीका-सहित

पृष्ठ लगभग ४५०, चित्र ३ सुनहरी, २ रंगीन और १ सादा, मृल्य १) सजिल्द १।)

श्रीगोस्वामीजीके इस विनय, प्रेम और अपदेशपूर्ण प्रमथके विषयमें प्रायः सभी कुछ-न-कुछ जानते हैं। ऐसा कान-सास्थान है जहाँ गोस्वामीजीके भजन कोई न जानता गाता हो ? अवश्य ही सन्तोंकी वाणीमें भ्रमिट, चिरम्थायी प्रभाव होता है, तभी को हम आजतक उनकी गा-गाकर शानित लाभ करते हैं।

स्वामीजीके पदोंका सरक हिन्दी-भाषामें सबके समभने-योग्य भावार्थ लिखा गया है। प्रचारके विचारसे मृत्य बहुत अनुकुल रक्ता गया है। पुस्तक मोटे अवदोंमें छुपी है जिससे सबके पढ़ने योग्य है।

#### व्यक्तिगत सम्मितियाँ

'विनय-पत्रिकाकी टीका बड़ी सुन्दर है। मुझे उसने मोह लिया। गोस्वामीजीका भावार्य आपने सरल भाषामें बड़ी योग्यतामें किस दिया। बधाई है। मैं इस पुस्तकको खपने सामने सदा रक्क्या। मेरी कृतज्ञताको स्वीकार कीजिये।' —आनाय अमहाबाग्यमाद जी हिंदेश 'विनय-पत्रिका '' '' नितान्त सुन्दर है । ''' '' ' ----श्रीमाध्वराव विनायक किंदे

'पोडारजीने प्रत्येक पदका सुन्दर और सरख भाषामें भावार्थ जिखनेकी चेष्टा की है...... । यदि इस टीकाको सब टीकाओंका सार कहें तो अस्युक्ति नहीं होगी।... पुस्तक संग्रह करनेयोग्य है।'...देवं।प्रसाद शुप्त (कुसुमाकर)

मासिक पत्रोंकी सम्मतियाँ

·····। पोद्दारजीकी यह कृति अत्यन्त सरज तथा सुगम होनेके श्रतिरिक्त सहजलभ्य भी है। अतपुर भक्त-जनोंके लिये वह एकदम श्रावश्यक वस्तु है।' -- ग्रुधा

'ं। यह सरक भाषानुवाद होनेके कारण भाषा-भाषियों के विये एक उत्तम भक्ति-साधनाका प्रम्थ हो सकता है। छुपाई उत्तम, मुख्य सम्ता तथा भाषा श्वति सरक होनेसे यह प्रम्थ भक्तों के घर रहनेयांग्य है।

---वेदिक्यमे

' ''इसके अनेक संस्करण अनेक स्थानोंसे निकले हैं पर ''यह ''सबमें अच्छा है।''मृष्य भी वधासम्भव सस्ता है।'

इनके सिवा अन्य पत्र-पत्रिकाओंकी अनेक सम्मतियाँ स्थानामावकेकारण छापी नहीं आसकी।



### नेवेद्य

### श्रीहतुमानप्रसादजी पोट्टारके

२८ लेख और ६ कविताझोंका सचित्र नया सुन्दर ग्रन्थ ।

ह्रपाई कागज बदिया, पृष्ठ ३५०, मूल्य ॥=) स०॥।-) इसमें प्रार्थना, चेनावनी, गीता, सन्सङ्ग, स्वराज्य, साधना, नृष्णा, कामना, तुम आगे आते, संसार-नाटक, सम्न और विच्छू, पहिस्ने अपनी ओर देखों !. वशीकरख, सर्ता-मिटिमा, श्रांहिनमण्येका अनन्य प्रेम, ईश्वरकी ओर कुकें, श्रद्धाकी कमीका कारण, गुरु शिष्य-संवाद, अभिमान, मिक्कि, रिक्मणा, कैकेयी, द्रोपदी, होती और कई विषयोपर सभी श्री और पुरुषोंके योग्य छेख हैं। एक पुस्तक मँगवाकर देखें। सगवानका चित्र बदा ही सुन्दर है।

# तुलसी-दल (सचित्र)

पृष्ठ-संख्या २६४, मृत्य अजित् १ में) सजित् द ॥ ) इसमें इतने विषय हैं कि यह छोटे-बढ़े, खी-पुरुष, आसिक-नासिक, विद्वान्-मूखं, मक्त और ज्ञानी, गृहस्थी और त्यागी, कछा और साहित्यप्रेमी सबके छिये कुछ-न-कुछ अपने मनकी बात मिळ सकती है। भगवानुका सुन्दर चित्र भी है।

### कुछ सम्मतियाँ

"'तुलली-द्रक' "देखा "सभी प्रस्य श्रम्ला है-पर'मोक्ष-संन्यासिनी गोपियों नामका अध्याय बहुत श्रम्ला है। उसमें जो संस्कृत और हिन्दी पद्य उद्धत हैं, एक-से-एक अच्छे हैं—पर सूरदासजी और नन्द्रतसजी तथा चंतन्य-चरितामृतके पद्य अध्युत्तम सास्त्रिक भावोत्पादक हैं। ए० २२२ पर सहचारी दोपोंसे विविक्त विमुक्त गुर्बो-का गोपियों में जो संग्रह आपने कर दिया है, वह विशेष विद्यक्षण और अपूर्व है।

--- डा व मगवानदामजी एम ० ए०, डी ० किंद्

पुस्तकमें अनेक धार्मिक विषयोंकी विवेचना है। विषय बहुत ही रोचक है। .....

सेवा-- इलाहाबाद

सजीव सरस लेखनीहारा, अनुष्यके सूखे हृदयमें धरमाश्माकी झार प्रकृतिका असर साधन भर देनेका प्रयत्न किया है। पुस्तकके आरम्भमें अज-नव-युवराजका सुन्दर तिरंगा बड़ा ही आकर्षक चित्र है। ... सुधासम्पुट उपदेश- खड़ियों मे गुम्फित पुस्तकका न्यांछावर सिर्फ ॥) मात्र।

--- श्राजगदांश सा 'विमल'

# पत्र-पुष्प (सचित्र)

प्रेममृति प्रभुके चरणों में समर्पित सुन्दर पद्य-पुण्पंका संग्रह है। साधकोंके कामकी चीज है। गानविद्याके आचार्य श्रीविच्युतिगम्बरजीके द्वारा प्रत्येक मजनपर राग आदि भी बिडला दी गयी है, जिसके कारण पुरतक और भी अधिक उपयोगी बन गयी है। इसके अन्तमें प्रत्येक मजुष्यके द्वारा पथ त्यागनेयोग्य और ६५ प्रह्या करने-कोग्य बातोंका भी विस्तृत उच्लेख प्रार्थमिहत कर दिया गया है। साधन-प्रयक्षे प्रिकोंके किये इसे द्वंशस्त्रक्ष समझना चाहिबे। दो रंगीन चित्र, प्रश्च-संक्या ६६, मुह्म ह्व)॥ दूसरा संस्करण, इसमें पहलेखे १४ भजन अधिक हैं। ११००० छुप सुकी है।

# मानव-धर्म

इसमें मनुश्रतिपादित धर्मके दश मूळ त्रखोंपर विस्मृत ब्याम्या की गयी हैं। इन सार्वभीम धर्मों के पालनसे प्रत्येक मनुष्य किसप्रकार नर-देह-धारणके चरम ळक्यकी प्राप्ति सुगमतापूर्वक कर सकता है—इसका स्पष्ट विवेचन युक्ति, अनुभव और शास्त्रप्रमाणसे किया गया है। मापा सरल और भाव सुकोध है। प्रत्येक करूपाणकामी, धर्मजिक्तासु सज्जनको इसकी एक प्रति अपने पास अवश्य रखनी चाहिये। वास्त्रविक धर्म क्या है—इसका पता इस छोटी-सी पुस्तकके पहनेसे छग सकता है। एशिटक कागजपर साफ इपी १९२ प्रष्टकी पुस्तकका मृत्य केवल €) इसकी दो ही बारमें १०००० पुस्तकं छप चुकी हैं।

### कुछ सम्मतियाँ

' ' ' ' इसमें धर्मकी आवश्यकता, धति, समा आदि विषयोंपर प्राचीन गाथाओं को लंकर अच्छा विवेचन किया गया है। ' ' पाटकोंका ध्यान धर्म एवं आवश्यकी ओर कश्या गया है। ' ' धर्मका साहित्यसे उचित साम अस्य कराया है। ' ' भावा बहुत हो सरस हैं। ऐसी महस्वपूर्ण पुस्तकोंका प्रचार इस समय खुब होना चाहिये। ग्रान्तमें भी मनोरक्षक कहानियोंहारा ही धर्मका उपदेश दिया गया है। साक्षा है कि ऐसी पुस्तकको हिन्दी-प्रेमी भ्रपनाने-में देर न करेंगे।

---(हन्दी-साहित्य-सम्मेलनकी सुखप्रिका 'सम्मेलन-प्रिका'

'यह पुस्तक मनुस्मृतिमें बताये हुए धर्मके दश लक्षणों-की व्याख्या है। इन दश गुणोंको मलीभाँति समभतेसे, इनके श्रनुसार चलनेसे धार्मिक जीवन होना निश्ति है। यदि इस पुस्तकका पाठशालाओं में प्रत्येक हिन्दू-बालकको पाठ पढ़ा दिया जाय तो उसे श्रपने धर्मका बहुत कुछ ज्ञान हो जाय और चरित्र भी सुधर जाय।

 श्रीहरिरामजी पाण्डेय, धर्मापदेश ६ डिन्त्-बिवन-विखालय, कार्या ।

### साधन-पथ (सचित्र)

इसमें साधन-पथके विझों, उनके निवारणके उपायों सथा सद्दायक साधनोंका विस्तृत वर्णन किया गया है। को साधक योग्य पय-प्रदर्शकके सभावमे परमार्थ-साधनके मार्गमें आगे बदनेसे एक जाते हैं अथवा पथ-अष्ट हो जाते हैं, उनके बिसे यह पुस्तक बड़ी सहायक और उपयोगी है। प्रत्येक साधकको इसकी एक प्रति सदा अपने पास अवस्य रखनी चाहिसे। पृष्ठ ७२, सूल्य १॥, इसमें भगवान् भ्रीकृष्णका एक ध्रत्यन्त मनोहर चित्र है। केवल २ बारमें १०००० छए चुकी है।

पुस्तक इतनी सुन्दर हैं कि एक मराठीके मासिक पत्रमें भी हाथों हाथ छुए गयी है।

#### स्वामी श्रीविशानहंसजी लिखते हैं-

'साधन-पथ पदकर श्रास्त श्रानन्द हुआ। आपका परिश्रम और विचार बहुन ही सराहनीय है। साधकोंके लिये सचा पथ-प्रदर्शक है। ... ... अवश्य ही अपने पास रखकर सदा श्रभ्ययम करते रहना चाहिये।'

हिन्दू-विश्व-विद्यालय काशीके धर्म-शिक्षक लिखते हैं-

'…साधनमें बड़ी सहायता ट्रेनेवाछी हैं। "पदकर यही विचार मेरे मनमें उठा कि लेखक महाशयने उन सब ही बातोंको बता दिया जिनको साधन-पथके पधिकको ध्यानमें रखना चाहिये।'

# स्री-धर्मप्रश्रोत्तरी (सचित्र)

### (छठा संस्करण )

यह पुस्तक कई पाठशास्त्राओं में पाठ्य पुस्तकके रूपमें पडाबी जा रही है। वर्तमान समाजके दावाँदोल और द्चित वायुमगरसको दृष्टिकोणमें रखते हुए यह पुस्तक प्रेमी सजनोंके विशेष भाग्रहसे जिसी गयी थी। कन्याओंके कोमख हृद्योंमें इसके निरन्तर पाठमे बहुत अच्छा प्रभाव पड़नेकी सम्भावना है। सधवा खियोंके धर्मका बड़ी रोचक र्शक्तीसे विशद वर्णन किया गया है। पति सेवाके दिख्य-व्यतका पालन करती हुई गृह-देवियाँ किसप्रकार मनुष्य-जन्मके चरम जरूप मगवत्प्राप्तिके मार्गमें तत्पर, अप्रसर और सफल हो सकती हैं, इसका सप्रमाण उस्तेख करके क्षेत्रकने गागरमें सागर भर दिया है। विधवा-धर्मका निरूपण भी उत्तमतापूर्वक किया गया है। प्रश्लोत्तरके रूपमें होनेसे यह पुस्तक बड़ी रोचक बन गयी है। दाम्पत्य प्रेम और गृहस्थादर्शको हिन्द्वरीमें देखनेके इच्छकाँको इसका प्रचार विशेषरूपसे करना चाहिये। एष्ठ ४६, मुख्य =), नवे संस्करखर्मे एक तिरंगा चित्र भी सगा विया गया है। ५०००० व्रप खुकी है।

# मनको वशमें करनेके उपाय ( सचित्र )

मनका खरूप क्या है, साधकको इसके आक्रमणींका किसप्रकार सामना करना पहला है तथा श्रक्तमें इसपर किसप्रकार विजय प्राप्त की जा सकती है— इत्यादि जानने बोग्य वार्तोका उच्लेख बढ़ी रोचक शैकीसे किया गया है।

आरम्भमें श्रीविष्युका एक चित्र मी दिया गया है। मृस्य -)।, इस पुस्तककी अवतक २१००० प्रतियाँ छप चुकी हैं।

## ब्रह्मचर्य ( पाँचवाँ संस्करण )

इसमें शास और अनुभवका नियोद हैं। पाउद्यालाओं में यह धर्म-शिवाकी पाट्य पुस्तक नियत की जा सकती है। व्रह्मचर्यके महस्व और उसके सूचम नरवोंपर बढ़ा मामिक विवेचन किया गया है। व्रह्मचर्यकी रचाके अनेक सरवा उपाय बताये गये हैं। मूक्य -), इसकी २०००० प्रतियाँ छप चुकी हैं।

### समाज-सुधार

### (तीसरा संस्करण)

स्माजके बटिल प्रश्नोंपर बम्छा प्रकाश दाका गया है।
सुधारके प्रधान साधनोंका उठलेख भी कर दिया गया है।
पुस्तक उपयोगी है। एष्ट-मंख्या ४०, मूल्य /), इसकी
८००० पुस्तके छुप खुकी हैं।

### कुछ सम्मतियाँ

'विवेककी छाप प्रत्येक बाक्यपर छगी हुई है।' ---जीवनशहुर याक्षिक एक० ए०

'इसमें बाक-विवाह, यृद्ध-विवाह, प्रदाचर्याश्रम आदि अनेक विषयोंपर ...... लेखकने जो कुछ जिसा है वह बड़ा सुन्दर जिसा है।..... इसमें सन्देह नहीं कि शाख-की मर्यादाकी रक्षा करते हुए जिन कुरीतियोंको दूर किया जा सकता है उनपर लेसकने जोर दिया है। पुस्तक पढ़ने योग्य है।'

'इसमें समाजके श्रष्ट-मन्यक्रमें वार्मिक, सामाजिक श्रीर राजनीतिक शुभार कानेके मार्ग दिखाये गये हैं। श्रस्तु, आग्र है।' — नीनेक्टन्यर-समाचार, नन्नई 'इसमें ''कोटे-कोटे लेख हैं। ये लेख गम्भीरता और सिंह्च्युतासे परिपूर्ण हैं। इनमें किसी पस्नको व्यर्थ ही दोरी नहीं टहराया गया, किन्तु डचित तर्कसे लेखकने अपनी सम्मतिके भौचित्यका वही ही रोचक भाषामें दिग्वर्शन कराया है '' यह पुस्तक प्रत्येक स्पक्तिके पहने और लाम डटाने योग्य है।'

### आनन्दकी लहरें

इसमें हम व्यरोंको सुख पहुँचाते हुए खुद कैसे सुखी हो सकते हैं, यह बड़े सुन्दर शब्दों, बड़े सुन्दर विचारों, खड़े सुन्दर हंग और बड़ी सुन्दर छ्पाधीमें बताया गया है। मृ० केवल -)॥

#### सम्मतियाँ

"यह एक पुम्नक तो बड़ी ही मुन्दर हैं। 'आमन्दकी लहरें' किलकर ...कमाक किया है! मुक्ते नो वह बहुत ही पमन्द भाषी।""इस मुन्दर पुस्तक-प्रणयनके लिये भनेक साधुवाद। —वियोगी हरि ३० पेत्र मोटे कागजपर मोतीके समान अक्षरजिक्योंसे सुशोभित पुस्कर्में भगवत्-भक्ति-मन्दाकिनीमें आनन्दकी छहरें छहरा ही हैं। धारक्भमें गोपीकुमार सुरत्तीधरका अभिनव निरङ्गा चित्र हैं। ऐसी सुन्दर पुस्तक-का मूख्य सिर्फ देद आना। —शाजगदाश झा 'विमरू'

क्या याद रखना और क्या भूल जाना समझाने हुए कुछ ऐसा बोध दिया गया है कि यदि वह जीवनमें व्यवहार किया जाय तो अवस्य ही यशस्त्री बनाना है।……

मुम्बई समाचार ( गुजरानी )

# दिव्य-सन्देश

वर्तमान समयके दास्भिक गुगमें किस उपायसे शीव मगवत्-प्राप्ति हो सकती है, इस पुस्तिकामें इस वानके सरल उपाय अनलाये गये हैं। मृल्य)।, यह पुस्तक गुजराती, मराठी, यंगला, गुरमुखी और श्रंगरेजीमें भी मिल सकती है। बाँदनेके खिये बड़ी श्रद्धी है।

### श्रीवियोगी हरिजीद्वारा लिखित कुछ पुस्तकें-

पवित्र प्रेमकी अपूर्व झाँकी हृदयकी कलियाँ विला देनेवाला

### प्रेम-योग

हो साण्ड, पृष्ट ४२०, बहुत मीटे एण्टिक कागज, मनोहर चित्रसहित मुख्य ३१) सजिल्द १॥)

हिन्दी-साहित्य-जगत् श्रीवियोगी हित्जीके नामसे अपितित्वत नहीं है। आपहीकी मानुकतापूर्य लेखनीसे लिखा हुआ यह प्रस्थ अपने वंगका एक ही है। सर्जीव भाषा और दिख्य मार्गीसे सना हुआ यह प्रेम-योग प्रेम-साहित्यका एक पूर्ण प्रन्य कहा जा सकता है। हिन्दू, मुसलमान, ईसाई श्रादि प्रायः सभी धर्मावलिव्योके प्रेम-विचयक शादशं, अञ्चयवों और मनोहर स्कियोंका विचित्र, संग्रह है। सन्तों, महात्माओं, भक्तों श्रीर अनुभवी कवियोंके प्रेमपर निकले हुए हदयहारी वहारोंका अभृतपूर्व ऐसा झाझोखनात्मक विचाद संग्रह निस्सन्देह पठनीय है। इह निबन्ध दो लण्डोंमें बाँट दिये गये हैं। इहक्रके नाम देखिये—

(१) मोइ और प्रेम (२) प्रेमका अधिकारी (१) लौकिकसे पारकोकिक प्रेम (४) प्रेममें अधीरता (५) प्रेममें अनन्यता(६) पेक्षियांका मन-मजहव (७) प्रिमियांकी जिन्नलापाए (८) प्रेम-श्याधि (९) प्रेमोरमाद (१०) प्रेम-प्याला (११) प्रेम-पर्थ (१२) प्रेम-विरह् (१३) प्रेमाःश्र (१४) प्रेमोका हृदय (१५) प्रेमीका मन (१६) कुछ आदर्श प्रमी (१०) मधुर-रित (१८) स्वदेश-प्रेम।

#### कुछ सम्मतियाँ—

आचार्य श्रीमहाबीरप्रसादजी छिवेदीकी सम्मति— 'श्रापकी मेजी हुई तीनों पुस्तकें मिली हैं —प्रेम-याग, मानव-धर्म और साधन-पथ। परमार्थविषयक इतनी अच्छी पुस्तकें हिन्दीमें मैंने यही देखीं। जो तस और जान संस्कृतके बदे-बदे प्रन्थोंमें निहित है उसे आपने समीके लिये को दीमोक सुलभ कर दिया। … ये पुस्तकें रक्षवत् हैं।

हिन्दिकि पुराने महारथी पं॰ श्रीलजारामजी मेहताकी लम्बी सम्मतिका कुछ अंश पढ़ियं—

'''प्रेम-जैसे गहम गम्भीर और पवित्र विषयके प्रत्येक श्रह्मका सिख-सिख क्षीर्षकसे प्रतिपादन करनेमें श्रीवियोगी इरिजीने सफड प्रयक्षकर कमास्त्र कर डाला हैं '''। और तो सब ठीक ही है, किन्तु महातमा सुरदासजी और गोग्यामी तुलसीदासजीके वास्सरपरसके दिग्दर्शनवाले पेंतीस पृष्ठ पदनेमें मेरी जो दशा हुई है उसे मेरा हृदय ही जानता है। प्रत्येक दो-दो, चार-चार पंक्तियाँ पदने समय मेरी आंखोंसे धाराध्रवाह आँसू बहते थे, बार-चार ऐनक हटा-हटाकर मैं उन्हें पींख्रता था और फिर धारा बढ़नेका प्रयत्न करता था। कई बार इच्छा हुई कि किसी तूमरी बार कलेजेको कहा करके इतने पृष्टींका अवलोकन करूँगा, परन्तु पोथी होइना भी नहीं बन सका।

लोकमान्य निलक्ष्वारा प्रतिष्ठित और श्रीकेलकरजी द्वारा सम्पादित प्रसिद्ध महाराष्ट्र पत्र 'केसरी' के उद्वार सनिये—

'प्रेमका श्रर्थ कामकीडा नहीं। प्रेमका स्वरूप तो इससे कितना ही उचा है। वह कैसा है? इस पुस्तकमें श्रीवियोगी हरिजीने उत्तम भौर विशद प्रकारसे दिखाया है। 'जो प्रेम शरीरके साथ कीड़ा करता हैं वह प्रेम नहीं मोह है।' इस तन्त्रको लेखकने मछी प्रकार दिखाया है। "" प्रेमके विविध स्वरूपोंका मासिक विवेचन किया गया है। दूसरे खरडमें विश्व-प्रेम क्या है, यह दिखाकर स्रदास, नुबसीदासके कान्यों में वारसस्यरस भैसा भ्रोत-प्रोत है यह दिखा मातृभिक्त और स्वदेशप्रेमके स्वरूपका वर्षन किया गया है। पुस्तक प्रजीय है।'

वैदिक-अन्वेषणकारी श्रीपाद दामोदर सातवलेकरजीके वैदिकश्रमं की सम्मति—

आगरेसे प्रकाशित होनेवाले प्रसिद्ध साप्ताहिक 'सैनिक' की सम्मति---

मंगलाप्रमाद-पारिनोषिक-प्राप्त श्रीवियोगी हरिजी हिन्दीकं अन्यतम लेखकोंमेंसे हैं, यह आपकी ही एक रचना है। आदर्श प्रेमपर इतनी सुन्दर और सर्वाङ्गीण कोई पुस्तक नहीं निक्ली ""।

## गीतामें भक्ति-योग

#### (गीताका बारहवाँ अध्याय)

भूमिका लेखक-शिहनुमानप्रसादजी पोद्दार

साइज २० × ३० सोलइ पेजी, पृष्टिक कागज, भगवान्के २ बहुत सुन्दर बहुरंगे चित्र, पृष्ठ-संख्या ११८, सुन्दर, साफ छपाई, मृल्य ।~)

भाप-जैसे भावुक विद्वान्द्वारा लिखी गयी पुस्तकके विषयमें विश्रंप कहना स्वयं है। आपके अन्य ग्रन्थांकी तरह यह पुस्तक भी बहुन सुन्दर हुई है। स्थाम-स्थानपर अनेक भगवज़क्त, हिन्दी-कवियोंकी उक्तियाँ देनेसे पुस्तक और भी सुन्दर हो गयी है। भाषा ऐसी महावरेदार है कि पहने ही मन प्रसन्न हो लामा है। एक तो गीताके साकार भगवान्का वर्णान और कूसरे प्रेम और भक्तिके सारस उदाहरणोंके होनेसे पुस्तक सबके लिये उपयोगी हो गयी है।

#### सम्मितियाँ

……भाषा यहुत सुन्दर और श्रोजपूर्ण है. जिसका

प्रभाव हद्यपर पड़े विना नहीं रहता । कई स्थळोंपर सन्त

महात्माओंकी वाणियोंसे उद्धरण भी लेखकने दिये हैं जो

पुरत्तकको और भी श्राकर्षक बनाते हैं । प्रत्येक गीताप्रेमीको

"अवश्य पहना च।हिये । पहनेपर ही कोई समस्र सकता
है कि वान्तवमें इस पुरतकमें कैसी अन्त्री सामग्री लेखकने

एकन्नित की हैं। "" पुरत्तकमें कैसी अन्त्री सामग्री लेखकने

एकन्नित की हैं। " पुरत्तकमें कैसी अन्त्री सामग्री लेखकने

प्रकृत की हैं। " पुरत्तकमें कैसी अन्त्री सामग्री लेख हते।

सुन्दर है कि इस श्रकेले चित्रको । " पाँच श्रानेमें खेकर
कोई पञ्चता नहीं सकता।

गीताके भक्ति-प्रकरण्ये श्रीतियोगी हरिजीने भ्रपनी स्वाभाविक सरसता पूर्व ""भक्तिका सुहावना, ममोहर श्राग हरा-भरा किया है जिसमें कई महान् पुरुषोंके उद्गार उत्तम इंगये सप्रमाण लहल्हा रहे हैं।"" अति छाभ-दायक है। — मैच्यद कानिमञ्जी विशाग्द, साहित्यालङ्कार

गीताके बारहवं अध्यायकी ..... विशव टीका की है, जिससे स्थळ-म्यळपर तुलसी, सूर, कबीर इत्यादिके वधन भी उद्धत किये गये हैं। प्रारम्भमें एक गम्भीरार्थ भूमिका है। तदनन्तर प्रथम खरबमें (ए० १ से ५१) में १२ स्रोकींकी और द्वितीय खरबमें (ए० ११ से १००) में शेष श्लोकींकी टीका है। प्रत्येक खरबके प्रारम्भमें मगवान्का वृक्त एक सुन्दर चित्र भी है। टीकाकी शैक्षीको साहित्यक और

मार्मिक विवेचनात्मक कहा जा सकता है तथापि उसमें साधनात्मक अनुभवका भी अच्छा समावेश किया गया है।

--- श्री र० मि**०** शास्त्री

····· विद्याद व्याख्या अतीव सरक, सुन्दर तथा प्रेम-रसमें सरायोर है। गीता-प्रेमियोंको एक बार देखना चाहिये। ····

---हिन्दी-बङ्गवासी, कलकत्ता

गीतंन कर्मयोग आहे हॅ सिद्ध करण्याच्या भरांत भक्ति-योगाला गीतेने किनी महत्त्व दिलें आहे, इकड़े निद्वान् लेलकांचे आवें तिनकें लक्ष गेलेलें दिसत नाहीं, 'वियोगी हरि' मोनीं महरहू पुन्तकांन गीतेच्या ह्या कांडींशा अविद्वत भागावर प्रकाश-पाइन भक्तिमार्गानुसारी खोकांना समा-धानाला एक जागा उत्पन्न केली आहे. विषयच भक्ति-प्रेमाचा असन्यानें आगंदाला उणीव नाहींच

---गोरक्षण ( मराठा ), पना

### भजन-संग्रह (पहला भाग)

पृष्ट-संस्था २००, इसमें चुने हुए भजनीका संग्रह है। मृत्य केवल =) संस्करण तीसरा, कुछ ही महीनोंमें १२००० छप गया। भक्तोंकी वाणी गंगाकी धाराकी तरह पवित्र हं।ती है। दुःखोंमें पड़े हुए प्राखियोंको इसमें गोता लगानेसे सुख मिलता है। इस वाणीमें बज, साइस, श्रद्धा, भेम और मिल भरी हुई है।

इस भागमें तुष्ठसीदासजी, सूरदासजी, कवीरजीके चुने हुए रसीखे भजन हैं। यह पुस्तक सदा पास रखने योग्य है।

# भजन-संग्रह ( दूसरा भाग )

इस पुस्तकर्मे धापको बीम सन्तोंके मजन एक साथ मिछ जावेंगे। भजन-संख्या २०५, पृष्ठ १८६, सूख्य =) भजन-संग्रहके इस दूसरे भागको दो खरडोंमें विभक्त करके छापा गया है।

पहले विमानमें वजके महारमाओं की रसीली वानियाँ, श्रीकृष्ण-प्रेमार्शवमें निमग्न हुए महापुरुवोंके भजन हैं। महारमा स्रवासकीके पद पहले भागमें आ जुके हैं। इस भागमें जाटब्रापके अन्य अनन्य मक्तोंके तथा हितहरिवंश, खामी हरिवास, गदाधर भट्ट, नन्ददास, कुम्भनदास, प्रमानन्दास, प्रमानन्दास, कुम्भनदास, प्रमानन्दास, क्ष्मिट, स्रदास महनमोहन, नागरीवास, भगवतरसिक, नारायणखामी, छक्तिकिसोरी बाविके 'पद' हैं।

दूसरे खरूबमें आत्मानुभवी दादृदयाल, रैदास, मल्ब-दास, करनदास, गुरु नानक, दिखासाहव आदि प्रेमी सन्तोंके अनुभवके रंगमें रंगे हुए कुळ पदोंका संजिस संग्रह है। वास्तवमें यह शब्द सद्गुरुके प्रेम-वाण है।

### भजन-संग्रह (तीसरा भाग)

कुछ भगवद्भक्त मानाओं के चुने हुए भन्ननोंका छोटा-सा संग्रह, पृष्ठ-संस्था १६०, भन्नन-संख्या १५२, कागज खिकना, छपाई बदिया, मुल्य =) मात्र ।

(१) मोराबाई, (२) सहजोबाई, (३) बनीठनी, (४) प्रतापबाळा, (५) श्रीयुगक्रिया, (६) रानी रूपकुँवरि श्रादिके प्रेमपूर्ण चुने हुए भजनोंका यह संग्रह सबके श्रपनानेकी चीज है। जिसप्रकार पहले दो भाग विके, उसी प्रकार यह सी विकनेकी आशा है।

इसी प्रकार श्रानेक सन्त-महात्माओं के भजनोंका संप्रह ४-५ भागोंमें प्रकाशित हो सकता है।

# श्रीकृष्ण-विज्ञान

अर्थात्

श्रीमद्भगवद्गीताका मूलमहित हिन्दी-पद्यानुवाद (सचित्र)

अनुवादक पुरोहित रामप्रतापनी

पृष्ट जगमग २४०, मोटा एण्टिक कागज, साफ. सुन्दर छपाई। झुद्धिका मरसक खयाल रक्षा गया है। मृल्य १) सजिब्द १।) मात्र। केवल ५२५० छर्पा है।

यह छुन्दोऽनुवाद दश वर्ष पहले जयपुरसे प्रकाशित हुआ था। तब धनेक विद्वानीने इसकी सुनः कण्ठसे प्रशंसा की थी। इस समय यह छप्राप्य था। अब हमकी यह पुरसक प्रकाशित करनेका अवसर मिला है।

पहले संस्करणमें गीताके मूछ श्रोक नहीं थे। इस बार यह कभी दूर कर दी गया है। प्रत्येक श्रोकके ठीक सामने ही उसका कवितामें श्रमुवाद द्वापा गया है। लेखक महोदयने यत्र-तत्र आवश्यक यंशोयन करके पुस्तककी और भी शुद्ध करनेका प्रयक्ष किया है। छपाई वह सुन्दर ढंगमे की गयी है। भगवानके दो सुन्दर तिरंगे चित्र भी है।

**इतना होनेपर** भी मृत्य प्रचारार्थ पहलेसे बहुत कम रक्सा गया है।

कुछ सम्मतियाँ छापकर पुसकर्म जोड़ दो गयी हैं, उनको देखनेसे ही आप कुछ जान सकेंगे कि यह श्रनुवाद कैसा हुआ है। अधिक क्या कहे!

# १-श्रुतिकी टेर (सचित्र)

प्रष्ट-संख्या १५०, एण्टिक कागज, सुन्दर खपाई, सुल्य केवल ।)

आरम्भमें एक सुन्दर दुरंगा चित्र भी छगाया गया है। इसारें ब्राहकोंको श्रीवादाक्षी और उनके उपदेशोंका अधिक परिचय देनेकी झावश्यकता नहीं। आप-जैसे त्यागी, वैरागी महात्मा अपना अमृल्य समय देकर इसछोगोंके लिये कुछ लिसते हैं, यह उनकी वनी द्या है। पुस्तक सीधी-सादी बीकचालकी-सी कवितामें लिखी गयी है और हो सर्वोमें विभक्त है। इसमें धर्मशास्त्रके अनुकृत आहार-विहार और वर्तनेकी शिक्षाके साध-साथ त्याग और भगवत्-प्रेमका उपदेश दिया गया है। पुस्तक प्रयेक मनुष्यके मनन करने योग्य है।

यह पुस्तक हालडीमें प्रकाशित हुई है। एक प्रति खरीदकर श्रानन्द उठाइये।

# २-वेदान्त-बन्दावली (सचित्र)

पृष्ट-संख्या ७५, **इ**पाई साफ और सुन्दर मृख्य केवल = )॥

हाथों हाथ दो मंस्करण छप गये।

इसमें बाबाजीके बाध्यारिमक विचार और वेदान्तके विचारखीय प्रश्न और उपदेश हैं, जिनको समझकर हु:ख बार शोकमे बुटकारा पा सकते हैं। पुसक बोल-चालकी याधारण भाषाकी कवितामें जिसी गयी है इसमे सबकी समझमें ब्राने योग्य है। ब्रारममों श्रीशुकदेवजीका सन्दर चित्र है। कुछ कविताओं के नाम देखिये--

(१) हो जा मजर! हो जा अमर! (२) सुखसे विचर! (३) भाक्षये है! आश्चर्य है!! (४) सब हानि-जाभ समान है! (५) बस, आपमें स्वक्तिन हो। (६) हो वेँ किसे पकवेँ किसे! (७) बम्धन यही कहसाय है। (८) ममता-अहंता हो व दे (१) मत भोगमें आसक्त हो (१०) यह ही परम पुरुषार्थ है (११) सोचका क्या काम है! आदि।

संग्रकाचरणसहित ३५ कविताएँ हैं । ८००० छप चुकी है।

श्रुति-रत्नावली

इस श्रुतिसंग्रहसे प्रधान-प्रधान श्रुतियोंको पाठक अर्थ-सहित एक ही जगह पढ़ और सममकर लाभ द्वहा सकेंगे। (सचित्र) एड २८४, मू०॥)

वेद-उपनिषद् आदि छगभग ४५ प्रन्थोंके विषयवार खुने हुए श्लोकोंका अर्थसिंहत संग्रह, श्लीगोपालजी महाचारी-हारा लिखिन मन्त्र-सूची-सहित। यह प्रन्थ परम उपयोगी है। उपनिषट्वे प्रसिद्ध-प्रसिद्ध खुने हुए मन्त्र-प्रतीक-सहित हसमें बिना श्लमके प्रायः मिल जाते हैं। छपाई नये ढंगसे एक पेजमें श्लोक चौर श्लोकके सामने ही दूसरेमें बर्थ देकर सन्दरसापूर्वक की गयी है। इसके कुछ विषय देखिये—

शानितपाठ, कर्म, उपासना, सदाचार, जीवस्वरूप, उत्पत्ति, पुरुषस्क, सुखरूप, श्रीरामस्वरूप, श्रीकृष्णस्यरूप, श्रीविष्कुस्वरूप, शिवस्वरूप, देविस्वरूप, वैराध्य, भारम-ज्ञानफल, विविधश्रुतवः भादि-श्रादि ।

लेखक चतुर्वेदी पं० श्रीद्वारकाशसादजी शर्मा, साहित्यभूषण एम० आर० प० एस०,

पं० श्रीइन्द्रनारायणजी द्विवेदी।

# भागवतरत प्रहाद ( मनित्र )

पृष्ट ३४०, एरिटक कागज, सुन्दर साफ छपाई, ३ रंगान चौर र सादे चित्र, भाषा सरछ और अक्षर बड़े, सबके पढ़ने योग्य, मूल्य केवबा १) सजिल्द १।) हाछहीमें छपा है।

पेसा कीन हिन्दू है जो भक्तरक श्रीप्रहादजीका पावन-चरित्र सुनकर एक बार श्रेमसे पुलकित न हो उठे ? उनके बरित्रमें जो बात है वह अम्यत्र कहीं नहीं। उनके प्रेमसे स्वयं भगवान्को आग, पानी और परवरमें भी प्रकट होना पदा। भगवान् और भक्तोंकी जीका देखने, सुनने, पदनेसे मन-प्राण पित्रत्र हो जाते हैं। यह पावन-चरित्र हम माँ, बहिन, बेटी, भाई, भौजाई और वाक-बन्ने सबके हार्थोंने विना किसी प्रकारके सङ्कोषके पदनेके किये दे सकते हैं। यदि हमारे सामने सदा प्रह्वादका सा आदर्श रहे तो हम किसने उन्नत हो सकते हैं!

यह चरित्र बहुत प्रामाणिकरूपमे अनेक प्राचीन शाख-प्रत्यों और इतिहास एवं भूगोक-शाखके आधारपर किसा गया है। इस विषयको इतनी प्रामाणिक स्रोतपूर्य पुस्तक इमारी समस्ते दूसरी नहीं किसी गयी। वह चरित्र पदने-पदने आपर्मे आस्म-विचार, भगवान्की परम इवापर सद्धा और सच्चे 'सत्याध्रह' के माव उत्पन्न होंगे! अधिक क्या खिला जाय, एक पुलक मँगवाकर घरके सब कोगोंसहित पड़कर चानन्द स्ट्टिये।

इसमें ३२ अध्याय है। कुछके नाम देखिये--

- ५-आविर्माषका समय
- २-कीका-भूमि
- ३-वंश-पश्चिय
- ४ पूर्व-जनमकी कथा
- ५ हिरण्यकशिपुका वृत्तान्त ( गर्भ और जन्म )
- ६-आतृ-वध
- ७-भ्रातृ-वधसे व्याकुळता (तपोमूमिकी यात्रा)
- **८- प्रहाद गर्भमें**
- देवनाओंकः हिरययपुरपर आक्रमण (महारानी कयाभ्कः हरगः)

२०-महारानी कयाजूको सहर्षि नारदका महोपदेश ( गर्भस्य प्रह्लायको ज्ञान-प्राप्ति )

#### सम्मतियाँ---

……'इसकी भाषा अस्यन्त प्राञ्जल, परिमार्जित एवं विषय-निर्वाचन तथा चरित्र-चित्रण हृदयप्राही है। लेखक हैं म्बनामधन्य चतुर्वेदी पं॰ द्वारकामसादजी क्षमां और पं॰ इन्द्रनारायणजी द्विवेदी। इस पुस्तकमें म चित्र भी हैं …।

ं कळाकी दृष्टिसे जैसी ही अच्छी पुस्तक है वैसे ही उसके चित्र भी हैं ।' —र० भि० शाखी

'यह भक्त-शिरोमणि प्रह्लादका विश्वद जीवन-चरित्र
है। यह पुरुक बकी छान-बीनके साथ लिखी गयी है और
भवतक प्रह्लादके जितने जीवन-चरित्र प्रकाशित हुए हैं,
उनमें इस जीवन-चरित्रका स्थान सबसे उँचा है। इसमें
सुनदर चित्र भी दिये हैं।'

-- दिन्दी-बहुवामी, वलकत्ता

''''' विद्वान् लेखकांनी भागवतांतीक महाभक्त प्रह्वाद याच्या चरित्रावर विस्तृत विवरणास्मक असे हें पुस्तक दिन्दीमध्यें लिहिलें असून'' । याचें अतरंग रसाख आणि भक्त हृदयालां उचन्नतृत चाणणारें आहे इतकेंच येथें लिहितों।' —गोरक्षण (गराठा), पूना

'हृत्यमें भक्ति-रसकी तरक्तें उठा देता है। भक्त-विशेमणि प्रहादको कौन नहीं जानता दिल्हीं के विश्वस् चिरित्रको बड़े रोचक और इदयग्राही ढंगसे विद्वान् छेखकों-ने इस पुस्तकों भ्यक्त किया है। पुस्तक पदने और संग्रह करने योग्य है। ....' —देवंशसाद ग्रह

'महान् भगवज्ञक प्रह्लाद् याचं विस्तृत चरित्र या पुस्तकांत चांगरुया रीतीने लिहिलें आहे। चरित्र श्रांतबांश चांगलें भाकेलें आहे।'

'जीवनी बड़े सुन्दर टंगसे दी गयी है। भाषाकी दृष्टिसे पुस्तक बिल्कुल निर्दोष हैं। " बड़े रोचक टंगसे वर्षान है। प्रह्लादकी द्विन्दीमें अवतक कोई अच्छी जीवनी नहीं थी। "अब इस पुन्तकसे यह अभाव दूर हो जावेगा।"

---प्रेभा, जबलपुर

## देवर्षि नारद (सचित्र)

भूमिका-लेखक-श्रीहतुमानप्रसादजी पाँद्रार

(कल्याण-सम्पादक)

दो रंगीन श्रीर तीन सारं चित्र, पृष्ठ २४०, पृष्टिक कागल, सुन्दर, साफ ह्याई, मृत्य ॥) स्वजिह्द १) अभी छपकर तैयार हुई है।

जैसे भगवान्के चरित्रोंसे हमारे धर्मशास्त्र भरे पहें हैं वैसे ही नारवजीकी पुरवमयी गाथाएँ मी हमारे शास्त्रोंमें भोत-प्रोत हैं। उनमेंसे कुछका वर्णन करनेका प्रयक्ष किया गया है। १६ अध्यायोंमें पुस्तक समाप्त हुई है। थोड़े नाम देखिये—

- (1) आविर्भाव और पूर्वजन्म
- (२) नारद-नामका शब्दार्थ-नारदका निवास-विचार ---क्या नारदकी कळह-कारिता छोकप्रवादमात्र है ?
- (३) देवर्षि नारदका वर्ण एवं आश्रम—उनका निवासस्थान (आश्रम), सर्वत्र समस्त योनियोंद्वारा उनकी बहुमान्यता ।
- (४) देवर्षि नारदकी ज्ञानगरिमा, उनके उपदेश, उपारुपान, सिद्धान्त और रचे हुए प्रन्थ ।
- (५) **भाविकवि वा**लमीकिके सोलइ प्रश्न और देवर्षि नारक्**के उत्तर**।
- (६) श्रीमद्भागवत-संहिताकी परम्परा और उसमें देवकि नारदकी प्रधानता।

- (७) पाञ्चरात्र और देववि नारव---पाञ्चरात्रकी सात्वत-संदिता---पाञ्चरात्रकी प्राचीन परम्परा और उसका संक्षिप्त विवरण ।
- (८) देवर्षि नारदजीके ज्योतिष-सम्बन्धी भ्रपूर्व विचार – त्रिष्कम्प ज्योतिषकी प्राचीनता – समस्त आर्य-ज्योतिषयर देवर्षि नारदके ज्योतिर्जानकी छाया ।
- (१) महाभागतकालमें देवपिं नारदका महत्व— देविषं नारदके राजनीतिक विचार—नारत्रजी द्वारा धर्मराज युधिहिरको प्रश्लके बहाने उपदेश।
- ( १० ) देवपि नारदके आध्यारिमक विचार-शुकदेव-जीको ज्ञानोपदेश ।
- (११) भक्तिका नारदजी हारा संसार-व्यापी प्रचार, तुळसीकृत रामायण और भक्ति-सूत्र—भिन्न-भिन्न भक्ति-सूत्रोंमें भक्तिके भिन्न-भिन्न जन्नग ।

( १२ ) देवर्षि नारद और सामान्य मानव-धर्म — सनातन धर्मके तीस बक्षया— गाईस्थ्य-जीवनमें परम धर्म-पाछनपर नारदीय उपवेश । इत्यादि, इत्यादि ।

ऐसा एक भी हिन्दू न होगा, जिसने नारदनीका नाम न सुना हो। इस गम्भीर पुस्तक को पढ़कर नारदजीका यह यथार्थ परिचय मिलता है कि वे आपसमें खोगोंको छड़ाने-भिड़ानेवाले नहीं, पर तारनेवाले हैं। हाँ, उनके मार्ग नाना प्रकारके हैं।

इसके लेखोंके नमूने "कल्याण' के वर्ष ६ के मार्गशीर्य और माधके अंकोंमें निकल चुके हैं। श्रीनारदलीकी जीवनी अभीतक और कहींसे भी प्रकाशित नहीं हुई है। एक पुस्तक मैंगवाकर छाभ उठाइये।





#### सचित्र

# श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली (खण्ड १)

( लेखक- श्रीप्रमुदत्तती ब्रह्मचारी )

श्रीचैतन्यदेवको इतनी बड़ी सविश्तर जीवनी अभी-तक हिन्दीमें कहीं नहीं खुर्प। मगवान और उनके मर्लो-के गुणगानमे मरी हुई इस जीवनीको पढ़कर सभी सजन लाम उठावें। इसकी भाषा सुन्दर है। खुपाई उत्तम है। वर्षोन सरस है। श्रीचैतन्यदेवकी लीकाओंके विषयमें तो कहना ही क्या ? जिन्होंने एक वार भी थोड़ी सुनी है, उनका चित्त ही बानता है।

सम्पूर्ण पुस्तक पाँच खयडों में समाप्त होगी। पहला खण्ड नेवार है। इस खरडमें ३८ अध्याय और ४० विषय हैं, सुम्दर ६ रंगीन चित्र हैं। प्रष्ट-संक्या ६६०, प्रिटक कागज, बदिया छ्वाई, मूख्य ॥॥॥ मात्र सजिल्द १॥)

तृसरा सबद भी छप रहा है। इन्हें पहकर काम उठानेकी प्रार्थना है।

# श्रीमद्भागवतान्तर्गत एकादश स्कन्ध

(सचित्र-सटाक)

भगवान् व्यासजीको भी भान्ति देनेवासं इस महत्वपूर्ण पुरायको कीन नहीं जानमा ? भगवतमें दशम और पुकादश स्कन्ध सर्वोपिर हैं। पुकादश स्कन्धके उपदेशोंमेंसे कुछको भी काम्में लानेसे जीवन सफल हो सकता है। भागवत-जैसे भान्तिदायक प्रत्यके लिये अधिक क्या लिखा जाय ?

इसको प्रेमसे पढ़कर काभ ठटाइये। सुन्दर छपाई, एशिटक कागज, लगभग ४२० पेजकी पुन्तकका दाम केवक ॥) साल है, सजिल्द १)

### श्रीशंकराचार्यजीकी पुस्तकें

### श्रीमद्भगवद्गीता

शांकरभाष्य ऑर उसके हिन्दी-अनुवाद-सहित, स० २॥) मजिस्द २॥।) (देखिये सूचाका १ ला १४)

# विवेक-चृडामणि

जनुका कि**----शम्**निशह

मृज श्लोक और हिन्दी-अनुवाद-महित, श्लीझंकगचार्य-जीका एक चित्र भी लगाया गया है।

इस प्रसिद्ध परमार्थ-विषयक उपयोगी ग्रन्थका यह २२४ पृष्ठीका सम्मा संस्करण केवल (≋) सजिल्द ॥८) में निकाला गया है।

### विवेक-चडामणिपर कुछ सम्मतियाँ

·····यह दिन्दी-अनुवाद-सहित उत्तम पुस्तक मुमुछ पुरुषोंके अरयन्त कामकी चीन है। — भक्ति ( मासिक )

🎹 📉 श्रमुबाद श्रम्हा है 🗀 🐪 🗕 श्री वासुदेवशरणजी

---अवाय शामहायणग्याहजी दिवेदी

# प्रश्नोत्तरी (सटीक)

मंस्कर्ण तीयम, २०००० छप नुका है।

स्वामी भीरांकराचार्यजीकी प्रभोत्तरी प्रसिद्ध है। हसमें उसीके मूळ रखांक और अनुवाद हैं। टीका प्रभ और उत्तरके रूपमें बड़े सुन्दर उंगमे सजायी गयी है, बड़ी उपादेव पुस्तक है। मू० )॥

# प्रवोध-सुधाकर (हिन्दी-अनुवाद-महित)

सचित्र. पृष्ठ ८०, मृत्य ≅्रा, मोटे अक्षर.

#### सुन्दर छपाया ।

इस छोटे-से महस्वपूर्ण प्रत्यमें विषय-भोगोंकी तृत्छ्ता दिस्ताते हुए, मनको वशमें करनेके उपाय बताते हुए, आस्मिसिडिके उपाय बताये गये हैं। सुगम साधनसे भगवानके साकार और निरादार प्यानका बड़ा सुन्दर वर्णन है। भगवानका सुन्दर चित्र भी है।

### कुछ सम्मतियाँ

ं प्र<mark>बोध-सुधाकरका अनुवाद</mark> अन्दा है। 🕆

- दं बाल्डेब, रणजी

''श्रकोष-सुधाकरमें श्रीष्ठाणशंकराचार्यप्रीके मुख्य सिद्धान्त हैं ''''उसका सरस्र हिन्दीमें अनुवाद किया है । पुस्तक अत्यन्त उपयोगी है । — कर्मक अर्थन्त

कैछासभासी शंकराचाय महाराजके यागर से सिखान्ती-का इस क्षेटी-सी गागरमें भगदिया है। येह और विपयों में आसक्ति न रखते हुए मने सिएह कितना अवश्यक है यह इस पुस्तकमें समस्या गया है। अपान्तर सरक होवेसे गुजराती भी पढ़ और समस्य सकते हैं।

--स्मिर्टन्स ५ ५ लगना जिस्सा

# **अपगचानु**भृति

मूछ छोक और हिन्दो-ब्रनुवार-सहित, श्रीउदिया-स्वामीकीका एक विग्न भी लगावा राजा है।

यह वेदान्तकी छोटी-सा सुन्दर विधारणीय पुम्नका है। छपाई साफ-सुन्दर है, शहरत भी भनीहर है। सूक्य केवल ॥

# सचित्र, संक्षिप्त भक्त-चरित-माला-

सम्पादक - भाइनुमानप्रसादजी पोद्दार

उद्देश-भगवान्के प्यारे भक्तोंके जीवनकी मीठी-मीठी बातोंको पढ़ने-सुननेसे आनन्द तो होता ही है, साथ ही हृदयके मरू नष्ट होकर उसमें भगवान्की प्रेम-भक्तिका अंकुर भी दृदतासे अम जाता है। इसीसे भक्तोंकी छोटी-छोटी जीवनियाँ निकालनेका विचार किया गया है। अबतक नीचे लिखे पुष्प खिले हैं। सर्वसाधारग्रसे इनके मधुर श्रीर पवित्र प्रेम-रसका पानकर अपने तन, मन, वचनको प्रपुक्तित करनेकी प्रार्थना है। ये पुस्तकं सबके पढ़नेके छिये बारयुक्तम हैं—

### (१) भक्त बालक

पृष्ठ ८०, मोटा कागज, पुष्ट टाइटल, ४ रंगीन और १ सादं चित्र, मोटं अचर, दाम 1-), दो ६। वर्षमें १०००० छप चुका है। इसमें भक्त गोविन्द् मोहन, घन्ना जाट, चन्द्रहास और सुधन्वाकी सरस एवं भक्ति रसमें मरी हुई कथाएँ हैं। पहने-पहने रोमाज और अश्रुपात होने खगता है। वार-वार भगव न और उनके प्रभावका सरण होता है।

#### सम्पतियां-

बालकोंको उपहार देनेके क्रिये इसमे बढ़कर बोई पुस्तक नहीं हो सकती। —अन्तर, स्थानऊ

ंकथाएँ इसप्रकार वर्णन की गयी हैं जिनको पद-कर रोसाझ एवं अधुपात होने जगना हैं। यह पुस्तिका ईश्वर-अक्तीके अपनानेकी वस्तु हैं। - अपमान्तम नार, गग्न

ं बहा ही सुन्दर वजन किया है, पुस्तक सचित्र है, प्रत्येक मानाको अपने बालकोंको पदनेके लिये देनी चाहिये। -- स्ना-धर्म-शिक्षक, प्रधान

"भक्तोंके चरित्रोंके पदनेसे हृदयकी बुरी भावनाएँ दूर होकर अच्छी भावनाएँ पदा होती हैं। ईश्वरके लिये प्रम उत्पन्न होता है। पुस्तक सर्वथा पठनीय दे। क्षेटे-छोटे क्षचोंके हाथमें ऐसी पुस्तके अवस्य रखनी चाहिये।

----प्रगप, कानपुर

### (२) भक्त-नारी

पृष्ठ = ०, मोटा कागज, पुष्ट टाइटक, ३ रंगीन और १=] ३ सादे चित्र, सुन्दर मोटे अक्षर, दाम केवला-) दो ही बारमें २०००० छए चुकी है।

ह्ममें भिक्तमती बाबरीजी,मीराबाई, जनाबाई, करमैती-बाई और तपस्विनी रिविधाकी प्रेम-भक्तिसे पूर्ण बढी ही रोचक और उपदेशपूर्ण जीवनियाँ हैं। पडते-पदने हृदय आनन्दमें भर जाता है। चित्त भगवानकी और तेओसे दौड़ने लगना है।

#### सम्मतियाँ-

...... श्वियों में धार्मिक भाव बढ़ानेके लिये पुलक यहुत उपयोगी है। — नयां मंत्राप, स्वाल्यर

ग्रायंक पढी-लिखी महिलाको तो हम पुलकको अध्यय हो पढ़ना चाहिये।

दोनों पुस्तकें बहुत शब्दी हैं। बालकों और ख्रियोके पदनेके लिये ये पुस्तकें बड़ी उपयोगी होंगी।

- १प्रवास, कमकता

सक्त-नारी और सक-यालक अध्यन्त उपयोगी हैं। यदि बाध्यकालमें ऐसा सुन्दर साहित्य सुभको दिया जाता और उसको ओर रुचि उत्पन्न की जाती मो आज चित्तकी वृत्ति कुछ और ही होती। वे बालक बडभागी हैं जिनको यह सुन्दर साहित्य स्लग प्राप्त हैं।

--- वंदिनशहर यादिक एमक एक

"'भक्त-बालक और मक्त-नारी पदकर में कई जगह बहुत रोया'"। -श्राधार्थ श्रीमहावाग्यसाद की दिवेदी

### (३) भक्त-पश्चरत

पृष्ठ-संग्या १६, मे.टा काराज, पुष्ट टाइटल, ४ रंगीन श्रीर दो सारे चित्र, सुम्दर छपाई। मूल्य केवल ।-)

इसमें भक्त रघुनाथ, भक्त वामीदर और उसकी आदर्श पत्नी, गोपाल चरवाडा, भक्त बांग्लोबा और उसकी धर्मपत्नी और नीलाग्यरदासके परम पायन चरित्र हैं। सचपुष इनको पढ़ते-पढ़ते हुन्य द्रवित होकर आँखोंसे बरबस आँस् निकल पड़ते हैं, आस्माको बड़ी शान्ति भिष्ठती है। पहकी दोनों पुम्तकोंकी तरह यह भी बड़ी सरस है। यह पुस्तक हालहीमें प्रकाशित हुई है।

#### सम्मतियाँ

"पुस्तक उपादेय है। —िहन्दा-प्रचारक
"भक्ति-रस-पूर्य गाथाएँ मनोहर भाषामें दी गथी हैं,
भक्तोंको इस मालाकी पुस्तकें अवश्य मँगानी चाहिये,
इसमें घर-वेट साखिक सुख देनेवाली भक्त-गाथाएँ ही
होती हैं। — भाजन्द, लखनज

ः मने।हर वर्णन है। पुम्तक ईश्वर-भक्तिको बड़ानेवाछी है। · · = नवार्ज। प्रताप

" भक्ति-रसमें आंत्रप्रोत हैं। सदगृहस्यों के लिये यह पुन्तक बड़े कामकी है। इसप्रकारकी पुन्तकें बालक-बालिकाओं के पाष्ट्रबक्रममें रखी जाय तो बड़ा लाम हो सकता है। ——मारवाई। बाह्मण ...पुस्तक उपयोगी है.....। —वङ्गवासी ...ग्रन्थ पहनेयोग्य है। —वंदिक धर्म

ं कहानियाँ सरस्र हंगसे खिखी गयी हैं। रुचिपूर्ण हैं, पढ़नेमें मिक्त रसका आनन्द मिलता है। — मैनिक

"मूब्य सिर्फ ।-) इं।ना बहुत सम्ता कहा जायगा। पुस्तक भगवद्गतिक पदने लायक है । छपाई-सफाई अच्छी है। ---प्रताप

ंक्हानियाँ रोचक हैं। जरूर पढ़नी चाहिये। लोकसन

"कथा भावनात्मक भाषेत निवेदन केल्या असून त्या सर्वेत्र उच्च भाव जागृत करणाग्या आहेत ।

---आनन्द (पूना)

ं चरित्रो सरस्र हिन्दी भाषामां त्राप्या है अने पांच सुन्दर चित्रोथी पुम्तक दीपबवामां अब्धुं है। — गुजराता पञ्च जगह कम होनेसे सब सम्मतियाँ नहीं दे सके।

## भक्त-भारती

७ चित्रांसहित

### मुन्दर, मरल कवितामें सात भक्तोंकी कथा

केवल १२२० ल्यो है । यदिया टाइटल, ल्याई-सफाई बहुत सुन्दर, एण्टिक कागल । मू० । ह) सजिल्ह ॥ = )
(१) भ्रुव, (२) प्रह्वाद, (३) गजेन्द्र, (४) शबरी, (५) अम्बरीय, (६) अज्ञामिल और (७) कुन्तीके मिक्तरूषं उपाव्यान जिल्लका लेखको अपनी लेखनी पवित्र की है। मक्तोंकी इन कथ। ओसे समी लोग प्रा लाभ उटा सकने हैं। इसमैंकी श्रधिकांश रचनाओंने कल्याणके प्रशोंको मी सुशोभित किया था।

प्रायः सभी ग्राहक इसे खुब पसन्द करते हैं और बड़े चादसे खरीवते हैं।

### श्रीअरविन्दकी मदर (Mother) नामक अंग्रजी पुस्तकका हिन्दी-अनुवाद माता

भनुबादक--पं ० अं:लक्ष्मण नारायणजी गर्दे

दबस काउन १६ पेजी साहब, मोटा एण्टिक कागज भीर मजबून खूबसूरत टाइटक, साफ-सुधरी छपाई मू०।) मात्र, केवल १२५० छपी है।

श्रीअरिवन्दका माम भारतके किस पढ़े-लिखे व्यक्तिने नहीं सुना होगा है हम इस विषयमें केवल इतना ही कहना चाहते हैं कि इस प्सकके प्रत्येक फार्मके पूफ

1

पाणिडचेरी भंजकर भछी प्रकार संशोधित होकर आनेके उपरान्त उनकी स्वीकृतिसे बहुन सावधानीपूर्वक छापे गये हैं।

एक प्रतिका दाम पैकिंग. रिजम्ट्री और डाकसर्थसहित ॥-), दोका ॥।-), चारका १।=)

### मनन-माला

(सचित्र)

भाजुक भक्तोंके कामकी चीज है। इसमें (१) अभिजाबा (२) दर्शन दो!(३) प्रियतम प्रभुका धुभागमन (४) प्रार्थना, भह चार विषय है। गराके लाध-लाध श्रनेक पद्य भी हैं। मूल्य =)॥

#### सप्त-महावत

लेखक---महात्मा गान्धी

यरवदा-जे वसे महासाजीके हालमें ही लिखे हुए आध्यात्मिक उपदेश ।

---

तीन संस्करणमें ही २००० छप चुकी है।

इसमें सत्य, अहिंसा, श्रस्तेय, अपरिग्रह, ब्रह्मचर्य, अस्वाद और श्रभय इन सात महावर्तीपर बड़ी ही सुन्दर अनुभवभरी व्याख्या है। पढ़ने, सुनने, सुनाने और पाछन करने-करानेखायक बड़े ही महस्वके विचार हैं। इसके धनुसार चलनेसे मनुष्य सहज ही परमारमाको प्राप्त कर सकता है।

बदिया एशिटक कागजपर सुन्दर छपी हुई पुस्तकका मूच्य केवल /) रक्ला गया है। श्रमेक सजनोंने प्रचारके लिये इसकी अनेक प्रतियाँ बाँटी हें और भी बाँटनेवाले खरीदनेमें जरुरी करें।

लेखक—रायवहादुर अवश्रवासी लाला श्रीसीतारामजी बी० ए०, साहित्यरक्ष

# चित्रकृटकी भाँकी (सचित्र)

वित्रकृट निज धाम, जहाँ विराज्ञें कि जिमन राम ॥

इसमें पावन तीर्थ चित्रकृटका और उसके आस-पास-के तीर्थोंका विशद वर्णन हैं। चित्र इट-सम्बन्धी २२ सुन्दर एकरंगे चित्र आर्टप्परपर छुपे हुए यथास्थान लगा दिये गये हैं, इससे चित्रकृटकी आनकारीके लिये यह पुस्तक अति उपयोगी हो गयी है। चित्रोंके नाम इसप्रकार हैं—

१-राघवप्रयाग (संगम) २-मत्ताजेन्द्र-मन्दिर (राघवप्रयाग) ३-पर्णकुटी नं० (१) ४-पर्णकुटी नं० (१) ४-पर्णकुटी नं० (२) ५-पर्णकुटी नं० (२) ५-पर्णकुटी नं० (२) ५-पर्मन्द्राकिनीघाट ६-नुलसीदासजीका मन्दिर (रामघाटके पाम) ७-परिकमामें तुल्लसीदासजीका मन्दिर म-जानकीकुगढ नं० (१) ९-जानकीकुगढ नं० (२) ११-कामतानाथ फटिकशिला नं० (१) ११-कामतानाथ नं० (१) १३-कामतानाथ नं० (१) १३-कामतानाथ नं० (१) १४-चरण-चिल्ल (परिकमामें) १५-रामशच्या नं० (१) १६-रामशच्याके जपर बना हुआ मन्दिर नं० (२) १७-भरतकूर ६=-भरत मन्दिर १९-हनुमान्धारा नं० (१) २०- हनुमान्धारा नं० (२) २०- हन्सनम्थाजी ।

इसके श्रतिरिक्त ट!इटल पेज दो रंगोंमें छापनेसे पुस्तक-की शीमा श्रधिक वह गयो हैं। मूल्य 🔊 माश्र।

# आचार्यके सदुपदेश

गोवर्धनपीठाधीश्वर ११० जगदगुरु श्रीशंकगचार्य श्रीम्बामी भारतीकृष्ण तीर्थजी सहाराजके अमृत्य टपदेशों-का संग्रह । दास /) हालहीमें ४००० छपी हैं।

यह २२ पेजकी साफ-मुधरी इपाईवार्छा छोटी-सी पुस्तक साधकोंके मनन करने योग्य और सर्वसाधारणके लिये उपदेशपूर्ण हैं। उदाहरणार्थ कुछ उपदेश देखिये---

— जैसे किसी सकानके गिर जानेसे कोई यह नहीं कहता कि सकानका साल्कि सर गया, उसी प्रकार वारीरके गिर जानेसे प्रारमा सर गया है, यह कहना टीक नहीं है। ...

—हम चेनन और जगत जढ है, यह ठीक है; पर कब ? जब इस चेननमें काम लें तभी। यदि इस इस जडसं भी जड बन बैठें तो जड निश्चय ही इसकी दशा सकता है।

——नरको नारायण बनना है। जवतक नर नारायण नहीं बनेगा और नर ही रहेगा, सबनक नरकमें ही पड़ा रहेगा।

### एक मन्तका अनुभव

तीन ही बारमें १४००० छप चुका है।

ऋषिकेशनिवासी त्यागी सम्त श्रीनारायणस्वामीस्तिने कृपाकर अपने जीवनमें जो साधन किये हैं, उन्हींको अपनी ही खेसनीसे खिल दिया है। साधकों और सम्बे सुसके अभिकाथियोंके लिये बहुत ही कामकी चील है। पुम्तककी उपयोगिताको देखकर महाराष्ट्रके प्रसिद्ध विद्वान श्रीकार के कामतने सराठी-अनुवाद करनेकी अनुमति माँगी है। इसका मराठी, अंग्रेजी, उर्दू और शायद गुरमुस्ती अनुवाद

भी दूसरे स्थानोंसे कापा गया है। पुस्तक नित्य अनन करनेथोग्य है। इसे साधुशीं बाँडनेसे भी बहुत काभ हो सकता है। मूल्य –) कागज मोटा एण्टिक है। खपाई सो साफ खौर सुन्दर है ही।

### सेवाके मन्त्र

( श्रीअरण्टेलको The way of service से ) अनु०-हिन्दी-नवजीवनेक उप-मम्पाटक श्रीकार्शनाथ

नारायणजी त्रिवेदी

पाकेट-श्राइल प्रष्ट ३२, मृख्य )।। दो संस्करवार्मे १०२४० खुपी है।

सश्ची सेवा क्या है और सश्चा सेवक कीन है, इस बातका यह होटी-सीपुस्तिका पढ़नेसे पूरा पता छग जायगा। इसके उपटेशमय वाक्य करठन्य करने योग्य हैं। आजकल सेवाबनकी बात चारों खोर सुनी जाती है, ये मन्त्र उसमें पूरी सहायता पहुँचानेवाले हैं।

# मनुस्मृति दूसरा अध्याय सटीक

मनुष्मृति इमारं शास्त्रोंमें एक प्रधान और बड़ी स्मृति है। सारा प्रस्थ पढ़ने योग्य है, पर जो इसना बड़ा प्रस्थ नहीं पढ़ सकते उनके लिये यह दूसरी अध्याय मूल रखें क और अर्थसहित छापी गयी है। बड़े कामकी पुस्तक है। मुख्य केवल -)।। दो ही बारमें १०००० छप चुकी है।

### विष्णुसहस्रनाम

मूल विष्णुसहस्रनाम, गुटका साइज, मोटे अल्दर, अगवान्के चित्रसिहत, पाठ करनेवालींके छिये बहुत सुभीतेकी चीज है। मूल्य)।।। सजिहर -)॥, २२००० छप खुका है। शायद इतना सस्ता और कहीं नहीं भिछता।

# पातञ्जलयोगदर्शन ( मूल )

इसमें चारों पादांके सभी सूत्र शुद्धतापूर्वक छापे गये हैं। मुल्य)।

## श्रीहरि-संकीर्तनकी धुनि

इसमें ओइरि-संकीर्तनकी ४४ तरहकी धुनि खाणी गयी है, कीर्तन-प्रेमियोंके कीर्तनके लिये यह कामकी चीज है। मुक्य)।

### बिलवैश्वदेव-विधि

गृहस्योंके किये नित्य अवस्य करने योग्य चित्रवैद्वदेशके सम्ब्र और करनेकी विधि स टे कागजपर बहुत सुन्दर दो रंगों में छपी हैं। यह पांच यक्तों में से एक हैं। इसमें दो साधारण रोटियोंका खर्च है। इसको करनेसे आदमी गृहस्थमें होनेवाले कुछ पापांसे बचता है। सूल्य )॥

#### सन्ध्या

( ५ वर्ष संस्करण, ४५००० छप चुका है )

इसमें सम्ब्याके मन्त्र और सरल हिन्दीमें उसकी विधि खापी गयी है। अदर माटे हैं, ए० १६, मुल्य )।। मात्र

### हरेरामभजन

इसमें भारम्भमें गो० नुलसीदासजी कबीरबी, सुन्दर-दासबी, नारायणस्थामी भादि मन्तोंके वहे ही उपदेशपद दोहे और कवित्तोंका संग्रह है। फिर—

> हिरे राम हरे राभ राम राम हरे हरे, इसे कुथ्ल हरे कुथ्ल कुथ्ल कुथ्ल हरे इसे

—के २१६ मन्त्र हुपे हैं। इसका एक पाठ कर लेनेसे दो माला पूरी हो जाती है। सन्तोंके उपदेश पढ़नेको सिलने हैं और पुस्तकसे ही भगवानुके नामकी माला जपी जा सकती है। बच्चों और खियोंके वह कामकी चीज है। मूल्य)।।।, १४ मालाकी सजिल्द पुस्तकका 1/), ६४ मालाकी सजिल्द पुस्तकका मुल्य १)

### श्रीसीतारामभजन

आरम्भमें गोसाईजीके दोहोंका सुन्दर संग्रह है, फिर श्रीसीतारामको १६ मालाझोंके मन्त्र हापे हैं। इसके पदने-से बिना ही मालाके नाम-जय हो जाता है और महात्मा तुलसीदासजीके उपदेश पदनेको मिलते हैं। मृन्य )।। बच्चे और स्त्रियाँ बच्चे चावसे पाठ करती हैं। साधु-सन्त, घर-परिवार और बाल-बच्चोंको बाँटने योग्य चीज हैं।

# लोभमें पाप रहता है

महाभारतके एक अध्यायका अनुवाद है। बहुत सुन्दर उपदेशकी चीज है। मूल्य केवल आधा पैसा।

# सुन्दर सस्ते धार्मिक दर्शनीय चित्र

छोटे, बड़े रंगीन और सादें चित्र श्रीकृष्ण, श्रीराम, श्रीविष्ण और श्रीशिवके दिव्य-दर्शन।

जिसको देखका हमें भगवान् याद आवें, वह वस्तु हमारे किये संग्रहणीय है। किसी भी उपायसे हमें भगवान् सदा स्मरण होते रहें तो हमारा धन्य भाग हो। भक्तों और भगवान्के स्वरूप एवं उनकी मधुर मोहिनी लीलाओं के सुन्दा दरय-चित्र हमारे सामने रहें तो उन्हें देखकर थोड़ी देशके किये हमारा मन भगवन् सरणमें लग जाता है और हम सांसारिक पाय-सापाकी भूछ जाते हैं।

ये सुन्दर चित्र किसी अंशमें इस उद्देश्यको पूर्ण कर सकते हैं। इनका संग्रहकर प्रेमसे जहाँ आपकी दृष्टि निष्य पड़ती हो, वहाँ घरमें, बैठकमें और मन्दिरोंमें लगाइये पूर्व चित्रोंके बहाने भगवान्को यादकर अपने मन-प्राणको प्रफुद्धित कीजिये। भगवान्की मोहिनो मुर्तिका ध्यान कीजिये।

### विश्व-विमोहन श्रीकृष्णका ( तिरंगा ) बड़ा चित्र, मृत्य 📂

कागजका साइज १८ इच चौड़ा, २२ इस लखा चित्र-साइज १५॥ इश्च चौड़ा, १६॥ इश्च लस्या ।

हतने यह रंगीन चित्र हिन्दुस्तानके छुपे हुए ब्रायः बहुत कम मिछते हैं। एक मेंगानेपर मृत्य, डाकव्यय-पैकिंगसहित ॥æ) छगता है, २ का १।०) ३ का १॥)

१५×२० इसके बड़े रगीन चित्र, दाम प्रत्येकका लगा मात्र

श्रीचैतन्यके हरिनाम-संकीर्तनका चित्र-बहिया आर्टपेपरपर ११॥ × १३॥ इक्कके व्लाक्से छापा गया है, कोर्तन-का बड़ा सुन्दर छुपा हुआ चित्र है।

र्धाराम-चनुष्य-११॥ × १४॥ इन्नके ब्लाकमे बहिया श्रार्टपेपरपर बहुत मुन्दर मीघा छपा हुआ चित्र है। जीतन्द्रनन्द्रन-यह मी ११॥ × १४॥ इन्नके बड़े ब्लाकमे बहिया आर्टपेपरपर छपा हुआ सुन्दर मीघा चित्र है।

COCOCOCO ,

१८×२२ और १५×२० के चित्रोंमें कमोशन ६ लेनेसे २५%, १२ पर ५०% दी जायगी, पेकिंग, टाक-खर्च आदि अलग ।

> कागजका साइज १० **इश्व चौड़ा, १५ इश्व** लम्बा (छोटे ब्लाकोसे ही केवल ब**ड़े** कागजपर बार्डर लगाकर छापे गये हैं)

> > सुनहरी चित्र, टाम /)॥ प्रति चित्र

युगस्छवि

तन्मयता

बहुरंगा चित्र, -) प्रति चित्र

कीश्वहया-सरायण अहरूयोद्धार अक्त-सनचोर भृतदावन-विहारी गोपाळ-कृष्ण मुरखी-मनोहर गोपीकुमार जगदगुरु श्रीकृष्ण कौरव-सभामें विराट् रूप

श्रीकृष्णाजुन

श्रीक्षेत्रायी भगवान् विष्णु पवन-कुमार देवदेव भगवान् महादेव श्रीश्रीचनन्य शिवजीकी विचित्र बरात राम जटायु शिव-परिछन रामसियाकी भूव-भारायण कर मचनीत

पदन-कुमार श्रीश्रीचंतन्य महाप्रमु राम-जटायु (दोरंगा) )॥१ रामसियाकी जोरी,सादा)॥। १ कर मबनीत किये ,, )॥१

कागजका साइज ७॥×१० इच सुनहरी चित्र, दाम /)। प्रति चित्र

श्रीरामपञ्चायतन श्रीराम-सीता पुष्पवादिकामें चरणपाहुका-पूजन वैधे नटवर

वेणुवर वाबा भोलेनाथ

#### बहुरंगे चित्र, दाम प्रत्येकके )॥

श्रीहामचतुद्धय ( भगवान् श्रीरामरूपर्ने ) संदाप्रसन्न राम कमस्रकोचन राम श्रीरामावतार भगवान् श्रीरामकी बाख-स्रीस्रा भगवान् श्रीरामधीर काक भूश्रुषिह **चड**स्योदार परशहराम-राम श्रीसीताराम क्षीशस्या-भरत श्रीराम-संदमण-मीनाजीका गंगा पार होना श्रीरामके चरणोंमें भरत कैकेवीकी समा-याचना अनसुया-सीता श्रीराम-प्रतिज्ञा राम-शबरी श्रीसीताजीके गहने सबेक पर्वतपर श्रीरामकी साकी सीसाजीकी अग्नि परीचा पुरपकारक श्रीराम मारुति-प्रभाव श्रीसीताजीकी गोडमें छव-कुश

बुन्दाबन-विद्वारी श्रीकृष्ण विश्व-विमोहन श्रीकृष्ण श्रीइयामसुन्दर श्रीनन्द्नन्द्न भगवान् श्रीकृष्णरूपर्मे आमन्द्रकन्द् श्रीकृष्णचन्द्र जगमोहन गोपीकुमार व्रज-नव-युवराज मोहन भक्त-भावन भगवान् श्रीकृष्ण साधु-रचक श्रीकृष्ण (वसुदेव-देवकीको कारागारमें दर्शन) दर्शन-भिन्ना वालगोपाल तृणावर्त-उद्धार श्रीकृष्ण-कलेवा वास्मत्य मान्वन-प्रेमी बासकृष्ण गो-मेवक श्रीकृष्ण गा-प्रेमी श्रीकृष्ण भवमागरसे उद्घारक भगवान् श्रीकृष्ण बकाम्र-उद्घार अघास्र-उद्धार

राम-श्यामकी मधुरा-यात्रा बम्धन-मृक्तकारी भगवान् श्रीकृत्या सेवक ब्रीकृष्ण जगन्-पूज्य श्रीकृष्णकी अग्रपुता शिशुपास-उद्धार समदर्शी श्रीकृष्ण शान्ति-इत श्रीकृष्ण सारथि श्रीकृत्या मोह-नाशक श्रीकृष्ण भक्त-प्रतिज्ञा रसक श्रीकृष्ण अष्य-परिचर्या जयद्रथ-वध संहार-जीसा श्रीकृष्णका अर्जुनको पुनः शानोपदेश नृग-उद्घार परमधाम-गमन श्रीविष्ण् भगवान् मन्त्यरूपमें भगवान कुर्मरूपमें भगवान वराष्ट्ररूपमें भगवान् श्रीनृसिंहदेवकी गोदमं भक्त प्रह्लाद भगवान् वामनरूपमें

भगवान् परशुरामरूपमें भगवान बुद्ध रूपमे मगवानु किएकरूपमें भगवान् ब्रह्मारूपर्से भगवान् श्रीविष्युरूपर्मे भगवान् श्रीक्षिवरूपम भगवान् दत्तात्रयस्वमें भगवान् सूर्यस्पसं भगवान गणपतिरूपमें भगवान् ग्राग्नरूपमें भगवान शनिरूपमें श्रीगायत्री देवी दास भक्त हन्मान्नी विश्वामी भक्त ध्रव ग्रह द्वोग्याचार्य भीष्मिवितामह अर्जन शस्त्रागार्मे दानवीर कर्ण अजामिल-उद्धार सुद्या पढावन गणिका नारी प्रेमी-भक्त सुरदायजी गःस्वामी नुलसीदासजी मीरा (कातन) मीराबाई (जहरका प्याला) प्रेमी-भक्त रमखान ऋषि-ग्राश्रम

एकरंगे चित्र, दाम प्रत्येकका )॥

धादशं वेश्य नन्दजी
शिशु लीला
शक्टासुर-उद्धार
नज-फूवर-कृत स्तुति
ववनीत-वितरण
धन-भाजन
धालियनागपर कृषा
दावानल
शिक्ष्य-सुदामाकी गुरु-सेवा
शिवाहळीलाजजी

कंस-उद्धार

भगवान् श्रीकृष्ण् और

जिज्ञासु भक्त उद्धव

श्रीकृष्ण-द्रीपदी

फल-पत्र-भोजी श्रीकृष्ण्

धर्म-तस्यज्ञ श्रीकृष्णः

भक्त-भजन-कारी श्रीकृष्णः

सक्त-भजन-कारी श्रीकृष्णः

योगेस्वरेस्वर श्रीकृष्णः

योगेस्वरेस्वर श्रीकृष्णः

योगेस्वरेस्वर श्रीकृष्णः

योगेस्वरेस्वर श्रीकृष्णः

भगवान्कां सरस्णगतिसं

सथका उद्धार

कृष्ण-सम्बान्सह वन-भोजन

भ प्रत्यक्ता ॥
भगवान् विभूतिमें
भक्तां द्वारक भगवान्
विश्वाभित्रकी राम-भिषाः
ष्यहण्योद्धार
सोहे राम-सियाकी जोरी
श्रीराम चौर केवट
सुनीष्णका प्रेमोन्माद
राम-विज्ञाप
शरकागत भक्त विभीषक् सीता-वनवास
शामावण-शिषाः
सीतान्व पाताज-प्रवेश

देवियं नारदको व्याध
(जलसीको बाँघ रहा है
चिक्रक भीलको सगवहर्शन
सक्त सुजन्दा
स्रीस्रीतित्यानन्द-हरिटासका
गास-ितन्या रारणागत भक्त सुरुटासजी परम भक्तिमनी भीराबाई सन्त नुजागम मालास (फूल-फुलमें भरावान)

बहुरंगे चित्र, कागजका साइज ५×७॥ इश्च दाम प्रत्यकके )॥

हैसिंह भगवान्

विष्णु भगवान शेपशायी

वज नव-युवराज

### विशेष सुभीता

- १—१०×१५ साइजके सुनहरे, रंगीन और सादे २२ चित्रोंकी कीमत १⊫)।पैकिंग ८)॥ डाकखब ⊌) सब जोडकर १॥॥॥ होने हैं, जिनके १।॥) लिये जायँगे ।
- २----9॥×१० के सुनहरे और रंगीन १०१ चित्रोंकी कीमत शाा⊧)॥ पैकिंग ≋) डाकसर्च ॥०) सब जोडकर ५॥८)॥ होते हैं, जिनके ३॥०) सियं जायँगे।
- ३--•अ×१० साइजके सादे ४२ चित्रोंकी कीमत १।-) पैकिंग ->॥ डाकसर्च ।->॥ सब जोड़कर १॥) होते हैं, जिनके १।->) स्थि जायँगे।

तीनों सेट एक साथ लेनेवालोंको चित्रोंके मृत्यमें ५०% कमीशन दी जायगी अर्थात् १६५छोटे बड़े चित्रोंका मृत्य आह) डाकवर्च पैकिंग १८) कुल मिलाकर आहे) होता है जिसका आहे) मात्र लिया जायगा।

#### कमीशन-नियम

१०×१५ और 9॥×१० साइजके सेट न लेकर खुद्दा और विकीके लिये एक साथ लेनेपर दो दर्जनसे १०० तक २५) सेकड़ा, १०० चित्रोंसे २५० तक ३९॥) सेकड़ा और २५० से ऊपर ५०) सेकड़ा कर्माशन दिया जायगा। इसमें डाकखर्च ब्राहकका लगेगा। इससे ज्यादा कर्माशनके लिये लिखा-पढ़ी न करें। पुस्तकोंके साथ केवल २ या ४ चित्र नहीं भेजे जाते क्योंकि राज्नेमें टूट जाने हैं।

# कल्याणके विशेषांक

### भगवन्नामांक

'करुयाण' का भगत्रक्षामांक प्रसिद्ध है, इसमें ४९ चित्र और १९० पृष्ठ हैं। अनेक सन्त-महात्मा और विद्वानीके बेख हैं। मृह्य १।) में घटाकर डाकमहसूलसहित ॥॥॥) कर दिया है। पहले संकरणके समाप्त हो जानेसं दूसरा संस्करण हाथा गया है। (इसमें कमीक्षन नहीं है)

### भक्तांक

सीयरे वर्षकी फाइनके साथ मिलता है। अक्रग नहीं।

### गीनांक

पृष्ट-संस्था ५०६, चिद्र-संस्था १७०, मृत्य डाक-महसूल-सिंतिन २॥≲) मिजिल्ड ३१) खरीदनेकी जल्डीकरें क्योंकि यह बहुत थोडा बचा हैं। इसमें कमीशन नहीं है।

इसपर कुछ सम्मतियाँ देखिये—

(क) बडा सुन्दर मंत्रह है, खूब प्रचार होना चाहिये। —मटणना पर मदनमंदन मालबंध (ख) गीतांककी मनोहर चित्रावली, सुन्दर छपाई और बहुमूल्य लेखोंका मुझपर बहुत ही प्रभाव पड़ा।

--Otto Straus. प्राफेश- श्रेमकाड प्रिवासटा जर्मचा

(ग) गीतांकको देखकर मुसे बहा आश्चर्य हुआ, मैंने ऐसी क्याशा नहीं की थी। बडा ही सुन्दर प्रत्थ निकला है, भारतीय कल्याण-सन्देशके प्रमियोंके लिये निश्चय ही यह एक सन्दर साथी है।

--- एफ व और भाटर, प्रो क कील शुनिवासिया, जमनी

(घ) गीतांक बढ़ा सुन्दर हैं, छपाई-सफाई सनोहर हैं, यह प्रत्येक घरमें रहना चाहिये। मैं कह नहीं सकता कि मेरेलिये यह कितने कामकी वस्तु होगी।

> — महामहोपाध्याय पंर राङ्गालाथओं सा बाहस-चैन्सलर इलाहाबाद खुनिर्वासटी।

( रू) कल्यासका श्रीमद्भगवद्गीताङ्क मिला। मैं कृतार्थ हो गया...., बदा ही विराट् और आश्रर्य-जनक श्रायोजन किया...।

---आवायं प० श्रीमहावारप्रभावजी हिवेदी

नोध-प्राहकको जहाँतक हो सके. नयी स्वीके अनुसार ही चित्र मँगाने चाहिए, क्योंकि चित्रोंको विको अधिक होनेस चित्र प्रायः घट-बढ़ जाया करते हैं।

- ( च ) सगवद्गीतोक सिका, श्रीत श्रोभावमान और परिष्कृत विविध और रुचिकर बेलॉका संग्रह है।
  - —डा॰ भगशनदासजी **एम॰ ए०, डी**० किट्
- ( छ ) सुप्रसिद्ध और विशेषज्ञ विद्वानोंके सुविन्तित सरछ प्रदम्ब और सुद्धित कविताओं हारा गीताशासका अति गम्मीर रहस्य, जनसमूहके हृत्यक्रम करवाना इस अक्का मुख्य बहेइय है, यह बहेइय पूर्णक्रम सफछ हुआ है इसमें कोई सन्देह नहीं।

(ख) भगवद्गीताङ्कमें .....गीता साहिस्यकी सूची प्रकट करके गीताके अभ्यासियों को बड़ा सुभीता कर दिया है। सुयोग्य, विद्वतापूर्ण और धर्म-प्रेमी कलमसे लिखे हुए लेखोंसे तो अङ्क सुशोभित है ही। —काकाकालेलकर

( क्र ) भक्क देखकर सुने आधर्य हुआ कि इतना इहत आकार होनेपर भी लेख प्राय: सभी उत्तम संगृहीत हुए हैं। मैं इस प्रक्रको अति उपयोगी समस्ता हूँ।

-महामहोपाध्याय पं । गिरभरजी हामी चतुर्वेदी

# श्रीरामायणांक

दूसरा संस्काया ! पुनः हुए गया ! नवीन संस्करण !

जिसकी प्राप्तिके (छये अनेक प्रेमी खाळायित थे बही 'रामायणाक्क' पुनः छुप गया। केवल ५००० हुपा है, मूल्य २॥≤) ही रक्खा गया है। जिन सजनोंकी माँग कंटा दी गयी थो, वे अब मँगवा सकते हैं। पृष्ठ पाँच सौसे ऊपर और सैकड़ों चित्र हैं।

रामायणांक्का गेटप, छपाई, सफाई, कागज और बाइन्डिंग सब सुन्दर हैं।

रामायणांकमें श्रीरामजीकी लीलाश्रोंके अनेक सुनहरे, बहुरंगे, सादे खित्र एवं अनेक पवित्र सीर्थ अयोष्या, प्रयाग, काशी, खित्रकूट, पञ्चवटी, रामेश्वर, जनकपुर, श्रीगवेरपुर शादिके दर्शनीय खित्र हैं। रामायणकाकान भारतके कई भौगोलिक मानखित्र भी हैं।

रामायणांकर्ने अनेड महात्माओं, देशी-विदेशी विहानों और रामायणप्रेमियोंके देख हैं।

रामायणांक-सुलमय जीवनका अमोघ साधन है। आजतक कस्याणः सिवा इसने बढ़े किसी भी सामयिक पत्रको दुबारा छपकर आपकी सेवा करनेका धवसर नहीं मिला। यदि आप इस बार इस धक्रको न अपना सकेंगे तो समस छीजिये कि एक उत्कृष्ट बस्तुसे बिद्धित रह जायंगे, क्योंकि इसके घीन्न तीसही बार छपनेकी भाशा इम अभी भापकी नहीं दिला सकते। छतः खरीदनेमें घीन्नता कर सकते हैं।

## कुछ सम्मतियाँ पहिये-

......सुन्दर, सत्ता और उपयोगी निकला है। .....पदनेसे.....अनेक ज्ञातस्य वालॉका पता चक साता है। ... अब्र संग्रह्यीय है। भारत ( इलाहाबाट )

छेस बड़े-बड़े विद्वानोंकी खेखनियोंस छिखे गये हैं। कई छेख तो भारतसे भिन्न देशोंसे भी मँगवाये गये हैं। ...... छेख प्रायः सब तथ्यपूर्ण एवं जानकारीसे भरं हुए हैं। ..... कई सहस्र रुपया थ्यय करना पड़ा होगा फिर भी इसका मृल्य केवल २॥ ⇒) रक्ला गया है......। अवश्य संग्रह करना चाहिये। आर्यमिश (आगरा)

प्रताप (कानपुर)

……'रामायणांक' हिन्दीजगत्की एक स्थायी संपत्तिके रूपमें सदा आदर पाता रहेगा—……। अपने हंगका अद्वितीय प्रन्थ है, साथ ही 'कल्याया' नामको सार्थक करता है।……हमारी प्रस्पेक हिन्दी-प्रेमासे भ्रापील है कि वह इस विशेषांकको मँगवाकर श्रवश्य पढ़ें, इससे 'लोकलाहु परखोक निवाह' दोनों साधनाएँ सफल होंगी!

मापुरा (लखनक)

......हिन्दी-भाषा इतकी मुख्य आहे कीं, हिन्दी भाषेशी विशेष परिषय नससारया महाराष्ट्रीय वाचकांताहि यांतील सर्व छेख समजण्या जोगे आहेत । केसरा (पूना) ......अपनी शानका अनोखा ही हैं। ..... विशेष संग्रहणीय है। शुद्धिसमाचार (दिहा)

[ २५

# श्रीकृष्णांक

पृष्ठ-संख्या ५२२, चित्र सुनहरे ४, बहुरंगे १६, सादे म् ६ हैं । मूल्य काक-महस्कु-सहित २॥३) है । संस्करण १७५००।

### सम्मतियाँ--

हिन्दी मिलाप (दैनिक) ... जो सुन्दर और बिद्रता-पूर्य लेख जिसे गये हैं उनके पाठसे सब कोग ही लाभ उठा सकते हैं। उनका भाव श्रीकृष्यके प्रति और भी हइ हो सकता है। हिन्दू-शाखों और धर्म-प्रन्थोंके उन्न श्रेणीके भावों-का पता जग सकता है। ... ... इम चाहते हैं कि हमारे नवयुवक विशेषरूपसे हचर अधिक प्यान हैं ... ... हमें पूर्ण विश्वास है कि उनके स्थि 'श्रीकृष्यांक' के अमृत्य जेख बहुत सहायक हो सकते हैं।

PIONEER.....The articles and poems together number hundreds, by a large number of writers, including men like Pandit Madan Mohan Malaviya. Many of the articles are very good and readable.... the illustrations are all very beautiful and

in themselves amply repay the price of the annual.

SEARCH LIGHT......is full of very interesting and informing articles containing new ideas and new interpretations of the various aspects of life and teaching of Lord Shri Krishna.......In short it is an excellent publication in every way..... we commend it to all interested in study of the life and the teachings of Lord Shri Krishna.

केमरी ( मराठी अर्थसाप्ताहिक )—यांत श्रीकृष्णु-चित्रत्र विषयीं असुक विषय आला नाहीं अर्से सहस्ता झालेंच नाहीं '' '' 'कष्ट्याया' मासिकानें श्रीकृष्ण्यरिश्राचा जो सुधा-सागर निर्माण केला आहे स्यांत महाराष्ट्रीयांनींडि थोड़ीफार मर धात्तली आहे। ''' '' चक्क संग्राह्य आहे।

कर्मचीर (साप्ताहिक)-हिन्दीमें यह पत्र अपने हंगका अन्ठा है। विशेषता यह है कि इसमें विज्ञापन नहीं छापे जाते। "हिन्दी-भाषी भक्तों, पाठकों और प्रेमियोंको कृरणप्रेमका एक मधुर खजाना देता है।

## हालहाकी प्रकाशित हुई नयी पुस्तकें

### (१) श्रीएकनाथ-चरित्र (सचित्र)

लेखक--श्रीहरि-भक्ति-परायण पं० लक्ष्मण रामचन्द्र पांगारकर, भाषान्तरकार श्रीलक्ष्मण नारायण गर्दे।

हिन्दीमें एकनाथ महाराजकी जीवनी अमीतक हमने नहीं देखी। यह एक परम भागवतका प्रसिद्ध खोकप्रिय पावन चरित्र पदकर, उनके उपदेश सुनकर पवित्र होह्ये। मूल्य॥) भाठ आना मात्र, ख्रुपाई-सफाई सुन्दर, मोटा एशिटक कागज।

# (२) ज्ञानयोग

सम्त श्रीभवानीशङ्करजी महाराजके ज्ञान-सम्बन्धी उपदेश।

# (३) श्रीरामकृष्ण परमहंस

(सचित्र)

लेखक-स्वामी श्रीचिद्दातमानन्दर्जा।

परमहंसदेवका नाम भारतवर्षमें ही नहीं संसादके अनेक भागों में प्रसिद्ध है। इस प्रत्यमें उन्होंके कीलग और ज्ञान-भरे उपदेशोंका संग्रह है। खुपाई साफ-सुन्दर, मूल्य ﷺ), मोटा एविटक कागज ।

(४) ईश्वर

महामना मास्रवीयजीने इस पुस्तकमें ईश्वरके स्वक्रपका और कर्मका वेदशाश्वसम्मत बहुत ही सुन्दर निरूपय किया है। इस पुस्तकको सन खगाकर पदनेसे गनुष्यको ईरवरका ज्ञान और धर्मका तत्त्व उपलब्ध करनेमें बहुत बड़ी सहायला मिस्र सकती है। सूक्य देवक /)।

पता-गीताप्रेस, गोरका

# ईश्वरकी प्राप्तिमें चार बड़े विघ्न

१—मांमाहार, २—खर्चीला जीवन,३—विद्याका मद, १-श्रद्धाका श्रमाव

१-मांसाहारी सब जीवोंमें कभी भगवानको व्यापक नहीं देख सकता, मांस-लालुप निर्देय हो जाता है, इससे वह इश्वरकी दयाका अधिकारी नहीं होता । मांसाहारीका स्वास्थ्य खराव रहता है, जिससे वह भजन नहीं कर सकता । मांसाहारीकी चित्तवित्यों तामिसक रहती हैं, जिससे व भगवानमें नहीं लग सकतीं । अत्तत्व मांसाहारका सर्वथा त्याग करें।

२-सर्चीला और विलामी जीवन पापका घर है। जो अधिक खर्च करता है और खाँकका सामान जुटानेमें लगा रहता है, उमे दिन-रात धनकी चिन्तामें ही जीवन विताना पड़ता है, कहीं भूले-भटके सन्संग या अच्छे स्थानमें चला जाता है तो वहाँ भी धनकी ही बात से।चता है। अत्राप्त सादा-सीधा जीवन विताओं और बहुत ही कम खर्च करें।

3-विद्याका मद मनुष्यको सरल सन्तोंकी वाणीमें विश्वास नहीं करने देता, वह शास्त्रार्थ और दूसरेकी उक्तियोंके खण्डनमें ही जीवन नितानेको बाध्य करता है, नम्रतास किसी भी अच्छी शिक्षाको ग्रहण नहीं करने देता। अतएव विद्याका घमण्ड छोडुकर जीवनको उसत बनानेवाली शास्त्रोंकी शिक्षा ग्रहण करो।

४-श्रद्धाका अभाव मनुष्यको सर्वथा ईश्वर-विम्रुख कर देता है। कारण सबसे पहले परमात्मामें विश्वास करनेके लिये शास्त्रवचन और आप्तराक्यमें श्रद्धा करनी पड़ती है। विश्वास किये बिना प्राप्तिका साधन नहीं होता और साधन बिना प्राप्ति नहीं होती। अतएव शास्त्र, सन्त और आत्मापर विश्वास करो।

## Registered No. A. 1724.



# आरति

-+<del>-</del>

जय जगदीश हरे, प्रभु ! जय जगदीश हरे ! मायातीत् महेश्वर, मन-वच-बुद्धि परे ॥ टेक ॥ आदि, अनादि, अगोचर, अविचल, अविनाशी । अतुल, अनन्त, अनामय, अमित शक्तिन्राशी ॥१॥ जय॰ अमल, अकल, अज, अक्षय, अव्यय, अविकारी । सत, चित, सुखमय, सुन्दर, शिव, सत्ताधारी ॥२॥ जय• विधि, हरि, शंकर, गणपति, सूर्य, शकिरूपा। विश्व-चराचर तुम ही, तुम्हीं विश्वभूषा ॥३॥ जय० माता - पिता - पितामह - स्वामि - मुहृद्- भर्ता । संहर्ता ॥॥ जय॰ विश्वोत्पादक पालक रक्षक साक्षी, शरण, सखा, त्रिय, त्रियतम, पूर्ण प्रभो । केवल, काल, कलानिधि, कालातीत, विभो ॥५॥ जय॰ करुणामय, प्रमामृत-सागर। राम-कृष्ण, मन-मोहन, मुरलीधर, नित-नव, नटनागर ॥६॥ जय॰ सब बिधि हीन,मिलन-मित्हम अति पातिकजन । प्रभु-पद-विमुख अभागी कलि-कलुषित तन-मन ॥७॥ जय॰ आश्रय-दान द्यार्णव ! हम सबको दीजै। पाप-ताप हर हरि ! सब, निज-जन कर लीजे ॥=॥ जय•



